
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 31 (2011)

Heft: 60

Artikel: Das Subjekt der Psychoanalyse als emanzipative Ressource

Autor: Krovoza, Alfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651843

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651843
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alfred Krovoza

Das Subjekt der Psychoanalyse
als emanzipative Ressource

Triebökonomie (des Subjekts) und Krise (des Kapitalismus) - diese das

permanente Begleitphänomen einer Gesellschaftsformation, die nach der
regionalen Beschränkung ihres Beginns in die Phase der Globalisierung
eingetreten ist, jene ein wissenschaftliches Konzept, das uns die Arbeits-
weise einer je individuellen Psyche erkennbar machen soll: Was haben sie
miteinander zu tun? Nicht so, wie nur in letzter Instanz alles mit allem zu
tun hat, sondern so, daß ein zunächst auf Individuen berechnetes Konzept
etwas zur Erhellung und Veränderung der destruktiven Dynamik einer
Gesellschaftsformation, in der das ökonomische System dominant ge-
worden ist, beitragen kann. Aber auch so, daß die Deformationen, die
diese Dynamik in den Individuen hinterlassen kann, sichtbar werden.*

Von Seiten der Gesellschaftswissenschaften wie von seiten der Psycho-
analyse ist häufig und nachdrücklich vor einem derartigen Unternehmen

gewarnt worden, sogar oder gerade von denen, die in beiden Bereichen
versiert sind und Erfahrungen mit dieser Verbindung haben. So kommen
Adorno und Marcuse schließlich, nachdem sie zum bisher avanciertesten
Versuch der explanätorischen Verbindung von Psychologie und Soziologie
empirisch wie theoretisch beigetragen hatten, zu einer Einhelligkeit im
Urteil, die sie sonst kaum je erreichen. Adorno bescheidet: „Je mehr die
gesellschaftlichen Antagonismen anwachsen, desto mehr verliert der durch
und durch liberale und individualistische Begriff der Psychologie selber
seinen Sinn. Die vorbürgerliche Welt kennt Psychologie noch nicht, die
total vergesellschaftete nicht mehr." (1980, 83) Mit „Psychologie" ist
natürlich Psychoanalyse gemeint.

Und Marcuse ist kaum weniger entschieden: „Die Entwicklung der

gegenwärtigen Gesellschaft hat das Freudsche Modell durch ein Atom
ersetzt, dessen seelische Struktur nicht mehr die Qualität aufweist, die
Freud dem psychoanalytischen Gegenstand zusprach." (1984, 60). Wo
Marcuse von „Atom" spricht, steht bei Adorno „Monade". Ihr „Zeitkern"
hat jedenfalls diese Form von Psychologie - Freud hätte selbstverständlich
geleugnet, dass die Psychoanalyse einen solchen habe - fragwürdig werden
lassen, zumindest in der Anwendung auf das, was heute gesellschaftlich
der Fall ist. Daß Adorno schließlich der Psychoanalyse den Rang einer
„negativen Psychologie" gibt und Marcuse sie gerade wegen ihres „Ver-
altens" in die normative Grundlage einer kritischen Theorie der Gesell-
schaft einfügt, ist eine hervorragende Pointe, mindert aber den Sachgehalt
der zitierten Einschätzungen nicht.

Und noch vor gar nicht langer Zeit hat Reimut Reiche das Vorhaben
einer Verbindung von Psychoanalyse und kritischer Theorie, letztlich aber

WIDERSPRUCH-60/11 79



jeder Spielart von Gesellschafts- und Kulturwissenschaft, als freudsche
Illusion zu entlarven gesucht und dieses Vorhaben als Ausfluß einer "an-
thropologischen Sichtweise von Gesellschaft" (2004,32) bezeichnet. Zum
Schaden kam dann noch der Spott: Die Betreiber dieser Verknüpfung
seien der Phantasie aufgesessen, „Psychoanalyse und Kritische Theorie
seien einander vorbestimmte Partner, die zusammen das große Paar bilden"
(ebd.,20).

Aber selbst wenn wir derart grundsätzliche Einwände zunächst zurück-
stellen, können wir nicht unmittelbar mit einer wie immer intensiv psycho-
analytisch angeleiteten Analyse der aktuellen Krisen beginnen. Das liegt
zum einen an dieser Krisenaktualität selber, zum anderen an der analyti-
sehen Sozialpsychologie. Psychoanalytische Verständnisweisen und
Konzepte, um mit letzterem zu beginnen, sind überwiegend auf historische,
gesellschaftliche und politische Sachverhalte angewandt worden - ich rede

nur der Abkürzung halber von „Anwendung" -, um Zivilisierungs- und

Emanzipationsdefizite zu markieren. Die analytische Sozialpsychologie
teilt insofern mit der „Individualpsychologie" Psychoanalyse einen patho-
logischen bias. Freud hat in seinem Lebenswerk größte Mühe darauf
verwandt, seine Lehre, zunächst an pathologischen Phänomenen entwi-
ekelt, von der Psychopathologie zu emanzipieren und, wenn schon nicht
als allgemeine Psychologie, so doch als ihre Grundlage zu etablieren. Und
erst in der Beschäftigung mit dem universellen, „normalen" Phänomen
Raum erreicht er ein vorläufiges Gesamtbild der Psychoanalyse.

Die analytische Sozialpsychologie hat gegenläufig sich auf soziale
Pathologien konzentriert. So hatte die kritische Theorie in ihrer Frank-
furter Frühphase das Nichtereignis der gesellschaftlichen Emanzipation,
der Revolution, die der Theorie zufolge auf der historischen Agenda stand,
und die Hinwendung der Menschen zum Faschismus unter Beiziehung der

Psychoanalyse als „Hilfswissenschaft" zu erklären versucht. Habermas hat
das die „Sozialpsychologie des stillgestellten Protests" genannt (1981,
555). Und die bevorzugten Themen einer analytischen Sozialpsychologie
sind Autoritarismus, soziales Vorurteil, Rassismus, Fremdenfeindlichkeit,
Antisemitismus, Rechtsextremismus und dergleichen geblieben. In annä-
hernd ähnlich intensiver Weise sind psychoanalytisch nur noch die Fort-
existenz innergesellschaftlicher Gewaltverhältnisse und die vielfältigen
sozialen Gestalten menschlicher Aggressionsneigung behandelt worden.

Weniger Aufmerksamkeit hat die Psychoanalyse gefunden als Möglich-
keit, emanzipative gesellschaftliche Tendenzen, gerade auch angesichts
der Permanenz der Krise, vorzustellen und - notabene - zu ergreifen, wenn
man einmal von Werken wie etwa Herbert Marcuses „philosophischem
Beitrag zu Sigmund Freud" „Eros und Kultur" (1957) absieht, der den

„Eindimensionalen Menschen" 1967) mit der aus Freuds Lehre geschöpf-
ten Utopie einer Gesellschaft „jenseits des Realitätsprinzips" konfrontiert.
Als subjektzentrierte Theorie sollte die Psychoanalyse nicht nur dazu

80 WIDERSPRUCH-60/11



beitragen können, Unterwerfungen und Selbstverhinderungen der Men-
sehen in den zur zweiten Natur geronnenen gesellschaftlichen Prozessen

zu erkennen, sondern auch Hinweise bereitzuhalten auf Handlungs- und

Befreiungspotentiale derjenigen, die diese Prozesse bewußtlos mitzupro-
duzieren gezwungen sind.

Aber gerade die gesellschaftskritische Psychoanalyse bleibt bemerkens-
wert zurückhaltend, wenn sie diese Potentiale nur zur Kenntnis nimmt als

„Entfesselung des Triebes", das „andere Potential der Psychoanalyse"
neben der „Forderung, daß, wo Es sei, Ich werde" (1980, 89), als ein

„Unbewußte(s)", das „eine nicht assimilierbare Quelle der Negativität"
sei, „nutzbar" zu machen, „um der bürgerlichen Welt Widerstand entgegen-
zusetzen", was sich aufAdorno und Lacan bezieht (Whitebook 2003,252),
als „substantiell unangreifbaren Kern von innerer Natur", in dem „Poten-
tiale von emanzipatorischer Subjektivität auszumachen" seien (Busch
2001, 128), als ein vor- respektive außer-soziales und „vor-reflexives
Selbst", das die „Motivationsgrundlage für einen Widerstand gegen die
bestehende gesellschaftliche Ordnung" bildet (Whitebook 2003,257). Die
Zurückhaltung besteht darin, daß auf diese Weise nur Grenzbegriffe ent-
stehen und ein Jenseits der Psychoanalyse etabliert wird, das sich genauerer
Bestimmung entzieht. Es käme aber gerade darauf an, diese Potentiale im
Entwicklungs- und Lebensprozeß des Subjekts selber zu situieren - in
einem Prozeß, von dem der analytische Prozeß, die empirische Basis der

Psychoanalyse, schließlich nur ein Ausschnitt in Gestalt eines quasi expe-
rimentell zugerichteter Selbsterfahrungsraums ist, in dem die Lasten und
Mühen dieser Erfahrung auf vier Schultern verteilt sind.

Es ist, wie gesagt, schwer zu verstehen, warum ein subjektzentrierter,
auf der Psychoanalyse bauender Theorie- und Analysetypus wie die ana-
lytische Sozialpsychologie nicht entschiedener die Alternative (drängende
Handlungspotentiale) in den Blick genommen hat. Schließlich sind der

Psychoanalyse in ihrer therapeutischen Anwendung Aufklärung, Verände-

rung und die Herstellung von Neuem nicht gerade wesensfremd. Warum
dieser Blick so häufig ausbleibt, hat natürlich Gründe. Die subjektzentrier-
te Betrachtungsweise, die „subjektive Strukturanalyse", wie Alfred Loren-
zer es nennt, hat gegenüber der „objektiven Bedingungsanalyse" bisher
immer nur eine kompensatorische Funktion zu erfüllen gehabt. Sie sollte
vom Freudschen „Seelenende" her Irrtümer vermeiden helfen und den

Anspruch, eine Analyse des gesellschaftlichen Ganzen zu sein, absichern.
Einer objektivistischen respektive am Primat der Objektivität orientierten
Betrachtungsweise nicht vollständig zugängliche Phänomene sollte die
Psychoanalyse, als „Wissenschaft vom Irrationalen", in die gesellschaft-
liehe Tendenzanalyse gleichsam hereinholen. Die Prävalenz der Objektivi-
tät wurde dadurch nicht in Frage gestellt, allenfalls vage relativiert, wie
gelegentlich bei Horkheimer. Auch hier wieder bildet Herbert Marcuse
eine Ausnahme. Seit Marx, jedenfalls dem Marx nach 1848, ist Révolu-

WIDERSPRUCH-60/11 81



tionstheorie eine Frage der objektiven gesellschaftlichen Entwicklung. Das
hat sich schon häufiger gerächt, wenn nämlich in nachrevolutionären
Gesellschaften die Menschen zum retardierenden Faktor wurden, woran
das Experiment dann letztinstanzlich scheiterte, auch wenn man, wie im
Falle des Sowjetexperiments, zuvor einige Millionen von ihnen umgebracht
hatte.

Die unter dem Primat der gesellschaftlichen Objektivität stehende Re-
zeption und hilfswissenschaftliche Anwendung der Psychoanalyse verkürzt
nicht nur diese selber, sondern ist auch angesichts der Krisenqualität des

Gegenwartskapitalismus problematisch. Für letztere Behauptung möchte
ich so knapp wie möglich eine gewisse Plausibilität herzustellen suchen.
Was uns an - ich nenne es einmal so - innerökonomischen Krisen vor
Augen steht respektive kürzlich stand, Banken- und Finanzkrise sowie
Staatsschuldenkrise sind Krisen in ausdifferenzierten Teilbereichen des

ökonomischen Gesamtzusammenhangs, für deren Beherrschung offenbar
in gewissem Umfang Instrumente, wenn auch nicht immer zur Verfügung
stehen, so doch prinzipiell vorhanden sind. Andererseits ist der Zusammen-
hang derartiger Teilbereiche (wie Globalisierung) doch so eng, daß die eine
Krise die andere nach sich zieht, respektive ihre Bekämpfung die Mittel
für die Abwehr der nächsten beträchtlich reduziert. Oder wie die Süd-
deutsche Zeitung (21./22.04.2011) es ausdrückte, die Bankenkrise habe
wie ein „Brandbeschleuniger" fungiert. Krisen dieses Typs, die im Rahmen
der ökonomischen Logik respektive Unlogik entstehen, erzeugen natürlich
Reflexe in der Gesamtgesellschaft und können dort weitergehende Krisen
auslösen. Es gibt aber auch einen Krisentypus, den man als außer- oder
meta-ökonomisch bezeichnen könnte.

Neben und unterhalb dieser im engeren Sinne ökonomischen Sphäre
spielt sich gleichzeitig ein Krisengeschehen ab, das einen ganz anderem
Zeithorizont und ein ganz anderes Entwicklungstempo hat und dessen

Krisengehalt nicht immer bereits deutlich ist. Der globalisierte Gegen-
wartskapitalismus ist zunehmend eine Bedrohung, wo nicht Beschädigung
oder sogar schon Zerstörung für so gut wie alle außerökonomischen
Ressourcen, von deren Aneignung und wertproduktiven Verwandlung er
schließlich selber existiert. Das ökologische Problem ist so gesehen nur
eines von vielen. Diese Bedrohung nimmt regional und national sehr
unterschiedliche Formen an. Oskar Negt hat in diesem Zusammenhang
von „einer epochalen Umbruchsituation unserer Gesellschaft" gesprochen,
die die Gestalt einer „kulturellen Erosionskrise" angenommen habe (2001,
144). Fünf „Krisenherde" dieser kulturellen Erosion macht er namhaft, die

später in „Der politische Mensch. Demokratie als Lebensform" (2010,161
ff.) leicht modifiziert für die Region Europa insgesamt gelten sollen. Auch
Habermas verwendet den Begriff „Erosion", nämlich als „Erosion der
Lebenswelt" (1981,490): „Das Wachstum des ökonomisch-administrativen
Komplexes (löse) in der Lebenswelt Erosionsprozesse aus." (ebd., 577).

82 WIDERSPRUCH-60/11



Das alles bezieht sich auf ähnliche Erscheinungen. Ich würde den Begriff
„meta-ökonomisch", den Adorno ab und zu verwendet, vorziehen und von
meta-ökomomischer Krisentendenz sprechen. Er scheint mir angemessener
als „kulturelle Erosion" oder die letzten Endes unflexible Trennung von
System und Lebenswelt, die theoriegeschichtlich sicher ihre Berechtigung
hat, den Zusammenhang der Krisenbereiche und -typen aber nicht recht
anzeigen kann.

Weit davon entfernt auch nur umrißhaft ein Bild des Gesamtgeschehens
zu besitzen, möchte ich zwei Beispiele nennen, um den Krisentypus zu
kennzeichnen, um den es hier geht. Zum einen möchte ich hinweisen auf
die Digitalisierung und elektronische Prozessierung der Steuerung ge-
seilschaftlicher Prozesse - nicht nur, notabene!, der industriellen Arbeits-

prozesse - sowie die Digitalisierung menschlicher Kommunikation über-
haupt. Was geschieht nun, um unsere engere Fragerichtung zu verfolgen,
mit den Kompetenzen, die bis dato zur Erledigung dieser Aufgaben ein-
gesetzt wurden? Regredieren sie, verschwinden sie in Nischen, verschwin-
den sie gänzlich? Wie sehen im Vergleich mit jenen die Kompetenzen aus,
die nun für die Digitalisierung und technologische Weiterverarbeitung von
systemrelevanten Informationen, zwischenmenschlicher Kommunikation
etc. benötigt werden? Welche sozialen Folgen hat es, wenn das gesamt-
gesellschaftliche Arbeitskraftpotential sich spaltet in eine vermutliche
kleine Gruppe von Entwicklern, eine größere von Anwendern, einen Boden-
satz von digitalen Analphabeten?

Dabei geht es mir nicht so sehr darum, den alten Wein des Klassenanta-

gonismus in die neuen Schläuche des technologischen Fortschritts zu
füllen, sondern darum, zu fragen, welche Veränderung von Subjektformen
und Entwicklungsverläufen von Subjekten, wie die Psychoanalyse sie etwa
beschreibt, mit der technisch-instrumentellen Entwicklung, die immer auch
eine soziale und eine psychische ist, zwangsläufig einhergehen oder diese

sogar zu ihrer Voraussetzung haben. Die außerökonomischen Ressourcen
sind in diesem Falle Sprache und Sprechen respektive Kommunikation.

Im Falle meines zweiten Beispiels sind es humanspezifische Entwick-
lung und Sozialisation sowie Bildung und Qualifikation. Ich möchte den
Blick lenken auf die technologische und/oder administrative Einengung
und Vorzeichnung dieser Prozesse, ohne Rücksicht auf die konkrete Inter-
aktion am Lernort. In Schule und Hochschule ist die „Reform" inzwischen
offenbar auf Dauer gestellt worden. Umfangreiche Kontroll- und Evalua-
tionsapparate zur Justierung dieser Prozesse und Überwachung ihres
Outputs wurden eingerichtet. Ganz Deutschland wird zum Lernort de-
klariert. Worum es geht, sind Konkurrenz und Standort. Besonders alar-
mierend erscheint mir die Tendenz, das institutionalisierte und program-
mierte Lernen zeitlich bis an die Grenze der frühen Kindheit auszudehnen.
Auch auf diesem Feld ist das Medium die Botschaft. Die Auffassungen

WIDERSPRUCH-60/11 83



von menschlicher Entwicklung, Lernen und Bildung, die in diesen Proze-
duren zum Ausdruck kommen, sind von höchstem Interesse.

Wenn wir in die humanspezifische Entwicklung, diejenige vom biolo-
gischen Ursprung an, einschließen, gehört in dieses Feld auch die Repro-
duktionsmedizin sowie die Präimplatations- und Pränataldiagnostik,
außerdem die daraus folgenden Eingriffe. Diese Möglichkeiten des Ein-
griffs in die früheste humanspezifische Entwicklung müssen unser Emp-
finden für Individualität, für persönliche Integrität und Identität, überhaupt
für Subjektivität nachhaltig verändern. Gerade die Psychoanalyse könnte
den phantasmagorischen Kern der gesamten Biotechnologie aufdecken und
die Phantasien, die sie auslöst. Der Mensch sei, sagt Freud, im Laufe der
Kulturentwicklung „eine Art Prothesengott geworden, recht großartig,
wenn er alle seine Hilfsorgane anlegt" (1948,451). Und der „wahrschein-
lieh unvorstellbare große Fortschritt (werde) die Gottähnlichkeit noch
weiter steigern". Mit Biotechnologie, Transplantationsmedizin etc. kommt
er dieser Gottähnlichkeit gefährlich nahe. Ich habe Zweifel, ob die Über-
Weisung an Ethik-Kommissionen diesen Problemen gerecht werden kann.
Dies alles spiele sich, so Oskar Negt, „unterhalb der Öffentlichkeit, in
Bereichen unterschlagener Realität" ab (2010, 170). Wie im Falle der

Digitalisierung von Sprache und Sprechen Information und Kommunika-
tion hochtechnologisch substituiert und manipuliert werden, so im Falle
der Reproduktionsmedizin Generativität und eine früheste Phase mensch-
licher Entwicklung. Und in beiden Fällen wird Kapital eingesetzt, das

hervorragende Renditeaussichten hat - jedenfalls bessere als Kohle, Stahl
und Chemie.

Dabei geht es mir nicht um einen Ding an sich-analogen oder naturalen
Rest oder einen nicht zur Disposition stehenden Ausgangszustand, der
diesen Formen zweckrationaler, letztlich deformierender Aneignung nicht
zugänglich wäre und insofern eine Art transzendentalen Ort des Human-
und Kulturspezifischen bildete, der eine Quelle des Widerstands sein
könnte gegen das allzu Unzumutbare. Vielmehr will ich nachdrücklich
hinweisen auf die Unvereinbarkeit respektive Schwervereinbarkeit von
kapitalistischen Mustern der gesellschaftlichen Reproduktion und der

Reproduktion von außerökonomischen, gesellschaftlichen - fast ist man
versucht zu sagen: menschlichen - Bestandsvoraussetzungen des Kapitalis-
mus selber. Wenn Habermas sagt, daß „die neuen Konflikte an den
Nahtstellen zwischen System und Lebenswelt" entstehen (1981, 581), so

trifft das den Krisengehalt der eben sogenannten „Schwervereinbarkeit",
den ich im Auge habe, nur begrenzt. Tatsächlich werden Kompetenzen und
Funktionen der „Lebenswelt" nicht nur mit den falschen „Medien" - Geld
und Macht- regeneriert oder im Hinblick auf Kapitalinteressen organisiert,
sie werden vielmehr durch kapitalförmige und renditeträchtige Hoch-
technologie ersetzt. In diesem Punkt wird die Verschlingung von inneröko-
nomischer und meta-ökonomischer Krise deutlich: Die „Lebenswelt" wird

84 WIDERSPRUCH -60/11



in die krisenhafte Reproduktion des Kapitals hineingezogen, gleichzeitig
verbraucht es seine eigenen Bestandsvoraussetzungen, die in der „Lebens-
weit" inkorporiert sind.

Dieser Verbrauch von Lebenswelt und die Ersetzung lebensweltlicher
Funktionen durch a limine kapitalsubsumierte Hochtechnologie erzeugen
ihren eigenen Automatismus; und es ist durchaus ungewiß, in welchem
Ausmaß diese Entwicklung inzwischen irreversibel ist. Eine derartige Ir-
reversibilität dürfte etwa gegen die Veränderung der gesellschaftlichen
Eigentumsordnung, die für Marx noch als das experimentum cruris der
Revolution galt, resistent sein. Das „kulturelle Verständnis der Menschen"
sei notwendig, „daß auf derartige Technologien auch verzichtet werden
kann", meint Negt im Hinblick auf Bio- und Atomtechnologie: „Es ist für
eine Kulturgemeinschaft nicht ehrenrührig, auf Dinge zu verzichten, die
für die Erhaltung eines befriedigenden Lebensniveaus nicht unbedingt
notwendig sind, die aber die Grundlage unserer Existenz, die Natur,
unsere körperliche Integrität, die übrigen Lebewesen auf der Erde betref-
fen." (2010, 171) Dieses „kulturelle Verständnis" wird sich ohne einen
substanziellen Beitrag der Subjekte nicht einstellen. Es kann nicht admi-
nistrativ hergestellt werden und ist bestimmt nicht von denen zu erwarten,
die von einer derartigen Technologie unmittelbar, d.h. im Sinne von
Rendite, profitieren.

Angesichts des Selbstlaufs der Entwicklung und der Möglichkeit ihrer
Irreversibilität scheint mir eine Blickveränderung respektive -erweiterung
auf die Psychoanalyse, was ihre Anwendungsform als analytische Sozial-
psychologie angeht, angezeigt: Nicht mehr nur als Wissenschaft vom Ir-
rationalen, als Ausfallbürgschaft gleichsam für allzu rationalistische
Konzeptionen, käme sie dann in Frage, sondern ebenso als Möglichkeit,
die Frage zu stellen und mit ihren Mitteln zu beantworten, wie das Neue
in die Welt kommt, und zwar nicht als technische Innovation, sondern als

Alternative und Abweichung im Hinblick auf Lebensformen und gesell-
schaftliche Selbstorganisation. Die technische Innovation bringt so gesehen
nichts Neues hervor, ihre Produkte bleiben in gewisser Weise sich selber

gleich. Ohnehin kommen wir, wenn es um den Eigensinn der Lebenswelt
geht, in subjektnähere Bereiche. Wenn die Vermutung der Irreversibilität
auch nur teilweise zutrifft, hieße das, daß so oder so bereits Chancen der
Richtungsänderung versäumt worden wären.

Ich weiß schon, daß Adornos Kritik an der „revidierten Psychoanalyse"
den „Begriff des Neuen" (1980, 36 ff.) der Revisionisten im Zentrum hat,
den er als Ideologie brandmarkt. Und ich kenne natürlich die vielstimmige
Kritik am Begriff des Subjekts, an Individuum, Person und Ich. Aber
schließlich ist, ich habe schon darauf hingewiesen, die Anwendung der
Psychoanalyse in der Kur auf „das Neue" gerichtet: „... der Diskurs über
die Wirkung der Deutung beschäftigt sich von jeher mit der Frage, welches

WIDERSPRUCH-60/11 85



Neue (Heilung, Veränderung usw.) durch das Verstehen hervorgebracht
wird (Reiche 2004, 35).

Das Subjekt der Psychoanalyse ist so konzeptualisiert, daß Alternativen,
daß Veränderungen denkbar und betreibbar sind. Die Verinnerlichung von
Welt, die die Psychoanalyse als innere Struktur- und Repräsentanzenbil-
dung am Leitfaden signifikanter Bezugspersonen versteht, stellt in jedem
einzelnen Falle eine „subjektive Neuschöpfung der Welt" dar (Reiche 2004,
59). Selbstverständlich ist auch jede Neurose in diesem Sinne Neuschöp-
fung. Sollte in diesem Entwurf des Subjekts ein Potential von Verände-
rungshandeln enthalten sein, gehört freilich auch das „Beschädigte", das

„charakterologisch Fragwürdige" das allerdings „vielfach das objektiv
Bessere (vertritt)" dazu. Für Adorno allerdings ist das ein Hinweis, daß

„die psychologischen Defekte im vertrackten Ganzen etwas radikal ande-

res dar(stellen) als im seelischen Haushalt des einzelnen" (1980,67).
Was die Psychoanalyse als Subjekttheorie angeht, so habe ich mich eben

auf Reimut Reiche bezogen, der ein engagierter Kritiker der Fortsetzung
der Tradition der Subjekt- und Bewußtseinsphilosophie in den Sozial- und
Humanwissenschaften ist - zu der Freud selber im übrigen auch noch

gehört. Im Hinblick auf die Psychoanalyse allerdings hält Reiche trotz
zweideutiger philosophischer Erblast, trotz kommunikativem Handeln und

Intersubjekt, trotz Kampf um Anerkennung, trotz Tod des Subjekts an einem
unverkürzten Begriff des Subjekts fest. Das geht nicht ohne Kautelen ab.

Eine davon ist der Bannstrahl gegen analytische Sozialpsychologie und
die kritische Theorie des Subjekts.

Ist nicht gleichwohl der Subjektbegriff der Psychoanalyse, d.h. wie sie

das Subjekt konzeptualisiert, seine Entwicklung konzipiert, noch seine

Idiosynkrasien und seine Deformationen integriert, Struktur und Dynamik
des „Innen" sowie seine Verhältnisse zum „Außen" sich vorstellt eine

emanzipative Ressource wie im individuellen, so im gesellschaftlichen
Sinne? Stellt nicht das Subjekt der Psychoanalyse als „Atom" oder „Mo-
nade" apostrophiert allenfalls einen Grenzwert dar? Kann der Eigensinn
der psychischen Konstitution nicht in gesellschaftlichen Eigensinn tran-
formiert werden?

Manfred Frank spricht in seinem Plädoyer „Die Unhintergehbarkeit von
Individualität" von der „Produktivkraft der menschlichen Individualität"
(1986,19). Die innere, je eigene psychische Individualität, die nach Auf-
fassung der Psychoanalyse so unverwechselbar wie ein Fingerabdruck ist

- jedenfalls in den frühen Entwicklungsphasen, sollte sich nicht in der
äußeren gesellschaftlichen Realität manifestieren und gegen Standardisie-

rung durch Sozialisation sich behaupten können? Gibt es tatsächlich nur
kulturindustriell erzeugte „Pseudoindividualität", „bloße Verkehrsknoten-
punkte der Tendenzen des Allgemeinen"? (Horkheimer/Adorno 1981,177
ff.). Würden wir da nicht von einer „oversocialized conception of man"
(Wrong 1961) reden? Von der Psychoanalyse können wir, meine ich, zu

86 WIDERSPRUCH - 60/11



Recht Hinweise zum Problem „Produktivkraft Individualität" erwarten,
ohne das Thema zu denaturieren oder Kategorienfehler zu begehen.

Andererseits könnten wir, wenn wir sie denn hätten, uns nicht prinzipiell
und ohne Rücksicht auf die historische Gesamtsituation auf derartige
Hinweise verlassen. Dazu ein knappes Beispiel: Das autoritäre Syndrom,
das in der ersten und zweiten empirischen Studie des Instituts für Sozial-
forschung (Adorno 1995) unter Zuhilfenahme von viel psychoanalytischer
Subjekttheorie konzeptualisiert wurde, ist inzwischen psychohistorische
Vergangenheit, ob man nun das Vollbild der familialen Autorität des Vaters

zugrunde legt oder, wozu Horkheimer neigte, das autoritäre Syndrom als

Zerfallsprodukt väterlicher Autorität versteht. Heute verzeichnen wir ein
erdrückendes Übergewicht außerfamilialer Sozialisationsinstanzen. Von
der Schule werden ganz offiziell Sozialisationsleistungen erwartet, die von
der Familie oder ihren Bruchstücken offenbar nicht mehr in jedem Falle
zu erbringen sind. Darüberhinaus hat sie ihre relative Schutzfunktion gegen
die unmittelbare Einwirkung von gesellschaftlichen Tendenzen, vor allem
auf die neue Generation, fast vollständig eingebüßt, ja sie kommt sogar
selber als deren Verstärker ins Bild.

Und mit der Zerstückelung von Arbeitsbiographien, den prekären Be-
schäftigungsverhältnissen, der Subjektivierung der Arbeit, den Anforde-
rungen der Mobilität, Flexibilität und zeitlichen Verdichtung und Be-
schleunigung an die Arbeitskraft sowie mit der Medialisierung und Digi-
talisierung von Arbeitsprozesse und Verkehrsformen bis in den Privat- und
Intimbereich hinein spielt die personbezogene, quasifamiliale Über- und
Unterordnung und ihre psychische Verankerung, die zudem an eine be-
stimmte, historisch spezifische Familienform gebunden ist, keine, jeden-
falls keine zentrale Rolle mehr. Wir haben mit rasch sich verändernden und
radikal bereits veränderten empirischen Subjektverfassungen und mögli-
cherweise Subjektivitätsformen zu rechnen.

Dabei geht es überhaupt nicht darum, das fragwürdige Verfahren fort-
zusetzen, mit psychoanalytischen Konzepten, häufig auf der Grundlage der
Psychopathologie, epochenspezifische und für eine Epoche vermeintlich
charakteristische Persönlichkeitstypologien zu konstruieren: hysterisch-
neurasthenisch, autoritär, außengeleitet („other-directed"), narzißtisch,
depressiv etc. (vgl. Domes 2010, 1025 ff.). Jedenfalls scheinen nämlich
diese veränderten Subjektverfassungen zu anderen, ungewohnten Anfällig-
keiten für Ideologien und destruktive Politik zu führen, wie auch zu ande-

ren, vielleicht zunächst als solche schwer zu erkennenden, emanzipativen
Vorstellungen und Impulsen. Die derart veränderten Subjekte werden
schließlich die Subjekte der Veränderung sein.

Abschließend stelle ich Ihnen die politische Theorie von Cornelius Casto-
riadis vor. Und zwar aus zwei Gründen: Sie ist bereits eine Vermittlungs-
gestalt von Psychoanalyse und Gesellschaftstheorie, und sie ist ein Versuch

WIDERSPRUCH - 60/11 87



zur Beantwortung der Frage, woher das Neue in dem Sinne, wie ich es hier
verwende, komme. Den „Entwurf einer politischen Philosophie", wie
„Gesellschaft als imaginäre Institution" (1984) im Untertitel heißt, hat er
in der Zeit der Rezeption der Psychoanalyse und seiner analytischen Aus-
bildung geschrieben. Auf den ersten Blick ist die Rolle der Psychoanalyse
für und in diesem „Entwurf nicht ohne weiteres zu erkennen. Sie müßte
einmal eigens herausgestellt werden. Die deutschsprachige gesellschafts-
theoretische Präsentation war in diesem Punkt verständnislos (Habermas
1985, 368 ff., Arnason 1988, 187 ff., Honneth 1999, 144 ff., Joas/Knöbl
2004,558 ff.). Schon länger vor der Psychoanalyse-Rezeption hatte Cas-
toriadis die kritische Auseinandersetzung mit dem Marxismus begonnen.
Sie kulminiert im „Entwurf, in dem er um den Preis der Kritik und Ver-
werfung zentraler Bestandteile des Marxismus am Revolutionsparadigma
festhält und die Rolle des Imaginären für die Gesellschaft so bestimmt,
daß das Neue prinzipiell in ihrem Horizont bleibt. Es war sicher nicht
ausschließlich die Psychoanalyse, die ihn an diesem Paradigma festhalten
lassen konnte, ihren Anteil daran hatte sie jedenfalls. Castoriadis hat sich
zeitlebens als „Revolutionär" verstanden.

Castoriadis stützt sich in besonderer Weise auf die kreativen Anteile
menschlichen Handelns. Erst die schöpferische Einbildungskraft macht
Handeln zu spezifisch menschlichem Handeln, Praxis zu spezifisch mensch-
licher Praxis. Die Begriffe von Aristoteles, praxis und poiesis, werden in
eigentümlicher Weise verbunden mit der produktiven Einbildungskraft
Kants, Fichtes und des jungen Hegels. Castoriadis nennt die Einbildungs-
kraft das „letzte oder radikal Imaginäre": „Es handelt sich dabei um die
elementare und nicht weiter zurückführbare Fähigkeit, ein Bild aufzuru-
fen." (1984,218) Dieses Vermögen, „Vorstellungen auch ohne Gegenwart
des Objekts zu haben" (Kant), ja Vorstellungen zu haben, denen kein
Objekt bisher entsprochen hat und möglicherweise in Zukunft auch niemals
entsprechen wird, bringt auch den Traum hervor, der sich in seiner Ent-
stehung und seiner Bedeutung psychoanalytisch rekonstruieren läßt.
Dieses „Vermögen", das radikal Imaginäre oder die Imagination, ist die
Bedingung der Möglichkeit von Praxis im emphatischen Sinne, ästhetische
Praxis, politische Praxis etc., eine Praxis, die bisher Ungesehenes und

Unerhörtes, eben Neues schafft.
Nun verharren Menschen nicht respektive halten sich niemals gänzlich

im Imaginären oder in der Imagination auf. Was also heißt „Gesellschaft
als imaginäre Institution"? Zu Gestalten der gesellschaftlichen Wirklichkeit
und ihren Institutionen werden Imaginationen durch das Symbolische, oder
anders: Im Symbolischen verbinden sich das Imaginäre und die Wirklich-
keit, wodurch eine menschliche Welt entsteht.: „Das Symbolische umfaßt
beinahe immer einen 'rational-realen' Bestandteil, der das Reale darstellt
und für den theoretischen oder praktischen Umgang mit diesem unentbehr-
lieh ist. Aber diese Komponente ist unentwirrbar mit der des aktualen

88 WIDERSPRUCH - 60/11



Imaginären verwoben." (Ebd.,219) Und umgekehrt: Das Imaginäre behält
seine Macht über die Gestaltungen der gesellschaftlichen Realität.

Es gibt so etwas wie eine „ursprüngliche Besetzung der Welt" (ebd.,220)

- „Besetzung" ganz im Sinne der Psychoanalyse als libidinöse Besetzung

-, die nicht aus irgendeiner Realität abgeleitet und nicht funktional erklärt
werden kann und so etwas wie „Sinn", der nicht von den Fakten diktiert
ist, sondern gerade anders herum, der diesen Fakten im Universum einer
Gesellschaft ihre „Bedeutung" vorschreibt. Gesellschaftliche Realität wird
das Imaginäre - „instituiert", wie Castoriadis es nennt - durch die Disziplin
des Symbolismus: Sprache, sonstige kulturelle Zeichen, also Zeichen eines
bereits Instituierten, Logik und Wirklichkeitsbezug schlechthin („Empirie",
wenn man so will).

Gleichzeitig ist das Symbolische aber auch Ausdruck des Imaginären,
das beständig auf es wirkt. Die Impulse des Imaginären führen im Sym-
bolischen zu S innVerschiebungen und zum Gleiten von Bedeutungen, wenn
sie schon nicht immer das unbedingt Neue hervorbringen. So bleibt der

Symbolismus selber ständig im Fluß und die gesellschaftliche Praxis ändert
sich. In der Psychoanalyse begegnet uns dieses Phänomen als Haupteigen-
schaft des Primärvorgangs, das der Prozeßmodus des Unbewußten ist und
alle seine Bildungen hervorbringt, vom Traum bis zum neurotischen
Symptom: Die Besetzung bestimmter Vorstellungen wird geschwächt oder

ganz abgezogen und gleitet entlang von Assoziationswegen: „Zu den

Möglichkeiten und Aufgaben des Psychoanalytikers gehört es den
Prozeß aufzuklären, durch welchen solche '(Nicht-)Objekte' wie Denken
und Praxis, der Andere als autonomes Wesen, eine wirkliche Gemeinschaft
oder die gesellschaftliche Institution als solche entstehen, für die Psyche
bedeutsam werden und von ihr 'besetzt' werden können. Denn die ge-
sellschaftlich-geschichtliche Schöpfung 'stützt' sich nicht lediglich auf die
einzelne Psyche, sondern trinkt beständig aus deren lebendiger Quelle."
(Castoriadis 1981,97).

Mit der Wiederaufnahme des bisher nur unzureichend ausgearbeiteten
Konzepts der Sublimierung versucht Castoriadis, diesen Vorgang zu er-
fassen und eine „Figur für die Vermittlung von Individuum und Gesell-
schaft" vorzulegen, die er nach Habermas' Meinung gerade nicht anzu-
bieten habe (1985, 387), so daß die Psychoanalyse für die „Anwendung"
auf Gesellschaft vielleicht doch in Frage kommt. Und vielleicht gibt die
Psychoanalyse auch Möglichkeiten an die Hand, die Bewegungen des

Imaginären sowie ihre Wechselwirkungen mit dem gesellschaftlichen
Symbolismus und der Realität zu entziffern.

Mit seinem Ansatz insgesamt gelingt es Castoriadis, den Begriff der
politischen Praxis des jungen Marx zu retten, wenn er auch die revolutio-
näre Fortsetzung der Geschichte nicht mehr mit der Vorstellung einer
Gesellschaftsform verbindet (Sozialismus, Kommunismus), sondern in der
Autonomie sieht, die man „nur wollen kann, wenn man sie für alle will"

WIDERSPRUCH-60/11 89



(1984, 183). Es könne zwar sein, daß alles, was wir heute über den revo-
lutionären Entwurf sagen können, seinen Sinn einmal verliere, gesteht
Castoriadis ein, aber dies sei noch kein Einwand gegen die revolutionäre
Praxis: „Ob es darum geht, ein Buch, ein Kind oder eine Revolution zu
machen - 'machen' heißt immer, sich auf eine künftige Situation hin ent-
werfen, die sich von allen Seiten dem Unbekannten öffnet und über den

man also nicht vorab denkend verfügen kann." (Ebd.,150).
Die Überlegungen von Castoriadis erschließen „Anwendungs"-möglich-

keiten der Psychoanalyse über das hinaus, was uns geläufig ist. Der
Gegensatz von Psychoanalyse des Individuums und Analyse der Gesell-
schaft, Haupteinwand gegen eine analytische Sozialpsychologie, scheint
mir in der Konsequenz dieser Überlegungen nicht mehr ganz so unüber-
brückbar zu sein (s. dagegen Habermas 1985,387 f.), wenn wir an seinen
Versuch des Einsatzes der Sublimierungstheorie denken, und auch so etwas
wie ein gesellschaftliches Unbewußtes könnte auf ihrem Hintergrund
Gestalt annehmen Die „Gesetze" der vom Imaginären gesteuerten Bewe-

gungen im Symbolischen und u.U. des gesamten Symbolismus einer Ge-
Seilschaft, scheinen - das legen seine Formulierungen nahe - analog zu
denen der Produktionen des Unbewußten zu sein, wie Freud sie am Para-

digma des Traumes entwickelt hat. Im sechsten Kapitel der „Traumdeutung"
über die „Werkmeister des Unbewußten" hätten wir dann gleichsam die
operative Ebene des gesellschaftlichen Symbolismus vor uns.

Freilich wäre der Versuch, gesellschaftliche Entwicklungen mit den
Mitteln der Traumdeutung zu analysieren, nicht mehr in eine individuelle
Psychodynamik eingebunden, worauf Freud nachdrücklich bestanden
hatte. Daß die Gültigkeit der Operatoren des Traumes, insbesondere von
Verschiebung und Verdichtung, über den Referenzrahmen einer individu-
eilen Psychodynamik hinausreicht, dafür scheint mir die rhetorisch-lingu-
istische Wende Lacans zu sprechen wie auch die Untersuchungen des

Linguisten Roman Jakobson zum Doppelcharakter der Sprache in der
Polarität von Metaphorik und Metonymik.

Die Traumdeutung im Sinne Freuds erlaubt vielleicht die Nachzeichnung
der Entwicklung und die Entzifferung der imaginären Bedeutungen von
Institutionen und gesellschaftlichen Praktiken, ja von Instituiertem über-
haupt, was gerade dann zum kritisch-praktischen Potential wird, wenn
dieses Imaginäre nicht mehr als eigenes Produkt, als eigener Entwurf, als

eigene „Wahl" einer Gesellschaft durchschaut wird, sondern sich verselb-
ständigt hat und u.U. irreversibel geworden ist. Der Warenfetischismus ist
für Castoriadis das Paradigma dieser Entfremdung.

Entfremdung ist dann eingetreten, wenn „die Gesellschaft... im Imagi-
nären der Institutionen nicht mehr ihr eigenes Produkt zu erkennen (ver-
mag)" (1984,226). Die aus dem Imaginären stammenden Entwürfe, dann
instituiert, sind schließlich zum Phantasma geworden. Darüber hinaus
blockiert die Entfremdung die Imagination insgesamt. Sie ist nicht mehr

90 WIDERSPRUCH-60/11



„frei" genug, um z.B. jenes „kulturelle Verständnis" herbeizuführen, daß

die Menschen, Oskar Negt zufolge, brauchen, um der Sach- und Effizienz-
logik von Atom- und B iotechnologie in den Arm zu fallen. Die Entwicklung
von einem Entwurf im Imaginären zum Phantasma führt Castoriadis selber
an der Produktionspraxis des Fordismus vor, die inzwischen veraltet ist,
aber ihm noch als industrielles Leitsystem aus der Zeit der Betriebspolitik
der politischen Gruppe „Socialisme ou barbarie" vor Augen steht.

Die Enthüllung des phantasmatischen Kerns der Institutionen und
Praktiken fällt mit der Brechung der „Vorherrschaft des Imaginären" in
eins. Aber gerade die technischen Erfindungen und Eingriffe, die gattungs-
spezifische Entwicklung und hochkulturelle Erwerbungen technologisch,
jedenfalls tendenziell, ersetzen, haben in besondererWeise ihren Ursprung
in der Imagination und von dieser Imagination als durchschauter eigener
entfremdet ihren, wenn ich so sagen darf, „unbewußten" Kern in Gestalt
eines Phantasmas. Im Falle von Biotechnologie, Reproduktionsmedizin,
Transplantationsmedizin und plastisch-ästhetischer bzw. rekonstruktiver
Chirurgie, um nur dieses Feld von Praktiken als Beispiel anzuführen, meint
man diesen Kern mit Händen greifen zu können.

* Es handelt sich um das Referat, das der Autor an der Tagung „Triebökonomie und Krise des

Kapitalismus" am 7./8. Mai 2011 in Frankfurt/M. gehalten hat. (Siehe den Tagungsbericht
in diesem Heft.)

Literatur

Adorno, Theodor W., 1980 (1952): Die revidierte Psychoanalyse. GS 8. Frankfurt a.M. (2.
Aufl.)

Adorno, Theodor W., 1980 (1955): Zum Verhältnis von Soziologie und Psychologie. GS 8.

Frankfurt a.M. (2. Aufl.)
Adorno, Theodor W., 1980 (1969): Diskussionsbeitrag zu „Spätkapitalismus oder Industrie-

gesellschaft?". GS 8. Frankfurt a.M. (2. Aufl.)
Adorno, Theodor W. et al., 1995 (1950): Studien zum autoritären Charakter. Frankfurt/M.
Arnason, Johann P., 1988: Praxis und Interpretation. Sozialphilosophische Studien. Frankfurt

a.M.
Castoriadis, Cornelius, 1981 (1978): Durchs Labyrinth. Seele, Vernunft, Gesellschaft. Frank-

furt a.M.
Castoriadis, Cornelius, 1984 (1975): Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf einer

politischen Philosophie. Frankfurt a.M.
Domes, Martin, 2010: Die Modernisierung der Seele. Psyche, Zeitschrift für Psychoanalyse,

64
Frank, Manfred, 1986: Die Unhintergehbarkeit von Individualität. Reflexionen über Subjekt,

Person und Individuum aus Anlaß ihrer „postmodernen" Toterklärung. Frankfurt a.M.
Freud, Sigmund, 1948 (1930): Das Unbehagen in der Kultur. GW XIV. London
Habermas, Jürgen, 1981: Theorie des kommunikativen Handelns. Bd. 2. Frankfurt a.M.
Habermas, Jürgen, 1985: Der philosophische Diskurs der Moderne. Zwölf Vorlesungen.

Frankfurt a.M.

WIDERSPRUCH-60/11 91



Honneth, Axel, 1999: Die zerrissene Welt des Sozialen. Sozialphilosophische Aufsätze.
Frankfurt a.M. (erw. Neuausgabe)

Horkheimer, Max und Theodor W. Adorno, 1981 (1947): Dialektik der Aufklärung. Philo-
sophische Fragmente. Adorno GS 3. Frankfurt a.M.

Joas, Hans und Wolfgang Knöbl, 2004: Sozialtheorie. Zwanzig einführende Vorlesungen.
Frankfurt a.M.

Marcuse, Herbert, 1957 (1955): Eros und Kultur. Ein philosophischer Beitrag zu Sigmund
Freud. Stuttgart

Marcuse, Herbert, 1984 (1963): Das Veralten der Psychoanalyse. Schriften 8. Frankfurt a.M.
Marcuse, Herbert, 1967 (1964): Der eindimensionale Mensch. Studien zur Ideologie der fort-

geschrittenen Industriegesellschaft. Neuwied und Berlin
Negt, Oskar, 2001: Die Ambivalenz von wissenschaftlicher Gesellschaftsanalyse und prak-

tisch-politischer Einwirkung. In: Rot-Grün - noch ein Projekt? Versuch einer ersten Bilanz
(Loccumer Initiative kritischer Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftler). Hannover

Negt. Oskar, 2010: Der politische Mensch. Demokratie als Lebensform. Göttingen
Reiche, Reimut, 2004: Triebschicksal und Gesellschaft. Über den Strukturwandel der Psyche.

Frankfurt a.M. und New York
Whitebook. Joel, 2003: Die Grenzen des „intersubjective turn". Eine Erwiderung auf Axel

Honneth. Psyche. Zeitschrift für Psychoanalyse, 57

Wrong, Denis H., 1961: The Oversocialized Conception of Man in Modern Sociology. ASR
26

Henri Roorda

o
Jetzt liegt die deutsche Übersetzung von »Mein
sentimentaler Internationalismus« vor. Wie viel mehr
Sorglosigkeit wäre möglich als in der vorsichtigen und
ängstlich sich abgrenzenden Gesellschaft, die wir heute o
noch kennen? Grundlegende Überlegungen über das
menschliche Zusammenleben stellt Roorda auch im
zweiten hier vorgestellten Essay an, bei dem es um die
»Vernebelung der Gehirne« geht.

Q.

(ISBN 3-905689-36-5 / 23 CHF) CO

•H
Aus »Mein Selbstmord«: »Wenn ich eine dieser pracht- Q
vollen Banken betrete, die man vor kurzem in Lausanne
gebaut hat, spüre ich eine heilige Ergriffenheit: Ich Q
stehe im Tempel der Lebendigen Religion. Es gibt keine qj
Scheinheiligen unter den Gläubigen, die ich hier an- _treffe: Keiner von ihnen zweifelt an der Allmacht seines
Gottes.« (ISBN 3-905689-35-8/23 CHF)

Henri Roorda van Eysinga (1870-1925) ist wohl einer ^
der subtilsten Humoristen und Denker der West- ^Schweiz. Er lebte als Pädagoge, Mathematiklehrer und ^
Kolumnist mit libertär anarchistischen Gedanken in ^Lausanne. Übersetzt hat Yla M. von Dach. ^

verlag die brotsuppe f Gartenstrasse 17 H 2502 Biel f Tel. 032 323 36 32

92 WIDERSPRUCH - 60/11


	Das Subjekt der Psychoanalyse als emanzipative Ressource

