
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 30 (2010)

Heft: 59

Artikel: Soziale Krisen und Rassismen : ein Gespräch zwischen Manuele
Bojadzijev , Birgit zur Nieden, Juliane Karakayali, Serhat Karakayali un
Ceren Türkmen

Autor: Bojadzijev, Manuela / Nieden, Birgit zur / Karakayali, Juliane

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652569

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652569
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Soziale Krisen und Rassismen

Ein Gespräch zwischen Manuela Bojadzijev, Birgit zur Nieden,
Juliane Karakayali, Serhat Karakayali und Ceren Turkmen

Im Rahmen des Netzwerks Kritische Migrations- und Grenzregimefor-
schung wurde am 1. Oktober 2010 auf der ersten Seite der Berliner tages-
zeitung eine Stellungnahme veröffentlicht, die auf die „Sarrazin-Debatte"
reagierte. Nach 100 Erstunterzeichnenden aus Wissenschaft, Kultur und
Politik verzeichnete sie über 3 '500 Unterschriften (http://www.demokratie-
statt-integration.kritnet.org/). Darin heißt es am Schluss: "Wenn Integra-
tion irgendetwas bedeuten kann, dann doch nur, dass alle drin stecken!"
Die Teilnehmenden des folgenden Gesprächs erläutern die Umstände und
Inhalte dieser Stellungnahme, fragen nach der Zusammensetzung der
Gesellschaft, danach, welche Formen des Rassismus sich gegenwärtig
durchsetzen und auf welche soziale Krisen sie treffen.

*

Ceren 7«rUnen: Thilo Sarrazin führt in Deutschland seit längerer Zeit den
selbsternannten Kampf gegen sogenannte gesellschaftliche „Tabuthemen"
und hetzt unentwegt gegen Hartz IV-Bezieherlnnen und die Migrantinnen,
die er als „unproduktiv" und „überflüssig" deklariert, da sie nicht in das

Lohnarbeitsystem als Arbeitskräfte integriert sind und ihre soziale Existenz
allein über Leistungstransfers sichern können. Die Ordnung der Gesell-
schaft soll nach dem neuen bürgerlichen Ideologiekampf wieder sehr viel
stärker über „Leistungsergebnisse" und „Produktivität" funktionieren.
Neben den migrantischen Subalternen stehen auch „mehrheitsdeutsche"
Arbeitslose, Arme und Kriminalisierte schon seit längerem im Fokus des

bürgerlichen Kulturkampfes. Sarrazin hat dabei die demographische
Entwicklung im Auge und warnt davor, dass die Zukunft Deutschlands aus
breiten migrantischen Unterschichten bestehen wird, wenn nicht bevölke-
rungspolitisch interveniert und die Migrantinnen von der Reproduktion
abgehalten würden. Vor dem Hintergrund der migrationspolitischen Inte-
grationsmaßnahmen bedeutet dies auch, in einzelnen sozialen Bereichen
die schlechtere Lage der Migrantinnen als selbstverschuldetes individua-
lisiertes Versagen darzustellen: Derzeit wird oft von der Integrationsun-
Willigkeit der Migrantinnen gesprochen und letztere werden somit selber
zum Konfliktgegenstand erklärt.

Die Strategie Sarrazins und anderer Meinungsmacher, Migrantinnen
eine „mangelnde Bereitschaft zur Integration" zu unterstellen, kann dabei
als eine Politik der Individualisierung von klassenrassistischen Verhältnis-
sen auf zivilgesellschaftlicher Ebene verstanden werden. Den Debatten
liegt ein entsprechendes Verständnis einer verdinglichten Gruppe von

WIDERSPRUCH-59/10 119



migrantischen und nicht-migrantischen Subalternen zugrunde, auf die ein
ambivalenter Zustand von Angst und Distinktion projiziert wird. Dem folgt
der Vorwurf, sie pflegten ein „parasitäres Verhalten" gegenüber den Lei-
stungserrungenschaften des Bürgertums. Das Gesellschaftsbild das hierin
konstruiert wird, ist statisch und gleicht einem System, in das sich funktio-
nal gesellschaftliche Gruppen einzufügen haben und verliert damit die
umkämpften Kräfteverhältnisse aus dem Blick.

Birgit zwr Mer/en: Das lässt sich auch praktisch zeigen. Im Bereich der
Integration durch staatlich verordnete Deutschkurse wird das Anliegen der
Disziplinierung und Kontrolle von Migrantinnen deutlich. Hier zeigt sich
auch, wie unhistorisch die Diskussionen geführt werden. Hat man zum
einen das Gefühl, altbekannte Diskurselemente gegen Einwanderung und
bestimmte Einwandernde werden immer wieder aufgekocht und neu ser-
viert, bleiben zum anderen Auseinandersetzungen, die die Fragen der In-
klusion von Migration stärker als gesellschaftliche Frage formulierten,
gänzlich ausgeblendet. Am Beispiel der Entwicklungen des Deutschlernens
für Migrantinnen in Deutschland hin zu den im Zuwanderungsgesetz von
2005 eingeführten Integrationsmaßnahmen, lassen sich signifikante Ver-
änderungen im Integrationsverständnis aufzeigen.

In Diskussionen um die „Eingliederung" von „ausländischen Arbeite-
rinnen" und ihren Angehörigen in der bundesdeutschen Gesellschaft ging
es in den 1970er Jahren in weiten Teilen um Fragen eines gesellschaftlichen
Umgangs mit neu auftretenden Dynamiken. Reale Probleme bereitete
beispielsweise die Situation der ab Mitte der 1970er verstärkt „nachzie-
henden" Kinder nicht-deutscher Arbeiterinnen: Eine große Anzahl bislang
nicht in deutsch beschulter Kinder traf auf deutsche Schulen, die auf den
erhöhten Bedarf an Förder- und Deutschklassen zur Eingliederung dieser
Kinder in den deutschen Unterricht nicht vorbereitet waren. Die Problem-
lagen waren bekannt, wurden in Presse und Politik debattiert, ein staatlicher
Umgang damit gefordert, Modelle erarbeitet, Initiativen gestartet, jedoch
wurden bekanntermaßen nicht genügend inklusive Konzepte mit Nachhai-
tigkeit umgesetzt und gefördert, um der Situation angemessen zu begegnen.
So wurde Integration vor allem zu einer Forderung an Einzelne.

An der Umstrukturierung des Deutsch als Zweitsprache-Lernens in den
staatlich geforderten und geförderten Integrationskursen lässt sich nach-
vollziehen, wie dies institutionell und gouvernemental eingeschrieben
wurde. Heutige Debatten um vermeintlich fehlende Deutschkenntnisse
legen nahe, dass Eingewanderte in Deutschland bislang keine Deutschkurse
besucht hätten. De facto wurden nach dem Anwerbestopp von 1973 spe-
ziell geförderte Deutschkurse für „ausländische Arbeitnehmerinnen" an-
geboten. Finanziert vom Ministerium für Arbeit und Soziales, fanden sie

an Volkshochschulen, (migrantischen) Vereinen, Wohlfahrtsverbänden,
Sprachschulen statt und fanden derartigen Zulauf, dass das Budget Jahr
für Jahr erhöht wurde. Herkunft oder Visa der Anwärterlnnen wurden

120 WIDERSPRUCH-59/10



normalerweise nicht überprüft, da die Träger und Kursleiterinnen weder
in der Position waren noch sich dafür zuständig sahen, Pässe und Identitäten
der Teilnehmenden zu überprüfen. Die Berechtigung oder Verpflichtung
zur Teilnahme an heutigen Integrationskursen richtet sich hingegen nach
dem Aufenthaltsstatus der Person: Berechtigt sind „alle Spätaussiedler und
neuzuwandernde Ausländer mit auf Dauer angelegtem Aufenthaltsstatus"
und im Rahmen freier Plätze auch schon länger in Deutschland lebende,
sogenannte „Bestandsausländer" sowie EU-Bürger. Verpflichtet sind die-
jenigen, „die sich nicht in einfacher Art mündlich in deutscher Sprache
verständigen können" und „Ausländer, die von der Ausländerbehörde
aufgefordert werden und Leistungen nach SGB II [Sozialgesetzbuch II]
beziehen oder in besonderer Weise integrationsbedürftig sind". Die
Deutschlehrerinnen sind zuständig, Pässe und Visa sowie den sozialen
Status der Teilnehmenden zu überprüfen und die entsprechenden Unter-
lagen an das Bundesamt zu übermitteln.

War es früher unüblich und unangemessen, über den Aufenthaltsstatus
der Teilnehmenden im Rahmen der Deutschkurse zu sprechen, so kommen
heute die Leute schon mit Pass und Visum in der Hand zur Anmeldung.
Kursleiterinnen sind verpflichtet, auch Informationen über Anwesenheit
und Fehlen der Teilnehmenden an das Bundesamt für Migration und
Flüchtlinge (BAMF) weiterzuleiten. Die gesammelten Daten werden vom
BAMF an das Ausländerzentralregister gesendet, zudem werden damit im
Forschungsbereich des BAMF Statistiken erstellt. LautAussage des Leiters
der Berliner Stelle des Bundesamtes sollen so Informationen über die In-
tegrationsfähigkeit unterschiedlicher Migrationsgruppen gewonnen wer-
den, die dann zur besseren Steuerung der Einwanderung eingesetzt werden
könnten.

Das Beispiel zeigt kleinteilig, wie die Integration in Form von staatlich
unterstützten Sprachkursen von einem Angebot zu einer sozialen Techno-
logie geworden ist, die es ermöglicht, Migration und Integration zu mana-
gen - gemessen an Teilnahme und Erfolg des Sprachkurses. Die Integra-
tionskurse werden als Disziplinierungsinstrument für Einzelne eingesetzt
und generieren ein statistisches Wissen, das zur Regulation der Bevölke-
rung angewendet wird. Die Einbindung ziviler Personen - die Teilneh-
menden, Kursleitenden und Träger der Sprachkurse - sowie die Verknüp-
fung des Sprachelernens mit Fragen des Aufenthalts und des sozialen
Status zeigen, wie zentrale Elemente der aktuellen Debatte jenseits Staat-
licher Apparate eingeübt und implementiert werden. Viele Einwandernde
stellt es vor große Probleme, 645 Stunden Sprachkurs innerhalb eines
Jahres zu absolvieren und mit dem zügigen Lerntempo mitzuhalten, wenn
sie nebenher arbeiten, Familien haben und sich vielleicht mit der Sicherung
des Aufenthalts beschäftigen müssen. Dennoch wird - vor allem bei Ver-
pflichteten - über die Verwendung ihrer Zeit und ihres Geldes bestimmt,
bis sie die individuelle Integration als Bringschuld abgeleistet haben.

WIDERSPRUCH - 59/10 121



Manne/a Bp/a<iz(/ev: In weiten Teilen der Bevölkerung hat das Integra-
tionsparadigma allerdings eine hohe Evidenz erlangt, bis hin in linke und
migrantische Milieus. In Letzteren werden die mit dem Integrationsdiskurs
fortgeschriebenen Asymmetrien beklagt, aber trotzdem scheint Integration
eine plausible Formel für Prozesse der Einwanderung zu sein und die
dabei scheinbar nötige Balance von staatlichen, ökonomischen, kulturellen
und sozialen Maßnahmen. Damit weisen diese Milieus auf das demokra-
tische Defizit hin, dass statt der Gesellschaft die Migrantinnen für ihre
sozialen Probleme verantwortlich gemacht werden. Ich würde hier eine
andere Frage-Perspektive vorschlagen: Was nämlich, wenn wir die Debat-
te um Integration als eine unangemessene Form nehmen, über Ausbeutung
respektive Klassenverhältnisse und Rassismus zu sprechen? Gerade diese

Unangemessenheit kann uns als ein neuer Ausgangspunkt dienen.
Ceren Ja, und wie sieht eine solche Balance konkret in Anbe-

tracht der HerrschaftSverhältnisse aus? Wie sieht die Praxis der Subjekte
der Migration aus? Inwiefern transformiert und bewegt diese Praxis das

gesellschaftliche Gesamtverhältnis immer wieder aufs Neue? Wenn wir
uns dieses Balanceverhältnis nicht kohäsiv vorstellen, so wie es die Inte-
grationsdebatte suggeriert, stellt sich die Frage nach Rassismus und
Klassenverhältnissen im Hinblick auf die gesamte Gesellschaft und ihre
Strukturen.

Manne/a ßo/'a<?z(/ev: Wir müssen vorsichtig sein, denn der Zusammen-
hang von Migration und Rassismus lässt sich nicht kurzschlüssig behaup-
ten, wie das oft genug geschieht: Die Präsenz der Migrantinnen und
Migranten, ihre Lebensgewohnheiten, ihre Zahl oder auch ihr äußeres

Erscheinungsbild werden in ein kausales Verhältnis zum Rassismus ge-
rückt. Das führt immer wieder dazu, dass die Rede von der Fremdenfeind-
lichkeit aufkommt, denn sie suggeriert erfolgreich, dass die Fremden
eindeutig erkennbar sind und ihre Präsenz den Rassismus erst hervorruft.
Wenn wir aber nicht davon ausgehen, dass der Rassismus auf die Präsenz
der Migrantinnen zurückgeführt werden kann, dann müssen wir zu verste-
hen versuchen, wie Rassismus überhaupt seine Wirkmächtigkeit in der
Bevölkerung erlangt; wie darüber soziale Formationen, Communities,
normative Verhaltensmuster konstruiert und institutionalisiert werden. Mit
anderen Worten: Wie wird Rassismus eine Denkweise, eine Weise, be-
stimmtes Wissen zu produzieren und uns die Welt in einer bestimmten
Ordnung zu erklären?

Étienne Balibar hat in einem Artikel mit dem Titel „Difference, Other-
ness, Exclusion" von 2005 zu Recht angemerkt, dass gerade durch die
zahlreichen Verwendungen, die Denunziationen und Kritiken des Rassis-

mus, dass aufgrund der aktuellen Transformationen der gesellschaftlichen
Verhältnisse, in denen Rassismus sich zu Praktiken und Diskursen entwi-
ekelt und in andere Formationen übergeht, der Begriff inzwischen so

mehrdeutig geworden ist, dass seine Genese, seine Einheit und die Fähig-

122 WIDERSPRUCH - 59/10



keit, darunter verschiedene Phänomene und Erscheinungsformen zusam-
menzufassen, in Frage steht.

Mit einer solchen Herangehensweise stehen wir vor einem erkenntnis-
theoretischen Paradox: Wir setzen die Rassismen nicht voraus, müssen
aber konstatieren, dass es sie immer gegeben hat. Wenn wir darum unseren
Fokus auf ein spezifisches Verständnis der Konstitution von Rassismen
richten, die Gründe analysieren, warum sie so resistent gegenüber Kritik-
sind, dann verschwimmen die Argumente oft derart, dass nicht länger klar
ist, ob wir überhaupt noch Rassismen theoretisieren und thematisieren.
Eine gängige Argumentation liefe dann darauf hinaus zu sagen, dass es
sich eigentlich um soziale Probleme handelt.

Jw/iane Karafarya/i: Die derzeitige Integrations-Debatte bemüht ja die

Figur des armen Migranten als Repräsentanten des gesellschaftlichen
Niedergangs. Mangelnde Integration und die daraus resultierenden sozialen
Folgen werden dabei zumeist entweder als Klassen- oder als Rassenkonflikt
interpretiert: Mal ist die Ursache die mangelnde Bildung und Armut der
Migrantinnen, dann wieder richtet sich die Problematisierung vor allem
auf Fragen von Herkunft, Kultur und - vor allem - Religion. Ähnlich ar-
gumentieren die Analystinnen der Integrations-Debatte: Sie entscheiden
sich häufig dafür, diese entweder als Begleiterscheinung der Wirtschafts-
krise zu interpretieren oder aber als Zuspitzung des seit 2001 geführten
insbesondere islamfeindlichen rassistischen Diskurses. Beide Perspektiven
lassen zu viele Fragen offen, denn Rassismus und Klassismus lassen sich
nicht aufeinander reduzieren. Gleichwohl stellt sich die Frage, in welches
Verhältnis Fragen von Rasse und Klasse in der derzeitigen Debatte um
arme Migrantinnen gesetzt werden.

Der Neuköllner SPD-Bürgermeister Heinz Buschkowsky sagte kürzlich
im Rahmen einer Podiumsdiskussion, das Problem der mangelnden Inte-
gration, das er bei den in seinem Berliner Stadtteil lebenden Migrantinnen
sieht, habe nichts mit deren Herkunft zu tun (wie sowohl er als auch
breite Teile der Medien häufig behaupteten), sondern sei ein soziales
Problem. Diese Analyse erscheint zunächst als ein großer Schritt nach vorn:
Während Kultur, Ethnizität oder Herkunft den Menschen als unabänder-
liehe Natur zugeschrieben werden gelten soziale Probleme schließlich als
durchaus lösbar - zumal in einem Sozialstaat. Betrachtet man allerdings
die derzeitige Diskussion um Armut und Arme, so erscheint Buschkowskys
Einlassung nur noch als geringe Diskursverschiebung. Denn längst wird
Armut ähnlich naturalisiert, wie das im Falle der Diskurse um die vorge-
stellte Herkunft, Ethnizität oder kulturelle Zugehörigkeit der Migrantinnen
immer schon geschehen ist.

In der Vergangenheit des Sozialstaats in Deutschland galt die durch die
kapitalistische Produktionsweise erzeugte Klassengesellschaft noch als

akzeptabel: Ungeachtet der gegenläufigen Entwicklung wurde Gesellschaft
im Sinne eines durchlässigen Schichtungsmodells gedacht, in dem sozialer

WIDERSPRUCH-59/10 123



Aufstieg möglich und soziale Positionen veränderbar waren. Das hat sich
nun gründlich geändert. Gegenwärtig ist immer häufiger die Rede von der
„Vererbbarkeit" des Empfangs sozialer Transferleistungen, von Familien,
die „in dritter Generation von Hartz IV" lebten und von „bildungsfernen
Schichten". Tatsächlich decken sich solche Beobachtungen auch mit den

Forschungsergebnissen beispielsweise Pierre Bourdieus, die schon vor
Jahrzehnten die Beständigkeit der sozialen Grenzziehungen innerhalb einer
Gesellschaft nachwiesen. Anstatt darin aber die Nachhaltigkeit und Tie-
fendimension sozialer Ungleichheit im Kapitalismus zu erkennen, wird
Ungleichheit als Folge individueller oder kultureller Leistungsschwäche
dargestellt. Dass es aber in dieser Debatte eben nicht nur um Klasse geht,
zeigen die Reaktionen auf Thilo Sarrazins Buch: Darin behauptet er, dass
deutsche und migrantische Arme gemeinsam „Deutschland abschaffen".
In der öffentlichen Debatte um seine Thesen spielen die deutschen Armen
allerdings kaum eine Rolle, diskutiert wird über Migrantinnen.

Ceren Tür/cme«: Die neuesten Berichte in den Massenmedien und
Studien über Armut, soziale Unsicherheit und das sozialrassistisch darge-
stellte „Lumpenproletariat" zeigen auch deutsche Unterklassen als aktuelles
soziales Thema in Deutschland. Außerdem ist dies bezeichnend für den
Zustand der bürgerlichen Gesellschaft: Die in den 1980er Jahren erneut
lancierte Behauptung, dass das Leistungsprinzip im metropolitanen Kapi-
talismus notwendig zu mehr Wohlstand und Chancengleichheit für alle
sozialen Klassen führen würde, somit nicht mehr von Klassen, sondern

von Individualisierung gesprochen werden sollte, ist doch mehr als hinfäl-
lig. Schon seit längerem sind diese sozialen Widersprüche auch der Politik
ein Dorn im Auge. Ich erinnere mich an die Studie der Friedrich-Ebert-
Stiftung über Unterklassen von 2006 und Münteferings Bemühen, die
Existenz von „Unterklassen" in Deutschland vehement abzustreiten. Das
liberale Prinzip der Leistungsgerechtigkeit leidet seit der Krise an einer
neuen Konjunktur: der Erklärungsnot, soziale Ungleichheit zu legitimieren.
Es wird also auch über „deutsche Unterklassen" gesprochen; auch in Form
der Prekarisierungsdiskussion. Sarrazins Versuch, den Klassenrassismus
zu verallgemeinern, und den Ausbrüchen in der Medienwelt ist m .E. eigen,
dass der dahinter versteckte bürgerliche Distinktionskampf gegen subal-
terne Gruppen nicht direkt im Zusammenhang zu seinen rassistischen
Aussagen diskutiert wurde, was angesichts der Zusammensetzung der
Klassen notwendig wäre.

,/w/z<2«e Karaforya/z: Ja, aber die Diagnose, es etabliere sich hier ein
„Leistungsrassismus" scheint insofern unzureichend, da nicht nur zwischen
denen, die angeblich leisten, und denen, die dies angeblich nicht tun, un-
terschieden wird, sondern diese Unterscheidung an Vorstellungen von
Herkunft gebunden bleibt. Migrantinnen sind eben grundsätzlich andere

Arme, als es arme Deutsche sind. Dennoch, und das zeigen auch Phänomene
wie das Elterngeld für Reiche, muss die Integrationsdebatte als eine Art

124 WIDERSPRUCH - 59/10



Klassenkampfansage von oben verstanden werden. Denn es geht darum,
in einer Zeit der kontinuierlichen Transformation des Sozialstaates Um-
Verteilungsprozesse von unten nach oben zu organisieren und zu legitimie-
ren. Dies geht einher mit einer Delegitimation von Armut - und zwar
insbesondere migrantischer Armut. Vor einigen Jahren noch war die
Mehrheit der Deutschen damit zufrieden, dass unsichere Aufenthaltsrege-
lungen, Arbeitsverbote, rassistische Einstellungspolitiken und die Entwer-
tung von im Ausland erworbenen Bildungsabschlüssen mögliche migran-
tische Konkurrenz aufdem Arbeitsmarkt verhinderte und die Migrantinnen
stattdessen staatlich alimentiert wurden. Nun, in Zeiten steigender Staats-

Verschuldung, werden Alimentierungen zum Problem. Die Folgen der
Krisen des Kapitalismus werden über die Kontrolle der Migration zu lösen
versucht: Migrantinnen dürfen nicht mehr kommen oder sollen gehen.

Während eine Aufforderung an deutsche Bezieherinnen sozialer
Transferleistungen, das Land zu verlassen, undenkbar wäre, lässt sie sich
gegenüber Menschen, die durch jahrzehntelange systematische Margina-
lisierung zu „den Anderen" gemacht wurden, durchaus erheben. Der Rekurs
auf die „andere", nämlich „muslimische" Religionszugehörigkeit legiti-
miert diese Marginalisierung, denn erstens gilt der Islam seit langem schon
als Antagonist des Christentums, zweitens wird der Islam mit Erschei-

nungen wie Terrorismus und Rückständigkeit in Verbindung gebracht, ist
also an sich „schlecht", und drittens haben „muslimische" Migrantinnen
statistisch die größten sozialen Probleme - nicht aufgrund ihrer Religion,
sondern weil sie die Nachkommen der ehemaligen türkischen Gastarbeiter
sowie libanesische und palästinensische Flüchtlinge sind, beides Gruppen,
die seit Jahrzehnten in besonderer Weise marginalisiert werden.

Die ganze Debatte um Integration und Armut von Migrantinnen darf
aber nicht darüber hinwegtäuschen, dass Herkunft und soziale Lage eben

nicht eine einfache Entsprechung finden, sondern lange schon unter den
sozialen Aufsteigern eine große Zahl von Migrantinnen zu finden ist.
Balibar stellt bei seinen historischen Untersuchungen am Beispiel der

spanischen Reconquista fest, dass die Durchsetzung des nationalistischen
Rassismus im Unterschied zum Klassen-Rassismus als Kampfansage an
die zuvor bestehende multikulturelle/multistaatliche Gesellschaft zu lesen
ist. Insofern könnte man mutmaßen, dass die derzeitige rassistische Mo-
bilisierung darum so gewaltig ausfallt, weil die Realität der Einwände-
rungsgesellschaft den meisten längst selbstverständlich ist.

Manwe/a Bq/'acfez/'ev: Ich denke außerdem, dass es damit zu tun hat, dass

emanzipatorische Sprache heute von links nach rechts und zurückwandert
und Verwendung in der Regierung von Bevölkerungen, in den Strategien
des neoliberalen „roll-out" und in Governancestrukturen findet und zu-
gleich in unvorhergesehenen Verbindungen und Zusammensetzungen
mündet. Aus einer emanzipativen Perspektive gesehen darfnicht vergessen
werden: Die aktuelle Unsicherheit in der Bestimmung von Rassismus,

WIDERSPRUCH - 59/10 125



Feminismus, queertheoretischen Positionen u.a.m. hat historisch mit jenen
Bewegungen zu tun, die sich gegen ihre Ausschließung gewendet haben
und für ihre Rechte beziehungsweise Repräsentation eingestanden sind.
An zahlreichen Beispielen lässt sich zugleich zeigen, dass die Sprache der
Rechte, die in den Bewegungen der Schwarzen, der Frauen, der Migranten
sowie der Queer-Bewegung entwickelt wurde, inzwischen in einem
chauvinistischen, rechten Diskurs übernommen wurde und etwa zur Ab-
schottung verwendet wird. Diese Sprache hat sich inzwischen in militärisch-
imperialen und Anti-Migrations-Projekten voll entfaltet. So handelte die
legitimatorische Rede für den Beginn des Irak-Kriegs davon, fehlende
Demokratie in die Gegenwart bomben zu müssen, für die Afghanistanein-
Sätze unter anderem davon, Frauenrechte zu etablieren. Anti-rassistische
Diskurse finden inzwischen Eingang in Politiken der Migrationskontrolle
(etwa in Kampagnen der International Organisation for Migration). Argu-
mente gegen Einwanderung nach Europa werden mit der Behauptung
geschmückt, hier toleriere man „kulturelle Differenz". Auch die Schriften
gewisser Feministinnen wie Neda Kelek oder Alice Schwarzer sind Bei-
spiele dafür, was hier im Gange ist.

SerÄat Karakqya/z': Ja, das hat damit zu tun, dass es sich nicht nur um eine
Kontamination der Sprache handelt, sondern darum, dass Teile der Forde-

rangen von Bewegungen immer schon auf eine Einschreibung im Staat

abgezielt haben. Politische Kämpfe, die nicht in den hegemonialen Diskurs
einfließen oder in irgendeiner Form von ihm integriert werden, kann es m.E.
nicht geben. Den gegenwärtigen anti-muslimischen Rassismus könnte man
auch so analysieren. Wenn zum Beispiel Islam und Mittelalter ständig mit-
einander in Verbindung gebracht werden werden, so hat das offenbar den

Sinn, ein bestimmtes Set an differenzpolitischen Kritiken, welche die
Zweite Moderne hervorgebracht hat, etwa die feministische Kritik am Pat-

riarchat, die Kritik an einer heteronormativen Sexualität oder die Ächtung
des Antisemitismus, an einen anti-islamischen Diskurs zu binden.

Ohne dass behauptet werden muss, diese Kritiken seien fester Bestand-
teil des westlichen Selbstverständnisses, gelingt es so, das imaginäre
Kollektiv der Muslime abzuwerten. Denn das Mittelalter steht nicht nur
für das „finstere Andere" des modernen, rationalen Abendlandes. Es bein-
haltet auch eine reflexive Historizität und geht damit implizit auf die
Kritiker der Islamkritiker ein, welche argumentieren, dass auch der Westen
nicht immer modern gewesen sei. Das Argument, dass Frauenwahlrecht,
Demokratie und Folterverbot auch in Europa und dem Nordwesten erst

errangen werden mussten, greift daher nicht. Die kulturelle Leistung des
Westens bestehe darin, ebendiese Vergangenheit abgeschüttelt zu haben.
Das Argument gegen die Angehörigen des vermeintlich „islamischen
Kulturkreises" ist daher auf semantischer Ebene nicht essentialistisch.
Diese reflexive Version eines Diskurses über die europäische Überlegenheit
bezieht sich offenbar nicht in erster Linie auf die Summe technologischer

126 WIDERSPRUCH - 59/10



oder ökonomischer Leistungen, sondern auf die Funktion der „Kritik"
innerhalb des abendländischen Denkens.

Eine Variante dieses progressiven Eurozentrismus kommt in der Dis-
kussion über die vermeintlich besondere Anfälligkeit für Antisemitismus
unter muslimischen Migranten zum Ausdruck. Auch hier wirkt ein refle-
xives Moment. Das Argument von Autoren wie René Wildangel, das

Stereotyp vom muslimischen Antisemitismus sei durch den historischen
Export des europäischen Antisemitismus in den Nahen Osten respektive
die arabische Welt zu erklären, ist für den reflexiven Eurozentrismus eine
Steilvorläge. Die Muslime sind demnach nicht einfach anders, sie sind das

Alter Ego, die dunkle Seite des Selbst. Während im klassisch orientali-
stischen Diskurs die Anderen durch eine unüberbrückbare kulturelle
Grenze vom Westen getrennt waren, ist im Rahmen eines liberal-emanzi-
pativ kodierten Orientalismus das Andere verzeitlicht und tritt als gesell-
schaftliche Wiederkehr des Verdrängten auf.

znr Mezfen: Feministische Bewegungen haben immer wieder um
die Veränderbarkeit sozialer Verhältnisse gekämpft. In den geschilderten
Debatten und Politiken werden hingegen -mit Bezug aufemanzipatorische
Errungenschaften - alle an ihre Plätze verwiesen, wo siç möglichst bleiben
sollen. Es zeigen sich undemokratische und paternalistische Tendenzen:
Die Eliten sollen durch finanzielle Anreize dazu gebracht werden, sich -
auch biologisch - zu vermehren, während der Unterschicht vorgeschrieben
wird, wie sie ihr Geld und ihre Zeit verwenden sollen. In diese Richtung
gehen auch die Vorschläge, mehr Geldleistungen in Sachleistungen umzu-
wandeln und jene um Bildungsgutscheine für Kinder aus Familien, die
Hartz IV bekommen.

Manne/a fio/atfei/ev: Ja, durchaus. Wenn ich diese Situation noch
einmal auf die Frage nach der Analyse von Rassismus engführe, lässt sich

sagen, dass die Inflation dieses Begriffs und damit der Verlust einer
analytischen Schärfe mit dem Einfluss der Kritik am Rassismus zu tun
haben. Die kritische Rassismustheorie sprach von Rassismus, wenn an-
dere von Fremden- oder Ausländerfeindlichkeit sprachen und weiterhin
Ethnizität oder Rasse wenn nicht als gegebene empirische, so doch als

analytische Kategorien verwendeten. Dieser Ansatz zielte auf ein Ver-
ständnis von Ethnizität und Rasse als soziale Konstruktion, auf ein Ver-
ständnis dafür also, warum eigentlich ein Glaube an die Existenz von
Ethnizität und Rasse fortbesteht und warum Menschen ihr Leben und ihre
Beziehungen danach organisieren. Das bedeutet aber auch, dass Ethnizi-
tät und Rasse weiterhin als Signifikanten fungieren, wenn auch in inver-
tierter Form, und dass dies zu gewissen Ermessensspielräumen und
Streitereien in der Interpretation von Rassismen führt bzw. zur Frage,
welcher Rassismus als der dominante gilt.

Während es zu Zeiten eines biologisch argumentierenden Rassismus
noch so schien, als könnten damit verschiedene Rassismen - etwa der

WIDERSPRUCH - 59/10 127



Antisemitismus und der koloniale Rassismus - theoretisch vereint werden,
als unterlägen sie einem hierarchischen und räumlich organisierten Muster
von unterschiedlichen Kulturen, einer linear bestimmten Vorstellung von
Fortschritt, einer Bevorzugung von Reinheit gegenüber Hybridität, ist das

mit dem differentiellen oder Neo-Rassismus, der kulturalistisch argumen-
tiert, komplizierter geworden. Die „alten" Formen des Rassismus haben
sich noch gar nicht ganz verabschiedet und es kommt gleichzeitig zu
neuen Formationen. Gerade weil die praktischen Formen des Widerstands

gegen Rassismus an Stärke gewonnen haben und die Arbeit an unterschied-
liehen Erinnerungen und Geschichten des Rassismus und Anti-Rassismus
die Unterschiede zwischen verschiedenen Politiken und Erfahrungen des

Rassismus haben hervortreten lassen, gerade in diesem historischen Mo-
ment gewinnen die Kontroversen darüber an Schärfe, ob eine Form des

Rassismus die anderen der Vergangenheit abgewechselt hat oder in der
Zukunft abwechseln wird.

SerAaf Karakaya/z: Die Frage ist, wieso sich der Rassismus gerade entlang
einer Gruppe mit ganz bestimmten Eigenschaften reorganisiert. Den Rassis-

mus ausschließlich als ideologische Verarbeitungsform von gesellschaftlichen
Widersprüchen zu fassen oder als einen Modus der Gruppenkonstitution,
scheint mir unzureichend. Wenn man den Rassismus als kontingent in der
Wahl seiner Objekte begreift, vergibt man sich die Chance, darin einen
Modus biopolitischer Gesellschaftspolitik zu sehen. Wenn heute der Islam
als Religion fokussiert wird, dann geht es nicht nur um eine abstrakte

Feindbestimmung, sondern auch um die soziale Funktion von Religionen.
Der inszenierte oder phantasmagorische Konflikt zwischen säkularen und

religiösen Regeln und Normen beziehungsweise dem Postulat der Trennung
zwischen diesen beiden Sphären handelt von der Lebensführung in der
Moderne, das heisst davon, wie man sein Leben unter Bedingungen sozialer
Differenzierung und Unsicherheit organisiert.

Die Bestrebungen einzelner europäischer Regierungen, einen deutschen

beziehungsweise französischen Islam aus der Taufe heben wollen, verwei-
sen daher auf einen anderen Aspekt der Analogie zum Klassenrassismus
der Vörmoderne. Die Frage, die darin impliziert ist, nämlich in welcher
Weise die Religionsausübung und die damit verbundene Form der „Regie-
rung" von Menschen im Verhältnis steht zu den Formen demokratischer
Regierung, kann man nur beantworten mit Bezug auf die Spannung, die in
die Subjektivität der Arbeitskraft eingeschrieben ist. Ich meine damit, die
Arbeitskraft oszilliert zwischen dem Anspruch, soziale und räumlich fixiert
zu werden, und dem Diktat der Flexibilität und Adaptabilität. Die neue
„Gouvernementalität des Islams" setzt hier an: Die assoziativen Dimensio-
nen der Religion müssen angepasst werden, damit „derArbeiter im Muslim"
aktiviert wird.

ßzrgzY zzzr Meßezz: In den Debatten gegen muslimische Migrantinnen
geht es vor allem darum, kontrafaktisch die angebliche Emanzipiertheit

128 WIDERSPRUCH - 59/10



des „christlichen Westens" - gemessen an Frauenrechten und derAkzeptanz
Homosexueller - herauszustreichen. Dabei bleiben beispielsweise patriar-
chale Strukturen und die Verbreitung sexuellen Missbrauchs (nicht nur) in
der katholischen Kirche unthematisert. Hier sollen keine Religionen ver-
glichen werden, vielmehr wird einem pauschalisierten Islam eine Kon-
struktion westlicher Kultur entgegengesetzt. Diese - so zeigt die aktuelle
Debatte in der Bundesrepublik Deutschland - hält den Feminismus für
weitgehend überflüssig oder überholt. Angela Merkel und zahlreiche
Frauen ihres Kabinetts würden beweisen, dass Frauen heute alle Chancen
hätten. Ins Licht gerückt werden Jungs und Männer als die wahren Verlie-
rer der Gesellschaft. Hat kritische und dekonstruktivistische Männer- und
Jungenarbeit immer wieder das Anliegen formuliert, Jungen andere Wege
als eine patriarchale Männlichkeit aufzuzeigen, so sind heute in der Öf-
fentlichkeit vor allem Stimmen zu hören, die auf den „nun mal vorhandenen
Unterschied" zwischen Männern und Fraue erneut zurückgreifen und eine

spezielle Förderung und mehr männliche Erzieher für Jungs fordern, damit
sie nicht in ihren „männlichen Eigenschaften" unterdrückt würden.

Das Zukunftsszenario heißt, dass in dreißig Jahren alle gehobenen
Berufe mehrheitlich in Frauenhand sein werden. Dass diese Aussicht als

Problem gehandelt wird, passt zu gegenwärtigen Diskursen, aber auch zu
Politiken, in denen Frauen vor allem in ihrer Gebärfunktion gefördert oder
gehemmt werden sollen. Gehemmt werden sollen jene Frauen, die einen
Migrationshintergrund aufweisen, so zumindest der Vorschlag von Thilo
Sarrazin. Sein anderer Vorschlag, man solle Akademikerinnen, die mit
unter 30 Mütter werden, eine Prämie von 50'000 Euro zahlen, wurde zwar
als abstrus abgetan, jedoch nicht dafür kritisiert, dass er Frauen zu Gebär-
maschinen erklärt und einmal mehr zum Instrument nationalstaatlicher
Bevölkerungspolitik macht. Dass das Elterngeld vor allem Besserverdie-
nende in ihrer Elternschaft fördert, während es für Arbeitslosengeld II
Empfangende kürzlich ganz gestrichen wurde, lässt Sarrazins Vorschlag
als doch nicht ganz so weit von herrschender Politik entfernt erscheinen.

Mö/iwe/a ßp/aßzi/ev: Ja, deshalb würde ich noch mal auf Serhats Ent-

gegnung zu sprechen kommen und ergänzen: Nicht allein die ideologische
Gruppenkonstitution und biopolitische Erwägungen spielen eine Rolle. Für
eine aktuelle relationale Theorie des Rassismus ist es wichtig, die Kon-
junktüren des Rassismus im Verhältnis zu sozialen Kämpfen zu bestimmen,
ein Verständnis von Rassismus also, das sich die Kämpfe gegen Rassismus

zur Grundlage macht und nicht die durch den Rassismus produzierten
Subjekte. Dafür ist es heute neben der Konstellation, die unter dem
Banner „Clash of Cultures" firmiert, unter anderem notwendig, die
Funktionsweisen eines zentralen Aspekts, dem der Ausgrenzung, etwas

von Status, Rechten, gesellschaftlichen, ökonomischen und kulturellen
Beziehungen und Aktivitäten zu verstehen. Und das in zweierlei Hinsicht:
erstens Ausgrenzungen und ihre Bearbeitung durch die Nationalstaaten

WIDERSPRUCH - 59/10 129



und ihre Apparate und zweitens auch die Ausgrenzung von sozialen, poli-
tischen, ökonomischen und kulturellen Ressourcen und Netzwerken. Dabei
müssen wir berücksichtigen, dass die für Dekaden der privilegierten Form
der Grenze der Gemeinschaft in Form des Nationalstaats sich heute ver-
ändert.

Ceren 7wrA:men: Also funktioniert die Integrationsaufforderung auf den

ersten Blick, wenn wir vergessen, über Kämpfe und Kräfteverhältnisse
nachzudenken und es versäumen, sie zum Ausgangspunkt der Analyse zu
machen. Nach innen des-integriert das Integrationsparadigma, gibt aber

zugleich vor, Kohäsion stiften zu wollen. Das berührt Widersprüche im
Verhältnis von Demokratie und Kapitalismus. Ich glaube, dass sich hier
dann auch die Grenze eines bestimmten Rassismus-Diskurses zeigt, wenn
nicht weitere Kategorien der Unterdrückung und Ausbeutung herangezogen
werden, die Formen des Rassismus und Formen sozialer Antagonismen
zeigen.

Manwe/a 5o/adzyev: Um Prozesse der Ausgrenzung einzuleiten, müssen
die Bedingungen hergestellt werden, die es möglich machen, eine Gruppe
auszuwählen und ihr Eigenschaften zuzuschreiben, die sie dazu prädesti-
niert, dass sie ausgegrenzt werden. Nur dann ist es überhaupt möglich, sie

von der Gemeinschaft zu trennen oder sie zu stigmatisieren. Bis hin zum
sozialen oder sogar physischen Tod. Eine von vielen solchen Ausgren-
zungsprozessen, in den sich soziale Kollektive in einem antagonistischen
Verhältnis gebildet haben, ist die Logik des „Kampf der Kulturen", die für
sehr viele auf allen Seiten eine enorme Evidenz entfalten konnte.

Über diese ideologische Konstellation hinaus sind solchen Bedingungen
heute weltweit vor allem Migrantinnen und Flüchtlinge ausgesetzt, aber
auch die Armen des Südens und des Nordens. Die interne Ausschließung
funktioniert umso mehr unter Bedingungen der Globalisierung, die kein
Außen mehr kennt - auch wenn es durchaus Zonen der Vergessenheit gibt
wie Abschiebezentren und Auffanglager, in denen bestimmte Gruppen von
Migrantinnen temporär gehalten werden. Unter diesen Bedingungen gilt
mehr denn je, dass Ausgrenzung keine Abweisung nach Außen meint,
sondern einen internen Ausschluss nach Innen. Und hier erkenne ich die
zentrale und fatale Funktion des Diskurses der Integration: Er besiegelt
und reproduziert diesen internen Ausschluss.

130 WIDERSPRUCH - 59/10


	Soziale Krisen und Rassismen : ein Gespräch zwischen Manuele Bojadzijev , Birgit zur Nieden, Juliane Karakayali, Serhat Karakayali un Ceren Türkmen

