
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 30 (2010)

Heft: 58

Buchbesprechung: Marginalien ; Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marginalien / Rezensionen

Hans Peter Gansner

Den Hass verstehen

Jean Zieglers neues Buch „Der Hass auf
den Westen" mit dem Untertitel „Wie
sich die armen Völker gegen den wirt-
schaftlichen Weltkrieg wehren" ist in
der französischen Originalausgabe so-
wie in der deutschen Übersetzung nicht
zufällig ein grosser Erfolg.

Und in diesem Buch beginnt zum
ersten Mal die besorgte Stimme des

warnenden Propheten diejenigen des

politischen Agitators und des dozieren-
den Professors zu übertönen. Nicht
umsonst hat der Autor seine neuste
Publikation unter anderen Mitstreitern
auch dem 2007 verstorbenen Abbé
Pierre gewidmet, dem charismatischen
Begründer der Wohltätigkeitsorganisa-
tion Emmaus, in deren Dienst er sich
als junger Student in Paris gestellt
hatte. Es geht ihm in diesem in einem
mitreissenden Stil verfassten Werk (die
ausgezeichnete Übersetzung stammt
von Hainer Kober) um die enormen
Schwierigkeiten, die die politische und
internationale Aufgabe mit sich bringt,
weltumspannende Brücken zu bauen
über die scheinbar unüberwindlich ge-
wordenen Abgründe des Denkens,
Fühlens und Handelns, die zwischen
dem reichen, arroganten Westen und
dem zunehmend ausgepowerten Süden

unseres immer unbewohnbarer werden-
den, zunehmend von ökologischen
Katastrophen und politischen Konflik-
ten bedrohten Planeten bestehen.

Ziegler hat als versierter Homme de

Lettres seinem Buch in der französi-
sehen Originalsprache einen Titel ge-
geben, der eine Referenz zu einem an-
deren markanten Buch herstellt, näm-
lieh zu dem Weltbestseller der modernen

Soziologie „Die Liebe und das Abend-

land" (1939 / 1972) des Westschweizer
Schriftstellers, Politologen und Philo-
sophen Denis de Rougemont. Mit „Der
Hass auf den Westen", also auf das

Abendland, weist Ziegler bereits darauf
hin, dass die seit Jahrtausenden ge-
wachsene westliche Kultur, die es zu
einer wirtschaftlichen und kulturellen
Hochblüte gebracht hat, zugleich auch
zutiefst verwerfliche Verhaltensweisen
hervorgebracht hat, die den Hass ande-

rer Kulturen auf sich ziehen.
Nach Ziegler können wir uns im

Westen seit 9/11 ohnehin nicht mehr in
Sicherheit wähnen und unser Wissen
um das täglich geschehene Unrecht in
der Welt sollte uns kein guten Gewissen
mehr zulassen: „Zu Beginn dieses Jahr-
tausends stirbt auf einem Planeten von
unermesslichem Reichtum alle fünf
Sekunden ein Kind unter zehn Jahren.
An Krankheit oder Hunger", konsta-
tiert Ziegler und fährt weiter: „Der
Wirtschaftskrieg schürt die Wut. Er-
niedrigung, Ausgrenzung, Furcht vor
dem Morgen sind das Schicksal hun-
derter Millionen Menschen." Er will
durch dieses Buch auch „alle Kräfte
mobilisieren, die zur Lösung beitragen
und der Tragödie ein Ende setzen kön-
nen" (S. 18). Das versteht sich.

Was sind nun aber nach Ziegler die
„Quellen", die historischen Ursachen
für diesen Hass auf den Westen, „diese
unausrottbare Leidenschaft, die heute
eine grosse Mehrheit der Völker in der
südlichen Hemisphäre beherrscht" (S.
13)? Er sieht vor allem zwei Gründe,
dass dieser Hass „in der heutigen glo-
balen Gesellschaft so plötzlich über den
Westen hereinbricht". Den ersten Grund
nennt er etwas pathetisch „die unver-

WIDERSPRUCH - 58/10 219



mittelte Wiederkehr des verwundeten
Südens" (S. 15). Mit diesem Begriff
resümiert er die verdrängten kollekti-
ven Erinnerungen aus fünfhundert
Jahren Kolonialismus, Besetzung und
Sklavenhandel. Diese Herrschaft des

Westens habe eine tiefe Verletzung und

Demütigung hinterlassen, die Aimé
Césaire, der vor zwei Jahren verstorbe-
ne Dichterund Politiker aus Martinique,
Begründer der sogenannten „Négri-
tude",in seinem berühmten „Calendrier
lagunaire" in einem Gedicht beschreibt,
das mit den starken poetischen Worten
„Ich bewohne eine heilige Wunde"
anhebt.

Eine zweite Ursache liegt nach

Ziegler in „einem unerträglichen Wi-
derspruch zwischen Demografie und
Macht" (S. 15). In der Tat beherrschen
die westlichen Länder den Planeten seit
einem halben Jahrtausend und plündern
ihn aus, dabei hätten die Weissen nie
mehr als 23,8 Prozent der Weltbevölke-

rung gestellt. Und heute sehe das Un-
gleichgewicht noch viel extremer aus,
denn die Weissen stellen nur noch 13

Prozent der Weltbevölkerung. Als De-
finitionsgrundlage des Begriffs „Wes-
ten" oder „Abendland" („l'occident" in
der französischen Originalausgabe)
übernimmt der Autor die Konzeption
des französischen Soziologen Fernand
Braudel, der die westliche Hemisphäre
mit der Produktionsweise des Kapita-
lismus verbindet. Gegen diese Produk-
tionsweise, die sich primär auf der
Basis des zuerst feudalistisch geprägten
Kolonialismus, diesem äusserst bruta-
len und gleichzeitig subtilen und extrem
anpassungsfähigen Herrschaftssystem,
weltweit ausgebreitet hat, hat sich nach

Ziegler durch die Jahrhunderte auf der
einen Seite ein „rationaler Hass" her-

ausgebildet, der in den unmenschlichen
Verhältnissen, die der Kolonialismus
und der Kapitalismus der armen Welt-
bevölkerung aufzwingt, begründet ist.

Denn nach Jean-Paul Sartre, einem
seiner Lehrmeister, muss man „sehr
stark hassen, was die Menschen unter-
drückt, wenn man sie liebt". Auf der
anderen, der „dunklen Seite" ist jedoch
auch ein „pathologischer Hass" ent-
standen, wie er sich zum Beispiel in
den Attentaten vom 11. September 2001
entladen hat.

Die heute unseren Planeten beherr-
sehende „kannibalische Weltordnung",
diese eigentliche „Weltunordnung", hat
sich vom einstigen Sklavenhalter zum
gegenwärtigen „alles verschlingenden
Raubtier" entwickelt. An zwei folgen-
schweren Ereignissen illustriert der
Autor seine These der „strukturellen
Gewalt", die der Westen in der Dritten
Welt so unerbittlich ausübt, ohne dass

diese eine Chance hätte, sich je davon

zu befreien: einmal die Vernichtung das

afrikanischen Baumwollmarktes; und
dann das neue Wirtschaftsabkommen
(EPA). Letzteres wird den sogenannten
AKP-Staaten, d.h. jenen Ländern in
Afrika, in der Karibik und im Pazifik,
die aus ehemaligen europäischen Kolo-
nien hervorgegangen sind, von der
Europäischen Union aufgezwungen.

In seiner gewohnt eindrucksvollen
Art, Weltkonflikte zu personalisieren
wie in einem grossen Balzac-Roman,
stellt Ziegler Sidiki Lamini Sow als

Botschafter Malis bei der UNO und
geschickten, aber machtlosen Vertreter
der armen afrikanischen Baumwoll-
Produzenten und Pascal Lamy als ge-
wieften Direktor der WTO einander
gegenüber, die beide in der Frage der
afrikanischen Baumwolle aneinander-

geraten sind. Durch den IWF wird den

armen Ländern ein rigoroses Sparpro-
gramm diktiert, an dem die eigenen
Produktionsstrukturen zugrundegehen,
während die USA ihre Baumwolle zu
Dumpingpreisen auf den Weltmarkt
schleudern können. Dieses „doppelte
Spiel" des Westens, zum einen im

220 WIDERSPRUCH - 58/10



Namen der freien Marktwirtschaft
überall Investitionsabkommen durch-
zusetzen und zum anderen gleichzeitig
die nationale Souveränität der armen
Länder einzuschränken, kommentiert
Ziegler mit einem Zitat des Philosophen
Jean-Jacques Rousseau: „Zwischen
dem Starken und dem Schwachen ist es

die Freiheit, die unterdrückt, und ist es

das Gesetz, das befreit".
Als eigentliche „Schizophrenie des

Westens" beschreibt Ziegler einerseits
die weltgeschichtliche Etappe der Men-
schenrechte und wie sie andererseits
konterkariert werden durch die vor-
herrschenden Herrschaftsattitüden des

Westens und dessen Legitimations-
Strategien, die da sind: Zynismus, Ar-
roganz und Doppelzüngigkeit. An den

Beispielen von Darfur, Palästina, Indien
und China wird ein düsteres Bild von
Regionalkonflikten gezeichnet, das den
in Teilen der Bevölkerung entstehende

„Hass auf den Westen" nachvollziehen
lässt. Zugleich liegt es Ziegler am Her-

zen, Boutros Boutros-Ghali, dem ehe-

maligen Generalsekretär der Vereinten
Nationen, ein Kränzchen zu winden.

Die Schilderung der Lage in Nigeria,
der „Fabrik des Hasses", und in andern
Ländern der Dritten Welt beruhen auf
den direkten Erfahrungen und Beob-
achtungen, die der Autor in seinen

ausgedehnten Reisen als UN-Sonder-
berichterstatter „für das Recht auf
Nahrung" zwischen 2000 und 2008 und
als Mitglied des Beratenden Ausschus-
ses des Menschenrechtsrats sowie als
Beirat des „Business Crime Control"
machen konnte. Schlaglichtartig wer-
den unerträgliche Arbeitsbedingungen
und alptraumhafte Zustände im Alltag
der Ärmsten dieses Landes in drasti-
sehen Realitätsausschnitten mit der
Akribie des Reporters beschrieben.
Dabei gelingt es Ziegler, tiefer ins In-
nere der Realität vorzudringen als jede
Kamera, da er private Vorfälle aus

nächster Nähe beobachtet und sie dann

vor dem Hintergrund seiner Informa-
tionen analysiert und interpretiert.

Als Vorbild für einen möglichen
friedlichen Befreiungskampf in Nigeria
fern von allen Hassgefühlen hält Zieg-
1er den Schriftsteller und Kämpfer für
die Menschenrechte Ken Saro Wiwa.
Dieser wurde trotz seiner pazifistischen
Botschaft, die in Nigeria seither als
Manifest zirkuliert, am 10. November
1995 im Hof des Zentralgefängnisses
von Port Harcourt zusammen mit sie-
ben andern jungen Männern am Galgen
hingerichtet. Wiwa wird seitdem von
Millionen von Afrikanern als Martin
Luther King des Niger-Deltas verehrt.
Seine Verteidigungsrede vor dem nige-
rianischen Gericht wird in ganz Nigeria
gelesen und könnte zukunftsweisend
weiterwirken: „Je reicher ihr seid,
desto höher erhebt ihr euch über das

Gesetz", zitiert Ziegler den nigeriani-
sehen Schriftsteller: „Die Ölförderung
(Nigeria ist das achtgrösste ölprodu-
zierende Land der Erde, hpg) hat mein
Land in ein unermessliches Ödland
verwandelt..." (S. 157).

Einen „Höhepunkt" hat nach Ziegler
die „Heuchelei des Westens" anlässlich
des G-8-Gipfels im norddeutschen
Heiligendamm erreicht, als 2007 die

„neuen Herrscher der Welt" - so der

Ziegler-Bestsellertitel von 2002/03 -
fast, ausschliesslich über Afrika dis-
kutierten, und Angela Merkel, die als

damalige Präsidentin des Ministerrats
der Europäischen Union drei Monate
vorher die Wahl des neuen nigeriani-
sehen Präsidenten Umaru Yar'Adua als

„betrügerisch" verurteilt.hatte, ausge-
rechnet diesen Präsidenten als Ehren-
gast und Vertreter der schwarzafrika-
nischen Völker einlud. Im Kapitel „Als
Angela Merkel Wole Soyinka ohrfeig-
te" qualifiziert Ziegler diesen Vorfall
als fatale symbolische Geste. Hatte
doch der spätere nigerianische Nobel-

WIDERSPRUCH - 58/10 221



Preisträger als Kritiker des Biafra-
krieges ab 1967 mehrere Jahre in dieser

„Fabrik des Hasses" im Gefängnis
verbringen müssen und war 1993 von
General Sany Abacha zum Tode ver-
urteilt worden, bevor ihm die Flucht aus

Nigeria gelang.
Evo Morales Ayma, der im Dezem-

ber 2005 im ersten Wahlgang mit 53

Prozent der Stimmen als erster indiani-
scher Präsident Boliviens in der Ge-
schichte des lateinamerikanischen
Kontinents gewählt wurde, verkörpert
in den Augen Zieglers den „wieder
gewonnen Stolz" der Erniedrigten und

Gedemütigten. Auch über Morales, wie
über zahlreiche andere Politiker und

Diplomaten, kann Ziegler mit zahlrei-
chen eingestreuten persönlichen Anek-
doten von grosser Anschaulichkeit und
gleichzeitig politischem Interesse auf-

warten, welche die naturgemäss über-

wiegend bedrückenden Kapitel des
Buches etwas aufhellen. Doch auch das

Gelingen des bolivianischen Weges
bleibt mehrfach bedroht. Und zwar
nicht nur durch die westlichen Öl- und
Gaskonzerne, sondern auch durch
„Ethnofanatismus und -tribalismus",
wie er zum Beispiel durch Aymara
Felipe Quispe, „eine Art Girolamo
Savonarola der Anden" repräsentiert
wird. Denn „Ethnozentrismus, obsessi-

ver Indigenismus und Tribalfanatismus
sind die Todfeinde der Nation", Für
Ziegler ist das Nationalbewusstsein
„definitionsgemäß multiethnisch, klas-
senübergreifend und multikulturell".
(S. 224)

Die noch schlimmeren Feinde der
bolivianischen Reformen sind Söldner-
horden, die aus lokalen Faschisten-

gruppen, aus Ustaschi, sowie Verbün-
deten und Zöglingen der alten Nazis

und Faschisten zahlreicher Militärre-
gimes des 20. Jahrhunderts und euro-
päischen Splittergruppen von Rechts-
extremen zusammengewürfelt sind.
Diese Banden gründen ihre Existenz
auf Verbände ehemaliger Nazis, die auf
der „Ratline" nach Lateinamerika
flüchteten und die in lateinamerikani-
sehen Militärdiktaturen während langer
Jahre teilweise hohe Funktionen inne-
hatten. Die potentiellen Terroristen
nisten im bolivianischen Tiefland und

hegen einen tödlichen Hass gegen die
Indianer. In den Augen dieser Rassisten
und Faschisten sind die Indios „Feinde
der Zivilisation". Im vergangenen Ap-
ril, als in Trinidad und Tobago der
fünfte „Cumbre de las Americas" statt-
fand, konnte ein Attentatsversuch auf
Evo Morales, den fünf Veteranen aus
dem Balkankrieg minutiös geplant
hatten, erst in letzter Sekunde vereitelt
werden.

Trotz allem lässt Ziegler sein Buch
mit einem hoffnungsvollen Zitat des

eingangs erwähnten Aimé Césaire aus-

klingen: „Die Stunde unserer selbst ist
gekommen", Worte, die an die Be-
nachteiligten dieses Planeten gerichtet
sind. Denn nach Ziegler haben sich
immer mehr Völker des Südens nach
dem Beispiel Boliviens dafür entschie-
den, mit dem Kolonialstaat zu brechen
und „den Hass zu verwandeln in eine

Kraft der Gerechtigkeit, des Fort-
schritts, der Freiheit und des Rechts."
(S. 261)

Jean Ziegler: Der Hass auf den Wes-
ten. Wie sich die armen Völker gegen
den wirtschaftlichen Weltkrieg wehren,
Aus dem Französischen von Hainer
Kober, C. Bertelsmann Verlag, 2009,
(288 Seiten, 19,95 Euro)

222 WIDERSPRUCH - 58/10



Doris Stumpf

Die Europäische Sozialcharta des Europarats -
die Schweiz im Abseits

Die Europäische Sozialcharta ist neben
der Europäischen Menschenrechtskon-
vention das wichtigste Übereinkommen
der europäischen Staaten, die im Euro-
parat vereinigt sind (das heisst alle
ausser Belarus/Weissrussland). Von
den 47 Mitgliedern haben 43 die Sozial-
Charta aus dem Jahr 1967 oder die re-
vidierte Sozialcharta aus dem Jahr 1991

ratifiziert. Keine der beiden Versionen
ratifiziert haben Liechtenstein, Monaco,
San Marino und die Schweiz.

In der Sozialcharta werden die Stan-
dards für die sozialen Rechte der
Menschen in Europa definiert. Sie ver-
folgt zwei Ziele: Sie schützt zum einen

wichtige wirtschaftliche, soziale und
kulturelle Grundrechte und will zum
anderen die Weiterentwicklung der
Sozialpolitik in Europa fördern. Ratifi-
ziert wird die Sozialcharta, indem ein
Staat mindestens 16 von 31 Artikeln
(darunter fünf der sieben als besonders

wichtig angesehenen Rechte) oder 63

Paragraphen als bindend akzeptiert.
Diese Regelung führt dazu, dass die
Sozialcharta nicht in jedem Staat zur
gleichen Verbindlichkeit gelangt. Die
eingegangen Verbindlichkeiten werden

jedoch regelmässig überprüft.

Die Verfahren der Sozialcharta

Mit der Ratifizierung der Sozialcharta
unterziehen sich die Staaten einer re-
gelmässigen Berichterstattung zuhan-
den der zuständigen Kommission
(European Committee ofSocial Rights,
ECSR) und ermöglichen kollektive
Klagen (nur mit der Ratifikation der
revidierten Sozialcharta oder des zu-
sätzlichen Protokolls Nr. 158), wenn die
anerkannten Teile der Sozialcharta
nicht korrekt umgesetzt werden. Seit

1989 ist die Ratifikation der revidierten
Sozialcharta zusammen mit der Rati-
fizierung der Europäischen Menschen-
rechtskonvention Bedingung für neue
Mitglieder im Europarat. Auf der über-
sichtlichen Homepage des ECSR
(http://www.coe.int/t/dghl/monitoring/
socialcharter) sind alle Informationen
zum Stand der Ratifikation, zu den
angemerkten Ausnahmen wie auch zu
den Berichten und den erreichten Fort-
schritten in den einzelnen Ländern
einsehbar.

Seit 2006 werden die Berichte in
vier thematische Gruppen aufgeteilt;
jährlich muss von jedem Land ein Be-
rieht zu einem der vier Themen einge-
reicht werden, so dass innerhalb von
vier Jahren sämtliche Artikel der So-
zialcharta überprüft werden. Die ECSR

prüft diese Darstellungen und beurteilt
die Konformität mit der ratifizierten
Charta in einem Bericht. Im weiteren
muss (seit 2002) alle fünf Jahre ein
Bericht zu den nicht anerkannten Arti-
kein eingereicht werden. Die Beurtei-
lungen der ECSR werden jeweils in
einem Bericht an den. Ministerrat des

Europarats dargelegt, der Empfehlun-
gen zuhanden der gerügten Staaten
beschliesst. Gemäss einem Beschluss
aus dem Jahr 1993 können bei diesen
Entscheiden nur diejenigen Länder mit-
stimmen, die die Sozialcharta selber
ratifiziert haben.

Anders als beim Gerichtshof für
Menschenrechte können Beschwerden
nur von anerkannten internationalen
und nationalen Organisationen einge-
reicht werden (siehe: http://www.coe.
int/t/dghl/monitoring/socialcharter/
OrganisationsEntitled/OrgEntitled_
en.asp). In den Jahren 2000-2009 waren
es 53 Beschwerden, davon wurden drei

WIDERSPRUCH-58/10 223



als nicht zulässig beurteilt. 50 Be-
schwerden wurden behandelt. Von den
40 gefällten Entscheiden sind 11 nega-
tiv, das heisst, es wurde keine Verlet-

zung der Sozialcharta festgestellt,
während 29 mal eine Verletzung fest-

gestellt wurde. Klagen betreffen zum
Beispiel die Diskriminierung von Fah-
renden, die Verweigerung des Streik-
rechts oder die Verletzung des Rechts
auf Schulbildung.

Nicht nur Beschwerden führen zu
Kritik an der Umsetzung der Sozial-
Charta, sondern auch die regelmässigen
Länderberichte zeigen die Mängel auf.
Die „factsheets" der einzelnen Länder
(http://www.coe.int/t/dghl/monitoring/
socialcharter/CountryFactsheets/
CountryTable_en.asp) führen die fest-

gestellten Unstimmigkeiten auf. So

wird zum Beispiel bei Deutschland
festgehalten, dass Arbeitskräfte aus
andern Vertragsstaaten in den Sozial-
Versicherungen nicht gleichgestellt sind
mit den deutschen Arbeitskräften, oder
dass Personen in Ausbildung am Ende
der Ausbildung zuwenig verdienen. Die
„factsheets" enthalten aber auch eine

Zusammenstellung von erreichten Ver-
besserungen, so wird bei Dänemark
vermerkt, dass der Schutz vor unge-
rechtfertigten Entlassungen verbessert
wurde oder dass die Unterscheidung
zwischen ausser- und innerehelich ge-
borenen Kindern bei den Verantwort-
lichkeiten der Eltern aufgehoben wur-
de.

Auch wenn die Europäische Sozial-
Charta nicht umfassend verbindlich und
in der Umsetzung nicht im Detail kon-
kret vorgegeben ist, entwickelt sich das

europäische Sozialsystem mit dem Be-
richtsverfahren und der Beschwerde-
möglichkeit von Organisationen stetig
weiter, auch ohne grosse öffentliche
Aufmerksamkeit. Wünschbar wäre in
bestimmten Fällen auch ein individuel-
les Klagerecht respektive die Integra-

tion gewisser Sozialrechte in die
Menschenrechtskommission und damit
die Möglichkeit der Klage beim Euro-
päischen Gerichtshof für Menschen-
rechte.

Da die Europäische Unionl989 eine

eigene Sozialcharta, die „Charta der
sozialen Grundrechte", verabschiedet
hat, sind die Mitglieder der EU im
Moment in zwei Systeme eingebunden,
die unter Umständen widersprüchliche
Grundlagen, Empfehlungen und Ent-
scheide hervorbringen können. Dies
muss unbedingt verhindert werden,
indem Aufgaben und Kompetenzen der
beiden Systeme klar definiert und ab-

gegrenzt werden.

Die Sozialcharta ratifizieren!

Bedenklich ist, dass die Schweiz zwar
seit 1963 Mitglied im Europarat ist, sich
dort auch aktiv engagiert für die Durch-
Setzung der Menschenrechte, jedoch
die Sozialcharta (zusammen mit Liech-
tenstein, Monaco und San Marino)
nicht ratifiziert hat. Eine Ratifizierung
muss vom schweizerischen Parlament

vorgenommen werden. Nachdem der
Bundesrat 1976 die Sozialcharta unter-
schrieben hatte, verweigerte eine Mehr-
heit im Parlament die Ratifizierung
respektive die Fristverlängerung für die
Vorbereitung einer Vorlage wiederholt
(1984/1987/2004). Begründet wurde
die Ablehnung vor allem damit, dass

die Schweiz nicht genügend Artikel der
Sozialcharta erfülle (z.B. das Streik-
recht, Recht auf Arbeit) respektive
Gesetzesänderungen vornehmen müss-
te und dass eine Weiterentwicklung des

Sozialsystems nicht finanzierbar sei.
Das Parlament verweigerte auch bei

der Revision der Verfassung im Jahr
1996 die Verankerung von Sozialrech-
ten, obwohl in der zweiten Hälfte des

20. Jahrhunderts die Sozialversicherun-

gen ausgebaut worden waren und sich

224 WIDERSPRUCH - 58/10



das schweizerische Sozialsystem inter-
national sehen lassen konnte. Das libe-
rale Staatsverständnis der bürgerlichen
Parteien, das heisst die Betonung der
individuellen statt der allgemeinen so-
zialen Verantwortung, sowie die grosse
Skepsis gegenüber internationalen Ver-

pflichtungen und die unbegründete
Angst vor unkontrollierbaren Forde-

rungen haben bisher dazu geführt, dass

im schweizerischen Parlament keine
Mehrheit für die Ratifizierung der So-
zialcharta gefunden werden konnte.

Mit der Unterstützung von Avenir-
Social, der Organisation der Sozial-
arbeitenden in der Schweiz, wurde 2008
erneut die Diskussion über die Ratifi-
zierung der Sozialcharta lanciert. Ein
aktuelles Gutachten von Prof. Dr. K.
Pärli und Dr. E. Imhof von der Zürcher
Hochschule für angewandte Wissen-
Schäften zeigt auf, dass die Schweiz
heute die Minimalstandards der revi-
dierten Sozialcharta erfüllt, das heisst
eine Ratifizierung möglich ist, ohne
dass Gesetze angepasst werden müssen.
Der Ständerat hat am 8. März 2010 ein
Postulat seiner aussenpolitischen Kom-
mission ohne Gegenstimme an den
Bundesrat überwiesen und ihn beauf-

tragt, bis spätestens Ende 2010 einen
Bericht über „die Vereinbarkeit der re-
vidierten Europäischen Sozialcharta
mit der schweizerischen Rechtsordnung

und über die Zweckmässigkeit einer
möglichst raschen Unterzeichnung und

Ratifizierung" vorzulegen. Aufgrund
dieses Berichts wird das Parlament
dann erneut entscheiden müssen, ob es
die Sozialcharta ratifizieren will.

Die Schweiz braucht meines Erach-
tens diese Ratifizierung der Sozialchar-
ta auch, um ihre Glaubwürdigkeit im
Einsatz für Menschenrechte auf inter-
nationaler Ebene zu stärken und weni-

ger angreifbar zu sein. Mit der Ratifi-
zierung der Sozialcharta würde die
Schweiz nicht nur das Stimmrecht im
Ministerrat des Europarats zu Fragen
der Èinhaltung der Verbindlichkeiten
der Sozialcharta erhalten, sondern sich
damit zu europäischen Mindeststan-
dards bekennen, die sie auch überprüfen
lässt, indem sie jährlich einen Bericht
über die Entwicklung unseres Sozial-
systems gegenüber den Verpflichtungen
der Sozialcharta einreicht. Damit wür-
de sichergestellt, dass nicht korrekt
umgesetzte Sozialrechte von der ECSR
kritisiert werden können. Und es wird
die Möglichkeit geschaffen, dass -mit
einer Beschwerde die ECSR auf allfäl-
lige Missstände aufmerksam gemacht
werden kann. All dies zum Wohl der
Bevölkerung in der Schweiz, die An-
spruch auf korrekt umgesetzte Grund-
rechte hat, genauso wie die Bevölkerung
in allen andern europäischen Staaten.

opaHII EU-kritisch, ökologisch, sozial

Postfach, 8048 Zürich
fax: 031 731 2913

forum@europa-magazin.ch
http://www.europa-magazin.ch

WIDERSPRUCH - 58/10 225



Rudolf Walther

Die Entzauberung des Phantoms „Antitotalitarismus"

Dem „Spiegel" (14/2010) verriet der
französische Medienphilosoph Ber-
nard-Henri Lévy jüngst sein Hausre-

zept: „Krieg empfinde ich als Schande.

Aber im Denken ist Krieg das einig
wahre Mittel". Von diesem „Krieg", in
dem es wie in jedem richtigen Krieg
auch nicht ohne Kollateralschäden ab-

geht, handelt auch sein jüngstes Büch-
lein mit dem Titel „De la guerre en

philosophie". Es ist eine Abrechnung
Lévys mit lebenden und toten Gegnern.
Gegen Schluss des dünnen Pamphlets
ist auch der Pygmäe Kant an der Reihe

- nach dem Riesen Lévy ein „konzept-
wütiger Möchtegernweiser ohne Leben
und ohne Körper", der dem Macho Lévy
nicht das Wasser reichen könne. Als
Beleg für Kants Fleischlosigkeit zitiert
Lévy den Philosophen Jean-Baptiste
Botul mit einer Schrift über „das Se-

xualleben Kants". Wenn Lévy das 88-

seitige Heftchen in der Hand gehabt und
auch nur das Vorwort gelesen hätte,
müsste er den Traktat als Satire erkannt
haben. Der Autor der Parodie, auf die

Lévy hereingefallen ist, heißt Frédéric
Pages und arbeitet für die satirische
Zeitschrift „Le Canard Enchaîné".

Lévy hat das Heftchen nicht gelesen
und steht als Scharlatan da. Er vertei-
digte sich im „Spiegel" mit dem Satz:

„Ich erbeute Zitate ohnehin nach Pira-
tenmanier, hier und da, wie es kommt."
In jedem nicht ganz verkommenen
Kulturbetrieb wäre ein Autor, der nach
solchen Devisen arbeitet, erledigt. Nicht
so im französischen Betrieb. Lévy sitzt
im Aufsichtsrat von „Arte" und in fast
allen Talk-Shows. Wochenblätter brin-
gen sein Porträt auf den Titelseiten und
drucken klebrige Home-Stories.

Lévy versteht sich nach wie vor als

Linker und trommelt gegen den „Tota-

litarismus" und seine neueste Form, den

„Islamofaschismus": „Die islamische
und insbesondere die arabisch-islami-
sehe Welt ist die einzige, die nicht die
Lehren aus dem Faschismus gezogen
hat Die syrische und die irakische
Baath-Partei, die Muslimbrüder in
Ägypten, sie alle haben faschistische
ideologische Wurzeln." Um diese grob-
schlächtige historischen Mischung er-
weitert Lévy den großen Topf, in den er
seit nunmehr unterschiedslos alles
wirft, was ihm nicht passt. Der Topf ist
mit „Totalitarismus" beschriftet, und
alles, was Lévy seit Mitte der 70er
lahre schreibt, läuft unter der Parole

„Antitotalitarismus". „Totalitarismus"
wie „Antitotalitarismus" haben nichts
mit ernsthafter gesellschaftstheoreti-
scher Reflexion zu tun, sondern sind
Zufalls- und Verlegenheitskonstrukte
sowie Mehrzweckwaffen im ideologi-
sehen Handgemenge.

Nun entschleiert der amerikanische
Historiker Michael Christofferson in
seiner 400-Seiten starken Studie mit
dem Titel „Les intellectuels contre la

gauche" (2009) die „antitotalitäre Ideo-
logie", zu deren Propagierung Lévy
viel beigetragen hat. Das Buch ist auch
hierzulande von Interesse, denn die
„antitotalitäre Ideologie" fand ihre
Apostel. Hoffentlich wagt sich ein
deutscher oder schweizerischer Verlag
an eine Übersetzung.

Der Legende nach entstand der
„Antitotalitarismus" nach dem GU-
LAG-Schock, das heisst nach der Ver-
öffentlichung des ersten Bandes von
Alexander Solschenizyns „Archipel
GULAG" auf Französisch im Juni
1974. Dieses Buch soll - so die Medien-
legende - den französischen Intellek-
tuellen gleichsam über Nacht die Augen

226 WIDERSPRUCH - 58/10



geöffnet haben über die Gefahren des

„Totalitarismus", die sowjetischen
Arbeitslager und den Kommunismus
sowieso. Diese Legende zerpflückt
Christofferson historisch und philolo-
gisch brillant.

Der Begriff „Totalitarismus" kam in
den 20er Jahren auf, fand aber erst im
Kalten Krieg nach 1947 größere Ver-
breitung. Der Begriff zirkulierte haupt-
sächlich in den USA, in der Bundesre-

publik, in Italien und in Frankreich in
unterschiedlichen Varianten, deren Ge-
meinsamkeit darin bestand, dass er
politisch überall anders instrumentali-
siert wurde. In den USA diente er zur
Legitimation der Außenpolitik, in der
BRD war er Staatsräson und ein Syno-
nym für Antikommunismus und sicher-
te so die ideologische Abgrenzung von
der DDR. Für Hannah Arendt war die

Sowjetunion nach Stalins Tod 1953

kein totalitärer Staat mehr, und der
amerikanische Regierungsberater
Zbigniew Brzezinski entwickelte zu-
sammen mit dem Politikwissenschaft-
1er Carl J. Friedrich 1954 zwar eine
Definition von Totalitarismus, ge-
brauchte sie jedoch nach 1960 nicht
mehr - genauso wie Raymond Aron.

Christofferson zeigt, dass der Be-

griff in Frankreich eine viel geringere
Rolle spielte als anderswo und sich fast
ausschließlich auf die Kommunistische
Partei (KPF) bezog. Große Teile der
französischen Intelligenz, die nach
1945 links stand, distanzierten sich von
der KPF wegen ihrer Haltung zum
Ungarn-Aufstand von 1956 und wegen
ihrer zögerlichen Auseinandersetzung
mit dem Stalinismus. Die Kritik am
Kommunismus war also in der franzö-
sischen Intelligenz längst geläufig und
die sowjetischen Lager schon lange
bekannt, als 1974 Solschenizyns Buch
erschien. Nicht das Buch hat die Kritik
am Totalitarismus verstärkt, sondern
die Reaktion der KPF auf das Buch, das

als „antisowjetische Propaganda" gegen
die Entspannungspolitik abgetan wur-
de. Die KPF spukte Gift und Galle

gegen den Autor.
Die hohen Wellen, die das Buch in

Frankreich schlug, müssen in einem

ganz anderen Kontext gesehen werden.
Sie haben nichts mit einem plötzlichen
Erwachen über sowjetische Zustände
zu tun. Der Linksradikalismus von
1968 zerfiel in maoistische Gruppierun-
gen rund um die „Gauche prolétarien-
ne", die sich als antistalinistisch, anti-
bürokratisch und antiautoritär verstand
und wie ihr Mentor Michel Foucault in
den 70er Jahren für „autogestion"
(Selbstbestimmung), „Volksmacht" und
„Volksgerichte" eintrat. Die KPF ver-
teidigte lange die Intervention der
Warschauer Pakt-Truppen in der Tsche-
choslowakei vom August 1968 und
verlor danach stark an Sympathien, die
sie bei linken Intellektuellen besaß.
Maurice Merleau-Ponty zweifelte schon
1950 in einem Artikel in den „Temps
Modernes" - angesichts der Arbeitsla-
ger in der UdSSR -, ob da „noch von
Sozialismus zu sprechen" sei.

Auf dem Parteitag von Epinay 1971

wurde aus der alten sozialdemokrati-
sehen Partei Frankreichs die von Fran-

çois Mitterrand geführte sozialistische
Partei. Mitterrand war klar, dass eine

Regierungsübernahme durch die Linke
nur gelingen konnte in einen Bündnis
von Sozialisten und Kommunisten. Er
arbeitete zielstrebig auf ein Linksbünd-
nis hin, dessen erstes Resultat das „Ge-
meinsame Programm" („Programme
commun") von 1972 bildete. Das war
das Signal für Kampagne unter der
Fahne des „Antitotalitarismus". Von den
maoistischen bis zu den konservativen
Intellektuellen protestierten nun viele
Intellektuelle sowie unabhängige linke
Zeitschriften („Esprit", „Nouvel Obser-

vateur") und Zeitungen wie die 1973

gegründete „Libération" gegen die

WIDERSPRUCH-58/10 227



Linksunion und malten das Gespenst
einer „totalitären Herrschaft" der KPF
an die Wand. Es war also eine innen-

politische Konstellation und die Angst
linker Intellektueller vor der Margina-
lisierung gegenüber einem Bündnis von
Sozialisten und Kommunisten, die den

„Antitotalitarismus" hervorbrachten
und nicht etwa eine seriöse Beschäfti-

gung mit den totalitären kommunisti-
sehen Regimes oder mit dem Buch
Solschenizyns. André Glucksmann etwa
schrieb seine Rezension, bevor das

Buch auf dem Markt war.
Die innenpolitisch motivierte Kritik

am angeblich drohenden „Totalitaris-
mus" durch die Machtbeteiligung der
KPF wurde schriller nach der portugie-
sischen Revolution vom Frühjahr 1974.
Putschversuche von links und von
rechts, die rasante politische Radikali-
sierung von Teilen der portugiesischen
Armee und vor allem die harten politi-
sehen Auseinandersetzungen zwischen
Sozialdemokraten und Kommunisten
hatten Rückwirkungen auf die franzö-
sischen Medien und die französischen
Parteien. „Portugal" als eine „totalitäre
Diktatur" wurde zur Chiffre für die
Zukunft Frankreichs, obwohl Portugal
zu keiner Zeit in die Diktatur zurückfiel
und Mitterrand den Kommunisten in
Frankreich keine Konzessionen machte.
Der „Antitotalitarismus" war insofern
keine Antwort auf eine reale Bedro-
hung, sondern eine Kampfansage an ein
Phantom im ideologischen Handge-
menge. Die Kritik galt nicht den realen
Diktatoren im Osten und auch nicht der

portugiesischen KP, sondern den zu-
künftigen Verantwortlichen einer
französischen Regierung aus Soziali-
sten und Kommunisten.

Je näher die Parlamentswahlen von
1978 rückten, bei denen viele einen Sieg
der Linksunion erwarteten wie zuvor
bei den Kommunalwahlen im März
1977, desto hektischer wurden die De-

batten über „Totalitarismus". Eine
Schlüsselrolle spielten dabei André
Glucksmann mit seinem Buch „Maîtres
penseurs" (,,Meisterdenker"1977) und
Bernard-Henri Lévy mit „La Barbarie
à visage humain" („Die Barbarei mit
menschlichem Antlitz" 1977); zusam-
men mit Glucksmanns „La cuisinière
et le mangeur d'hommes" („Köchin und
Menschenfresser" 1975) wurden diese
Bücher zu den Fibeln des „Antitotali-
tarismus" und der „neuen Philosophie".
Alle drei Bücher haben nichts zu tun
mit einer historisch und theoretisch
fundierten Auseinandersetzung mit
dem „realexistierenden Sozialismus"
oder mit Theorien des „Totalitarismus".
Sie sind nur mediale Reflexe auf die
innerfranzösische Debatte über die
KPF und die Linksunion.

Die drei Bücher bilden so etwas wie
die Apotheose der Totalitarismus-Be-
schwörungen, mit denen Glucksmann
Intellektuelle, Wissenschaft und Ver-
nunft pauschal zu Komplizen von Staat,
totalitärer Herrschaft und Völkermord
erklärte und sich dabei zum Diktum
verstieg, „Denken heißt Beherrschen".

Lévy drehte ähnliche Pirouetten. Der
GULAG galt ihm als "Aufklärung ab-

züglich Toleranz". Neun Jahre nach
dem politischen Aufbruch vom Mai
1968 erklärte Lévy jeden politischen
Wandel kategorisch zum potentiellen
Totalitarismus.

Eine wichtige Rolle bei der Heraus-

bildung der Ideologie des „Antitotali-
tarismus" spielte der Historiker Fran-
çois Furet mit seiner Studie „Penser la
Révolution" (1978, dt. 1989 unter dem
Titel „Jenseits des Mythos"). Er half
zunächst dabei, die Legitimität der
Tradition der Französischen Revolution
zu untergraben, indem er die Terror-
herrschaft von 1793/94 geradewegs mit
dem stalinistischen Terror verband -
was zwar anachronistisch, aber nach
1978 wirksam war. Zehn Jahre später

228 WIDERSPRUCH-58/10



distanzierte sich Furet von der abstru-
sen These im Vorwort zu seinem „Die-
tionnnaire critique de la Révolution
Française" (1988).

Die „Antitotalitären" lieferten sich
eine mediale Show der Überbietung
und Selbstüberbietung im Namen eines
menschenrechtlich fundierten Univer-
salismus. Sie vermochten jedoch bei
dieser Instrumentalisierung der Men-
schenrechte nicht zu kaschieren, dass
ihre Kritik nur auf einer lokalen Pole-
mik gegen virtuelle Gefahren des
französischen Kommunismus beruhte.
Politisch blieb der „Antitotalitarismus"
gegenüber den wirklichen Diktatoren
biss- und folgenlos und bewirkte nur
eines: Die KPF, seit Anfang der 70er
Jahre selber unter zunehmenden Druck
der innerparteilichen Kritik geraten,
wich schrittweise von stalinistischen
Positionen ab, wodurch der „antitotali-
tären" Kritik ihr Gegenstand abhanden

kam. Moralisch setzte sich der franzö-
sische Antitotalitarismus vollends ins
Abseits. Über der plakativen Kritik der
real existierenden Diktaturen im Osten
verloren die „Neuen Philosophen" in
den 70er und 80er Jahren die latein-
amerikanischen Terrorregimes völlig
aus den Augen. - Die Ideologie des

Antitotalitarismus passt ebensogenau
zum konformistischen Fernsehphilo-
sophen Lévy wie das guruhafte Sphä-
rengemurmel zu seinem deutschen
Pendant Sloterdijk.

Michael Christofferson: Intellectuals
against the Left. The Antitotalitarian
Momentofthe 1970s. Berghhan Books,
Oxford 2004. Dem Artikel liegt die
französische Übersetzung zugrunde:
Les intellectuels contre la gauche.
L'idéologie antitotalitaire en France
1968-1971, Édition Contre-Feux Ago-
ne, Marseille 2009 445 S., 25.-)

Krisen neutral
neo-hegemonial
Kapital sozial?J
A, 6. Fran

Tomasz Koniez

Karl Heinz Roth

Peter Strotmann
Christa Wichterich

Es /'st Re/'n Vergnügen, m/t den Fo/gen der Krise

/eben und s/'e um Sch/uss ausbaden zu müssen.

Vergnüg!/cb a//erd/ngs /'st es, d/'e Pan/'R, die Rat-

/os/g/re/f und das Z/c/rzadr-iau/en der Regie-

renden zu betrachten, /n der Cr/'ecben/and-,

furo- und Sfaafs/inanzenbr/'se bat s/'cb d/'e

deutsche Regierung ganz besonders inRompe-

tent dargestei/f. Lucas Zeise in Lunapark2i Heftio

Jetzt abonnieren: Preise für BRD & Österreich:
Normalabo - vier Hefte (je 72 Seiten) im Jahr - 22 Eu-

ro. AboPLUS - zusätzl. zwei Schwerpunkthefte, ins-

gesamt sechs Hefte im Jahr-29 Euro. Abobestellung
per Mail: abo@lunapark21.net per Post: Lunapark2l
An den Bergen 112 • D14552 Michendorf

Normaiabo Schweiz 25 Euro. Alle Aboarten & -preise:

www.lunapark21.net

China:

WIDERSPRUCH - 58/10 229



Mauro Basaure

Kritik und kritische Theorie

Im Sommer 2009 wollte es der Zufall,
dass mit Blick auf jede der drei Gene-
rationen der Tradition der Kritischen
Theorie es Gründe zum Gedenken und
zum Feiern gab: Man erinnerte sich des

Todes von Theodor W. Adorno vor 40
Jahren und feierte zwei runde Geburts-
tage, den 80. von Jürgen Habermas und
den 60. von Axel Honneth. Diese Koin-
zidenz war ebenfalls Anlass für die
Publikation von Sammelbänden und
Studien, die im Umkreis dieser Denk-
tradition zu verorten sind und in deren
Rahmen der kritischen Theorie Hon-
neths ein herausgehobener Stellenwert
zukommt.

Der von Rainer Forst, Martin Hart-
mann, Rahel Jaeggi und Martin Saar

herausgegebene Band Sozia/pAi/oso-
p/t/e and Kn'Z/A, der aufüber 700 Seiten
mehr als dreissig aus der Feder einiger
der bedeutendsten internationalen zeit-
genössischen Sozialwissenschaftler
und Philosophen stammende Artikel
vereinigt (unter ihnen Luc Boltanski,
Nancy Fraser, Hans Joas, Robert Pip-
pin, Charles Taylor, Michael Walzer
u.a.), ist zum 60. Geburtstag von Axel
Honneth erschienen. Erinnert dieser
Band als Festschrift an eine altherge-
brachte universitäre Tradition in
Deutschland, so ist auch das Buch Er-
nenerarag der Kr/f/A. Axe/ Honnef/t im
GespracA eine Form der Würdigung
von Honneths philosophischem Den-
ken, dessen Werk sich als eines der
wichtigsten innerhalb der gegenwärti-
gen internationalen sozialphilosophi-
sehen Debatte etabliert hat.

Dieser Band präsentiert auf wenig
mehr als 200 Seiten elf Interviews mit
Honneth, die eine Zeitspanne von mehr
als zwanzig Jahren intellektuellen Le-
bens umfassen und deren zentrale

Perspektive seine kritische Theorie und
seine Beziehung zur Tradition der
Frankfurter Schule bilden. Insgesamt
werden dabei, vor allem in Soz/a/pA/Zo-
sopAie nnc/ KW/ZA, die konzeptionellen
Bemühungen Honneths, nämlich die
Tradition der Kritischen Theorie an-
hand einer sich auf Hegel stützenden

Anerkennungstheorie zu erneuern, zum
Ausgangspunkt für affirmative oder
kritische Evaluationen und Erweiterun-

gen gemacht. Diese bewegen sich im
Rahmen der Diskussionen über die

sozialphilosophischen Grundlagen der

Anerkennungstheorie, die normativen
Begriffe Gerechtigkeit und Autonomie,
über die Grundbegriffe einer kritischen
Diagnose der gegenwärtigen Gesell-
schaft sowie alternative Formen der

zeitgenössischen kritischen Theorie.
Sowohl von Honneth selbst in dem

Interviewband Ernenerang der KrZfiA
als auch von anderen Autoren in Sozia/-
pA/Zo,sopAie and Kr/fZA werden die
verschiedenen Aspekte der Gesell-
schaftskritik diskutiert, die Honneths
Projekt einer kritischer Theorie aus-
machen: In ihm wird eine Kritik der

Ungerechtigkeit als Ausdruck der man-
gelnden Anerkennung bestimmter
Gruppen von einer Kritik sozialer Pa-

thologien als einer Kritik an allgemei-
nen gesellschaftlichen Missständen, die
die Vorbedingungen eines gelingenden
Lebens beeinträchtigen, unterschieden,
auch wenn beide im Kontext der An-
erkennungstheorie angesiedelt sind.
Eine dritte Form der Kritik, wieder an
sozialen Pathologien, lässt sich darüber
hinaus dort identifizieren, wo der von
Honneth in letzter Zeit unternommene
Versuch thematisiert wird, Lukäcs'
Verdinglichungsbegriff mit Hilfe einer
anerkennungstheoretischen Perspektive

230 WIDERSPRUCH-58/10



und des entsprechenden Vokabulars zu
reaktualisieren.

Bei genauerer Lektüre lässt sich
noch eine vierte Form der kritischen
Gesellschaftstheorie dort erkennen, wo
Honneth die objektiven und subjektiven
Bedingungen thematisiert, die als die-
jenigen Hindernisse verstanden werden
können, die die Akteure davon abhal-
ten, die ihnen eigenen reflexiven Fähig-
keiten auszuüben und ihre Forderungen
und Kritiken öffentlich zum Ausdruck
zu bringen. Es handelt sich hierbei also
nicht direkt um eine Kritik an gesell-
schaftlichen Missständen der Unge-
rechtigkeit und sozialen Pathologien,
sondern vor allem um eine Kritik an
den Blockierungen, die die sozialen
Akteure daran hindern, von sich aus
diese Missstände zu reflektieren und
öffentlich zu kritisieren. Diese letztere
Form der Kritik steht auch im Zentrum
des Forschungsinteresses von Robin
Celikates, dessen Buch mit dem Titel
Kritik a/s soziale Praxis. Gese//scAa/f-
ZicAe Se/PstversfaWigang andkrifiscAe
P/ieorie ebenfalls erst kürzlich erschie-
nen ist.

Durch eine Lektüre eines von Rahel
Jaeggi und Tilo Wesche herausgegebe-
nen Bandes, dessen Titel die Frage Was

ist Kritik? stellt und worin eine Reihe
von Aufsätzen versammelt sind, die
diese Frage aus unterschiedlichsten
Blickwinkeln beleuchten, lässt sich auf
direkte oder indirekte Weise und aus
der Perspektive ihrer Unterschiede zu
anderen bedeutsamen zeitgenössischen
Ansätzen (wie demjenigen von Judith
Butler und vielen anderen) die spezifi-
sehe Form evaluieren, in der sich
Honneth der Aufgabe der Kritischen
Theorie widmet. Seine unterschiedli-
chen Perspektiven auf die Gesell-
Schaftskritik werden in Was ist Kritik?
immer wieder aufgenommen: die Lei-
denserfahrung der betroffenen Subjek-
te als Kriterium kritischer Zeitdiagno-

se (Hartmut Rosa), die sozialontologi-
sehen Elemente von Honneths Ver-
dinglichungsbegriff (Ruth Sondereg-
ger), die von Honneth vertretene
linkshegelianische Perspektive der
Kritischen Theorie sowie die Debatte
um die unterschiedlichen Formen der
Begründung der Kritik (Maeve Cooke,
Tilo Wesche, Martin Saar, Rahel Jaeg-

gi). Dieser Band kann daher, zumindest
teilweise, auch als eine Form der Er-
Weiterung von SoziaZpAiZosop/rie «nd
Kritik gelesen werden.

Im ersten Teil von Was ist Kritik?
lässt Robin Celikates Honneth in einen
interessanten Dialog mit dem französi-
sehen Soziologen Luc Boltanski treten,
indem er beide gemeinsam in dem
Interview „Kritik als Praxis" befragt.
Im Zentrum des Gesprächs stehen die

Frage nach der Position und den kriti-
sehen Fähigkeiten der alltäglichen
Akteure sowie die Bedeutung des so-
zialen Leidens für eine Kritik gesell-
schaftlicher Missstände sowohl durch
die Akteure selbst als auch durch den

Soziologen oder kritischen Theoretiker.
Der von Honneth verteidigte Stand-

punkt der KnYEcAen PAeorie kann hier
anhand ihrer Übereinstimmungen mit
und Unterschiede zu der von Boltanski
im Verlaufder letzten dreissig Jahre als

Antwort auf die kritische Soziologie
seines Lehrers Pierre Bourdieu entwi-
ekelte Soziologie fiter Kririk bewertet
werden.

Im Grunde nimmt dieses Gespräch
Honneth-Boltanski bereits einen
Schlüsselaspekt von Celikates' höchst
spannender, ursprünglich als Promotion
vorgelegter Arbeit vorweg, in der die
krifiscAe Soziologie Bourdieus, die
Soziologie der Kririk von Boltanski
sowie die TrafiAYiow der KrifiscAen
PAeorie jeweils systematische Relevanz
erhalten. In dem Band Kririk ate .sozia-
Ze Praxis. GeseZtecAa/riicAe SeZAsfver-

sfändigang and kririscAe PAeorie ver-

WIDERSPRUCH - 58/10 231



körpert jede einzelne dieser theoreti-
sehen Perspektiven einen exemplari-
sehen Typus respektive ein spezifisches
Modell des Verständnisses des Verhält-
nisses zwischen dem Wissen über das

soziale Leben, das der kritische Theo-
retiker für sich zu erforschen bean-

sprucht, sowie dem Wissen, über das

die alltäglichen Akteure verfügen. Das
Verhältnis dieser beiden Wissensfor-
men zueinander unter dem besonderen
Blickwinkel ihrer Bedeutsamkeit für
die Gesellschaftskritik bildet daher den
Fokus von Celikates' methodologischer
Untersuchung.

Zu Recht behauptet Honneth in
seinem Vorwort zu diesem Buch, dass

sich die Diskussion über die Bedingung
der Möglichkeit kritischer Gesell-
Schaftstheorie in den letzten Jahren

einseitig auf das Problem der rationalen
Begründung derjenigen normativen
Prinzipien konzentriert habe, auf die
sich die vom kritischen Theoretiker
ausgeübten evaluativen Urteile stützen.
Für ihn stellt das Buch von Celikates
aufgrund seines eben genannten Unter-
suchungsinteresses eine Intervention in
der Diskussion zur rechten Zeit dar.
Celikates zufolge kann ein zeitgenössi-
sches Projekt kritischer Gesellschafts-
theorie den post-pragmatistischen, von
Boltanski errungenen grundlegenden
Anspruch nicht unberücksichtigt las-

sen, der besagt, dass die Konzeption
sozialer Akteure immer auch deren

kognitive und praktische Befähigung
zur Reflexion und Gesellschaftskritik
mit einbeziehen können muss. Dieser
Anspruch entspringt der Überzeugung,
dass die Akteure tatsächlich über diese

Fähigkeit verfügen, so dass aus dieser
Sicht das Fehlen eines angemessenen
Vokabulars für die Beschreibung der
Weise, wie die Reflexivität der Akteure
sich in alltäglichen sozialen Praktiken
konstituiert und wie sie in ihnen zum
Ausdruck kommt, ein ernstzunehmen-

des soziologisches Defizit ist (Kompe-
tenzefe/rat).

In Übereinstimmung mit den Kriti-
ken, die Boltanski — und zum Teil auch

Honneth — an Bourdieu übt, rekon-
struiert Celikates die kritische Sozio-

logie des letztgenannten im Sinne einer
exemplarischen Form derjenigen Per-

spektive der Gesellschaftskritik, die
eine radikale asymmetrische Diskonti-
nuität zwischen Common Sense respek-
tive Teilnahmeperspektive auf der einen
Seite und sozialwissenschaftlicher res-
pektive Beobachterperspektive auf der
anderen zum Ausdruck bringt. Insofern
stellt sie das „Modell eines Bruches"
zwischen beiden Perspektiven dar, das

über die starke Tendenz verfügt, den
eben genannten Anspruch gerade nicht
zu erfüllen und damit einem solchen

Kompetenzdefizit zu erliegen.
Als ein zentrales Beispiel für ein

Gegenmodell zur kritischen Soziologie
Bourdieus kann die von Boltanski ent-
wickelte Soziologie der Kritik gesehen
werden. Den methodologischen Aus-
gangpunkt bilden in diesem sozial-
theoretischen Modell die reflexiven
Fähigkeiten der Akteure, von denen

ausgehend eine Theorie der alltäglichen
Praktiken der Rechtfertigung und der
Kritik entworfen wird. Doch auch wenn
Celikates anerkennt, dass die von der

Soziologie der Kritik angestoßene
pragmatistische Wende das genannte
soziologische Defizit weitgehend über-
windet, stellt er erneut in Überein-
Stimmung mit Honneth fest, dass die
Soziologie der Kritik wiederum zu
einer gewissen Blindheit gegenüber der
Tatsache tendiere, dass aus strukturel-
len Gründen die Fähigkeiten der Kritik
gesellschaftlich ungleich verteilt sind;
es existieren gesellschaftliche Bedin-
gungen, die die Möglichkeit der Akteu-
re, diese Fähigkeiten auszuüben der
Tendenz nach begrenzen oder ein-
schränken können.

232 WIDERSPRUCH - 58/10



Die Einschränkungen der subjekti-
ven und objektiven Bedingungen der
von den Akteuren ausgeübten Kritik
müssen daher ebenfalls in die sozial-
theoretische Perspektive einbezogen
werden. Insofern bildet die Soziologie
der Kritik für Celikates zwar ein „Mo-
dell der Symmetrie" zwischen Teil-
nehmer- und Beobachterperspektive,
sie leidet allerdings aufgrund der Ver-
nachlässigung dieser Einschränkungen
ebenfalls an einem soziologischen De-
fizit, das sich in der Verkennung dieser

Einschränkungen respektive Blockie-
rungen niederschlägt (ß/oc£/erang.s-
ffe/îzit).

Ganz allgemein gesagt sollte die
kritische Theorie ihre Aufmerksamkeit
auf das richten, was dasjenige verun-
möglicht, was nicht nur als möglich,
sondern auch als unverzichtbar aufge-
fasst werden kann, nämlich die Kom-
petenzen der Akteure zur Reflexion,
Kritik und Rechtfertigung — dasheisst
auf diejenigen Umstände, die die Aus-
Übung dieser Kapazitäten blockieren,
die für unsere soziale Existenz wesent-
lieh sind und sich unter anderen Be-
dingungen zweifellos manifestieren
würden. Honneth selbst erschliesst
Celikates an diesem Punkt noch einmal
einen reflexiven Zusammenhang: Die
Honnethsche Idee einer PafAo/ogie
zweiter Orcfnung, auf die er in seinem
Versuch zurückgreift, die Hinterlassen-
schaft der Kritischen Theorie zu er-
fassen, benennt dieses sfrwA:fMreI/e

Re7?exivifäfs£/e/izif ah/ Seifen der A£-
feifre. Negative Situationen erster
Ordnung — ob Pathologien oder Un-
gerechtigkeiten —, hinsichtlich deren
die Akteure zumindest dem Prinzip
nach fähig wären, sie als solche zu
identifizieren, zu beurteilen, zu kritisie-
ren und sie schließlich zu überwinden,
erscheinen ihnen nicht als solche, da

Pathologien zweiter Ordnung bestehen,
die dies verhindern; diese sollte die

Kritische Theorie daher zu ihren wich-
tigsten Gegenständen machen.

Nicht nur die KompefenziogiP, das
heisst die Anerkennung der Kapazitäten
zur Reflexion und Kritik seitens der
Akteure, stellt einen Teil der Möglich-
keitsbedingungen einer post-pragma-
tistischen kritischen Theorie dar, son-
dem auch die B/ocfaerungs/ogi/:, das

heisst die Tatsache, dass man davon

ausgehen muss, die Akteure sind trotz
ihrer auf ihrer kritischen Kompetenz
beruhenden emanzipatorischen Fähig-
keiten immer von der Möglichkeit be-
droht, ihre Fähigkeiten könnten durch
die gesellschaftlichen Umstände be-
schränkt werden. In einem Gleichge-
wicht zwischen diesen beiden Logiken
liegt also die Möglichkeit einer post-
pragmatistischen kritischen Gesell-
Schaftstheorie; in der Entblockierung
einer immer wieder blockierten Refie-
xivität der Akteure liegt ihr Sinn, ihre
Aufgabe sowie ihre emanzipatorische
Hoffnung. Weit weg ist man damit al-
lerdings von der gesellschaftlichen
Diagnose, die einmal vielleicht nicht
ganz unberechtigterweise zu einem
gewissen Pessimismus mit Blick auf
das reflexive und kritische Potential der
alltäglichen Akteure gelangt war.

Rainer Forst, Martin Hartmann, Ra-
hei Jaeggi, Martin Saar (Hrsg.): So-

zialphilosophie und Kritik. Suhrkamp,
Frankfurt / M. 2009 (743 S„ 20.-)
Rahel Jaeggi / Tilo Wesche (Hrsg.):
Was ist Kritik? Suhrkamp, Frankfurt /
M. 2009 (375 S., 14.-)
Robin Celikates: Kritik als soziale Pra-
xis. Gesellschaftliche Selbstverständi-
gung und kritische Theorie. Campus
Verlag, Frankfurt / M. New York 2009
272 S„ 29.90)
MauroBasaure,JanPhilippReemtsma,
Rasmus Willig (Hg.): Erneuerung der
Kritik. Axel Honneth im Gespräch.
Campus Verlag 2009 215 S„ 21.90)

WIDERSPRUCH - 58/10 233



Tove Soiland: Luce Irigarays Denken
der sexuellen Differenz. Eine dritte
Position im Streit zwischen Lacan und
den Historisten. Turia & Kant, Wien
2010 (479 S„ 40,-)

Tove Soiland hat bereits in einer Viel-
zahl von Artikeln und Interventionen
die deutschsprachige Institutionalisie-
rung eines Genderkonzeptes, nament-
lieh in den an etlichen Hochschulen
angebotenen Genderstudies, kommen-
tiert - ein Konzept, das, wie sie sagt,
das Wissen der zweiten Frauenbewe-

gung zu „beerben" beansprucht. Sie hat
darauf aufmerksam gemacht, dass der
etablierte Gender-Diskurs in wesentli-
chen Punkten mit der neoliberalen
Freisetzung der Marktsubjekte aus jed-
weden kollektiven Bezugssystemen
konvergiert. Ihre Kritik gilt einer Vor-
Stellung von Geschlechts/Wenrifäfen,
die kollektive Ungleichheits- und Un-
gerechtigkeitserfahrungen auf das
Rollenverhalten von Individuen ver-
weist.

In einer teleologischen Erzählung
betreiben die Genderstudies in den
1980er Jahren zudem eine regelrechte
Mythisierung der feministischen Theo-
rie der Geschlechterdifferenz. In dieser
Erzählung sei aber ein Konflikt ver-
stellt, der im deutschen Sprachraum
niemals ausgetragen wurde. Diese
Konstellation markiert Soiland als Be-
Sonderheit, die sich verschiedenen
Übersetzungen, Verschiebungen und
Amalgamierungen unterschiedlicher
Theorietraditionen in einer vor allem
transatlantischen Verständigung ver-
danke. Während die angelsächsische
Diskussion vor allem der späteren
Schriften Irigarays noch andauerte,
wurden diese gar nicht mehr ins Deut-
sehe übersetzt und die Auseinander-
Setzung mit ihrer Arbeit paradoxer-
weise unter Berufung auf amerikani-
sehe Autorinnen für erledigt gehalten.

Mit der vorliegenden Studie erhält

Soilands sehr grundsätzliche Kritik am
Konzept „Gender" ihre detaillierte
wissenschaftliche Begründung. Am
Beispiel Judith Butlers, deren Rezeption
als Chiffre des Umbruchs in der hiesi-

gen Wahrnehmung der Geschlechter-
differenz gelten kann, rekonstruiert
Soiland Wege und Umwege wesentli-
eher theoretischer Bezugnahmen des

hegemonialen Genderkonzepts auf die
französische Psychoanalyse und den
Poststrukturalismus. Sie bringt die dis-

paraten Theorieanleihen, die insbeson-
dere bei Foucault und Lacan gemacht
werden, erneut miteinander und mit den
Thesen Butlers und Irigarays in Dialog.
Jedesmal wägt sie ab, was die Theoreme

zum Verständnis der Geschlechterdif-
ferenz als Machtverhältnis beitragen
können. In erstaunlichem Maße gelingt
es der Autorin trotz ihrer mitunter
harschen Kritik an Butler, deren Posi-
tion als gerechtfertigten Standpunkt im
Horizont eines gemeinsamen Interesses
vorzustellen: der Konfrontation mit il-
legitimen Machtverhältnissen.

Für die angestrebte Rehabilitierung
Luce Irigarays, die Wiederaufnahme
und Fortsetzung eines Denkens der
Differenz in das umstrittene Theorie-
feld und vis-à-vis einer neuen Theore-
tikerlnnen-Generation bietet Soiland
eine sehr anspruchsvolle Einführung.
Sie macht nachvollziehbar, welche Er-
kenntnisinteressen die verschiedenen
Autorinnen vorrangig leiten, welche
Einsätze, welche Strategien und welche
Abgrenzungen diese zu erfordern
scheinen. Die Auseinandersetzung mit
den unterschiedlich abweichenden und
konfligierenden Einsätzen und deren
sich überschneidenden und kreuzenden
Begriffen gibt ein theoretisch hohes
Abstraktionsniveau vor.

Ein wichtiger Bezugspunkt für But-
lers Theorie der Performanz ist Fou-
caults Modell der Disziplinarmacht.
Soiland erläutert, wie im Kontext von
Foucaults Interesse, die Veränderbar-

234 WIDERSPRUCH - 58/10



keit von Herrschaftsverhältnissen zu
verstehen ist, dessen Vorstellung von
Macht nicht bei diesem Modell stehen-
bleibt. Vielmehr ermögliche er zu sehen,
dass es gerade ein Charakteristikum
von Macht sei, dass deren oberflächli-
che Verfassung stets durch weitere,
gewissermaßen verdeckte Formen von
Macht unterzogen sei.

So entwickle Foucault seine These

von der Disziplinarmacht in Abgren-
zung zu einem juridischen Machtmo-
dell, dessen Wirken durch disziplinie-
rende Techniken der Macht in einem
historischen Übergang unterwandert
wurde. Ebenso gründe Foucault seine
Gouvernementalitätstheorie darauf,
dass die Macht als Disziplinarmacht
nicht mehr richtig adressiert sei. Nor-
malisierende Regulierungen sind im
Rahmen gouvernementaler Führungs-
technologien allenfalls noch auf der
Makroebene von Bedeutung. Mit den

„Technologien des Selbst" verfolge
Foucault jedoch einen Gedanken, der
bereits in seinen früheren Schriften, in
bezug auf das hermeneutische Subjekt,
grundlegend sei. Es sei in dem proble-
matischen Selbstverhältnis, dessen

Subjekt seine innere Wahrheit zu inter-
pretieren habe, die Subjektivierung als

zentrales Machtinstrument bereits an-
gelegt.

Soiland findet, dass diese Theoreme
Foucaults wie konzentrische Kreise
ineinandergreifen, und führt an, dass

seine Analysekategorien in viel um-
fassenderer Weise durch Teile der So-
zialwissenschaften längst rezipiert
werden. Und sie zeigt auch, auf welche
theoretischen Werkzeuge die Gender-
diskussion verzichtet, wenn diese allein
der Lektüre Butlers folgt, die sich pri-
mär auf den disziplinarischen Charak-
ter von Macht fokussiere. Butler inter-
pretiere Macht als die Zuweisung von
Identität durch eine kohärente Norm.
Foucault habe hingegen in seinen spä-

ten Arbeiten eine Führung von Indivi-
duen beschrieben, die eben keine zu
internalisierenden Normen vorgäbe,
sondern eher als ein Regime der Ab-
weichungstoleranz verstanden werden
müsse.

Als noch viel grundlegender be-
schreibt Soiland die Beschneidungen,
die dem Verständnis der französischen
Psychoanalyse widerfahren: Lacans
Auffassung von einem unpersönlichen
symbolischen Gesetz als Medium der
Enkulturation wird von Judith Butler in
einem fundamentalen Missverständnis
als Norm interpretiert. Für sie sei diese

symbolische Ordnung der Ort, an dem
Männern und Frauen unterschiedliche
Positionen zugewiesen werden. In ihren
Augen ist die symbolische Ordnung
wesentlich heterosexistisch. Soiland
zeigt nun, inwiefern das Symbolische
bei Lacan das Subjekt gerade nicht mit
Identität, sondern mit Begehren aus-
stattet (dem Zwang allenfalls, einen
Mangel an Identität kompensieren zu
wollen). Der lacansche Subjektbegriff
habe zudem auf dem Weg über den At-
lantik eine Amalgamierung mit der
amerikanischen Ich-Psychologie erfah-
ren.in deren Kontext die Unterscheidung
von Sex und Gender entstanden war. Für
Lacan wäre die symbolische Ordnung
dagegen nur insofern sexistisch, als sie

die Geschlechterdifferenz überhaupt
negiert. Hier der entscheidende An-
knüpfungspunkt, der nach Soiland eine
Wiederaufnahme der Kritik Irigarays an
Lacan so dringlich macht.

Worauf sich nämlich Irigarays Kri-
tik an Lacan bezieht, sei die „katego-
riale Asymmetrie" zwischen dem
Männlichen und dem Weiblichen, die

primär zwei Positionen vis-à-vis der
Sprache, und nicht innerhalb der Spra-
che, vorstellen. Störte sich die femini-
stische Kritik an Freuds Ödipuskomplex
zunächst daran, dass das Mädchen da-
rin überhaupt als defektes Männchen

WIDERSPRUCH - 58/10 235



gedacht sei, als einer „normalen" Se-

xualentwicklung gegenüber grundsätz-
lieh abweichend, so verdeutlicht Iriga-
rays Lektüre, dass dasjenige, was dem
Mädchen mangelt, gerade der Mangel
selbst sei, die Möglichkeit, etwas zu
verlieren, das sie von vornherein nicht
besitzt.

Indem die Rede vom Gender sich
damit begnügt, dass sich Individuen in
der Sprache als sexuell unterschieden
subjektivieren, vergibt sie die Möglich-
keit, die Qualität dieses Unterschieds
einzusehen und muss genau die Dirnen-
sion der Macht darin verkennen.
Soiland ist der Ansicht, dass diese
Lesart Lacans sein Konzept nicht nur
um einen problematischen Aspekt ver-
kürzt (nämlich dass es für Lacan die
Geschlechterdifferenz auf der Ebene
des Symbolischen nicht gibt), sondern
im selben Schritt wiederum auf ein

wichtiges begriffliches Instrumenta-
rium verzichtet werden muss, das Lacan
aus seiner kritischen Lektüre Freuds

gewonnen hatte: die Unterscheidung
von Symbolischem und Imaginären.

Nachgezeichnet wird, wie Lacan in
seiner durch den anthropologischen
Strukturalismus vermittelten Lektüre
Freuds versucht, dessen ödipales Gesetz

von seinem metaphysischen Gehalt
gleichsam zu reinigen. Ihm gehe es

darum, so Soiland, das Symbolische als
Medium jeder Beziehung, von seinem

jeweiligen Gehalt, dem gesellschaftli-
chen Imaginären, zu isolieren. Deshalb

fragt Irigaray in ihren Augen folge-
richtig, weshalb und inwiefern dieses

Symbolische in Lacans Verknüpfung
des Signifikanten mit dem Phallus
weiterhin dem ödipalen Gesetz aufruht.
Sie weise daraufhin, dass die Freudsche

Asymmetrie des Geschlechterverhält-
nisses Lacans symbolischer Ordnung
nicht nur weiterhin unterliege, sondern
in deren Abstraktion systematisch ver-
stellt sei.

Das Weibliche sei keine sprachlich
repräsentierbare Position „Frau". Es
wäre vielmehr selbst die Matrix, das-

jenige, worin Bedeutung erzeugt wer-
den muss: die Materialität des Zeichens,
dasjenige, auf das Frauen nicht etwa als

weibliche Subjekte bezogen sind, son-
dem in dem Maß, wie es ihnen miss-

lingt, Subjekte zu sein. Als materielle
Träger der Zeichen unterhielten sie
somit deren Austausch, ohne selbst
daran beteiligt zu sein, was Irigaray
dazu veranlasst, diese Position mit der
Ware zu vergleichen, wie sie bei Marx
analysiert wird. „In einer Art Subjekt-
theoretischer Allegorisierung der Wa-

renanalyse kann Irigaray deshalb sagen:
Diese Umbildung des Frauenkörpers in
Gebrauchs- und Tauschwert inauguriert
die symbolische Ordnung." (S.158)

Wenn auf diese Weise die Frauen

von der symbolischen Ordnung - und
somit vom gesellschaftlichen Leben -
ausgeschlossen sind, die aber durch die
Kastrationsdrohung und einen Mangel
an Identität garantiert wird, dann be-
stünde Irigarays Schlussfolgerung, so

Soiland, nicht darin, die Anerkennung
einer weiblichen Identität zu fordern,
sondern darin, den Frauen einen eige-
nen Mangel zuzugestehen.

In einer geradezu liebevoll zu nen-
nenden Lektüre zeichnet Soiland die
Analyse Irigarays nach und macht deut-

lieh, dass diese hier zunächst ähnlich
zu verfahren scheint wie Lacan selbst
in seiner Aneignung Freuds - jedoch in
einem völlig anderen Stil. Soiland zeigt,
wie Irigaray in einer nachahmenden
Geste Lacans Text umfängt, sein Ima-
ginäres zum Sprechen bringt, indem sie

es gleichsam illustriert und zuweilen
darin verschwindet. In sorgfältiger
Kleinarbeit weist Soiland nach, dass

gerade diejenigen Begriffe, insbeson-
dere eines weiblichen Göttlichen und
einer weiblichen Gattung (genre fémi-
nin), aber auch Irigarays morphologi-

236 WIDERSPRUCH-58/10



stische Metapherbildungen, die in der

Zurückweisung Irigarays durch die

queere Kritik als skandalträchtig emp-
funden wurden, in unmittelbarer Refe-

renz auf Lacan verstanden werden
müssen. Sie macht klar, dass der viel-
fach konstatierte Bruch oder Wandel in
der Arbeit Irigarays vielmehr die kon-
sequente Weiterentwicklung derselben
Methode und derselben These ist, mit
der sie der Psychoanalyse folgt, die zum
Ziel hat, das Subjekt, das Bewusstsein,
das es von sich hat, als unvollständig
und abhängig, als verwiesen-sein, zu
konzeptualisieren.

Soiland unternimmt die enorme
Anstrengung, Irigarays mimetische
Kritik an Lacan dessen (wie ich finde,
•zuweilen hermetisch anmutenden) Text
noch einmal gegenüberzustellen. Was
hier sichtbar wird, ist, dass die eigen-
tümliche Verbrüderung des Subjekts
mit dem dritten Term (Gott/derAndere/
der Phallus), der als Garant von Alteri-
tät es in eine symbolisch vermittelte
Beziehung setze, dasselbe in einer
narzistischen Spiegelung gefangenhält
und darum nicht leistet, was Lacan
meint: es zu dezentrieren.

Was Irigaray unter dem Titel le ne-
gari/in ihren späteren Texten einforde-
re, sei nicht der Doppelgänger des

maskulinen Signifikanten, sondern eine

Fassung des dritten Terms, also desje-
nigen Moments, das erst Alterität er-

zeugt, die nicht länger auf dem gleich-
zeitigen Ausschluss und der Assimila-
tion des Weiblichen basierte. Dieses

Negativ würde zuerst die Objektivie-
rung der Frauen, eine Kollektivierung
und Historisierung von deren Situation
ermöglichen. Es würde aber mittelbar
auch das maskuline Subjekt erst wirk-
lieh dezentrieren und als differenzie-
rendes Moment alle Menschen zur
Teilnahme an Gemeinschaft befähigen.
Das bedeutet, „dass Irigaray die Wir-
kung oder Funktion, die Lacan dem

großen Anderen zuweist, in gewisser
Weise auf den anderen überträgt, auf
einen zumindest kleingeschriebenen
anderen." (S. 279)

Für Irigaray ist das Geschlechter-
Verhältnis der Garant einer offeneren
Struktur der Alterität. „Das einzig All-
gemeine, das Irigaray somit gelten lässt,
wäre das Geschlecht. Das heißt aber
auch, dass das Allgemeine (mindestens)
zwei ist." (S. 347) Als einen Weg, um
Differenz quasi zu indizieren, schlägt
Irigaray vor, ein weibliches Zivilrecht
einzuführen. Insofern die solcherart
formale Berücksichtigung des Weibli-
chen eben nicht auf einen Katalog ori-
ginär weiblicher Eigenschaften refe-
riert, lässt sich Irigarays Forderung
geradezu als performativer Akt ver-
stehen, keinesfalls als Festschreibung
weiblicher Identität.

Es ist Soilands Verdienst, vor allem
auch Einblicke in Irigarays spätere
Schriften ermöglicht zu haben, die ja in
deutscher Sprache noch nicht zugäng-
lieh sind. Ihre sensible Übersetzung
lädt zur Beschäftigung mit Irigarays
'skandalträchtigen' Thesen ein.

Die im Untertitel angekündigte
Positionierung Irigarays „zwischen
Lacan und den Historisten" nimmt eine

Formulierung der Psychoanalytikerin
Joan Copjec auf. Dabei handelt es sich
nicht um einen dritten Platz oder Weg
und nicht etwa um eine gelungene
Kompromissbildung. Soiland geht es

darum, präzise freizulegen, was mit der

Diskreditierung Irigarays von der Psy-
choanalyse einerseits und von der
Genderdebatte andererseits unterschla-

gen wurde: das nämlich, was die Be-

ziehung zwwc/iew Frauen (und zwischen
Frauen und Männern) verhindert, der
fehlende Abstand zwischen der Frau
und der Mutter, der in einer weiblichen
Geneajogie repräsentierbar wäre.

Indem sich Soiland dafür ausspricht,
Macht in ihren unterschiedlichen Tech-

WIDERSPRUCH - 58/10 237



niken zu begreifen und die Verwiesen-
heit des Subjekts mit den Mitteln der

Psychoanalyse, zugleich aber auch in
seiner historischen Materialität zu ver-
stehen, stellt sie sich gleichsam auf die
Schultern ihrer Vordenkerin. Es ist

bezeichnend für Soilands Intervention
in die feministische Theoriedebatte,
wie sie Irigaray fieV. Es ist eine Posi-

tionierung, die sich ausdrücklich einer
anderen verdankt.

Miriam Wischer

Adelheid Biesecker, Gabriele Micha-
litsch, Sabine Reiner, Barbara Stieg-
1er, Brigitte Young: Antworten aus
der feministischen Ökonomie auf die
globale Wirtschafts - und Finanz-
krise. Tagungsdokumentation der
Friedrich-Ebert-Stiftung FES, Bonn
2009 (S. 56, www.fes.de

Michel Foucault hat in den 1990er
Jahren den Begriff der politischen, der
öffentlichen Kritik neu geprägt: „Fou-
cault charakterisiert die kritische Hai-
tung als Kunst, nicht dermassen regiert
zu werden." (FES S. 51) In diesem
Verständnis lässt sich Ökonomie als

spezifische Form von Regierung deuten

- als Machtverhältnis, das auch die
Geschlechterverhältnisse bestimmt.
Diese wirtschaftlichen Machtverhält-
nisse aus feministischer Sicht zu ana-
lysieren, hat sich im Sommer 2009 ein
Symposium zur Aufgabe gemacht:
nämlich aus Sicht der feministischen
Ökonomie auf die globale Wirtschafts-
und Finanzkrise zu antworten. Die
vorliegende Tagungsdokumentation
gibt alle fünfHauptreferate des Sympo-
siums wieder und sie sind, das sei gleich
vorweggenommen, einige der wichtig-
sten feministischen Beiträge, die in die
Debatte um die Finanz- und Wirt-
schaftskrise seit 2008 intervenieren.

Ausgangspunkt des Symposiums
war die Feststellung, dass Frauen in der
Szene der Banker, Wirtschaftsexperten,
Politiker und Lobbyisten fehlen, dass

aber auch in der Analyse der jüngsten
Finanz- und Wirtschaftskrise die Kate-

gorie Geschlecht meist ausgeblendet
wird. Mehr noch: Immer wieder wurde
nach 2008 betont, dass Frauen von der
Krise nicht oder kaum betroffen seien.

So zielten denn auch die Konjunktur-
pakete vorrangig darauf, Männerarbeits-
plätze - besonders im Bauwesen - zu
sichern, während Geschlechterhierar-
chien nicht berücksichtigt wurden.

Sabine Reiner, Gewerkschaftssekre-
tärin bei „ver.di", der deutschen Dienst-
leistungs-Gewerkschaft, schlägt ein 3.

Konjunkturpaket im Umfang von 100

Milliarden Euro vor, das vor allem In-
vestitionen in Personal für Bildung,
Kinderbetreuung, aber auch in Kran-
kenhäuserund Altenpflege ermöglichen
soll. Verfolgt wird damit auch die Ab-
sieht, so Reiner, „einen Diskussions-

prozess über die Verbesserung von
Arbeits- und Lebensbedingungen anzu-

regen: Welche Vorstellungen und Wün-
sehe haben Menschen, welche Leistun-
gen erwarten sie als öffentliche Ange-
bote, was also soll staatlich, was privat
oder solidarisch organisiert sein?" S.

12) Denn, so die Einschätzung: Die
bisherigen zwei Konjunkturpakete rei-
chen nicht aus, der Verteilung von unten
nach oben und auch den globalen Un-
gleichgewichten genügend entgegenzu-
wirken - und auch nicht, um bessere

Voraussetzungen für die Demokratisie-

rung der Geschlechterverhältnisse her-
zustellen. Tatsächlich, und hier findet
sich eine wichtige Parallele zur Schweiz,
werden mit den Konjunkturpaketen in
erster Linie „Männer-Arbeitsplätze"
gesichert oder geschaffen, während auf

238 WIDERSPRUCH-58/10



der Seite des Niedriglohnsektors, in
dem in Deutschland zu 70 Prozent
Frauen arbeiten, der Druck zunimmt.

Zudem erhöht sich durch die Krise
der Druck auf die unbezahlte Care-
Arbeit, wie Barbara Stiegler, Leiterin
des Arbeitsbereichs Frauen- und Ge-

Schlechterforschung der Friedrich-
Ebert-Stiftung, erläutert. In Zeiten fi-
nanzieller Krisen wird die öffentliche
Finanzierung der Care-Arbeit mehr
und mehr reduziert. Damit nimmt der

Umfang privater Care-Arbeit zu, wel-
che wiederum zu einem grossen Teil
von Frauen getragen wird, nämlich über
60 Prozent (in der Schweiz sind es gar
64 Prozent). Stiegler liefert eine treffen-
de sozialwissenschaftliche Definition
von Care-Arbeit: „Im Wesen ist Care-
Arbeit eine fürsorgliche Tätigkeit, also
die Sorge um und die Sorge für Perso-
nen." S. 27) Sie führt aus, dass Care-
Arbeit verborgen und überwiegend
weiblich sei, dass sie einer eigenen
Logik, nämlich der Fürsorgerationali-
tät, folge und dass sie gering und diffus
bewertet werde, obschon sie elementa-
rer Bestandteil der Wohlfahrt sei.

Mit Fürsorgerationalität ist gemeint,
dass (unbezahlte und bezahlte) Care-
Arbeit zwischenmenschliche Arbeit ist,
die nicht unendlich rationalisiert wer-
den kann: „Weder Zeitmessungen noch
die Zerlegung des Tätigkeitsspektrums
oder bestimmt Kontrollmechanismen
werden dem Charakter dieser Arbeit
gerecht." (S. 28)

Stiegler plädiert deshalb für ein
Umdenken und Umsteuern der gesam-
ten Wirtschaft, also zum einen die
Einbindung der unbezahlten Care-
Arbeit in das gesamte Wirtschaftssys-
tem und zum anderen die Aufwertung
der bezahlten, mehrheitlich von Frauen
erledigten Care-Arbeit.

Um Umdenken geht es auch im
Beitrag der Bremer Ökonomin Adel-
heid Biesecker. Sie stellt das feministi-

sehe Konzept des .„vorsorgenden
Wirtschaftens" vor: Im Zentrum steht
dabei die Forderung, die Trennung der
Arbeit in Produktion und Reproduk-
tion, wie sie der kapitalistischen Öko-
nomie zugrundeliegt, aufzuheben. „Der
Perspektivenwechsel, den das Konzept
des vorsorgenden Wirtschaftens be-
inhaltet, und die damit verbundene
'Einbettung' des Ökonomischen in
Ökologie und Soziales bedeuten auch,
dass es keine Trennung mehr gibt zwi-
sehen sogenannten produktiven und
sogenannten reproduktiven Kräften."
(S. 39)

Diese „neue Ökonomie" bilde sich
aber, so Biesecker, nicht aus einem

grossen Wurf heraus, sondern in Form
vielfältiger sozialer Experimente, also
auf der Mikro- und Mesoebene. Eines
der bekanntesten Beispiele für ein Fi-
nanzsystem, in dem Banken nicht als

Spekulanten, sondern als Vermittler
vorsorgenden Wirtschaftens wirken,
als Unterstützer gerade auch kleiner
selbstorganisierter und verwalteter
Projekte, ist die Grameen-Bank, die der

Friedensnobelpreisträger von 2007,
Mohammad Yunus, gegründet hat.

Die Ökonomin Birgitte Young
(Münster) beschäftigt sich ebenfalls mit
Geldflüssen, insbesondere mit der Ver-

teilung der Geld- und Hypothekarschul-
den nach Geschlecht. Sie ist eine fun-
dierte Kennerin des US-amerikanischen
Subprime-Marktes, der generell als Aus-
löser der jüngsten Finanzkrise gilt. Inte-
ressant sind ihre Untersuchungen des-

halb, weil sie auf der Mikroebene einen
Blick hinter die Kulissen der Spekula-
tionsgeschäfte mit völlig überbewerteten

„faulen" Hypothekenkrediten wirft.
Auch diese Finanzkrise verlaufe, so

Young, nicht geschlechtsneutral.
So beschreibt sie, wie sich die Haus-

eigentumsgesellschaft der USA in den

vergangenen Jahrzehnten - oberfläch-
lieh betrachtet - sehr zugunsten von

WIDERSPRUCH - 58/10 239



Frauen und ethnischen Minderheiten
entwickelt hat. So wurde 1974 ein
„Antidiskriminierungsverbot bei der
Kreditvergabe" verabschiedet. Doch
dieses Gesetz, das Hauseigentum zu den

Grundwerten des US-amerikanischen
Traums - unabhängig von class, race
und gender - erklärt, hat zu noch gros-
serer Ungleichheit geführt. Young zeigt
am Beispiel von schwarzen alleinerzie-
henden Müttern, wie die Schuldenfalle
entlang von Geschlecht und Ethnie
verläuft: „Tragisch ist, dass just in dem

Moment, in dem Frauen und Minoritä-
ten durch massive private Verschuldung
in die finanzielle Wertsteigerung des

Immobilienmarktes integriert wurden,
nun in zunehmendem Mass die ein-
kommensschwachen Gruppen getroffen
werden, die ihre hoch verschuldeten
Immobilien durch Zwangsversteigerung
verlieren. (S. 25)

„Umsteuern" titelt schliesslich der
letzte, sehr engagierte Beitrag der Do-
kumentation. Die Ökonomin Gabriele
Michalitsch (Wien) umreisst sechs

Interventionsfelder feministischer
Politik, die darauf abzielen, auf die

Finanz- und Wirtschaftskrise politisch
zu reagieren: mit Erwerbsarbeit
(Arbeitszeitverkürzung!), Care (zuneh-
mender Druck auf private Care-Arbeit
reduzieren!), Integration benachteilig-
ter Gruppen (Entladen von sich ver-
schärfenden sozialen Konflikten!),
Umverteilung (soziale Polarisierung
stoppen!) und Bildung (Übergang zu
einer wissensbasierten Ökonomie!).
Diese konkreten Lösungsvorschläge
respektive Handlungsperspektiven von
Michalitsch am Schluss der Publikation
bilden eine inhaltsreiche Diskussions-
grundlage für weiterführende Reflexio-
nen und politische Aktivitäten. Als
Ganzes liefert die Dokumentation mit
diesen sehr unterschiedlichen Beiträgen
und kritischen Ansätzen aufder Mikro-
und Mesoebene bemerkenswerte Ant-
Worten auf die Krise. Sie enthalten
fundierte Überlegungen zur Erarbei-
tung alternativer makroökonomischer
Modelle, die zum Ziel haben, dass nicht
weiterhin vor allem Frauen der herr-
sehenden Ökonomie ausgeliefert sind.

Lilian Fankhauser

Claudia Michel: Rechte fordern.
Schweizer Frauenorganisationen
zwischen Feminismus und Men-
schenrechten 1990 - 2005. eFeF-Ver-

lag Wettingen, 2009 (247 S„ Fr. 48.-)

„Frauenrechte sind Menschenrechte":
Mit diesem Slogan, der die internatio-
nale Debatte um das Wechselverhältnis
zwischen Feminismus und Menschen-
rechten in den letzten 20 fahren geprägt
hat, setzt sich die Studie von Claudia
Michel in sehr anregender Weise aus-
einander. Vor dem Hintergrund des

Wandels im feministischen Denken

fragt sie nach den Auswirkungen des

neuen „transnationalen" Ansatzes in
der Schweiz. Können wir von einer
frauenrechtlichen Wende in der Men-
schenrechtsbewegung sprechen? Hat
der politische Feminismus in der
Schweiz Anschluss an den weltweit
gültigen normativen Bezugsrahmen der
Menschenrechte gefunden?

Im ersten Teil der Studie (Kapitel 2)

analysiert Michel den oft kontroversen
feministischen Menschenrechtsdiskurs.
Sie zeichnet nach, wie sich das Enga-
gement von Nichtregierungsorganisa-
tionen für Frauenrechte als „transnatio-

240 WIDERSPRUCH - 58/10



naler Feminismus" - ein Feminismus,
der Grenzen kontinuierlich überschrei-
tet - interpretieren lässt. Frauenbewe-

gungen haben sich seit mehr als hundert
Jahren über die nationalen Grenzen
ausgetauscht, vernetzt, gegenseitig
unterstützt. Auch in der Schweiz präg-
te liberales Denken, vom Ausland be-
einflusst und mit dem Ausland vernetzt,
den diskursiven Rahmen der frühen
Frauenorganisationen. Nach dem Zwei-
ten Weltkrieg fanden Frauenthemen im
menschenrechtlichen Diskriminie-
rungsverbot einen anschlussfähigen
Ansatz und in den Vereinten Nationen,
deren Charta auf der Achtung von
Menschenrechten und auf der Gleich-
berechtigung der Geschlechter fusst,
ein günstiges Umfeld. Die Comm/.v.v/on

on rte Stafws o/Women befasst sich mit
frauenrechtlichen Themen, internatio-
nale Übereinkommen (darunter das
Übereinkommen gegen Frauendiskri-
minierung CEDAW von 1979) setzten
Gleichstellungsstandards, und inter-
nationale Konferenzen, an denen Ver-
treterinnen und Vertreter von Regierun-
gen, internationalen Gremien und
nichtgouvernementalen Organisationen
teilnehmen, thematisieren Frauenfra-

gen aus verschiedenen Perspektiven.
Die institutionelle Trennung von

Menschenrechten und Frauenfragen in
der UNO führte allerdings zu einer ge-
wissen Marginalisierung des Überein-
kommens gegen Frauendiskriminierung
im menschenrechtlichen Diskurs. Eine
Kampagne der globalen Frauenbewe-

gung „Frauenrechte sind Menschen-
rechte" wirkte anfangs der Neunziger-
jähre dieser Marginalisierung entgegen:
Sie'fokussierte aufGewalt an Frauen als

Menschenrechtsverletzung, welche das

internationale Menschenrechtsregime
bis anhin mehr oder weniger ignoriert
hatte. Gewalt an Frauen eignete sich
sehr gut als Aufhänger für eine globale
Kampagne: Frauenbewegungen im

Norden wie im Süden, im postkommu-
nistischen Osten wie im kapitalistischen
Westen waren mit Gewaltphänomenen
konfrontiert und konnten sich trotz
unterschiedlicher gesellschaftlicher und

politischer Rahmenbedingungen damit
identifizieren. Die Kampagne „Frauen-
rechte sind Menschenrechte" veränder-
te das Verständnis von Menschenrechten
aus geschlechtsspezifischer Sicht und

schlug sich in der Schlusserklärung der
Menschenrechtskonferenz 1993, im
Aktionsplan der Weltfrauenkonferenz
von Beijing 1995 und in der institutio-
nellen Arbeit der UNO-Gremien der
letzten Jahre deutlich nieder.

Michels Studie schildert einige
Vor- und Nachteile, die feministischen
Anliegen aus dieser Integration in den
internationalen menschenrechtlichen
Diskurs erwachsen sind, und setzt sich
mit der lebhaften Debatte um den
„transnationalen Feminismus" ausein-
ander, der die Bewegungs- und Ge-

Schlechterforschung wie auch die
strategische Neuausrichtung vieler
Frauenorganisationen in den Neunzi-
gerjahren beeinflusste. Die Spannungs-
felder zwischen globaler und national/
lokaler Ausrichtung, zwischen men-
schenrechtlicher Universalität und
kontext- und kulturspezifischer Diffe-
renz, zwischen politischem und „recht-
lichem" Ansatz weisen die internatio-
nalen Frauenrechte als interdisziplinä-
ren Gegenstand aus, der sich letztlich
nur in einer transnationalen Perspektive

- in einer Wechselwirkung zwischen
lokalen, nationalen und globalen poli-
tischen Prozessen - verstehen lässt.

In Kapitel 3 untersucht Michel die
Wechselwirkung zwischen Feminismus
und Menschenrechten in der Schweiz
anhand des sich wandelnden Menschen-
rechtsverständnisses von Amnesty Inter-
national Schweiz und in der Perspektive
von elf Vertreterinnen von Schweizer
Frauenorganisationen und von Vertrete-

WIDERSPRUCH - 58/10 241



rinnen von schweizerischen und inter-
nationalen Gleichstellungsinstitutionen.
Im Falle von Amnesty International
kann festgehalten werden, dass im Lau-
fe der letzten Jahre ein zunehmendes
Gender Mainstreaming, eine Ausdiffe-
renzierung und Spezialisierung frauen-
rechtlicher Fragen im menschenrechtli-
chen Diskurs, ein deutlicher Wandel in
Richtung einer geschlechtersensitiveren
Menschenrechtskultur stattgefunden hat.

Bei den Schweizer Frauenorganisationen
ist das Bild uneinheitlich: Es zeichnet
sich jedenfalls keine frauenrechtliche
Wende, kein neues menschenrechtlich

geprägtes Paradigma ab, dem sich die
interviewten Exponentinnen zuordnen
liessen. Michel spricht hier von einem
„erstaunlichen Kontrast" zu internatio-
nalen gender studies, die „eine paradig-
matische Hinwendung des Feminismus
zu den normativen Grundlagen der Men-
schenrechte zumindest nahegelegt"
(S.lll) haben.

In Kapitel 4 geht es um die Frage, wie
die Schweizer Frauenorganisationen mit
Menschenrechten umgegangen sind.
Drei Beispiele (die NGO-Koordination
post Beijing Schweiz, das FIZ Fach-
stelle für Frauenhandel und Frauenmi-
gration, Alliance F) werden anhand
ihrer vereinsinternen Publikationen
untersucht und hinsichtlich ihrer Nähe

zu einem „feministischen Menschen-
rechtsdiskurs" beurteilt. Sie zeigen ein
sich veränderndes und heterogenes Bild.
Die NGO-Koordination befasst sich

explizit mit internationalen Menschen-
rechten, übernimmt aber deren Logik
und Diskurs nur ansatzweise; als Netz-
werk unterschiedlicher Organisationen
bekundet sie Mühe, den praktischen
Nutzen internationaler Standards und
Monitoring-Verfahren für die Schweizer
Frauen plausibel zu machen. Das FIZ
hingegen orientiert sich, was Termino-

'logie und Interventionslogik angeht,
weitgehend an den Menschenrechten als

Referenzrahmen; es versteht sich „trans-
national" und bewegt sich gleichzeitig
in internationalen, nationalen und loka-
len Räumen. In der Zeitschrift von
Alliance F haben Frauenrechte und
internationale Aspekte in den letzten
Jahren dagegen an Stellenwert verloren,
trotz der traditionell rechtlichen Orien-
tierung der Organisation.

In ihrem Fazit erklärt sich Michel
die unterschiedliche Rezeption des fe-
ministischen Menschenrechtsdiskurses
aus den ungleichen Positionen und Ent-
Wicklungen der Organisationen. Wäh-
rend das FIZ im Umfeld der Entwick-
lungspolitik entstanden ist, sich vor
allem mit internationaler Migration
befasst und damit für aussenpolitische
und globale Prozesse von vornherein
sensibilisiert war, sind die anderen
beiden Organisationen auf die Schweiz
als Aktionsraum konzentriert. Dies gilt
auch für die NGO-Koordination: Die
Weltkonferenz von Beijing motivierte
die teilnehmenden Organisationen zwar
zum Zusammenschluss, aber das Inter-
esse an der transnationalen Dimension
scheint institutionell wenig verankert zu
sein. Dass die NGO-Koordination wei-
terbesteht, schreibt Michel dennoch
einer „hohen Attraktivität des Men-
schenrechtsdiskurses" (S.224) zu.

Der Autorin gelingt es, ihren Lese-
rinnen und Lesern anhand von Bei-
spielen ein differenziertes und anschau-
liches Bild des frauenrechtlichen Dis-
kurses in der Schweiz zu zeichnen und
diesen in einen Bezug zur international
len Debatte über transnationalen Femi-
nismus und über die Menschenrechte zu
setzen. Der Fokus liegt auf der femini-
stischen Perspektive; die Diskussion der
letzten Jahre um die Menschenrechte
wird in ihrer Breite und Dynamik nur
beschränkt reflektiert. Eine vertiefte
Auseinandersetzung mit neueren Trends
würde die Nützlichkeit der Menschen-
rechte für die praktische Umsetzung

242 WIDERSPRUCH-58/10



feministischer Anliegen in der Schweiz
wohl noch deutlicher machen.

So sind etwa die Diskussionen um
die Bedeutung von Diskriminierungs-
verbot und Gleichheit, die Pflicht der
Staaten, Menschenrechte nicht nur zu
achten, sondern proaktiv zu schützen

(„due diligence") und zu fördern, die
wachsende Bedeutung der Wirtschaft-
liehen und sozialen Rechte, den Men-
schenrechtsansatz in der internationalen
Entwicklungsdebatte (ein Art Main-
Streaming der Menschenrechte) in ho-
hem Masse geschlechterrelevant. Im
weiteren hätte die Analyse der Schwei-
zer Frauenorganisationen allenfalls
noch an Aussagekraft gewinnen kön-
nen, wenn sie nicht nur die internatio-
nalen Frauenrechte im Auge gehabt
hätte, sondern auch die parallele natio-
nale menschenrechtliche Diskussion
um Gleichberechtigung, Diskriminie-
rungsverbot und positive Massnahmen
zur faktischen Gleichstellung (Quoten)
im Zusammenhang mit Artikel 8 Ab-
satz 3 der Bundesverfassung. Die Ver-
fassung mit ihrem Menschenrechtska-
talog, die ein wichtiger Angelpunkt
zwischen internationalen Menschen-
rechten und nationaler Umsetzung ist,
bleibt so ausgeblendet.

Michel unterstreicht zum Schluss,
dass die Frauenbewegung und ihr ge-

sellschaftliches Umfeld sich verändert
haben und sich weiter verändern: Glo-
bale, nationale und lokale Faktoren sind
dafür bestimmend und beeinflussen
sich wechselseitig. Die leicht lesbare
und anregende Studie präsentiert inter-
nationale Menschenrechte nicht als
abstrakte globale Konzepte, sondern als
transnationale Dimension von konkre-
ten Flerausforderungen auf lokaler
Ebene. Das Beispiel FIZ zeigt, wie
Frauenorganisationen sich der „Politik
der Skalen" bedienen können: Sie ver-
suchen, die verschiedenen Räume
politischen Handelns auszuloten und
von den Wechselwirkungen zwischen
lokaler, nationaler und internationaler
Ebene optimal zu profitieren, um sich

möglichst grosse Handlungsspielräume
zu erschliessen. Damit löst sich der oft
wahrgenommene Gegensatz zwischen
„global" und „lokal", zwischen „ab-
strakten" internationalen Rechten und
„konkreten" lokalen Problemen in
einem transnationalen System auf, das
dem nationalen politischen Diskurs, der

Rechtssetzung und Rechtsanwendung
einen verbindlichen Referenzrahmen
gibt und sich von den internationalen
und nationalen Frauenbewegungen als
zusätzliches Instrument nutzen lässt.

Erika Schläppi

DE LAS AMERICAS

Im Correos kommen
die Volksbewegungen
zu Wort.

Viermal im Jahr mit Hintergrundinformationen zu
Aktualität und Entwicklungen in Lateinamerika.

Abonnement Fr. 45.—
Zemtralamerika-Sekretariat
Postfach
8031 Zürich
Tel. 044 271 57 30
zas11 @sunrise.ch DE LAS AMERICAS

WIDERSPRUCH - 58/10 243


	Marginalien ; Rezensionen

