
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 26 (2006)

Heft: 51

Artikel: Zwangsehen und Diskurszwänge : Ethnisierung, Kulturalisierung oder
Politik der Gleichberechtigung

Autor: Sancar, Annemarie

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Annemarie Sancar

Zwangsehen und Diskurszwänge
Ethnisierung, Kulturalisierung oder Politik der Gleichberechtigung

Frau S. aus Äthiopien erhält Asyl in der Schweiz. Die Asylrekurskommis-
sion anerkennt den frauenspezifischen Fluchtgrund. Diese erfreuliche
Nachricht erreicht uns Ende Oktober 2006 über die Presse. Dies ist ein

grosser Erfolg. Lange haben sich spezialisierte NGOs und Politikerinnen
dafür eingesetzt, dass frauenspezifische Fluchtgründe anerkannt werden.
Im Falle von Frau S. handle es sich, so heisst es, um eine «Zwangsheirat»,
Medienberichten zufolge ein häufiges Phänomen in Äthiopien, bis zu 80
Prozent Frauen seien davon betroffen, der Staat könne keinen Schutz
bieten. Mit dem Asyl hat Frau S. nun das Recht auf den Schutz der Schweiz.
Eigentlich könnten jetzt alle zufrieden sein und trotzdem lohnt es sich,
besonders vor dem Hintergrund der asyl- und ausländerpolitischen Ge-
schichte der Schweiz, den Kontext genauer zu beleuchten und nach der

Begründungslogik und ihrer eventuellen Wirkung zu fragen. Ist dieses

Urteil Ausdruck einer klaren Strategie zur Bekämpfung von geschlechts-
spezifischer Gewalt, eines Paradigmawechsels zugunsten der Gleichstellung
der Frauen? Oder handelt es sich bloss um einen Einzelfall, der zwar Frau
S. Schutz bringt, aber dadurch der Diskussion über „fremde Kulturen" auch
mehr Raum verschafft?

In den folgenden Ausführungen geht es um Bedeutung und Folgen
solcher öffentlich kommentierten Ereignisse. Ich werfe einen kritischen
Blick auf die Bilder, die solchen Entscheiden unterlegt werden, und frage
nach deren Stellenwert im politischen Diskurs. Interessant scheint mir
dabei die Frage nach einer Allianz zwischen Feministinnen und CEDAW-
Verfechterinnen' einerseits und Vertreterinnen verschärfterAusländer- und
Asylgesetze andererseits.

Geschlechtsspezifische Gewalt ist ein verbreitetes Phänomen, auch in
der Schweiz. Frauen, die Gewalt erleiden, brauchen individuellen Schutz
und Betreuung. In jedem Fall ist geschlechtsspezifische Gewalt aufs
schärfste zu verurteilen und sind die Täter nach dem geltenden Gesetz und
hart zu bestrafen. Die Schweiz bemüht sich, diesen Anforderungen zu
genügen und hat dafür Gesetze, Regelungen und Institutionen geschaffen.
Wenn Frau S. in der Schweiz als Opfer einer Zwangsehe eine Aufenthalts-
bewilligung erhält (Asyl), ist es selbstverständlich, dass sie unabhängig
von ihrer Herkunft das gleiche Recht auf Betreuung und Schutz hat wie
jede andere von häuslicher Gewalt betroffene Frau. Dennoch scheint die
Herkunft in der Meinungsbildung von besonderer Bedeutung zu sein.
Notorisch weisen die Medien darauf hin, dass sie aus einer Gesellschaft
stammt, wo die sogenannte Zwangsehe ein weit verbreitetes Phänomen
sei. So schaffen sie ein Bild, das sich nahtlos einreihen lässt in die Be-

WIDERSPRUCH - 51/06 101



Schreibungspraxis, die Migrantinnen als Metapher für kulturell begründe-
te Unterwürfigkeit und Irrationalität und die Zwangsehe als normalen
Ausdruck hierarchischer Geschlechterverhältnisse darstellt. Damit erübri-
gen sich weitere Klärungen, nicht nur für die Medien, auch Politikerinnen
aller Parteien können sich dieser stereotypen Bilder bedienen. Sie liefern
den Stoff, um geschlechtsspezifische Gewalt als migrations- und auslän-

derpolitisches Problem zu inszenieren. Dabei bleibt es allerdings nicht. Oft
werden solche Inszenierungen grundrechtswirksamen Handlungen argu-
mentativ so vorangestellt, dass Grundrechtswidrigkeit nicht auffällt.

Irreführungen

Die Etikette „Zwangsehe" erlaubt es, in pauschaler Art und Weise Gewalt-
Situationen mit dem Status der Ausländerinnen zu verknüpfen. Damit soll
nicht gesagt werden, dass es keine Zwangsehen gibt. Diese diskursive
Verknüpfung lässt aber zu, auch in der Beurteilung von geschlechtsspezi-
fi scher Gewalt auf das differenzierende Merkmal der (kulturellen) Herkunft
zu verweisen und damit die Sonderbehandlung von Migrantinnen zu
rechtfertigen. Das gilt sowohl für die Täter als auch für die Opfer. Die
Verquickungen von Ausländerrecht und kulturalisierenden Stigmatisie-
rungspraktiken sind für Migrantinnen folgenschwer, unabhängig davon,
was Frau S. aus Äthiopien oder anderen zugewanderten Frauen tatsächlich
widerfahren ist. Der Hinweis, dass im Fand von Frau S. Zwangsehe zum
Alltag gehört, erscheint auf den ersten Blick als nützliche Information über
den Hintergrund, vor allem aber leistet er der Kulturalisierung von Fällen
der Zwangsehen Vorschub. Die Geschichten der Frauen lösen sich im
unscharfen Bild der fremden Kultur auf, sie werden Teil einer kollektiven
ethnisierten Opfergeschichte, in die sich das Bild der Täterschaft komple-
mentär einfügt: Es wird zugleich das Bild des autoritären fremden Mannes
mit patriarchalisch begründeter Gewaltneigung konstruiert.

Individuen werden als eindeutig ethnisierbare vergeschlechtlichte
Subjekte geschaffen und können - dank Ausländergesetz rechtlich abge-
stützt - jederzeit einer Sonderbehandlung unterzogen werden. Der Ge-
brauchswert solcher ethnisierten Geschlechteridentitäten scheint hoch zu
sein, und dies für 'Integrationsprogramme unterschiedlicher politischer
Färbung. Das ist weiter nicht erstaunlich, denn solche diskursiven Ver-

knüpfungen von Geschlechterverhältnis und Herkunft dienen auch der

Absicherung ökonomischer, politischer und materieller Ungleichheiten in
der modernen Gesellschaft.^

Folgendes Beispiel kann diese Vorgänge veranschaulichen. Im Frühling
2006 werden zwei Männer türkischer Herkunft ausgeschafft, weil sie an-
geschuldigt werden, eine Frau zur Ehe genötigt zu haben. Ein typischer
Fall von Zwangsehe, heisst es in den Medien, der Schutz des Opfers
müsse gewährleistet werden, und das sei nur der Fall, wenn die angeschul-

102 WIDERSPRUCH - 51/06



digten Männer gemäss kantonaler Gesetzgebung weggewiesen würden.
Dies geschieht denn auch, aus der Wegweisung wird aber eine Ausschaf-
fung. Die im Strafrecht geregelte Wegweisung wird zu einer ausländer-
rechtlichen Ausschaffung umformuliert, die angenommene Nötigung wird
übersetzt in ein Vergehen, das - gemäss der Repräsentationspraxis - nur
unter Migrantinnen vorkommt. Einerseits rühmen sich die Behörden

gerne der fortschrittlichen Gesetzgebung, welche die lange umstrittene
Forderung verankert, Opfer häuslicher Gewalt mit der räumlichen Entfer-

nung des Täters zu schützen. Andererseits scheuen sie sich nicht, das

Ausländerecht auszureizen, ohne zuvor die strafrechtlichen Möglichkeiten
ausgeschöpft zu haben (vgl. Mark Spescha in diesem Heft).

Dieser Entscheid wurde kaum in Frage gestellt, denn die Botschaft war
eindeutig genug: Bei Männergewalt greift der Staat zum Schutze der

Opfer ein, da ist auch die Massnahme der Ausschaffung angemessen. Es
bedurfte keiner Klärung und es blieb kein Raum für Zweifel, weder am
Tatbestand noch an der Definition der Zwangsehe, denn alles entsprach
dem stereotypen Bild des ausländischen Mannes als Täter. Das Interesse

an der Art der Umsetzung des Gesetzes zum Schutz der Frauen war - zu-
mindest in den öffentlichen Debatten - erstaunlich gering. Einmal einge-
ordnet in das Problemfeld der Integration von Ausländern, erübrigte sich
auch eine weitere Diskussion über die Art und den Nutzen der Hilfe für
die Frau.

Postkolonialer Blick auf das Fremde

Die mediale Darstellung solcher Fälle legt nahe, dass kulturelle Unter-
schiede und Defizite der Migrantinnen ein Problem sind und dass ihre
Fremdheit einen diskriminierenden Umgang rechtfertigt: Mit der Etiket-
tierung „Zwangsehe" wird das postkoloniale Bild des Fremden aktiviert,
das offenbar fest verankert und abrufbar ist sowohl für die Selbstwahrneh-

mung wie für die Wahrnehmung und Be-Zeichnung der Migrantinnen. Dies
verstärkt ihre Marginalisierung. In einem solchen vorherrschenden Bedeu-

tungszusammenhang, in dem sich kulturelle Differenzen reproduzieren,
wo Nord-Süd-Zuschreibungen auf fruchtbaren Boden fallen und Ge-

Schlechterungleichheit und Männergewalt der fremden Kultur zugeschrie-
ben werden, geraten Forderungen nach Rechtsgleichheit in den Hinter-
grund.

Damit wird der Diskurs „Gewalt gegen Frauen" in eine Bahn gelenkt,
die den Blick auf die geschlechterspezifischen Gewaltstrukturen in der
Gesellschaft verwischt zugunsten einer postkolonialen Perspektive, in der
die Fremden als Inbegriff des Irrationalen und Emotionalen gesehen
werden und spiegelverkehrt die Nicht-Fremden der eigenen Modernität,
Übermacht und Rationalität Nachdruck verleihen. In dieser Perspektive
unterstreicht jeder Fall häuslicher Gewalt das postkoloniale Nord-Süd-

WIDERSPRUCH -51/06 103



Paradigma und politische Entscheide über Zulassung werden als selbstver-
ständlich wahrgenommen, Grundrechte werden relativiert. Die Diskussion
darüber, dass und wie ethnisierende Zuschreibungen Ausgrenzung legiti-
mieren, ist nicht neu." Warum ist es dennoch bis heute kaum gelungen, den
Bann der postkolonialen Praxis zu brechen und eine linke Integrationspo-
litik zu entwickeln, welche auf dem Prinzip von Rechtsgleichheit auf-
baut?

Vereinnahmung von Fremdheit

In der Politik wird selten danach gefragt, warum bestimmte Konfliktsitu-
ationen als kulturelle oder Integrationsprobleme inszeniert werden oder
welche Folgen deren ethnisierende Verzerrungen haben können. Eher
umgekehrt überwiegt in politischen Reden die Tendenz, bestehende Stig-
matisierungen zu verstärken oder neue Bilder des Fremden zu erzeugen.
Die Problematisierung von Differenzen und die Inszenierung von Fremdem
dienen der Selbstprofilierung. Das Fremde wird da bemüht, wo gesell-
schaftliche Probleme nach einfachen Lösungen verlangen. Es scheint, dass

sich der Begriff der „Integration" dafür besonders gut eignet. Die politi-
sehen Parteien können sich solcher Angebote der Selbstverortung - wir im
Verhältnis zu den Fremden - bedienen, wenn sie sich öffentlich präsentie-
ren: Die einen positionieren sich solidarisch auf der Seite der Migrantinnen
und werden zu Heldinnen, wenn sie mittels Integrationsprojekten schein-
bar unüberbrückbare kulturelle Unterschiede überwinden. Für die andern
sind die Fremden eine Bedrohung der nationalen Sicherheit. Die ersten
loben die multikulturelle Vielfalt, die andern beschwören in rechtsnatio-
nalistischer überheblicher Manier die Bewahrung der „Schweizer Identität".
Beide Positionen instrumentalisieren auf ihre Art das Fremde, die einen
mehr exotisierend, die andern eher kriminalisierend, in jedem Fall gewinnt
der Diskurs an Profilierungswert, je glaubhafter und bildhafter die kultu-
relie Differenz hervorgehoben werden kann.

Fremdheit wirkt anziehend, das ist verständlich, und gerade deshalb

muss die Politik behutsam mit Bildern umgehen, denn jede Vereinnahmung
lenkt nicht nur von der eigentlichen Sache ab, sondern kann - beabsichtigt
oder nicht - negative Wirkungen auf die Betroffenen haben. Anstatt sich
um die politisch veränderbaren Bedingungen zu kümmern, anstatt den Staat

auszubauen, der auch zugewanderten Menschen Lehrstellen, Arbeit und
ein soziales Umfeld bieten kann, öffnet Bilderpolitik Spielräume für de-
mokratisch kaum kontrollierbare Interpretationen dessen, was Integration
ist. (Rechts-)Ungleichheit ist nicht nur die Folge solcher diskursiven
Praktiken, sie ist gleichsam Bestandteil ihrerArgumentationslogik. Anstatt
institutionelle Diskriminierungsmechanismen ernsthaft anzugehen, vorerst
unabhängig davon, ob Migrantinnen betroffen sind, werden Instrumente
entwickelt, die eine besondere Diversität steuerbar machen sollen, zum

104 WIDERSPRUCH-51/06



Beispiel die Integrationsvereinbarung. Damit werden zugewanderte Indi-
viduen vom Staat ganz speziell in die Pflicht genommen, sich nach tech-
nokratisch handhabbaren Kriterien unserer Gesellschaft anzupassen.
Solche Managementinstrumente mögen integrationsunterstützend sein. Ob
sie erfolgreich sind im Sinne einer strukturellen Integration der Migran-
tlnnen in die gesellschaftlichen Prozesse, bleibe dahingestellt, denn eine

Vereinbarung schafft weder Lehrstellen, noch bringt sie Arbeit oder Ein-
kommen.

Der Ansatz passt zum neoliberalen Trend, an individuelle Selbstverant-

wortung zu appelieren. Integration wird als individuelle Leistung nlessbar
gemacht, sogar ein Bench-Marking zwischen den Städten und Kantonen
wird möglich. Mit Sprachtests, Geographieproben oder Kulturprüfungen
machen die unter Konkurrenzdruck stehenden Behörden Migrantinnen fit
für die gesellschaftlichen Herausforderungen. Auch wenn so die Integra-
tionsleistung von Behörden bewertet und verglichen werden kann, das

Unterfangen bleibt schwierig, denn eine Vereinbarung mag in gewisser
Hinsicht Anpassung steuern. An der Tatsache aber, dass die Verteilung von
Arbeit oder Ressourcen auch entlang nationaler und geschlechtsspezifischer
Grenzen organisiert wird, ändert sich damit nichts. Im Gegenteil: Diese
Praxis verstärkt eher noch, was sie zu bekämpfen vorgibt, nämlich Chan-
cenungleichheit.

Was haben Zwangsehen mit Herkunft und Kultur zu tun?

Besonders bei integrationspolitischen Leitbildern und Programmen, die
sich auf kulturelle, herkunftsspezifische Differenzen beziehen bzw. ihren
Zweck aus diesen Unterschieden heraus erklären, ist Vorsicht geboten. Sie

reproduzieren und versachlichen die ethnisierte Differenz von Nord und
Süd, indem die Migrantinnen auf die Rolle der Modernisierungsverliere-
rinnen festgelegt werden, während die beteiligten Einheimischen eher als

Protagonistinnen der Modernisierung, als sozialisierende Instanzen einge-
plant sind. Die zugewanderten Individuen werden zu Figuren traditioneller
Gesellschaften, welchen stark hierarchisierte Geschlechterverhältnisse
zugeschrieben werden, in denen die Männer die Autorität verkörpern und
die Frauen ihre Unterwürfigkeit schicksalsergeben akzeptieren. Es herrscht
eine Figuration vor, in welcher die Überlegenheit des modernen Nordens
als selbstverständlich erscheint.

Mit der Inszenierung von Gewalt als kulturellem Phänomen wird
gleichsam auch der Schutz der damit konfrontierten Frauen zu einem
aussergewöhnlichen Unterfangen. Professionalität in der Beratung und
Behandlung von Opfern werden aufgeweicht zugunsten von Kulturma-
nagement, das Integrationsakteurlnnen (auch Männer) zu (kolonialen)
Heldinnen macht, nicht nur weil sie stellvertretend für das Patriarchat den
Täter verurteilen, sondern weil sie gleich noch der Emanzipationsarbeit

WIDERSPRUCH-51/06 105



für Frauen behilflich sind, indem sie sie aus den Fesseln kultureller Tradi-
tionen befreien. Damit wird aber auch einer Ent-Professionalisierung von
Opferhilfe Vorschub geleistet, und das hat nicht nur Folgen für die Betraf-
fenen, sondern auch für die Ausstattung dieses Praxisfeldes mit den für
eine professionelle Arbeit notwendigen Ressourcen.

Zwangsehen gibt es. Sie sind hart zu verurteilen, denn sie widersprechen
unseren Prinzipien von Gleichberechtigung und Selbstbestimmung. Das

gleiche gilt für Tötungsdelikte aus verletztem Ehrgefühl, Rache etc. Daran

gibt es nichts zu rütteln. Die Frage ist, ob Zwangsehen als ein Problem der

Integration oder aber als eines von Gewalt thematisiert und gelöst werden
sollen. Es ist beides möglich, doch um politisch anschlussfähig zu sein,
sind pragmatische Analysen gefragt und nicht symbolisch aufgeladene
Beschreibungen des Phänomens. Unter den heutigen Bedingungen zuneh-
mender Fremdenfeindlichkeit ist es besonders fahrlässig, wenn Ereignisse
wie häusliche Gewalt oder Zwangsehen mit „Herkunft" und „Kultur"
verknüpft werden. Die damit erzeugte vermeintliche Klarheit verstellt nur
den Blick auf die Tatsache, dass solche Handlungen hier stattfinden, und
insofern nicht losgelöst von den hiesigen gesellschaftlichen Bedingungen
erklärt werden können, unter welchen Migrantinnen ihren Alltag in der
Schweiz organisieren. Wenn Zwangsehen als Ausprägung einer besonderen
Form von Machtausübung verstanden wird, die mit unserer modernen
Gesellschaft nichts zu tun habe, wird es schwierig, den Bezug zum Umfeld
herzustellen, in dem sie Zustandekommen.

Es geht um eine linke Politik der Gleichberechtigung

Hier ist die Politik gefordert. Sie muss, will sie Gleichstellung erreichen,
Kulturalisierungen aufdecken und den Blick frei machen auf die über die
Differenzmerkmale Ethnizität und Geschlecht organisierten Diskriminie-
rungsmechanismen in den Bereichen Arbeitsmarkt, Bildung, Gesundheits-

wesen. Und sie muss vor allem darauf verzichten, mittels voyeuristischen
Fallbeschreibungen die Öffentlichkeitspraktiken zu beleben, welche
Kultur an den Anfang der Erklärungskette stellen und jeder Einflussnahme
den Weg versperrt. Doch Rhetorik schützt nicht. Eine Entkulturalisierung
indes dient dazu, politische Handlungsfähigkeit zu erzeugen, indem sie

Ereignisse in umfassende gesellschaftliche Prozesse einordnet. Dies ist
Voraussetzung dafür, dass die politischen Aufgaben von den professionel-
len „Integrationsaufgaben" wie soziale Arbeit, psychologische Betreuung,
strafrechtliches Verfahren klarer unterschieden werden können.

Die Politik kann mit ihren Instrumenten die professionelle Arbeit un-
terstützen, ohne sich in den Fall einzumischen, zum Beispiel indem sie den
Abbau bei spezialisierter Betreuung verhindert, Statistiken über die Anzahl
der als Zwangsehen nachgewiesenen Gewaltfälle und eine korrekte und
sachliche Informationspraxis fordert oder die finanzpolitischen Entscheide

106 WIDERSPRUCH - 51/06



trifft, die gleichstellungspolitisch sinnvoll sind und intuitiv den bestmög-
liehen Schutz der Frauen gewährleisten können. Die Politik hat den Auftrag
zu kontrollieren, welche Gesetze wie umgesetzt werden. Ausländerrecht-
liehe Massnahmen sollten nicht zum Zuge kommen, bevor nicht die
strafrechtlichen Verfahren abgeschlossen und die entsprechenden Mass-
nahmen ausgeschöpft sind. Damit das Opferhilfegesetz umgesetzt und die
nötige Folgearbeit nach Wegweisungen geleistet werden kann, braucht es
Ressourcen. Die braucht es auch, um Gerichts- und Polizeipersonal wei-
terzubilden und um den Polizistinnen die nötige Arbeitszeit zuzusprechen,
die es braucht, um Anzeigen gewaltbetroffener Frauen mit der nötigen
Professionalität und Sensibilität entgegenzunehmen. Erst dann kann von
Schutz bei geschlechtsspezifischer Gewalt die Rede sein.

Das sind wichtige konkrete Optionen einer auf Gleichstellungsprinzi-
pien bauenden Politik. Sie genügen aber einem umfassenden Verständnis
gesellschaftlicher Integration und Gleichstellung kaum. Dazu braucht es

Politikstrategien, die nach den gesellschaftlichen Verhältnissen fragen, die
es möglich machen, dass auf Zwangsheirat und andere geschlechtsspezi-
fischen Gewaltformen zurückgegriffen wird. Es braucht Strategien, die
Verteilungs- und Diskriminierungsmechanismen angehen und bei der
Ressourcenverteilung ihre Prioritäten auf Bildung und Gesundheit setzen,
auf die Verteilung von und die Zulassung zu Ressourcen. Hier öffnet sich
ein Gestaltungsraum für politische Auseinandersetzungen, ohne Bezug-
nähme auf fremde Kulturen. Linke Politik sollte sich stärker auf die we-
sentlichen Fragen einer Demokratie und ihrer gesellschaftsrelevanten In-
tegrationsmechanismen ganz allgemein konzentrieren. Vielleicht würde
es sich erübrigen, möglichst originelle Integrationspapiere zu verfassen,
wenn die Politik konsequent darauf ausgerichtet wäre, soziale Ungleichheit,
Ungleichbehandlungen aufzudecken und Diskriminierungen zu bekämpfen

- ob sie nun bezogen auf Herkunft, auf Geschlecht oder andere strukturre-
levante Kategorien stattfinden. Das könnte auch der Tendenz einen Riegel
vorschieben, Integration auf ein individualisiertes Unterfangen zu redu-
zieren, dass nur mittels Vereinbarungen gesteuert werden kann.

Es scheint opportuner zu sein, die Fremdheit der zugewanderten
Frauen politisch zu vereinnahmen als die Fremdheit als strukturierendes
Element der Machtverhältnisse sichtbar zu machen. Das Profilierungspo-
tential scheint grösser als beim unspektakulären Ringen um Budgetzuwei-
sungen oder beim beharrlichen Aufzeigen von Diskriminierungen auf dem
Arbeitsmarkt. Wenn solche Phänomene der Gewalt losgelöst von den

grundlegenden Diskriminierungsmechanismen verhandelt werden und die
Forderungen der Linken inhaltlich nicht über zusätzliche Beratungsstellen
hinausgehen, entsteht ein Manko, das darin besteht, dass die (oft transna-
tional angelegten) Ursachen patriarchalischer Gewaltstrukturen nicht
thematisiert werden.

WIDERSPRUCH - 51/06 107



Die Linke ist immer wieder gefordert, nicht der Verlockung ethnisie-
render, exotisierender Bilder zu erliegen, sondern die Problemlagen jeweils
neu aufzuschlüsseln, zu analysieren und in ein Problemlösungsfeld zu
übersetzen, das sich politisch auch beackern lässt. Zwangsehen oder an-
dere Gewaltformen werden damit nicht bagatellisiert, sondern als straf-
rechtliche Fälle im richtigen Moment den zuständigen professionellen
Stellen der Justiz und der Opferhilfe überlassen. Heldengeschichten
können dann nicht mehr geschrieben werden, zumindest nicht mehr auf
Kosten der Fremden. Vielleicht ist auf den Begriff der Integration überhaupt
zu verzichten, denn er führt die Linke immer wieder in dieselbe Sackgas-
se, in die Falle der „Kulturspezialistinnen". Vielleicht könnte eine Politik
der Gleichberechtigung ohne diesen veralteten Begriff weit erfolgreicher
sein.

Anmerkungen

1 CEDAW ist die UNO-Konvention gegen alle Formen der Diskriminierung der Frauen,
welche auch von der Schweiz unterschieben und ratifiziert worden ist. Vgl. auch D. Elson
/ J. Gideon: Wirtschaftliche und soziale Rechte von Frauen. Heft 50, S. 32ff., Widerspruch,
2006.

2 Encarnacion Gutierrez Rodriguez: Soziale Ungleichheiten, Subjektivität und Arbeit. In:
U. Apitzsch und M. Jansen (Hrsg.), Migration, Biographie und Geschlechterverhältnisse,
2003, S. 88, Münster.

3 Vgl. u.a. M. Bonunes und A. Scherr: Der Gebrauchswert von Fremd- und Selbst-

ethnisierung in Strukturen sozialer Ungleichheit. Prokla, Nr. 83, 1991; F.-O. Radtke:

Untersuchungen zur Bildungsbeteiligung ausländischer Kinder in Bielefeld. Zentrum
für Lehrerbildung 1992; A. Sancar: Integration, ein ausserordentliches Unterfangen?
Soziothek 1995; G. Steiner: Reden über Migrantinnen, exotisch, problematisch, ausge-
grenzt. In: Schleiersichten, cfd-Dossier, Bern 2000.

Die Buchhandlung
mit dem besonderen Angebot

Das Narrenschiff

Buchhandlung Schwabe AG

Im Schmiedenhof io
CH-4001 Basel

Tel. +41 +6i 26119 82

Fax +41 +61263 91 84
www.schwabe.ch
narrenschiff@schwabe.ch Geisteswissenschaften Literatur

Das Narrenschiff

108 WIDERSPRUCH - 51/06


	Zwangsehen und Diskurszwänge : Ethnisierung, Kulturalisierung oder Politik der Gleichberechtigung

