
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 26 (2006)

Heft: 50

Artikel: Keine Kapitalismus-Kritik ohne Patriarchats-Kritik!

Autor: Werlhof, Claudia von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651827

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651827
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claudia von Werlhof

Keine Kapitalismus-Kritik ohne
Patriarchats-Kritik
Warum die Linke keine Alternative ist

Seit der zweiten Hälfte der 70er Jahre ist mit der neuen Frauenbewegung
auch eine Frauenforschung entstanden, die die Grundlagen nicht nur der
rechten, sondern auch der linken Politik sowie der neuzeitlichen Wissen-
schaft insgesamt infrage gestellt hat (siehe u.a. Mies 1978,1988; Werlhof,
v./Bennholdt-Thomsen/Mies 1983; Werlhof, v. 1978, 1985). Schon bald
danach fingen bereits die für alle sozialen Bewegungen charakteristischen
Spaltungen an. So kam es zur politischen Spaltung in „linke" und „femi-
nistische" Frauen (Werlhof, v. 1983), und in den 80er Jahren begann eine

sogenannte Geschlechter- bzw. „Gender"- Forschung, die aus den USA
importiert wurde, die feministische Forschung fast überall zu verdrängen.
Es trat eine Ent-Politisierung in Frauenbewegung und -forschung ein.
Dabei waren Frauen nun in Wissenschaft und Politik nicht weniger präsent.
Es war sogar das Gegenteil der Fall. Aber die Brisanz und Radikalität ihrer
Fragestellungen und Erkenntnisse waren plötzlich vom Tisch, als hätte es
sie nie gegeben (Bell / Klein 1996; Werlhof, v. 2003).

Mit der sogenannten „Globalisierung" ist inzwischen überall eine derart
rapide Verschlechterung der Lebensverhältnisse für die meisten Menschen
auf der Welt eingetreten (Mies/Werlhof, v. 1998), dass es geradezu uner-
klärlich erscheint, warum Politik und Wissenschaft dieser Tatsache in ihren
Analysen, inklusive diejenige der meisten Frauen, nicht Rechnung getragen
hat. Dabei waren die „richtigen" Fragen längst gestellt und die Erkennt-
nisse soweit fortgeschritten, dass einer Analyse, der Situation und einer
Diskussion wirklicher Alternativen, ja deren Inangriffnahme, nichts mehr
im Wege stand. Vermutlich ist genau deshalb die Gegenbewegung zu
Frauenbewegung und feministischer Forschung inszeniert worden.

Im Folgenden werde ich daher die Frage zu klären versuchen, warum
die Linke im Gegensatz zu ihrer Rhetorik keine Alternative zu dem System,
in dem wir leben, anstrebt, ja gar nicht anstreben kann.

Feministische Forschung und die Linke

Zu den ersten Themen der neuen Frauenbewegung und -forschung gehör-
ten u.a. die Gewalt gegen Frauen und die unbezahlte Hausarbeit, also die
Frauenfrage als Teil der sozialen Frage. Es war zu klären, was diese Phä-

nomene mitten im angeblichen Frieden, in der angeblichen Demokratie
und im kapitalistischen Lohnarbeitsregime sowie dem angeblich zuneh-
menden Wohlstand innerhalb der Industrieländer und der westlichen Zivi-
lisation zu suchen hatten.

WIDERSPRUCH - 50/06 99



Der Blick über den Rand der sogenannten „Ersten Welt" hinaus erwei-
terte die Fragestellung noch: Wie kam es, dass trotz der Einbeziehung der

sogenannten „Dritten Welt" in „Fortschritt und Entwicklung" dort statt-
dessen immer mehr Unterentwicklung und Lohnarbeitslosigkeit zu finden
waren, von Diktaturen, Kriegen und Gewalt ganz zu schweigen? Und wie
kam es, dass der angeblich antikapitalistische Sozialismus der sogenannten
„Zweiten Welt", der anscheinend in „Systemkonkurrenz" zum Westen
stand, noch nicht einmal pseudo-demokratische Politikverhältnisse zuließ
und sich keineswegs in Richtung seines „Planziels" entwickelte?

Es ist bekannt, was das Ergebnis unserer Recherchen, die gerade auch
im angeblich „dritten" Teil der Welt stattfanden, war: ein newer erweirer-
ter Kapito/wmwi-ßegri^f (vgl. Arbeitsgruppe Bielefelder Entwicklungs-
Soziologen 1979; Bennholdt-Thomsen 1980, 1981, 1982; Werlhof, v./
Bennholdt-Thomsen / Mies 1983; Mies 1988; Werlhof, v. 1985, 1991).
Zu den U//j/fa/Arwc/?en „ProrfMUion.vverM/fni.y.ven"wurde insbesondere
festgehalten:

- Der Hauptwiderspruch im Kapitalismus ist nicht der zwischen Lohn-
arbeit und Kapital, sondern der zwischen aller Arbeit - Leben - und
Kapital.

- Nicht wer die Lohnarbeit, sondern wer die nicht-entlohnte Arbeit, vor
allem die moderne Hausarbeit, verstanden hat, hat die kapitalistische
Ökonomie verstanden. Deren Motto ist: Arbeit sollte genauso wie Natur-
vorkommen möglichst umsonst sein und dabei noch „fruchtbringend".

- Nicht die „Proletarisierung", sondern die „Hausfrauisierung" allerArbeit,
auch die des „weißen Mannes", kennzeichnet daher die Entwicklungs-
tendenz des Kapitalismus.

- Das tendenzielle Verschwinden des „Normallohnarbeitsverhältnisses"
bedeutet entsprechend nicht ein Verschwinden des Kapitalismus, sondern
im Gegenteil seine Vertiefung und Verbreitung.

- Der Kapitalismus ist also außer durch das Lohnarbeitsverhältnis vor allem
auch durch Nicht-(reguläre) Lohnarbeitsverhältnisse wie die Hausarbeit,
neue Formen der Sklaverei, Zwangsarbeit und Leibeigenschaft, die „Mar-
ginalität" (Bennholdt-Thomsen 1980) und alle möglichen Mischformen
solcher tendenziell lohnloser Waren- und sogar Subsistenzproduktion
charakterisiert, die heute nicht etwa vorkapitalistische, sondern allesamt
kapitalistische Produktionsverhältnisse sind. Es geht also nicht einfach
um Lohnarbeit, sondern um die kostengünstigste Kombination von
verschiedenen Formen der Warenproduktion.

- Die mit dem Kapitalismus neugeschaffene und ihm allgemein zugrun-
degelegte geschlechtliche Arbeitsteilung wiederholt sich in der inter-
nationalen Arbeitsteilung des kapitalistischen Weltsystems. Bäuerliche
und „koloniale" Arbeitskräfte werden tendenziell wie Frauen behandelt.
Es wird also auch ihnen ein „Wert" ihrer Arbeit abgesprochen wird,
damit sie nicht bewertet werden muss.

100 WIDERSPRUCH - 50/06



Zur „Akkiimw/arion üVs ÄTa/j/ta/.v" wurde u.a. festgehalten:

- Das Ziel des Kapitalismus ist nicht die Verwandlung aller Arbeit in
Lohnarbeit, sondern die Verwandlung aller Arbeit und allen Lebens
auf der Erde und dieser selbst in „Kapital", nämlich in Geld, Ware,
Maschinerie und/oder „Kommando über Arbeit" (Marx).

- DieAkkumulation des Kapitals geschieht nicht nur durch dieAusbeutung
der Lohnarbeit, sondern durch die Ausbeutung aller Arbeit sowie der
Natur und des Lebens selbst. Die möglichst weitgehende „Naturalisie-
rung" (Werlhof, v. 1991) oder „Ver-Rohstofflichung" (Anders 1989) von
Arbeit und Leben und nicht ihre allgemeine „Vergesellschaftung" per
„freiem Vertrag" ermöglichten ihre Entwertung und damit die Steigerung
der Akkumulation.

- Die „fortgesetzte ursprüngliche Akkumulation" besteht im Raub, ist
Akkumulation durch Enteignung. Die Beraubten sind weltweit vor
allem die Frauen, die in jeder Generation erneut, permanent und auf
organisierte Weise von der Verfügung über ihren Leib als ihrem „Pro-
duktionsmittel", den Resultaten ihrer Arbeit, ihren Kindern und ihrer
Lebenskraft „getrennt" werden.

- Alle Bereiche ursprünglicher Akkumulation sind von Gewaltverhältnis-
sen geprägt. Dieses „Geheimnis" (Marx) der ursprünglichen Akkumula-
tion erklärt die permanente Gewalt gegen Frauen, Natur und Kolonisierte
in aller Welt. Hier herrscht dauernd Krieg.

Zur „Äa/üta/z.stisc/ze» ProJ/At/o/mveAe" u.a.:

- Der Kapitalismus als Produktionsweise beruht damit nicht nur auf
den unterschiedlichsten Produktionsverhältnissen, die oft als eigene,
miteinander „verflochtene Produktionsweisen" missverstanden werden

(vgl. Bennholdt-Thomsen 1981), und ihrer Kombination. Er ist auch
eine weltweite An- und Enteignungs- sowie eine ebenso gewaltsame
Transformations- und Zerstörungsweise. Der Krieg ist daher nicht
Ausnahmeerscheinung, sondern gehört von Anfang an „notwendig" und

permanent zu seiner Ökonomie als „politischer".
- Krieg bedeutet im Kapitalismus aber nicht nur Eroberungskrieg, Kolo-

nialkrieg, oder Angriffskrieg. Sondern die ganze Weise der kapitalisti-
sehen „Produktion" ist ein Krieg gegen Mensch und von diesem gegen
Natur.

- Die kapitalistische Produktionsweise hat - im Gegensatz zur üblichen
Anschauung - einen nach wie vor „kolonialen" Charakter. Methoden
innerer und äußerer Kolonisierung sind ihre typischen Merkmale. Genau
darin bestehen ihre "Modernität", „Fortschrittlichkeit" und „Zivilisiert-
heit" (Mies 1988).

- Der Kapitalismus beruht als Produktions- bzw. Destruktionsweise von
Anfang an auf der „Einen Welt". Diese ist - im Gegensatz zur üblichen
Praxis - daher auch die „Analyseeinheit" (Wallerstein 1979) und nicht

WIDERSPRUCH - 50/06 101



die sogenannte „Erste", „Zweite" oder „Dritte" Welt für sich genommen,
oder der einzelne Nationalstaat, der nur Ergebnis und Garant der „interna-
tionalen Arbeitsteilung"/ „Weltordnung" ist („Nationalstaatsillusion").

Nach dem Schock aufgrund des GAU eines Atomkraftwerks in Tscherno-
byl 1986 (Werlhof, v. 1986), der die letzte Phase der Sowjetunion einlei-
tete, haben sich einige von uns vermehrt mit der sog. „Entwicklung der

Produktivkräfte", also der Technikfrage im Kapitalismus beschäftigt (vgl.
Mies 1988,1992; Mies /Shiva 1995; Genth 2002; Werlhof, v. 1997, 2000,
2003b, 2005). Dies geschah gleichzeitig mit einer intensivierten Patriar-
chatskritik (s.u.), wobei sich herausstellte, dass die letztere die erstere erst
wirklich ermöglichte.

Zur „Enfwick/nng r/er ProrürU/v/rrüyZe " im

- Die Entwicklung der „Produktivkräfte" im Kapitalismus ist immer orien-
tiert gewesen am Krieg, also an der Entwicklung von unmittelbaren
Destruktivkräften.

- Die derjeweiligen Technik entsprechende Arbeitskraft muss daher ihrem
Charakter nach ebenfalls „kriegerisch" oder soldatisch sein, d.h. ebenso

gehorsam wie aggressiv gegen ihren „Feind", den Arbeitsgegenstand.
Eine „Humanisierung" oder Demokratisierung ist von dieser Technik
daher grundsätzlich nicht zu erwarten.

- Die Fabrik entstammt dem Modell der Kaserne, ihre Technik ist im
Gegensatz zur Handwerkstechnik die aus dem Krieg stammende Ma-
schinentechnik. Diese ist daher keineswegs „neutral".

- Im Gegensatz zu anderen Techniken beruht die Maschinentechnik auf
dem Prinzip des „Teile und Herrsche!" Damit wird die ältere Tradition
der „Alchemie", die das Prinzip der Maschine-bisher unbemerkt- schon

vorweggenommen hatte, modernisiertund allgemein durchgesetzt (Werl-
hof, v. 1997,2000,2003b) .Dies geschieht trotz des bisherigen Scheiterns
der Alchemie in ihrem Bestreben, den „Stein der Weisen" als Mittel für
von Natur und Frauen unabhängige Produktivität / "Schöpfung" und

Weltbeherrschung zu finden.

- Die neuen Technologien von heute wenden sich gerade an/gegen Frau-
en/Mütter und gegen die Lebensentstehung / das Leben selbst. Die
Maschinisierung rückt damit gewaltsam und direkt ins Leibesinnere
von Frau, Mann und Natur vor.

- Der sogenannten Entwicklung der Produktivkräfte ist der moderne natur-
wissenschaftliche Naturbegriff zugrundegelegt (vgl. Werlhof 2005).

- Als „System" gesehen gilt Natur auch als Mechanismus bzw. „Maschine",
und schließlich gilt die Maschine selbst als „Natur" (Genth 2002). Damit
hat die Maschine die 1. Natur am Ende scheinbar wirklich ersetzt. Zur
so verstandenen „Natur" bzw. Maschine werden seit der „Aufklärung"
auch die Frauen gerechnet. „Produktivität" wird allein der männlichen

102 WIDERSPRUCH - 50/06



Arbeit unterstellt, insbesondere derjenigen mit und durch die Maschine
(Frau). Dadurch werden die grundlegende Bedeutung weiblicherArbeit,
z.B. in Gestalt der sogenannten „Menschenproduktion", sowie nicht
maschinen- vermitteltes Tätigsein und die Produktivität der Natur ins-

gesamt systematisch geleugnet bzw. als angeblich „wertlos" angesehen
(Mies 1988).

- Damit sind die Gründe für das heutige ökologische Desaster, das auch
ein humanökologisches ist, nicht erkennbar. Sie bestehen darin, dass die
wirklichen Produktivkräfte die des Lebens / der 1. Natur sind, die aber im
Aneignungs- und Transformationsprozess kapitalistischer „Produktion"
im wesentlichen zerstört werden. Anstatt das nun anzuerkennen, gilt die
Ökologiefrage aber als „externes" oder als ein die neue Naturbeherr-
schung herausforderndes Problem.

Globalisierung und Durchkapitalisierung aller Verhältnisse

Die feministische Analyse des Kapitalismus hebt den bisherigen Reduktio-
nismus der Denkmodelle der Naturwissenschaft und (Kritik der) Politischen
Ökonomie auf, ist weit umfassender als der Denkhorizont der Linken, die
die wirklichen Widersprüche des „realexistierenden" Kapitalismus gar
nicht sehen wollen, und stellt ihn „vom Kopf auf die Füße". Von „unten"
und „außen" gesehen, erscheint der Kapitalismus völlig anders, ja in vielem
umgekehrt, als er bisher - auch von links - dargestellt und kritisiert wird.
Proletariat, Gewerkschaften und linke Politik, der technische Fortschritt
und die moderne „Entwicklung" der Industrieländer, der Norden als

Wegweiser für den Süden, die Männer als Vorbild für die Frauen - all dies
verliert an Bedeutung als Orientierung und vor allem als Zukunftsperspek-
tive, ja erweist sich als Weg in die Sackgasse.

Indem der Kapitalismus die „Eine Welt" zur Grundlage hat, zu der auch
die sogenannte „Zweite" und „Dritte" Welt gehören, ist er weder eine
Alternative für den angeblich noch „feudalen" Süden, noch ist der „rote"
Osten eine Alternative zum Westen. Die „Globalisierung" der letzten 30
Jahre scheint zwar den Kapitalismus, verstanden als „Erste Welt", als

einzigen Sieger zu haben, denn der „Sozialismus", verstanden als „post-
kapitalistische" Welt, hat inzwischen weitgehend abgedankt. Doch der
siegreiche Westen/Norden ist seit 1989 in Wahrheit genau in der Krise
(„Sozialstaatsillusion"), in die er sich selbst notwendig begeben hat, indem
er die Welt plündert und zerstört, anstatt wirklich produktiv gestaltet. Die
„Produktionsschlacht" erweist sich immer mehr als Schlacht denn als

Produktion. Der Kapitalismus als Weltsystem ist dadurch für fast alle
Beteiligten als durch und durch parasitär und kontraproduktiv erkennbar.

Der Zusammenbruch des realsozialistischen Staatssystems ist damit
auch nicht die Befreiung von „Systemkonkurrenz", sondern der Zusam-
menbruch eines Teils des kapitalistischen Weltsystems selbst. Andere

WIDERSPRUCH - 50/06 103



Teile drohen zu folgen. Der Süden befindet sich in großem Umfang bereits

„im freien Fall", und auch im Norden haben die bürgerlichen Institutionen,
das „Normallohnarbeitsverhältnis" und die Massenloyalität durch „Re-
formpolitik" und „Prekarisierung" begonnen, sich aufzulösen.

Denn anstatt die Menschen vom Elend zu befreien, stürzt der Kapita-
lismus sie erst hinein. Die „Entwicklung" der einen beruht auf dem Unter-
entwickeln der anderen. Anstatt Wohlstand für alle zu schaffen, raubt,
verbraucht und zerstört der Kapitalismus den konkreten Reichtum der Erde

(„Privatisierung"). Fortschritt besteht in der „Verbesserung" gewaltsamer
An- und Enteignungs- sowie der Transformations- in Zerstörungsmetho-
den. „Wachstum" heißt Krieg auf allen Ebenen (Mies 2005).

Die Schlussfolgerungen aus der feministischen Analyse des Kapitalismus
fallen entsprechend konsequent aus:

Es geht um die Überwindung des Kapitalismus als Weltsystem bzw.

globales Kriegssystem und dabei logischerweise konkret um den Ausstieg
aus der Waren- in die von ihr unterworfene und bereits weitgehend Vernich-
tete Subsistenz- Produktion in Nord wie Süd. Die „Subsistenz- Perspektive"
(Bennholdt-Thomsen 1981,1982,1994;Bennholdt-Thomsen/Holzer/Müller
1999; Bennholdt-Thomsen/Mies 1995; Mies 1988; Mies/Shiva 1995;
Werlhof, v. 1985, 1991: Werlhof, v./Bennholdt-Thomsen/Mies 1983;
Werlhof, v./Bennholdt-Thomsen/Faraclas 2003) formuliert dabei die
Möglichkeiten einer sukzessiven Befreiung der Subsistenz, des Lebens, der
Existenz, der Arbeit, des Geschlechterverhältnisses, der Politik, der Natur
und der Kultur vom Dauerkrieg gegen Mensch und Natur durch die Waren-
Produktion und die sie begleitende „fortgesetzte ursprüngliche Akkumula-
tion". Diese Perspektive wird in vielen Teilen des Südens, inzwischen aber
auch in einigen des Nordens, zunehmend diskutiert und Schritte in diese

Richtung werden praktiziert (Mies 2001; Werlhof, v. u.a. 2003).
Schließlich geht es um eine Politik der „Selbstverständlichkeit herr-

schaftsfreier Existenz", also die Neuerfindung egalitärer Verhältnisse im
gesellschaftlichen Zusammenleben (Werlhof, v. 1985,1996,2003b, 2006;
Werlhof, v./Ernst/Schweighofer 1996). Viele unserer Alternativ-Vorschlä-
ge waren für die Linke irritierend. Die Subsistenz galt ihnen als undisku-
tierbarer Rückfall in die Unterentwicklung, obwohl ja die Warenproduk-
tion die Unterentwicklung verursacht.

Die ökofeministische Perspektive eines anderen Naturverhältnisses
erschien ihnen „romantisch", weil die Natur ja so gewalttätig sei, und mann
daher auf ihre Beherrschung unmöglich verzichten könne. Dabei sind die
laufenden Naturkatastrophen ja erst ein Ergebnis der „Naturbeherrschung"
und spiegeln nicht die Gewalt der Natur, sondern die ihrer selbsternannten
„Beherrscher" wider. Ein anderes Geschlechterverhältnis konnten sie sich
nicht einmal vorstellen, und wenn sie es versuchten, dann phantasierten
sie, von den Frauen sofort überwältigt zu werden (anstatt es zu sein!).

104 WIDERSPRUCH - 50/06



Die Kritik an der Maschine wurde immer unmittelbar und am allerhef-
tigsten bekämpft. Ohne seine Welt der Maschine scheint Mensch/Mann
seine Identität zu verlieren. Und die Perspektive einer herrschaftslosen
Verfasstheit der Gesellschaft machte ihnen regelrecht Angst, seltsamerwei-
se. Die Forderung nach Herrschaftslosigkeit sei Theorielosigkeit, „Anarchie".
Wie verräterisch! Theorie ist nur dann „wissenschaftlich" bzw. „politisch",
also ernstzunehmen, wenn sie Herrschaft schafft und erhält? Nur als

(möglicher) kleiner oder grosser Herr(scher) scheint Mann zu'wissen, wer
er ist. Mit dem Feminismus war aber buchstäblich kein Staat zu machen.

Diese geraffte Bestandsaufnahme unserer Forschungen und Erfahrun-
gen zeigt, dass die Linke in der Tat an keiner Alternative interessiert ist.
Das erkennt man auch daran, was sie sich an angeblichen Alternativen
selbst hat einfallen lassen. Da geht es um nicht mehr als: die Umverteilung
der Beute. Und: Wie kommen wir an die Macht, aber zur Systemerhaltung
(mit ,,Reform"-Absichten), nicht einer Alternative wegen! Oder sind AI-
ternativen schon einmal von oben gekommen? Warum will die Linke also

gar keine Alternative? Ist die Linke in ihrer Kapitalismus-Analyse so be-
schränkt, weil sie nicht nur selbst kapitalistisch, sondern auch patriarchal
ist, denkt und fühlt?

Was heißt „Patriarchat" - und was hat
es mit „Kapitalismus" zu tun?

Erst wenn die Grenzen des Kapitalismus sichtbar werden, und zwar die
seines Anfangs und die seines absehbaren Endes, dann tauchen auch die
Fragen des Vorher und Nachher auf. Blickt man über den Kapitalismus
hinaus, begegnet man dem (nicht- oder vor-kapitalistischen) Patriarchat
sowie dem Matriarchat. Deren Analyse als theoretischen und nicht bloß
polemischen Begriffen haben wir uns verstärkt seit den 90er Jahren gewid-
met (Göttner-Abendroth 1988;Bennholdt-Thomsen 1994; Werlhof,v. 1991,
1991b, 1996, 1997b, 2000, 2002, 2003, 2003b, 2005, 2006).

Von einem „Patriarchat" wurde ja unter Frauen schon lange geredet,
zumal der Kapitalismus offensichtlich frauenfeindlich ist und Frauen auf
besondere Weise ausbeutet (Mies 1988). Aber es war immer noch unklar,
was Patriarchat wirklich heißt. Für die meisten bedeutete es lediglich
Männer- oder Väterherrschaft, z.B. in der Familie, im Betrieb, oder im
Staat.

Bekannt ist auch, dass das Patriarchat älter ist als der Kapitalismus. Aber
manche meinten, der Kapitalismus und der Fortschritt würden das Patri-
archat als quasi irrationalen historischen Rest irgendwann einfach hinter
sich lassen. Es ist aber auch bei dieser Frage alles ganz anders, als es zu-
nächst aussieht.

WIDERSPRUCH-50/06 105



These I: Da.v Pafn'arc/iaf Ar die „Zïe/enifrMtor" des &/)iïaIism«.v.
Wenn man über den Kapitalismus hinaus in die historische Tiefe geht, trifft
man auf das Patriarchat. Dort ist schon vieles von dem vorhanden, was
auch den Kapitalismus kennzeichnet: Krieg zum Zwecke der Plünderung
und Eroberung; Herrschaft als System (der Staat);prinzipielle Unterwor-
fenheit der Frauen; Klassenwidersprüche; Systeme der Ausbeutung von
Mensch und Natur; Ideologien männlicher „Produktivität" bzw. Religionen
männlichen „Schöpfertums"; alchemistische Praktiken, die das „beweisen"
sollen, und Abhängigkeit von der realen Produktivität und Schöpfung
anderer (parasitäre Zivilisation). Patriarchate kennen wir seit 5-7000
Jahren. In Europa haben wir in dieser Zeit mehrere Patriarchalisierungs-
Schübe erlebt (Gimbutas, vgl. Werlhof, v. 2002), vor der Neuzeit zuletzt
durch die Romanisierung und Christianisierung mit anschließendem

' Feudalismus (vgl. Mies 2003).
Was ist der Unterschied, was sind die Gemeinsamkeiten von Patriarchat

und Kapitalismus? Gemeinsam ist ihnen, dass der Kapitalismus alte und
umfassende patriarchale Wurzeln hat und insofern die bisher letzte Vari-
ante des Patriarchats ist. Verschiedenes gibt es aber auch: Der Ausbau der
Lohnarbeit, die Erfindung der daran gekoppelten Hausarbeit sowie die

Verallgemeinerung der Warenproduktion in den verschiedensten Varianten,
die Orientierung am Kapital als abstraktem Reichtum und die Schaffung
eines „Weltsystems", wo es vorher nur „Weltreiche" (Wallerstein 1979)
gab, die Globalisierung des ganzen Unternehmens bis hin zu seinem
möglichen „Kollaps" aufgrund des Erreichens der Grenzen des Globus und
des Überschreitens seiner technisch nicht aufhebbaren Naturschranken
(Wright 2006). Aber all dies hätte auch durchaus im Trend möglicher
Weiterentwicklungen des Patriarchats, wie wir es auch von vorher kennen,
gelegen (Frank/Gills 1996).

These II: Der Kapira/AmMS verswc/ir, ehe Utopie r/es Parn'arc/iaf.v von
einer natnr- «n<7 mnfter/osen Weit zn verwAAA'cÄen Dnrc/zpafriarc/za/i-
siernng").
Es gibt aber seit der Neuzeit auch etwas ganz Neues im Patriarchat: den
Versuch, die Ideologie männlicher „Produktivität" und männlich-göttlichen
„Schöpfertums" in eine materielle Realität zu verwandeln. Dieser Weg
vom patriarchalen Idealismus zum patriarchalen Materialismus ist die
wirklich einschneidende Neuerung gegenüber allen anderen Patriarchats-
formen und „Produktionsweisen", und sie geschah zunächst nur in West-

europa. Dabei ist diese Neuerung keineswegs als Bruch mit dem bisherigen
Patriarchat zu verstehen. Sie ist im Gegenteil der Versuch, die patriarcha-
le Kontinuität nicht nur weiterzubringen, sondern auch zu vollenden:
nämlich endlich auch ganz real zu beweisen, dass der Herr(scher), der
„Vater", der Mann, der Gott die Welt erschaffen hätten und die wahren
Schöpfer des Lebens seien (Werlhof 2005 a).

106 WIDERSPRUCH - 5Q/06



Das utopische Projekt des neuzeitlichen Patriarchats namens Kapitalis-
mus besteht also darin, die Notwendigkeit einer ideologischen Légitima-
tion von Herrschaft durch materielle Errungenschaften überflüssig zu
machen, die zeigen, dass Patriarchen tatsächlich „Schöpfer" sind. Dadurch
soll die Abhängigkeit von den bisher wahren Schöpferinnen und Produ-
zentlnnen, der Natur / „Göttin" / Mutter, endlich beseitigt werden, indem
sie durch etwas anderes, angeblich Höheres und Besseres erserzt werden.

Damit wird immerhin zugegeben, dass es bisher keine wirkliche patri-
archale Schöpfung gab und diese bis zur Neuzeit nur behauptet wurde. Das
moderne patriarchale Schöpfungsprojekt unterscheidet sich vom vormo-
dernen aber dadurch, dass es nicht mehr die bestehende Schöpfung/Natur
zu usurpieren/imitieren versucht, sondern -weil dies offenbar nicht geht

- ihr etwas ganz Neues entgegensetzen will. Dieses realutopische Projekt
gegen die Ordnung des Lebens nenne ich Patriarchat als „alchemistisches
System" oder „Kriegssystem" (Werlhof 2000, 2003b, 2006).

Die kapitalistische Form des Patriarchats ist also der Höhepunkt patri-
archaler Entwicklung, ja der von ihm erfundenen „Evolution". Sie will das

„reine", vollständige, von allen matriarchalen oder natürlichen Überbleib-
sein befreite und „ewige" Patriarchat als neues „Paradies" konkret herstel-
len. Dieses Paradies entspräche aber nicht dem eines angeblich niederen
Diesseits, sondern dem Modell eines angeblich bestehenden oder mögli-
chen „höheren" Jenseits. Es entspränge einer Art metaphysischer Kopfge-
burt (vgl. auch Neusüß 1985).

These III: Da.y Patriarchat wird nicht dnrch Portschritt iiherwnnden,
sondern ist der Portschritt - in seiner &a/üra/«ri,sc/ien Gestait - seihst.
Kein Wunder, dass die neuzeitliche Naturwissenschaft von Anfang an in
der Natur „wie eine Armee im Feindesland stand, und vom Landesinneren
wusste sie nichts" (Ullrich 1979). In Gestalt der modernen Technik,
nämlich der Maschine, hat sie sich buchstäblich an die Ausrottung / „Er-
setzung" von Leben, Tod und Lebensentstehung, Mensch, Frau und Mutter,
aber auch von Boden, Pflanzen und Tieren sowie allen vorgefundenen
Naturstoffen gemacht. Diese modernisierte Form patriarchaler „Alchemie"
als dem Versuch, die männliche Schöpfungskraft/Produktivität nicht in
Kooperation mit den Frauen und der äußeren Natur, sondern gegen sie zu
beweisen, zeigt gerade auch im Bereich der neuen Technologien („Nukle-
ar-Alchemie", Biochemie, Nanotechnik, Reproduktions- und Gentechnik
(„Algenie", Rifkin 1983 dass es letztlich ausschließlich darum geht. So

wird die Maschine als erster Versuch der Ersetzung von Mensch (Tötungs-,
Arbeits-, Sex- und Gebärmaschine) und Natur inzwischen von einer Art
Maschinisierung der Natur selbst ergänzt. Die zum „offenen „System"
erweiterte Maschine „ersetzt" die Natur/das Lebewesen dann nicht mehr
direkt durch einen Apparat, sondern zwingt sie/es von innen heraus, das

WIDERSPRUCH - 50/06 107



zu tun, was die genetisch modifizierte oder auf atomarer Basis molekular-
maschinell induzierte „Information" befiehlt (Schirrmacher 2001).

Man kann bisher nicht sagen, dass diesen Versuchen der Erfolg beschie-
den wäre. Denn es ist - vorausgesetzt, man hat ein nicht kapitalistisch - pa-
triarchales Natur- und Leibverständnis - erkennbar, dass es ganz unmöglich
sein wird, auf diese gewaltsame, alle Naturzusammenhänge und -zyklen
von außen wie innen zerstörende Weise den endlich unsterblichen, besse-

ren, höheren, edleren und perfekten Menschen und ein ebensolches „Leben"
zu produzieren, wie es propagiert wird. Die Pläne für die Herstellung eines

„trans"- oder gar „posthumanen" Lebens (Broderick 2004;Irrgang 2005;
Kurthen 2004) zeigen entsprechend, dass der Mensch, da er nicht künstlich
herstellbar ist, dann eben „überwunden" bzw. gleich ganz abgeschafft
werden soll! Das bedeutet, dass das moderne kapitalistische Patriarchat
keinerlei Skrupel kennt und längst dabei ist, das Leben auf der Erde irre-
versibel zu beschädigen.

These IV: So/ange Ea.v „kapüa/E/is'c//e Patri'arc/iaf" ßfie t/fo/üe auch Jer
Linken Et, g/kf ei keinen Weg in eine A/ternative.
Wenn die Linke wirklich solche Schwierigkeiten mit Alternativen zum
Kapitalismus hat, dann ist dies aufgrund der Patriarchatsanalyse viel
besser zu verstehen. Denn Kapitalismus ist kapitalistisches Patriarchat,
und mit dem Kapitalismus würde auch das Patriarchat verschwinden, es
sei denn, man verzichtete nur auf die Utopie des Patriarchats, und würde
sich mit dem Patriarchat ohne „utopischen Materialismus" begnügen. Dass
die Linke aber ausgerechnet auf den „technischen" Fortschritt verzichten
wollte, ist wohl nicht anzunehmen, so, wie es noch unmöglicher ist, den

Kapitalismus vom Patriarchat zu befreien, denn dann gäbe es ihn gar nicht.
Der Kapitalismus ist erst aufgrund der Utopie des Patriarchats und dem
Versuch seiner Realisierung entstanden und daher existiert auch gar keine
vom Patriarchat unabhängige „Produktionsweise" Die Alternative zum
kapitalistischen Patriarchat müsste daher sogar eine andere, tiefgreifende
Alternative sein. Dann ginge es nämlich nicht mehr nur um 500 Jahre

Kapitalismus (Wallerstein 1999), sondern um 5000 Jahre Patriarchat.
Da gälte es, sich von einer Religion zu lösen, der sogar Atheisten an-

hängen, von einem wahren Glauben an das Gewalt-System, in dem die
meisten Männer und inzwischen auch immer mehr Frauen, vor allem im
Norden, seit Beginn der (Patriarchats-)Geschichte leben. Da gälte es,

völlig neu zu fühlen, zu denken und zu handeln.
Das Problem der Linken bei der Frage nach der Alternative ist also noch

viel fundamentaler als ohnehin vermutet. Denn die Linke interessiert sich
nicht für eine Alternative zum „realexistierenden Kapitalismus", eben weil
er die Utopie des Patriarchats verwirklichen will. Die Linke interessiert
sich aber auch nicht für eine Alternative zum Patriarchat überhaupt, weil
dieses in ihrer Unbewusstheit fest verankert ist. Und außerdem ginge es

108 WIDERSPRUCH - 50/06



dann auch noch ums Ganze, um wirkliche Alternative, die im historischen
„Matriarchat" als „mütterlicher Ordnung" und ihren heutigen Überbleib-
sein, nicht zuletzt mitten im Patriarchat, sichtbar ist (Göttner-Abendroth
1988; Bennholdt-Thomsen 1994; Werlhof, v./Ernst/Schweighofer 1996;
Werlhof, v./Bennholdt-Thomsen/Faraclas 2003; Werlhof, v. 2006,
2006b).

Da nützen anscheinend auch neuere Forschungserkenntnisse nichts, dass

nämlich die matriarchalen Gesellschaften der Welt ganz im Gegensatz zur
kapitalistischen Moderne und allen historischen Patriarchaten keinen Staat,
keine Herrschaft, keine Klassen, keinen Krieg, keine Geschlechterkonflik-
te und keine selbstgemachten ökologischen Katastrophen hatten.

Wir müssen daher alle Hoffnung fahren lassen, mit der Linken auf dem

Weg in die Zukunft noch irgendetwas anfangen zu können. Und daher

ersparen wir uns von nun an die Versuche, ihr unsere Sicht der Dinge nä-
herzubringen.

Literatur

Anders, Günther, 1989: Die Antiquiertheit des Menschen. 2 Bde, München
Arbeitsgruppe Bielefelder Entwicklungssoziologen (Hg.), 1979: Subsistenzproduktion und

Akkumulation. Saarbrücken

Bell, Diana / Klein, Renate (Hg) 1996: Radically Speaking. Feminism Reclaimed. London
Bennholdt-Thomsen, Veronika 1980: Marginalitätin Lateinamerika. Eine Theoriekritik. In: La-

teinamerika. Analysen und Berichte 3: Verelendungsprozesse und Widerstandsformen,
Dies., 1981: Subsistenzproduktion und erweiterte Reproduktion. Ein Beitrag zur Produk-

tionsweisendiskussion. In: Gesellschaft. Beiträge zur Marxschen Theorie 14, Frankfurt,
S. 30-51

Dies., 1982: Bauern in Mexiko zwischen Subsistenz- und Warenproduktion. Frankfurt/New
York

Dies., 1994: Juchitän - Stadt der Frauen. Vom Leben im Matriarchat. Reinbek
Bennholdt-Thomsen, Veronika / Holzer, Brigitte / Müller, Christa (Hg) 1999: Das Subsistenz-

handbuch. Widerstandskulturen in Europa, Asien und Lateinamerika. Wien
Bennholdt-Thomsen, Veronika / Mies, Maria, 1995: Eine Kuh für Hillary. Die Subsistenz-

Perspektive. München
Frank, André Gunder /Gills, Barry (Hg.), 1996: The World System. Five Hundred Years or

Five Thousand? New York
Genth, Renate, 2002: Über Maschinisierung und Mimesis. Erfindungsgeist und mimetische

Begabung im Widerstreit und ihre Bedeutung für das Mensch-Maschine-Verhältnis.
Frankfurt/Paris/New York

Göttner-Abendroth, Heide, 1988: Das Matriarchat I: Geschichte seiner Erforschung. Stutt-

gart
Kurthen, Martin, 2004: Die dritte Natur. Über posthumane Faktizität. Münster
Mies, Maria, 1978: Methodische Postulate zur Frauenforschung - dargestellt am Beispiel

der Gewalt gegen Frauen. In: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis 1: Erste

Orientierungen, München,
Dies., 1988: Patriarchat und Kapital. Frauen in der internationalen Arbeitsteilung. Zürich
Dies., 1992: Wider die Industrialisierung des Lebens. Pfaffenweiler
Dies., 2001: Globalisierung von unten. Hamburg
Dies., 2003: Über die Notwendigkeit, Europa zu entkolonisieren. In: Werlhof,v. Claudia

WIDERSPRUCH - 50/06 109



/Bennholdt-Thomsen, Veronika /Faraclas, Nicholas (Hg): Subsistenz und Widerstand.
Alternativen zur Globalisierung. Wien

Dies., 2005: Krieg ohne Grenzen. Die neue Kolonisierung der Welt. Köln
Mies, Maria / Shiva, Vandana 1995: Ökofeminismus. Zürich
Mies, Maria / Werlhof, v. Claudia (Hg.) 1998/2004: Lizenz zum Plündern. Das Multilaterale

Abkommen über Investitionen, MAI - Globalisierung der Konzernherrschaft, und was wir
dagegen tun können. Hamburg

Neusüß, Christel, 1985: Die Kopfgeburten der Arbeiterbewegung_ oder: Die Genossin

Luxemburg bringt alles durcheinander. Hamburg
Rifkin, Jeremy 1983: Algeny. New York
Ullrich, Otto ,1979:Technikund Herrschaft. Vom Handwerk zur verdinglichten B lockstruktur

industrieller Produktion. Frankfurt
Wallerstein, Immanuel, 1979: Aufstieg und künftiger Niedergang des kapitalistischen Welt-

systems. In: Senghaas, Dieter (Hg.): Kapitalistische Weltökonomie. Kontroversen über
ihren Ursprung und ihre Entwicklungsdynamik, Frankfurt/M.

Wallerstein, Immanuel, 1999: World System versus World Systems. A critique. In: Frank,
André Gunder / Gills, Barry K. (Ed.): The World System. Five hundred years of five
thousand?, London/New York

Werlhof, v. Claudia, 1978: Frauenarbeit: der blinde Fleck in der Kritik der Politischen
Ökonomie. In: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis 1, Erste Orientierungen,
München

Dies., 1983: Lohn hat einen „Wert", Leben nicht? Auseinandersetzung mit einer „iinken"
Frau. In: Prokla, Nr.50: Marx und der Marxismus, Berlin

Dies., 1985: Wenn die Bauern wiederkommen. Frauen, Arbeit und Agrobusiness in Vene-
zuela. Bremen

Dies. ,1986: Wir werden das Leben unserer Kinder nicht demFortschritt opfern. In: Gambaroff,
Marina, u.a.: Tschernobyl hat unser Leben verändert. Vom Ausstieg der Frauen. Reinbek

Dies., 1991: Was haben die Hühner mit dem Dollar zu tun? Frauen und Ökonomie. Mün-
chen

Dies., 1991b: Männliche Natur und künstliches Geschlecht. Texte zur Erkenntniskrise der
Moderne. Wien

Dies., 1996: Mutter-Los. Frauen im Patriarchat zwischen Angleichung und Dissidenz.
München

Dies., 1997: Ökonomie, die praktische Seite der Religion. Wirtschaft als Gottesbeweis und
die Methode der Alchemie. Zum Zusammenhang von Patriarchat. Kapitalismus und
Christentum. In: Ernst, U. u.a. (Hg.): Ökonomie M(m)acht Angst, Zum Verhältnis von
Ökonomie und Religion, Frankfurt/Paris/New York

Dies., 1997b: Frauen, Wissenschaft undNaturverhältnis. VierThesen widerden Emanzipations-
ansatz. Oder: Was heißt heute Kritik am Patriarchat? In: Widerspruch 34, Zürich

Dies., 2000: Patriarchat als „Aichemistisches System". Die (Z)ErSetzung des Lebendigen. In:
Wolf, M. (Hg.): Optimierung und Zerstörung. Intertheoretische Analysen zum menschlich

Lebendigen. Innsbruck
Dies., 2002: Gewalt und Geschlecht. In: Widerspruch 42, Zürich
Dies., 2003: (Haus)Frauen, „Gender" und die Schein-Macht des Patriarchats. In: Widerspruch

44, Zürich
Dies., 2003b: Fortschritts-Glaube am Ende? Das kapitalistische Patriarchat als „Alche-

mistisches System". In: dies. u.a. (Hg.): Subsistenz und Widerstand. Alternativen zur
Globalisierung, Wien

Dies., 2005: Natur, Maschine, Mimesis. Zur Kritik patriarchalischer Naturkonzepte. In:
Widerspruch 47, Zürich

Dies., 2005a: The Utopia of a Motherless World — Patriarchy as War-System. Vortrag beim
2. Weltkongress für Matriarchatsforschung: "Societies ofPeace", 29.9.-2.10.2005, Austin,
Texas

110 WIDERSPRUCH - 50/06



Dies., 2006: Das Patriarchat als Negation des Matriarchats. Zur Perspektive eines Wahns. In:
Göttner-Abendroth, Heide (Hg.): Gesellschaft in Balance. Dokumente vom 1. Weltkongress
für Matriarchatsforschung 2003, Stuttgart (i.E.)

Dies., 2006b: Capitalist Patriarchy and the Struggle for a „Deep" Alternative. In: Vaughan,
Genevieve (Hg.): A Radically Different World View is Possible. The Gift-Economy inside
and outside Patriarchal Capitalism. Toronto (im Ersch.)

Werlhof, v. Claudia / Bennholdt-Thomsen, Veronika / Mies, Maria 1983: Frauen, die letzte
Kolonie. Reinbek (1992 Zürich)

Werlhof, v. Claudia / Ernst, Werner / Schweighofen Annemarie (Hg.), 1996: HerrenLos.
Herrschaft - Erkenntnis - Lebensform. Frankfurt/Paris/New York

Werlhof, v. Claudia / Bennholdt-Thomsen, Veronika / Faraclas, Nicholas (Hg.), 2003: Sub-
sistenz und Widerstand. Alternativen zur Globalisierung. Wien

Wright, Ronald, 2006: Eine kleine Geschichte des Fortschritts. Reinbek

IKI! ILWIIIIJÜ'OI'

Wissenschaftliche

Buchhandlung mit

umfangreichem

Sortiment und

fachspezifischen

Dienstleistungen

Buchhändlerisch und

wissenschaftlich

ausgebildetes Personal

Eigene Neuheitenkataloge

An- und Verkauf

antiquarischer Bücher

KLIO Buchhandlung und Antiquariat
von der Crone, Heiniger Linow & Co.

Geschichte

Philosophie

Mathematik

Germanistik

Alte Sprachen

Soziologie

Politologie

Ethnologie

Theologie

Kommunikation

Belletristik

KLIO Buchhandlung
Zähringerstrasse 45
CH-8001'Zürich
Tel. 044 251 42 12

KLIO Antiquariat
Zähringerstrasse 41

CH-8001 Zürich
Tel. 044 251 86 10

www.klio-buch. ch

WIDERSPRUCH - 50/06 m


	Keine Kapitalismus-Kritik ohne Patriarchats-Kritik!

