
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 24 (2004)

Heft: 47

Artikel: Natur, Maschine, Mimesis : zur Kritik patriarchalischer Naturkonzepte

Autor: Werlhof, Claudia von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652591

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Claudia von Werlhof

Natur, Maschine, Mimesis

Zur Kritik patriarchalischer Naturkonzepte

Die Frage nach der Natur hat sich als der Dreh- und Angelpunkt der gesam-
ten Frauenforschung erwiesen. Vielleicht ist mein Denken gerade deshalb
nach wie vor nicht „postmodern", weil ich finde, daß wir immer noch in
der Moderne leben, denn alle Probleme, die die Moderne hervorgebracht
hat, bestehen weiter. Sie sind auch keineswegs „dekonstruiert". Ich ver-
weigere mich also dem Ausweichen vor den Problemen, die die Moderne
geschaffen hat, und die allesamt nicht gelöst, ja nicht einmal erklärt sind.
Im Gegenteil, gerade was „Natur" angeht, laufen die ungelösten Probleme,
die Ursachen und ihre Folgen auf eine Katastrophe hinaus. Das gilt für
das Klima ebenso wie für die Ernährung, die Kontamination der Elemente
ebenso wie für die Zerstörung der menschlichen Natur.

I. These: Es gibt heute keinen Konsens darüber, was „Natur" ist

Ich bestreite, daß wir, wenn wir über „Natur" reden, wissen, worüber wir
eigentlich reden. Wir haben auch keine geeignete Methode mehr, Natur
anders zu erkennen, zu verstehen oder gar zu empfinden. Denn die Natur-
Wissenschaft produziert mithilfe ihres Instrumentariums zwar bestimmte
„Erkenntnisse" über die Natur. Aber diese sagen uns eher, wie wir zu einem
Wissen gelangen, das uns zur Ausübung von Macht und Herrschaft über
Natur führt. Eine Erkenntnis oder gar ein Verstehen der Natur unabhängig
von derartigen Interessen ist dabei jedoch nicht intendiert (vgl. Genth
2002; Gorz 2003). Entsprechend wissen die meisten von uns sicher auch
nicht, was „Leib" als unser Anteil an irdischer Natur bedeutet. Daher wird
auch das Geschlecht inzwischen abgelehnt. Man soll und will es gar nicht
erkennen, was ursprünglich bedeutet, es zu mögen oder gar zu lieben (zum
Zusammenhang von Liebe und Erkenntnis vgl. Fox-Keller 1986).

Wenn in einer Gesellschaft ein Ausbeutungs-, Herrschafts- und Mach-
barkeitsverhältnis zur Natur und zum Leib dominiert, und zwar ein solches,
das schrankenlose Verwüstung dessen, was lebendig ist, was elementare
Lebensbedingungen sind, mit beinhaltet (z.B. Raubbau an Bodenschätzen,
Ausrottung von Arten, systematische Vergiftung von Böden im Krieg oder
in der modernen Landwirtschaft, Überfischung der Ozeane, Abholzung der
Urwälder, „Privatisierung" und Kommerzialisierung des Süßwassers), dann
will man einfach nicht verstehen, was da wirklich getan wird. Deswegen

WIDERSPRUCH - 47/04 155



wird auch nicht verstanden, was die laufende Störung und Zerstörung der
Natur durch gesellschaftliches Handeln für die innere, menschliche wie
für die äußere, nicht menschliche Natur bedeutet. Es ist so, wie Günther
Anders sagte: Wir haben inzwischen so viele Möglichkeiten zur Zerstörung
geschaffen, daß wir gerade auch gefühlsmäßig nicht mehr mitkommen, ja
gar nicht mehr wahrnehmen, was mit und durch uns geschieht. Darin liegt
die „Antiquiertheit" des Menschen. Gefühlsmässig kann man zwanzig Tote
vielleicht noch wahrnehmen, aber nicht Millionen Tote (Anders 1980).
Wir richten ununterbrochen Schäden an, deren Tragweite wir uns gar nicht
vorstellen können. Ich gehe nur einen Schritt weiter und sage: Wir wollen
es auch nicht, weil das unserer Vorstellung von Naturbeherrschung bzw.
der angeblichen Machbarkeit von Natur widerspricht.

II. These: Naturbegriff und Naturverhältnis sind historisch
mit der politischen Herrschaftsform entstanden

Jeder Begriff, jedes gesellschaftliche Verhältnis und jedes gesellschaftliche
Problem hat eine Geschichte. Es ist meine zweite These, daß unser heutiges
Naturverhältnis im Prinzip ein paar Tausend Jahre alt ist, also nicht (nur)
aus der unmittelbaren Vergangenheit stammt. Die für uns heute typische
„Entzweiung von Mensch und Welt" (Jonas 1984, 353) entsteht jedenfalls
bereits in der alexandrinischen Gnosis noch vor unserer Zeitrechnung und
in den patriarchalen Großreligionen (Sloterdijk/Macho 1991; Genth 1999b,
223). Diese prinzipielle Entzweiung von Mensch - bzw. Mann - und Welt
steht im Zusammenhang mit der Erfindung von Herrschaftssystemen,
zunächst in Gestalt der orientalischen Despotie (Wittfogel 1977). Im gno-
stischen Denken werden zum ersten Mal systematisch das Kriegführen, die
Herrschaft und der Konflikt mit den Beherrschten - nicht zufällig mit den
alten Frauenkulturen - gerechtfertigt. Die Welt, die Natur, das Materielle,
der Leib und insbesondere die Frauen gelten seitdem als minderwertig, böse,

sündig und überflüssig. Das gilt in besonderer Weise gerade auch für das
Christentum. Mankönnte sagen, das ist praktisch der fundamentale Gedanke
des Patriarchats, also einer Gesellschaftsordnung, die die Herrschaft über
Frauen und Eroberte, Gesellschaft, Welt und Natur voraussetzt und damit
deren Entzweiung systematisch herbeiführt (Eisler 1993; Göttner-Abend-
roth 1989; Gimbutas 1994; Wolf 1994). Diese Herrschaftsform isthistorisch
im Prinzip neu und jedenfalls nicht weiblich geprägt. Dadurch entsteht eine
gewisse Kontinuität in der Entwicklung des Naturverständnisses und eines

neuen Geschlechterverhältnisses.
Nach einer Unterbrechung durch das Mittelalter kommt seit der Renais-

sance, also der beginnenden Neuzeit, dieses Erbe als griechisch-römisches
nicht zufällig wieder vermehrt zum Tragen. Der Bruch mit der Möglich-
keit, in diesen Fragen auch andere Wege zu beschreiten, macht gerade
die Neuzeit aus (Merchant 1987; Böhme 1988). Es kommt dabei zu einer

156 WIDERSPRUCH - 47/04



radikalen Reduzierung und Zuspitzung des Naturbegriffs und der bisher
endgültigen Verkehrung aller älteren Naturkonzepte. Es ist eine eindeutige
Brutalisierung imUmgang mitNatur zu beobachten sowie eine zunehmende
Selbstverständlichkeit des Naturbeherrschungsgedankens (vgl. Delumeau
1989). Das Naturdenken hat seitdem immer weniger mit Natur selbst zu
tun, sondern es wendet sich prinzipiell gegen sie. Man kann sagen, es gibt
seitdem einen regelrechten Naturhass (vgl. Böhme a.a.O.).

Und wieder ist genau parallel dazu das gleiche imVerhältnis zu denFrauen
zu sehen. Im selben Moment, wo sich die Naturauffassung eindeutig und
einseitig gegen die Natur richtet, geschieht das auch mit dem Verhältnis zu
den Frauen. Parallel kommt es zu den berüchtigten Hexenverfolgungen zu
Beginn der Neuzeit (Kimmerle 1980). Auch vom weiblichen Geschlecht
will man nun nichts mehr wirklich - Positives - wissen, genauso wie von
Natur. Ein angemessenes Natur-Verständnis, ein Natur-Erkennen, ist - zu-
mindest in der vormodernen Wissenschaftsauffassung - nur bei Sympathie,
Empathie oder gar in Liebesverhältnissen möglich (Fox-Keller a.a.O.). Dies
verstand man als „Philo-Sophie", die vorpatriarchale „Liebe zu Sophia",
der - weiblich verstandenen - „Weisheit" (vgl. Mulack 1998).

Erst in der Neuzeit entsteht ein Wissenschaftsverständnis, das auf
Unterwerfung, Überwindung, Distanz und Beherrschung fußt. Francis
Bacon, der als Begründer der modernen Wissenschaft gilt, sagt dazu, die
Untersuchung gelte „der gebundenen und bezwungenen Natur,... denn
die Natur der Dinge offenbart sich mehr, wenn sie von der Kunst bedrängt
wird (d.h. von der Wissenschaft, C.W.), als wenn sie sich frei überlassen
bleibt" (Bacon 1990, 56 f). Und zur Methode heißt es: Es „soll hier die
Natur durch die Tat unterworfen werden" (a.a.O., 41). Diese Tat besteht
im experimentellen Verfahren der Induktion, „welche die Erfahrung auflöst
und zergliedert und notwendig durch Ausschließung und Zurückweisung
zu einer richtigen Schlussfolgerung gelangt" (a.a.O., 45). D.h., nicht nur
die äußere, sondern auch die innere, menschliche Natur bis hin zu der des

Forschers, sollen abgewehrt und unterworfen, die gegebenen Sinnesver-
mögen ausgeschaltet werden (vgl. Genth 1999b, 231 ff).

Bis heute begreifen wir ein solches Natur-Verhältnis als „objektiv" und
wissenschaftlich „neutral". Die Gewalt, die wirdafür uns und anderen sowie
äußerer Natur angetan haben und immer wieder glauben antun zu müssen,
haben wir verdrängt. An dieserAnti-Natur-Wissenschaft wird auch deutlich,
daß Geist und Natur immer stärker als Gegensätze begriffen worden sind,
und die schon ältere Trennung von Geist und mater-Materie gerade in der
Neuzeit auch enorme, ja umwälzende praktische Konsequenzen hat. Sie
sind das Ergebnis einer „metaphysischen,Vergeistigung' der Materie ohne
Annahme der Weltseele" (Genth 1999b, 227).

Allerdings war, wie Renate Genth herausgefunden hat, die Natur für
Bacon „noch göttlich, ja eine Göttin. Sie war voller Geheimnisse und
schöpferisch und verfügte über unerkannte Fähigkeiten, die in ihrem Hei-

WIDERSPRUCH - 47/04 157



ligtum verschlossen waren. Aber dieses Heiligtum durfte nicht unantastbar
bleiben. Es war an der Zeit, in ihr Heiligtum einzutreten", wie Bacon sagte
(1990, 77, n. Genth 1999a, 47). „Ihre schöpferischen Fähigkeiten stellten
zurückgehaltenes Wissen dar, und dessen mußte man habhaft werden. Die
Menschen sollten sich dessen bemächtigen. „Die Göttin mußte bezwungen
werden" (Genth, ebd.). Wissenschaft soll in diesem Sinne „Raub" sein,
die Menschen sollen „Diener und Dolmetscher der Natur" sein, denn „die
Natur wird nur besiegt, indem man ihr gehorcht" (Bacon 1990, 65; n.

Genth, ebd.).
Das heißt, die Natur und das Wissen werden als ursprünglich weiblich

gedacht. Unter Anwendung von List, Tücke und Gewalt kann ihr, der
Frau/Natur/Göttin, beigekommen werden. Der patriarchale Mann - vgl.
auch die Figur des Odysseus - kann die mächtige Frau-Natur nur bändigen,
indem er zum Schein auf sie eingeht, also kein „mimetisches Verhältnis"
zu ihr mehr einnimmt, sondern nun ein sie „simulierendes", um sie wie
einen Feind im Krieg zu überlisten. Nicht umsonst ist das „Auf-die-Folter-
Spannen der Natur" der Folter der Hexen entlehnt, mit denen Bacon seine

eigenen Erfahrungen gemacht hatte (vgl. Genth 1999b, 233 f).
Das angezielte Ergebnis sind die Erfinder (Genth 1999a, 47). Sie

sollen die Natur nachbauen und in deren angeblichem eigenen Interesse
verbessern (Bacon 1990, 51 f). Die durch Unterwerfung erniedrigte, des

Geistes beraubte, entseelte, um ihr Leben gebrachte Natur (Frau) soll dann
anschließend wieder „erhöht" werden.

III. These: Wenn wir von Natur nichts mehr Positives
wissen, können wir sie doch erfahren

Wenn wir von Natur schon nichts mehr Positives wissen, weil die Naturwis-
senschaft, die Erziehung und die Markt-Ideologien sie negieren, ersetzen,
simulieren, so bringen doch die Kunst und die Poesie sie zur Darstellung,
ja, bringt sie sich selbst zur Darstellung.

Wir kennen es aus eigener Erfahrung: daß Natur offenbar tatsächlich vor
allem in Liebeserfahrungen oder gar a/.v Liebesverhältnis erkannt werden
kann - so wie es auch die älteren Natur- und Wissenschaftsauffassungen
nahelegen. Jedenfalls zeigt sich hier eine Möglichkeit, eine zum herrschen-
den Naturbegriff radikal andere Natur zu erfahren.

Der Zustand der Liebe ist der Zustand der Kraft. In diesem Zustand gibt
es keinen Mangel, keine Knappheit und keine Grenzen.

Der Zustand der Liebe ist der Zustand der Potenz. Alles ist möglich,
nur nicht Haß und Gewalt.

Der Zustand der Liebe ist ein Strahlen. Es ist in allen Dingen ebenso
wie zwischen ihnen.

Der Zustand der Liebe ist Jubel. Er ist eine große Heiterkeit. Er ist die
Freude an der bloßen Existenz.

158 WIDERSPRUCH - 47/04



Der Zustand der Liebe ist Offenheit, ein paradoxes Außer-sich-in-sich-
Sein. Andere nennen es Ekstase. Es ist wie die Auflösung der Grenze
zwischen Mensch und Welt.

Der Zustand derLiebe ist der wirkliche Naturzustandund gleichzeitig der

bestmögliche Kulturzustand. „Der Zustand der Liebe ist der einer anderen

Ordnung" (Werlhof 2000a, 36 f).
Hier zeigt sich eine völlig andere Natur. Die „Natur" hat sich dabei als ein

affizierendes, lebensbejahendes „Subjekt" gezeigt. Dadurch wird erfahrbar,
daß die Menschen nicht die einzigen sind, die auf irgendeine Art „denken",
„fühlen", „lieben", „handeln" und „sind". Diese Naturerfahrung war gar
nicht gewollt, sondern sie hat sich geradezu von selbst ereignet.

Wir sind mit den Möglichkeiten, die die Natur eröffnet, überhaupt
nicht verbunden und ihrer nicht gewahr. Es kann aber die auf diese Weise
erfahrene Natur zum Maßstab der so dringend notwendigen Reversion
und Öffnung des Naturbegriffs werden. Die Folgen für den herrschenden
Wissenschaftsbegriff und die Kultur, also die gesellschaftliche Praxis im
Umgang mit Natur, der äußeren wie der inneren, wären unübersehbar.

IV. These: Die Entwicklung und die Dramatik unseres
Naturverständnisses zeigt sich insbesondere im Konzept der
Natur als „Mutter", als „Mimesis" und als „Maschine"

„Mutter" Natt/r.
Daß Natur nicht nur als Frau, sondern vor allem als Mutter (bzw. Göttin)
aufgefaßt wurde, ist sehr alt, viel älter und verbreiteter als alles andere, was
wir kennen (z.B. Laotse 1993; Arrowsmith/ Korth 1995; Bookchin 1984).
Mutter Natur, Mutter Erde sind Vorstellungen, die in allen Sprachen aufder
Welt längst vor dem Gegenbegriff „Vater Staat" vorkommen. Denn Mütter
gibt es immer, von „Vätern" ist erst im Patriarchat die Rede. Naturbegriffe
sind zunächst überall weibliche. Die Natur hat von je her ein weibliches
Geschlecht, und die Frauen werden mit ihr aufgrund ihrer regenerativen
Potenz, ihrer lebensschaffenden Kräfte, in engerer Verbindung gesehen als
das männliche Geschlecht. Bei der Natur geht es immer um ihre schöpfe-
rische Potenz, die in den Frauen wiederkehrt. Die Natur/die Frauen sind
selbstschöpferisch, „natura naturans" (Böhme 1988, 27, 33) und bringen
die konkreten Schöpfungen zustande, „natura naturata" (a.a.O., 50 f), das

Geschöpfte. Die Geschöpfe sind die konkreten Lebewesen wie auch der
Mensch und speziell der Mann. Das Geschlechterverhältnis ist also nicht
eines der Gleichheit oderVergleichbarkeit, sondern die Frauen habenAnteil
an der natura naturans, der Natur als dem Allgemeinen, der Naturpotenz.
Das Männliche gehört im Unterschied dazu mehr zum Besonderen, ist
von Frauen/Natur geschaffen, ist natura naturata. Solche Naturbegriffe
sind allesamt vor- bzw. post-patriarchal (vgl. Bachofen 1975; Bloch 1991;
Mulack 1996; Voss 1988; Werlhof 1991b, 1997).

WIDERSPRUCH - 47/04 159



In der Diskussion über die Entstehung des neuzeitlichen Naturbegriffs
hat auch Carolyn Merchant dieses Bild der Natur als Frau und Mutter
noch einmal vorgestellt: „Durch die alte Gleichsetzung der Natur mit
einer nahrungsspendenden Mutter berührt sich die Geschichte der Frau-
en mit der Geschichte der Umwelt und des ökologischen Wandels. Die
weibliche Erde bildet den Mittelpunkt jener organischen Kosmologie, die
im frühneuzeitlichen Europa der wissenschaftlichen Revolution und dem

Aufstieg einer marktorientierten Kultur zum Opfer gefallen ist. Die Öko-
logiebewegung hat wieder das Interesse an jenen Wertvorstellungen und
Begriffen geweckt, die historisch mit der vormodernen organischen Welt
verknüpft sind" (Merchant 1987,12). „Das Wort Atowr hat (noch, C W) in
der Antike und in der frühmodernen Zeit eine ganze Reihe von miteinander
zusammenhängenden Bedeutungen. Auf Einzelwesen bezogen meinte es

die Eigenschaften, inneren Merkmale und vitalen Kräfte von Personen,
Tieren oder Dingen, oder allgemeiner überhaupt die menschliche Natur.
Es bedeutete auch den inneren Anstoß zum sich Regen und Wirken. Um-
gekehrt bedeutete gegen die Natur handeln, diesen angebotenen Antrieb zu
mißachten. Aufdie materielle Welt bezogen meinte Natur ein dynamisches,
schöpferisches und regulatives Prinzip als Ursache der Erscheinungen,
ihres Wandels und ihrer Fortentwicklung" (a.a.O., 15 f).

Der Philosoph Friedrich Schelling (vgl. Lawrence 1989, 57, 59) hob
z.B. die patriarchale Trennung von Natur und Geist bzw. Materie und
Geist wieder auf und konzipierte auch einen entsprechenden Begriff von
menschlicher Freiheit. Solange man die Natur zu überwinden versuche,
solange könne er, der Mensch, in ihr nur sich selbst begegnen. Der Mensch
müsse daher „ein von ihm unabhängiges freies Wesen in der Natur erkennen,
bevor er seine wahre Freiheit gewinnen kann" (a.a.O., 204). Nach Schelling
ist also die Freiheit nur in der Natur zu finden und nicht außerhalb von ihr
oder gegen sie. Um diese an der Natur orientierte Freiheit darzustellen,
hat er den sehr interessanten Begriff der „ekstatischen Offenheit" (a.a.O.,
205) geprägt, der es ermöglicht, in ihr frei zu sein und nicht jenseits von
ihr. Mitten in der Neuzeit ist Schelling damit ganz anderer Auffassung als
die meisten seiner Zeitgenossen.

Der Begriff der Natur als „Mutter" ist grundsätzlich ein positiver Be-

griff, der das Positive an der Natur und das Positive an den Müttern/Frauen
miteinander verbindet, nämlich ihre Fähigkeit, immer wieder neues Leben
hervorzubringen. Das heißt aber nicht, daß Mutter Natur nicht auch ge-
fährlich, ja lebensgefährlich sein kann und ist. Die Naturgewalten werden
jedoch anders wahrgenommen, haben andere Ursachen als die menschlichen
Gewalttaten. Und wenn Natur „verwüstet", dann ist das nie eine Légitima-
tion für menschengemachte Zerstörungen gewesen.

Zum „Mutter-Natur"-Begriff gehören auch Begriffe von „Denken" und
„Seele" bzw. „Pneuma", also Geist, die allesamt nicht von Natur und vom
Mater-iellen getrennt sind. So meint der ältere Seelenbegriff auch nicht die

160 WIDERSPRUCH - 47/04



Einzel-Psyche, sondern die „Weltseele", in der Bedeutung dessen, was die
Welt als lebendige zusammenhält. Die Chinesen haben dafür den Begriff
„Chi", die Kraft, die allen Lebewesen innewohnt. Auch im alten Mutterrecht,
dem ersten Naturrecht (vgl. Bloch 1991), sind solche positiven Bezüge zu
finden. So ist in der „mütterlichen Ordnung" (Muraro 1993; Tazi-Preve
2004) die Freiheit und Gleichheit der Menschen von Vatnr aus da und nicht
ein gesellschaftliches Geschenk bzw. „Recht", das ihnen „gegeben", aber
auch aberkannt werden kann.

Auch alle „animistischen" Naturbegriffe, die die Beseeltheit (anima=die
Seele) und damit Belebtheit aller Lebewesen und Natur betonen, auch der
heute sogenannten anorganischen Natur, gehören hierher. Natur wird also
nicht als das schlechthin Andere zum Menschen und zur Kultur gesehen,
sondern als Ort des Lebens, an dem alle aufgehoben sind. Der Übergang
zum Kulturbegriff ist fließend. Natur wird aus Kultur weder verbannt noch
ihr unterworfen.
Atonr aA „MimesA".
Dieser Begriff ist sowohl sehr alt als auch neuerdings wieder in der Dis-
kussion. Wie komme ich dazu, „Mimesis" im Zusammenhang mit dem
Naturbegriff zu verwenden? Ich tue dies in Anlehnung und Würdigung
der Arbeit von Renate Genth. Dort schreibt sie: „Mimesis ist wesentlich
eine Kategorie der Ästhetik. Sie wird in der Regel dem Mythos, einer
längst überholten, ja archaischen Weltbetrachtung zugeschlagen oder als
Erscheinung in Kunst und Literatur verhandelt. Dort wird sie unter der Per-
spektive der erzeugten Produkte, der Kunstwerke betrachtet. Gebauer/Wulf
gehen in ihrer theoretischen Untersuchung darüber hinaus und spüren
die verschiedenen Erscheinungen des Mimesisbegriffs in Kultur, Kunst
und Gesellschaft auf. Danach ist Mimesis in vielen Vorgängen wirksam.
Mir geht es bei der Mimesis nicht um ihre Bedeutung als entstandenes
Werk oder als besondere Ausdrucksform. In diesem Kontext ist sie als

Atonrèegabnng wichtig, die Menschen betrifft. Grundsätzlich gilt, daß sie
allen Lebewesen zu eigen, und womöglich weit darüber hinaus zu finden
ist. Sie ist eine allgemeine Naturbegabung; vielleicht ist sie gar ein inneres
wie äußeres Vermögen, durch das viele Erscheinungen in der Natur ent-
stehen Jedenfalls ist Mimesis etwas höchst Lebendiges. Es ist Leben in
Aktion. Vermutlich wären Menschen ohne ihre mimetische Begabung gar
nicht lebensfähig, jedenfalls wären sie nicht fähig, Gesellschaft ausbilden.
,Ohne Mimesis kann keine Verbindung mit der Außenwelt gelingen' (W.
Benjamin in Gebauer/Wulf 1992, 429).

Mimesis ist die Grundlage für denWirklichkeitssinn, ohne den keine sinn-
volle Orientierung in der Erscheinungswelt möglich ist. Dabei ist Mimesis
zunächst nachahmendes Geschehen im weitesten Sinn... Einbildungskraft
und Ausbildungskraft, also Gestaltungskraft, Imagination und Vorstellung
spielen mit. Sie ist Empfänglichkeit und nachahmendes Handeln oder
auch nachahmendes Denken und Vorstellen Die mimetische Begabung

WIDERSPRUCH - 47/04 161



macht Menschen zutiefst bildsam, im empfänglich-aktiven Sinn. Sie läßt
sie aufnahmefähig, verwandlungsfähig und schöpferisch sein. Indem sie

aufnehmen, gestalten sie, und das auch sich selber. Sie ist Wahrnehmung,
Aneignung und dabei selbst Veränderung zugleich... Es kommt zu einem
.Anschmiegen an einen Anderen' (Gebauer/Wulf 1992,13).... '.Der Andere
wird an die Welt desjenigen angeglichen, der sich ihm anschmiegt. Diese
Metapher drückt auch das in ihm enthaltene Affektive aus' (Gebauer/Wulf
1992, 13f)... ,Die Mimesis eines Verhaltens beinhaltet die Veränderung
des Nachahmenden mit der Absicht, einem Vorbild nachzueifern und sich
die Fähigkeiten des Vorbilds anzueignen' (Gebauer/Wulf a.a.O., 56)" (n.
Genth 1999b, 39f).

Genth nennt die Verwandlung durch Mimesis „Anvenvand/wng", denn
durch diese „gibt man sich dem Anderen anheim" (a.a.O. 40). So kommt
z.B. Ähnlichkeit zustande. „Ähnlichkeit ist eine Folge von mimetischer
Bezugnahme" (Gebauer/Wulf 1992, 432). Neben der „Anverwandlung"
erfolgt nach Genth in der Mimesis eine „Einverleibung" Genth a.a.O.,
42). Dadurch sei Mimesis von „Simulation" zu unterscheiden, bei der nur
eine „einfache Spiegelung" stattfinde (ebd.). Die mimetische Nachahmung
sei keine identische Reproduktion, sondern ein schöpferischer Akt, bei
dem alle Beteiligten sich verändern. „Mimesis gehört zum Lebendigen"
(ebd.). „Mimesis widersetzt sich der harten Subjekt-Objekt-Spaltung
In mimetischen Prozessen .gleicht' sich der Mensch die Welt an, Mimesis
ermöglicht es dem Menschen, aus sich herauszutreten, die Außenwelt in die
Innenwelt hineinzuholen und die Innenwelt auszudrücken. Sie stellt eine
sonst nicht erreichbare Nähe zu den Objekten her" (Gebauer/Wulf 1992,
11). Im mimetischen Verhältnis seien, entsprechend Adorno, „Gedanke,
Vorstellung und Realität noch nicht vollends geschieden" (Gebauer/Wulf
1992,392). Das, so Genth, unterscheidet Mimesis von Rationalität: „Kon-
struktive Merkmale hat Mimesis nicht. Sie gehören dem technischen Bereich
an bzw. der Sphäre des homo faber und stellen eine Verstandesleistung
dar" (Genth, a.a.O., 41).

Vielmehr erinnert Mimesis an die Mutter-Kind-Beziehung. Das mi-
metische Spiel wird von jedem Menschen vom Beginn des Lebens an im
Verhältnis zur Mutter erfahren. So gesehen, wäre Mimesis eine Naturbe-
gabung, die alle von ihren Müttern „erben" und lernen und dann auch in
allen anderen Lebensprozessen weitergeben und weiterentwickeln können.
Das mimetische Vermögen zur Anverwandlung und schöpferischen Ausei-
nandersetzung mit der Welt würde aus der Mutter-Kind-Beziehung auf alle
übrigen Beziehungen übertragen. Die kulturstiftende Kraft, die aus dem
mimetischen Naturvermögen stammt, das vor allem die Mütter kulturell
weiterentwickelt haben, würde somit zu einer naturfreundlichen und nicht
-feindlichen Kultur und Gesellschaft führen. Natur ginge zunächst über die
Mütter in Kultur über, und Kultur verstünde sich nicht als Gegensatz zur
Natur, wie es heute der Fall ist. Insofern ist der Mimesisbegriff besonders

162 WIDERSPRUCH - 47/04



gut geeignet, den Übergang von Natur zu Kultur als Zusammenhang und
Kontinuum anstatt immer nur als Distanz und Abstraktion zu verstehen.

Die Weiterentwicklung des Mimesisbegriffs durch Genth weist aber nicht
nur auf die dadurch mögliche Erklärung der Vielfältigkeit von Lebensfor-
men und -entwürfen der je Einzelnen hin, sondern gerade auch auf seine
soziale Bedeutung. Es entstünden „raimerfsche S/jMren ", wenn Menschen
mit verwandten Erfahrungen und Wahrnehmungen ähnliche mimetische
Aneignungen vollziehen... Mimetische Sphären sind besonders dort zu
erfahren, wo Menschen mit ähnlicher Gesinnung zusammenkommen"
(Genth a.a.O., 78f).

Zur „Irrationalität" im Sinne einer negativ verstandenen Naturausstattung
der Menschen wird Mimesis unter Umständen in einer Gesellschaft, die
das gegenteilige Prinzip, nämlich das der „instrumenteilen Rationalität"
und des „Konstruktivismus" (vgl. Ullrich 1977; Ernst 1996; Werlhof 2003)
zu ihrem Prinzip gemacht hat. Genth zitiert dazu Adorno und Horkheimer:
„Die Ratio, welche die Mimesis verdrängt, ist nicht bloß deren Gegenteil.
Sie ist selbst Mimesis: die ans Tote" (Horkheimer/Adorno 1947,43f). Ich
ergänze: die ans Getötete. Es ist die Mimesis an ein mörderisches Verhalten,
an Gewalt. Und in der Tat, die Vereinnahmung des Mimesisbegriffs für
eine Kultur der Gewalt, als „Mimesis an die Gewalt", ist ein Problem, auf
das Genth und Gebauer/Wulf sehr verschiedene Antworten haben. Denn
bei Genth ist die Usurpation der Mimesis ein Bruch mit dem Maschinel-
len, für Gebauer/Wulf eine „logische", nicht hinterfragte Fortsetzung.
Es ist festzuhalten, daß die Natur als „Mimesis" den Zusammenhang/die
Kontinuität/die Gegenseitigkeit im Gegensatz zur Zusammensetzung/Kon-
struktion/Abstraktion/Trennung/Distanz betont.

In eine ähnliche Richtung wie bei Genth gehen z.B. die Arbeiten von
Rupert Sheldrake über „morphogenetische Felder", die er auch das „Ge-
dächtnis der Natur" nennt (Sheldrake 1990). Ähnlich wie in den „mimeti-
sehen Sphären" bei Genth erreichen die Dinge innerhalb der „Felder" von
Sheldrake gemeinsame Fähigkeiten und Eigenschaften, z.B. die Vielfalt bei
der Gestaltung, aber auchWiederholung derFormen. Begriffe wie „Symbio-
se" und „Empathie", „Milieu" und „Magie" weisen in dieselbe Richtung.
Das meist mißverstandene und falsch definierte Phänomen der Magie hat
eben nichts mit Zauberei zu tun, sondern kommt vom Wort „magan", dem

„Mögen" und „Vermögen". Es handelt sich um den alten Machtbegriff,
der kein „politischer" ist, sondern einer der „Natur", der die Lebensmacht
der Dinge bezeichnet, also nicht das Macht-Haben über, sondern die je
individuelle Eigenmächtigkeit, das Naturvermögen und Naturpotential

- im Gesamtzusammenhang mit allen/m anderen.
Atanr a/s „Masc/u'ne".
Der dritte Begriff, der unserer Ansicht nach von besonderer Bedeutung ist
für die Entstehung und Ausprägung unseres heutigen Naturverständnis-
ses, ist der Begriff der Natur als Maschine. Während die beiden vorigen

WIDERSPRUCH - 47/04 163



Naturbegriffe, Mutter-Natur und Natur als mimetische Begabung von
Natur als „erster", ursprünglicher, als positiver ausgehen und menschliche
Kultur gewissermaßen als Verlängerung oder Pflege (cultura) von Natur
verstehen, ist bei unserem dritten Naturbegriff, Natur als Maschine, ein
Bruch zu konstatieren. Zwar ist Natur, als „Maschine" begriffen, ebenfalls
positiv bewertet, und es scheint eine ebensolche Korrespondenz mit Kultur
bzw. Gesellschaft als Abbild der Natur (als Maschine) zu existieren. Aber
es handelt sich hier bereits nicht mehr um „erste", ursprüngliche Natur,
sondern um „zweite", gesellschaftlich hervorgebrachte bzw. beherrschte
„Natur", die die „erste" verdrängt, umgewandelt, ja „ersetzt" zu haben
scheint (vgl. Werlhof 1997; 2000b; 2003).

Bevor Natur als Maschine begriffen wird, muß das Bild der Maschine
aberüberhaupt erst einmal entstanden und im Bewußtsein und in derAlltags-
Vorstellung Platz gegriffen haben. Maschine ist immer erst das Ergebnis
von Naturbeherrschung. Der Mutter-Natur und Mimesis als Begabung des

Lebendigen liegt zwar auch Kultur als Umgang mit Natur zugrunde, aber
nicht ein solcher, der durch Beherrschung zu charakterisieren wäre. Es

fällt also bei den verschiedenen Naturbegriffen auf, daß sie nicht nur von
der jeweiligen Kultur/Gesellschaft abhängen, die sie prägen, sondern daß
diese Prägung plötzlich eine völlig andere ist: Das ursprünglich freundliche
Naturverhältnis hat sich gewandelt in ein feindliches. Fülle, Zusammenhang
und Vielfalt von Natur und ihren Möglichkeiten, das Spielen mit ihnen hat
sich gewandelt in ein distanziertes, starres und grundsätzlich negatives,
dualistisch-dichotomes Verhältnis zu ihr. Natur wird von seinem Gegenteil
aus gesehen, zu dem Gesellschaft/Kultur sich entwickelt hat. Man schaut
nicht mehr von innen heraus, sondern von außen, aus einer Distanz, aus/
mit einer Perspektive aw/sie. Das Leuchten („lumen naturale") weicht der
Beleuchtung.

Zwischen Natur als dem Lebendigen und dem „zivilisierten Menschen"
steht nun die (Maschinen)-Technik, aber nicht nur als Ding, sondern auch als

„Verhältnis". Ernst Bloch beschreibt dieses Verhältnis so: „Unsere bisherige
Technik steht in der Natur wie eine Besatzungsarmee im Feindesland und
vom Landesinneren weiß sie nichts..." (Bloch 1967, 114).

Bis René Descartes und La Mettrie im 17. Jahrhundert die Metapher von
der Natur als Maschine einführten und damit den bisher endgültigen Bruch
mit den bis dahin meist gebräuchlichen „organischen" Naturbegriffen (vgl.
Merchant 1987) vollzogen, sind 300 Jahre modernes Naturbeherrschungs-
denken schon vorausgegangen. Dieses beginnt mit der Pest, der „kleinen
Eiszeit", Kriegen und Hungersnöten im 14. Jahrhundert (vgl. z.B. Delumeau
a.a.O). Und nicht zufällig wird in dieser „Übergangszeit" zur Neuzeit oft
genug von der Natur als „böser Stiefmutter", die den Menschen plötzlich
mit Haß und Geiz gegenübertrete (vgl. Böhme 1988,7), gesprochen. „Die
Feindlichkeit, die in der säkularisierten Technik wirkt, gilt nicht ,toten
Objekten', sondern dem Leib der Mutter Natur" (a.a.O., 78). Er soll durch

164 WIDERSPRUCH - 47/04



die neue Technik, die Maschine ersetzt werden (Werlhof 1997, 2003).
Der „Muttermord" als „Tod der Natur" sei „Bedingung des Überlebens
des Menschen... Das ist das heroische Gesetz der Männer. Die Natur ist
deanimiert, entmythologisiert, entsakralisiert. Der Gewinn an technikver-
mittelter Autonomie entspricht dabei dem Verlust an Bedeutsamkeit der
Natur. Die Kosten der Vernunft sind ablesbar an all jenen kleinen Toden,
die die Natur außer uns und in uns stirbt" (Merchant, 76, 78).

Wenn Natur entsprechend bloßer Stoff, totes Material, Ersatzteillager, so-

genannte Ressource und lediglich Objekt menschlich-männlicher Tätigkeit
sein soll, dann ist der Mord an der „bösen Stiefmutter" vorausgesetzt. Von
Natur ist nun nichts mehr zu befürchten. Sie ist unterworfen, dienstbar und
transformierbar gemachtund geht womöglich ihrervollständigen Ersetzung
entgegen. Dieses Denken - ich nenne es „alchemistisch" (Werlhof 2000;
2003) - ist inzwischen so alltäglich und normalisiert, daß wir alles Leben-
dige, alles Positive und alles Entwicklungsfähige der Technik zuschlagen,
wo es sich eigentlich um Naturvorgänge handelt. Erste, ursprüngliche Natur
scheint nicht mehr zu existieren oder voll im Gesellschaftsmechanismus
aufgegangen zu sein. Enteignung, Entwertung, Entseelung, „Entzauberung"
der Natur in uns und außerhalb von uns werden als selbstverständlich und
als Sieg über Natur vorausgesetzt.

Das Maschinenbild entspricht damit einer Utopie, aus der Natur, der
Erde und den Menschen tatsächlich Maschinen zu machen. „Die Maschine
geriet zum Konzept, aus der Erde einen Nirgend-Ort zu machen" (Genth
1999b, 229, wobei utopos ortslos, kein Ort bedeutet). Und wir sollen
so tun, als ob dies nicht nur möglich, sondern auch erstrebenswert, ja
bereits unumkehrbar geschehen sei. Vergessen wird dabei die Herkunft
des Maschinenbildes und der Maschinentechnik aus Gewalt, nämlich
konkreter Natur-Unterwerfung. Deshalb ist „ein struktureller Affekt der
Maschinisierung die Aggression... Die Maschinisierung geht mit einem
allgemeinen Gewalt- und Aggressionskult einher... ohne jedes hemmende
Unrechtsbewußtsein..." (Genth a. a. O, 247).

Schließlich ist nach all dem auch klar, warum spätestens seit dem 19.

Jahrhundert der Naturbegriff als „männlicher" immer mit Kampf und
Krieg, Gewalt und Vernichtung verbunden ist. Nietzsches „blonde Bestie"
und Darwins „Überleben des Stärkeren" suggerieren, daß Natur eine Art
Kampfmaschine ist, nämlich so, wie inzwischen die sozialenAusgrenzungen
in westlichen Gesellschaften es zeigen. Der Begriff Natur Maschine ist
also auch eine Projektion des Gesellschaftszustands „zurück" auf Natur
zur Rechtfertigung des Gesellschaftszustandes als „natürlichem" (vgl.
Hobbes' Begriff des Kampfes von jedem gegen jeden; Hobbes 1984), wie
z.B. auch des militärisch-industriellen Komplexes und der Nukleartech-
nologie (Caldicott 2002).

WIDERSPRUCH - 47/04 165



V. These: Von der Natur als „Maschine" zur Maschine als „Natur"

Mit dem Naturbegriff ist immer auch ein Begriffvom Menschen verbunden.
Wer sind wir als Menschen, wer wollen, wer können wir sein? Wenn Natur
Maschine ist, dann sind wir als Menschen ihre Erfinder, Betreiber, Anwender
und Bediener. Ist es das, was wir wollen? Erst wollte man sich der Natur
nicht unterwerfen, jetzt unterwirft man sich umso mehr der Maschine.
Bevor wir also diskutieren, was die unterschiedlichen Naturbegriffe mit
uns machen, nämlich als schöpferischen, zur Mimesis fähigen Lebewesen,
müssen wir die ungeheuerliche Vorstellung, „Natur als Maschine" zuende

gedacht bzw. beobachtet haben. Denn: „Die heutige Gleichung, die neueste
Version im Verhältnis von Maschine und Natur lautet: Maschine ist Natur.
Sie drückt sich in der Erklärung aus, daß der neueste Maschinentypus schon
fast identisch mit Natur sei" (Genth 1999 b, 234). Die Behauptung, das

utopische Projekt, Natur sei Maschine, kippt also um in die Behauptung
und Vorstellung, die Maschine sei selbst Natur. Es ist dies die logische
Konsequenz aus der imaginierten Ausschaltung „erster", ursprünglicher
Natur aus dem modernen Denken. Wenn es, wie die Maschinen-Kriterien
besagen, kein „Draußen" gibt, dann ist Maschine letztlich „wie Natur",
„veredelte" Natur, oder gar Vatarer,sarz. Der funktionierende „Automa-
tismus" suggeriert das Gelingen des Natur-Ersetzungs-Wahns des Patriar-
chats. Genth nennt dies: „den Weg zur eigenen von Menschen hergestellten
Welt ohne Natur" (ebd.). In dieser Welt kommen selbst die Menschen aus

Maschinen, nicht mehr Maschinen-Müttern, sondern Mutter-Maschinen
(vgl. Corea 1986). Wenn die Maschine übernommen hat, was sonst nur
von, aus, mit Natur möglich war, dann ist sie selbst zur neuen Natur ge-
worden. Naturunterwerfung und -beherrschung sind dann übergegangen
in ihre vollständige Aufhebung. Wenn selbst das Leben aus Maschinen
kommt - oder nnr das a/s Lehen gilt, was ans Maschinen Lommf -, dann
realisiert sich der Uralttraum des Patriarchats, daß nämlich die Schöpfung
eine männliche und nicht eine weibliche sei (vgl. Werlhof 2000b). „Die
Maschinisierung ist die Operationalisierung einer neuen, gegen die Natur
gerichteten Genealogie" (Genth 1999b, 243).

Bisher stand „erste" Natur für das Physische. Das Physische soll/wird
aber nun angeblich durch den Maschinenkörper ersetzt. Demnach ist
alles, was nicht Maschinenkörper ist, jenseits des Maschinenkörpers,
also metaphysisch. Wenn „instrumentelle Vernunft" auf diese Weise zur
„maschinenlogischen Rationalität" verkürzt ist (vgl. Genth 1999b, 59),
dann ist sie gleichzeitig tautologisch, zur „Selbstreferenz des Maschinen-
systems" (a.a.O., 243) geworden. Das heißt, Menschliches ist nur noch
dann gültig, erlaubt und schützenswert, wenn es der Maschine entspricht.
So gälte dann als „Denken" nur mehr noch das Wählen zwischen 0 und 1

bzw. das (schnelle!) Rechnen. Als „Handeln" käme nur mehr infrage, allen
Befehlen zu gehorchen.

166 WIDERSPRUCH - 47/04



Das „Sein" wäre gerade noch ein Computer-Programm. Und das Emp-
finden wäre residual, am Verschwinden. Da inzwischen der Computer zur
„Leitmaschine", zur Maschine der Maschinen, geworden ist, erscheint es

sogar so, als könne die (materielle) Realität, (selbst die des Maschinen-
körpers, der „hardware") auch noch durch (immaterielle) virtuelle Realität
(„software") ersetzt werden, so daß nicht nurÜberwindung, sondern völlige
Ersetzung von Materie überhaupt zur Debatte zu stehen scheint.

Auf diese Weise wird die Entfremdung der Menschen von sich und der
Welt noch verdoppelt. Es tritt neben die Welt- oder Seins-Vergessenheit
auch noch der Ver/w.srderWelt. Welt erscheint nur noch in Trugbildern, wird
wirklich zum „Schein". Dadurch kommt es zum Bruch mit allen Tabus und
ethischen Vorstellungen, ja mit der conditio humana selbst. Es wird von
„posthumanen" Zeiten (vgl. Gorz 2003), von solchen „nach demMenschen"
gesprochen. Diese Konsequenz des Maschinenzeitalters fuhrt also zu einer
weiteren Brutalisierung der Verhältnisse nicht nur deshalb, weil Maschi-
ne, sei sie hardware, sei sie software, immer ein gewalttätiges Vorhaben
und ein gewalttätiger Prozeß der Zerreißung und Neuzusammensetzung
von Natur als „Teilen" (siehe der „Baukasten") ist (vgl. Genth / Werlhof
1990). Sondern auch dadurch, daß die Maschine an die Stelle der Natur
tritt und wird alles ihr Entgegengesetzte mindestens in „Prämaschinelles"
transformiert und damit zerstört wird (Genth 1999b, 139 ff). Der wahrhaft
und wahnhaften nihilistischen Verachtung, Verhöhnung und Auslöschung
alles Nichtmaschinellen ist dann keine Grenze mehr gesetzt. Dies wäre
gewissermaßen die „Endlösung" der Ökologie- und der Frauenfrage.

VI. These: Die kommende Reversion des Naturbegriffs durch die
Befreiung der Mimesis von ihrer Orientierung an die Maschine

Ebenso wie der Naturbegriff auch immer ein Kulturbegriff ist, so ist die Ma-
schine nicht bloß ein Ding, sondern ein gesellschaftliches Verhältnis, das uns
weitgehendbestimmt. Daß FraueneinenanderenLeibhaben als Männer-darum
drehte sich die Geschichte bisher -, soll nun auf einmal bedeutungslos sein.

Leib-Natur wird technisch umgemodelt (gedacht) zur Körper-Maschine (z.B.
Butler 1991; Haraway 1995; Kritik bei Bell/Klein u.a. 1996). Es ist deswegen
besonderswichtig,uns darüberklarzu werden, daß tatsächlichder, .maschinelle"
Naturbegriff dominiert, sei es noch in der Form Natur Maschine, oder bereits
in der Form Maschine Natur. Erst wenn wir diese Normalität nicht mehr
selbstverständlich finden, können wir wahrnehmen, wie sehr dieWelt durch den

maschinellen Naturbegriff auf den Kopf gestellt worden ist, wie reduziert die
Welt auf diese Weise für uns geworden ist, wieviel Gewalt ihr und uns angetan
wird, wie sehr sie inzwischen eher zer- als ersetzt werden kann, und wie sehr

wir dem gefährlichen Aberglauben an den technischen Fortschritt aufgesessen
sind, vom Hass auf unseren Leib oder der „prometheischen Scham" (Günther
Anders), geboren und nicht gemacht worden zu sein, ganz zu schweigen.

WIDERSPRUCH - 47/04 167



Schon lange ist die Konkurrenz ums Empfinden, um das Engagement,
um die Orientierung, um die schöpferischen Energien, in einem Wort, um
unser mimetisches Vermögen entbrannt. Das ist im Grunde die Hauptfrage,
die der ganzen neueren Diskussion über die bisher wissenschaftlich ver-
nachlässigte Frage der Mimesis als nicht nur ästhetische Kategorie, sondern
als allgemein gesellschaftsbildende Kraft zugrunde liegt. Wieweit ist es

gelungen, die Mimesis an die Maschine zu binden, an die Gewalt, ans Starre
und Tote? Inwieweit wird es angestrebt, daß die Mimesis immer weniger
als Liebe zum Leben denn als Liebe zur Maschine, zum „Animismus der
Maschinen" (Genth 1999b, 134) geworden ist? Inwieweit gelingt es, das
mimetische Vermögen von seinen ursprünglichen Gegenständen abzu-

trennen, es zu „usurpieren", zu kolonisieren und für gegenteilige Zwecke
abzuzweigen? In den Reproduktionstechnologien wird den Frauen, die mit
technischer Hilfe Mütter werden wollen, z.B. eine solche Mimesis gegen-
über sich selbst als eine Art Produktionsapparat oder „MutterMaschine"
(Corea 1986) abverlangt. Um Usurpation und pervertierte Verfügbarma-
chung der mimetischen Naturfähigkeit - gewissermaßen gegen sich selbst

-, um ihre Verwendung für die maschinenlogische Rationalität, der sie

grundsätzlich widerspricht, darum wird heute gerungen. Dies ist gerade
auch denen gegenüber der Fall, die, wie die Frauen, vom Fortschrittswahn
bisher nicht so leicht zu überzeugen waren, richtet er sich doch gegen sie.

Demgegenüber sind Männer schon lange von Maschinen fasziniert und
unterliegen dem „imaginativen Automatismus" (Genth 1999b, 134) als der
irrigen Meinung, daß Maschinen „autonom" seien, und sie, mithilfe von
Maschinen gegenüber Frauen und Natur „Autonomie", etwa zum Zwecke
des Machterhalts, erreichten.

Der Umgang mit Mimesis ist eine sehr alte weibliche und mütterliche
Tradition. Daran muß wieder erinnert werden, wenn die Verwechslung
von Natur und Maschine an ihr Ende kommt. Denn da in der Tat Maschine
und Natur nicht identisch sind, sondern in unversöhnlichem Gegensatz
zueinander stehen, werden die Folgen immer spürbarer. Die maschinelle
Zersetzung globaler wie individueller Lebensgrundlagen zwingt uns im
Grunde schon seit geraumer Zeit, den herrschenden Naturbegriff so schnell
wie möglich zu revidieren. Die ökologischen Daten über den Zustand der
Erde sind so verheerend, daß längst eine Panik ausgebrochen wäre, wenn
wir nicht immer noch an den Fortschritt als Ersetzung von Natur durch
maschinell Hergestelltes, also Natur als Maschine, und sogar Maschine
als Natur, glaubten. Es steht also gar nicht in unserer Wahl, ob wir den

Naturbegriff revidieren wollen. Die Verhältnisse, die wir selbst geschaffen
haben, werden uns dazu zwingen. Und dann wird es wieder um die Mime-
sis gehen. Renate Genth sagt, es bräuchte eine neue „Zivilisationspolitik"
(Genth 1999b, 255ff), in der es um die Entstehung von „mimetischen
Sphären" gehen müßte, die vor allem durch ihre „Lebensfreundlichkeiten"
gekennzeichnet wären (a.a.O., 256).

168 WIDERSPRUCH - 47/04



Erst derart sich ausbreitender Ethos, der sich als „dissident" zum
gegenwärtigen maschinellen Naturverständnis versteht, ja einen quasi
geistig-seelischen „Maschinensturm" bewirken kann, ermöglicht vielleicht
eine neuerliche „Umpolung" mimetischer Kräfte in die Richtung einer
Wiedergutmachung von Schäden und der liebevollen Zuwendung zu Natur
als einer Politik der Kooperation mit ihr (und den Frauen). Die Entzweiung
von Mann und Welt würde wieder aufgehoben, der neuen Entzweiung von
Frau und Welt würde ein Ende bereitet.

Erfahrungen aus anderen Regionen der Welt, die der Faszination und
List der Maschine nicht so verfallen sind wie viele hier im Westen, zeigen,
wie sehr es sich „lohnt", die Natur zu „lieben". Denn sie liebt zurück,
die Maschine nicht. Das heißt, durch Kooperation gibt es plötzlich eine

„positive Energiebilanz", einen wachsenden „Surplus" durch gegenseitig
sich fördernde „Synergien".

Aber bevor eine solche Resonanz mit lebendiger Natur und die daraus
resultierenden „synergetischen" Effekte wieder eintreten können, müssen
wir unser ästhetisches Vermögen, unsere Empfindungsfähigkeit und Em-
pathie, unser „Fühlen" im Sinne von Günther Anders (1980) überhaupt erst
wieder als Möglichkeit wahrnehmen und pflegen, wenn nicht zur Kultur
ausgestalten. Erst dann würden wir das Ausmaß dessen, was wir in der Welt
bewirken, empfinden und erkennen können. Die „prometheische Scham"
gegenüber der Maschine würde dann umkippen in eine Scham gegenüber
dem maschinellen Nihilismus, und es würde bemerkt, daß mit dem Projekt
der Maschine auch das sowohl religiöse wie säkulare Projekt der Herrschaft
über Natur, Frauen und Kolonien ein Ende haben könnte.

Literatur

Anders, Günther, 1980: Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der
technischen Revolution. 1. Band, München

Arrowsmith, William / Korth, Michael, 1995: Die Erde ist unsere Mutter. Die großen Reden

der Indianerhäuptlinge. München
Bachofen, Johann-Jakob, 1975: Das Mutterrecht. Frankfurt
Bacon, Francis, 1990: Neues Organon, hgg. und eingeleitet von Wolfgang Krohn. Hamburg
Bell. Diane / Klein, Renate u.a., 1996: Radically speaking. Feminism Reclaimed. London
Bloch, Ernst, 1967: Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt
Bloch, Ernst, 1991: Naturrecht und menschliche Würde. Frankfurt/M.
Böhme, Hartmut, 1988: Natur und Subjekt. Frankfurt/M.
Bookchin, Murray, 1984: Das Weltbild organischer Gesellschaften oder Natur als Leben. In:

Lutz, Rüdiger (Hg.): Frauenzukünfte, Weinheim
Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/M.
Caldicott, Helen, 2002: The New Nuclear Danger. George W. BuslTs Military-Industrial-

Complex. New York
Corea, Gena, 1986: MutterMaschine. Reproduktionstechnologien von der künstlichen Be-

fruchtung zur künstlichen Gebärmutter. Berlin
Delumeau, Jean, 1989: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste im Europa

des 14. bis 18. Jahrhunderts. Reinbek

WIDERSPRUCH - 47/04 169



Eisler, Riane, 1993: Kelch und Schwert. Von der Herrschaft zur Partnerschaft. Männliches
und weibliches Prinzip in der Geschichte. München

Ernst, Werner W., 1996: Metapsychologie und „egologisches Subjekt". In: Werlhof, C.v./
Schweighofer, A./ Ernst, W.W. (Hg): Herren-Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebensform.
Frankfurt/M.

Fox-Keller, Evelyn, 1986: Liebe, Macht und Erkenntnis. Männliche oder weibliche Wissen-
schaft? München

Gebauer, Gunter / Wulf, Christoph, 1992: Mimesis. Kultur-Kunst-Gesellschaft. Reinbek
Genth, Renate /Werlhof, Claudia von, 1990: Geschlechtsspezifische Bedingungen und Formen

des Umgangs mit Informations- und Kommunikationstechnologien. Untersuchungsbericht
über das Projekt 95 des So-Tech-Programms, Ministerium für Arbeit, Gesundheit und
Soziales. Düsseldorf

Genth, Renate, 1999a: Die moderne Maschinisierung als Naturverhältnis. Manuskript.
Hannover

Genth, Renate, 1999b: Über Maschinisierung und Mimesis. Die Bedeutung des Mensch-Ma-
schine-Verhältnisses für die Möglichkeiten politischen Handelns, Manuskr. Hannover

Genth, Renate, 2002: Über Maschinisierung und Mimesis. „Beiträge zur Dissidenz", Nr. 10.

Frankfurt/Paris/New York
Gimbutas, Marija, 1994: Das Ende Alteuropas: Der Einfall von Steppennomaden aus Süd-

rußland und die Indogermanisierung Mitteleuropas. Innsbruck
Göttner-Abendroth, Heide, 1989: Das Matriarchat I. Die Geschichte seiner Erforschung.

Stuttgart/Berlin/Köln
Gorz, André, 2003: Auf dem Weg in eine posthumane Zivilisation. Kenntnisse vs. Wissen,

Wissenschaft vs. Lebenswelt. In: Widerspruch 45, Zürich
Haraway, Donna, 1995: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frank-

furt/M./New York
Hobbes, Thomas, 1984: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und bür-

gerlichen Staates, hgg. und eingeleitet von Iring Fetscher. Frankfurt
Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W., 1947: Dialektik der Aufklärung, Frankfurt/M.
Jonas, Hans, 1984: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik für die technologische

Zivilisation. Frankfurt/M.
Kimmerle, Gerd, 1980: Hexendämmerung. Studien zur kopernikanischen Wende der He-

xendeutung. Tübingen
Laotse 1993: Tao Te King. Das Buch vom Sinn und Leben. Übersetzt und mit einem Kom-

mentar von Richard Wilhelm. München
Lawrence, J. P., 1989: Schellings Philosophie des ewigen Anfangs. Würzburg
Merchant, Carolyn, 1987: Der Tod der Natur: Ökologie, Frauen und neuzeitliche Naturwis-

senschaft. München
Mulack, Christa, 1996: Die Wurzeln weiblicher Macht. München
Mulack, Christa, 1998: Im Anfang war die Weisheit. Hagen
Muraro, Luisa, 1993: Die symbolische Ordnung der Mutter. Frankfurt/M./New York
Sheldrake, Rupert, 1990: Das Gedächtnis der Natur. Das Geheimnis der Entstehung der

Formen in der Natur. Bern/München/Wien
Sloterdijk, Peter / Macho, Thomas H., 1991.: Weltrevolution der Seele. Ein Lese- und Ar-

beitsbuch der Gnosis, 2 Bd. Gütersloh
Tazi-Preve, Irene M., 2004: Mutterschaft im Patriarchat, „Beiträge zur Dissidenz" 14,

Frankfurt
Ullrich, Otto, 1977: Technik und Herrschaft. Frankfurt/M.
Unseld, Godela, 1992: Maschinenintelligenz oder Menschenphantasie? En Plädoyer für den

Ausstieg aus unserer technisch-wissenschaftlchen Kultur. Frankfurt/M.
Voss, Jutta, 1988: das Schwarzmondtabu. Die kulturelle Bedeutung des weiblichen Zyklus.

Stuttgart

170 WIDERSPRUCH - 47/04



Werlhof, Claudia von, 1991a: Geistig gebären? Frauen und Computerarbeit. In: dies.: Männ-
liehe Natur und künstliches Geschlecht. Texte zur Erkenntniskrise der Moderne. Wien

Werlhof, Claudia von,1991b: DerAnthropozentrismus als Erkenntnisschranke. In: dies.: Männ-
liehe Natur und künstliches Geschlecht. Texte zur Erkenntniskrise der Moderne. Wien

Werlhof, Claudia von, 1997: Ökonomie, die praktische Seite der Religion. Wirtschaft als
Gottesbeweis und die Methode der Alchemie - Zum Zusammenhang von Patriarchat,
Kapitalismus und Christentum. In: Ernst, Ursula Marianne / Gubitzer, Luise / Schmidt,
Angelika (Hg.): Ökonomie M(m)acht Angst. Frankfurt/M./Wien/Paris

Werlhof, Claudia von, 2000a: Tila und der Mann aus dem Zug. In: ab 40, Zeitschrift von,
für, über Frauen (München), Juni

Werlhof, Claudia von, 2000b: Patriarchat als „alchemistisches System": Die (Z)Er-Setzung
des Lebendigen. In: Rathmayr, Bernhard/Ralser, Michaela/Wolf, Maria (Hg.): Die Gegen-
wart und Zukunft des menschlich Lebendigen. Vortragsreihe an der Universität Innsbruck.
Innsbruck

Werlhof, Claudia von, 2003: Fortschritts-Glaube am Ende? Das kapitalistische Patriarchat
als „alchemistisches System". In: dies./V. Bennholdt-Thomsen/ Nicholas Faraclas (Hg):
Subsistenz und Widerstand. Alternativen zur Globalisierung. Wien

Wittfogel, Karl A., 1977: Die orientalische Despotie. Eine vergleichende Untersuchung
totaler Macht. Frankfurt/M.

Wolf, Doris, 1994: Was war vor den Pharaonen? Die Entdeckung der Urmütter Ägyptens.
Zürich

Aus dem Französischen von Jadja Wolf
140 Seiten, Broschur, Zürich 2004
Fr. 24.-, Euro 15,50, ISBN 3-85869-282-4

André Gorz
Wissen, Wert und Kapital
Zur Kritik der Wissensökonomie

Rotpunktverlag.

»Eine wirkliche Wissensgesellschaft würde erfordern,
dass die Wirtschaft in den Dienst von Bildung und

Selbstentfaltung gestellt wird und nicht umgekehrt
wie heute.« /Andre Gorz

Erhältlich im Buchhandel oder unter www.rotpunktverlag.ch

WIDERSPRUCH - 47/04 171


	Natur, Maschine, Mimesis : zur Kritik patriarchalischer Naturkonzepte

