Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 24 (2004)

Heft: 47

Artikel: Natur, Maschine, Mimesis : zur Kritik patriarchalischer Naturkonzepte
Autor: Werlhof, Claudia von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652591

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 27.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652591
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Claudia von Werlhof
Natur, Maschine, Mimesis

Zur Kritik patriarchalischer Naturkonzepte

Die Frage nach der Natur hat sich als der Dreh- und Angelpunkt der gesam-
ten Frauenforschung erwiesen. Vielleicht ist mein Denken gerade deshalb
nach wie vor nicht ,,postmodern®, weil ich finde, da wir immer noch in
der Moderne leben, denn alle Probleme, die die Moderne hervorgebracht
hat, bestehen weiter. Sie sind auch keineswegs ,,dekonstruiert”. Ich ver-
weigere mich also dem Ausweichen vor den Problemen, die die Moderne
geschaffen hat, und die allesamt nicht gelost, ja nicht einmal erklért sind.
Im Gegenteil, gerade was ,,Natur angeht, laufen die ungeldsten Probleme,
die Ursachen und ihre Folgen auf eine Katastrophe hinaus. Das gilt fiir
das Klima ebenso wie fiir die Ernidhrung, die Kontamination der Elemente
ebenso wie fiir die Zerstérung der menschlichen Natur.

L. These: Es gibt heute keinen Konsens dariiber, was ,,Natur ist

Ich bestreite, dal wir, wenn wir iiber , Natur* reden, wissen, woriiber wir
eigentlich reden. Wir haben auch keine geeignete Methode mehr, Natur
anders zu erkennen, zu verstehen oder gar zu empfinden. Denn die Natur-
wissenschaft produziert mithilfe ihres Instrumentariums zwar bestimmte
,Erkenntnisse* iiber die Natur. Aber diese sagen uns eher, wie wir zu einem
Wissen gelangen, das uns zur Ausiibung von Macht und Herrschaft iiber
Natur fiihrt. Eine Erkenntnis oder gar ein Verstehen der Natur unabhéngig
von derartigen Interessen ist dabei jedoch nicht intendiert (vgl. Genth
2002; Gorz 2003). Entsprechend wissen die meisten von uns sicher auch
nicht, was ,,Leib* als unser Anteil an irdischer Natur bedeutet. Daher wird
auch das Geschlecht inzwischen abgelehnt. Man soll und will es gar nicht
erkennen, was urspriinglich bedeutet, es zu mégen oder gar zu lieben (zum
Zusammenhang von Liebe und Erkenntnis vgl. Fox-Keller 1986).

Wenn in einer Gesellschaft ein Ausbeutungs-, Herrschafts- und Mach-
barkeitsverhiltnis zur Natur und zum Leib dominiert, und zwar ein solches,
das schrankenlose Verwiistung dessen, was lebendig ist, was elementare
Lebensbedingungen sind, mit beinhaltet (z.B. Raubbau an Bodenschitzen,
Ausrottung von Arten, systematische Vergiftung von Béden im Krieg oder
in der modernen Landwirtschaft, Uberfischung der Ozeane, Abholzung der
Urwilder, ,,Privatisierung* und Kommerzialisierung des SiiBwassers), dann
will man einfach nicht verstehen, was da wirklich getan wird. Deswegen

WIDERSPRUCH - 47/04 155



wird auch nicht verstanden, was die laufende Storung und Zerstérung der
Natur durch gesellschaftliches Handeln fiir die innere, menschliche wie
fiir die duBere, nicht menschliche Natur bedeutet. Es ist so, wie Giinther
Anders sagte: Wir haben inzwischen so viele Moglichkeiten zur Zerstorung
geschaffen, da3 wir gerade auch gefiihlsméBig nicht mehr mitkommen, ja
gar nicht mehr wahrnehmen, was mit und durch uns geschieht. Darin liegt
die ,,Antiquiertheit* des Menschen. Gefiihlsméssig kann man zwanzig Tote
vielleicht noch wahrnehmen, aber nicht Millionen Tote (Anders 1980).
Wir richten ununterbrochen Schéden an, deren Tragweite wir uns gar nicht
vorstellen konnen. Ich gehe nur einen Schritt weiter und sage: Wir wollen
es auch nicht, weil das unserer Vorstellung von Naturbeherrschung bzw.
der angeblichen Machbarkeit von Natur widerspricht.

I1. These: Naturbegriff und Naturverhiiltnis sind historisch
mit der politischen Herrschaftsform entstanden

Jeder Begriff, jedes gesellschaftliche Verhiltnis und jedes gesellschaftliche
Problem hat eine Geschichte. Es ist meine zweite These, dal unser heutiges
Naturverhéltnis im Prinzip ein paar Tausend Jahre alt ist, also nicht (nur)
aus der unmittelbaren Vergangenheit stammt. Die fiir uns heute typische
,Entzweiung von Mensch und Welt* (Jonas 1984, 353) entsteht jedenfalls
bereits in der alexandrinischen Gnosis noch vor unserer Zeitrechnung und
in den patriarchalen GroBreligionen (Sloterdijk/Macho 1991; Genth 1999b,
223). Diese prinzipielle Entzweiung von Mensch — bzw. Mann — und Welt
steht im Zusammenhang mit der Erfindung von Herrschaftssystemen,
zundchst in Gestalt der orientalischen Despotie (Wittfogel 1977). Im gno-
stischen Denken werden zum ersten Mal systematisch das Kriegfiihren, die
Herrschaft und der Konflikt mit den Beherrschten — nicht zufillig mit den
alten Frauenkulturen — gerechtfertigt. Die Welt, die Natur, das Materielle,
der Leib und insbesondere die Frauen gelten seitdem als minderwertig, bose,
stindig und iiberfliissig. Das gilt in besonderer Weise gerade auch fiir das
Christentum. Man konnte sagen, das ist praktisch der fundamentale Gedanke
des Patriarchats, also einer Gesellschaftsordnung, die die Herrschaft iiber
Frauen und Eroberte, Gesellschaft, Welt und Natur voraussetzt und damit
deren Entzweiung systematisch herbeifiihrt (Eisler 1993; Go6ttner-Abend-
roth 1989; Gimbutas 1994; Wolf 1994). Diese Herrschaftsform ist historisch
im Prinzip neu und jedenfalls nicht weiblich geprégt. Dadurch entsteht eine
gewisse Kontinuitit in der Entwicklung des Naturverstéindnisses und eines
neuen Geschlechterverhiltnisses.

Nach einer Unterbrechung durch das Mittelalter kommt seit der Renais-
sance, also der beginnenden Neuzeit, dieses Erbe als griechisch-romisches
nicht zufillig wieder vermehrt zum Tragen. Der Bruch mit der Moglich-
keit, in diesen Fragen auch andere Wege zu beschreiten, macht gerade
die Neuzeit aus (Merchant 1987; Bohme 1988). Es kommt dabei zu einer

156 WIDERSPRUCH - 47/04



radikalen Reduzierung und Zuspitzung des Naturbegriffs und der bisher
endgiiltigen Verkehrung aller édlteren Naturkonzepte. Es ist eine eindeutige
Brutalisierung im Umgang mit Natur zu beobachten sowie eine zunehmende
Selbstverstdndlichkeit des Naturbeherrschungsgedankens (vgl. Delumeau
1989). Das Naturdenken hat seitdem immer weniger mit Natur selbst zu
tun, sondern es wendet sich prinzipiell gegen sie. Man kann sagen, es gibt
seitdem einen regelrechten Naturhass (vgl. Bohme a.a.0.).

Und wieder ist genau parallel dazu das gleiche im Verhiltnis zu den Frauen
zu sehen. Im selben Moment, wo sich die Naturauffassung eindeutig und
einseitig gegen die Natur richtet, geschieht das auch mit dem Verhéltnis zu
den Frauen. Parallel kommt es zu den beriichtigten Hexenverfolgungen zu
Beginn der Neuzeit (Kimmerle 1980). Auch vom weiblichen Geschlecht
will man nun nichts mehr wirklich — Positives — wissen, genauso wie von
Natur. Ein angemessenes Natur-Versténdnis, ein Natur-Erkennen, ist — zu-
mindest in der vormodernen Wissenschaftsauffassung —nur bei Sympathie,
Empathie oder garin Liebesverhiltnissen moglich (Fox-Kellera.a.O.). Dies
verstand man als ,,Philo-Sophie®, die vorpatriarchale ,,Liebe zu Sophia“,
der — weiblich verstandenen — ,,Weisheit* (vgl. Mulack 1998).

Erst in der Neuzeit entsteht ein Wissenschaftsverstindnis, das auf
Unterwerfung, Uberwindung, Distanz und Beherrschung fuft. Francis
Bacon, der als Begriinder der modernen Wissenschaft gilt, sagt dazu, die
Untersuchung gelte ,,der gebundenen und bezwungenen Natur,... denn
die Natur der Dinge offenbart sich mehr, wenn sie von der Kunst bedringt
wird (d.h. von der Wissenschaft, C.W.), als wenn sie sich frei iiberlassen
bleibt* (Bacon 1990, 56 f). Und zur Methode heiBt es: Es ,,soll hier die
Natur durch die Tat unterworfen werden® (a.a.0., 41). Diese Tat besteht
im experimentellen Verfahren der Induktion, ,,welche die Erfahrung auflost
und zergliedert und notwendig durch AusschlieBung und Zuriickweisung
zu einer richtigen Schlussfolgerung gelangt* (a.a.0O., 45). D.h., nicht nur
die duBere, sondern auch die innere, menschliche Natur bis hin zu der des
Forschers, sollen abgewehrt und unterworfen, die gegebenen Sinnesver-
mogen ausgeschaltet werden (vgl. Genth 1999b, 231 ff).

Bis heute begreifen wir ein solches Natur-Verhiltnis als ,,objektiv* und
wissenschaftlich,,neutral. Die Gewalt, die wir dafiir uns und anderen sowie
duBerer Natur angetan haben und immer wieder glauben antun zu miissen,
haben wir verdréngt. An dieser Anti-Natur-Wissenschaft wird auch deutlich,
daB Geist und Natur immer stérker als Gegensitze begriffen worden sind,
und die schon éltere Trennung von Geist und mater-Materie gerade in der
Neuzeit auch enorme, ja umwilzende praktische Konsequenzen hat. Sie
sind das Ergebnis einer ,,metaphysischen , Vergeistigung* der Materie ohne
Annahme der Weltseele* (Genth 1999b, 227).

Allerdings war, wie Renate Genth herausgefunden hat, die Natur fiir
Bacon ,,noch gottlich, ja eine Goéttin. Sie war voller Geheimnisse und
schopferisch und verfiigte iiber unerkannte Féahigkeiten, die in threm Hei-

WIDERSPRUCH - 47/04 157



ligtum verschlossen waren. Aber dieses Heiligtum durfte nicht unantastbar
bleiben. Es war an der Zeit, in ihr Heiligtum einzutreten®, wie Bacon sagte
(1990, 77, n. Genth 1999a, 47). ,,Ihre schopferischen Fihigkeiten stellten
zuriickgehaltenes Wissen dar, und dessen mufite man habhaft werden. Die
Menschen sollten sich dessen bemichtigen. ,,Die Gottin muBlte bezwungen
werden® (Genth, ebd.). Wissenschaft soll in diesem Sinne ,,Raub* sein,
die Menschen sollen ,,Diener und Dolmetscher der Natur* sein, denn ,,die
Natur wird nur besiegt, indem man ihr gehorcht (Bacon 1990, 65; n.
Genth, ebd.).

Das heift, die Natur und das Wissen werden als urspriinglich weiblich
gedacht. Unter Anwendung von List, Tiicke und Gewalt kann ihr, der
Frau/Natur/Goéttin, beigekommen werden. Der patriarchale Mann — vgl.
auch die Figur des Odysseus —kann die méchtige Frau-Natur nur bindigen,
indem er zum Schein auf sie eingeht, also kein ,,mimetisches Verhéltnis*
zu ihr mehr einnimmt, sondern nun ein sie ,,simulierendes®, um sie wie
einen Feind im Krieg zu iiberlisten. Nicht umsonst ist das ,,Auf-die-Folter-
Spannen der Natur* der Folter der Hexen entlehnt, mit denen Bacon seine
eigenen Erfahrungen gemacht hatte (vgl. Genth 1999b, 233 f).

Das angezielte Ergebnis sind die Erfinder (Genth 1999a, 47). Sie
sollen die Natur nachbauen und in deren angeblichem eigenen Interesse
verbessern (Bacon 1990, 51 f). Die durch Unterwerfung erniedrigte, des
Geistes beraubte, entseelte, um ihr Leben gebrachte Natur (Frau) soll dann
anschlieBend wieder ,,erh6ht* werden.

III. These: Wenn wir von Natur nichts mehr Positives
wissen, konnen wir sie doch erfahren

Wenn wir von Natur schon nichts mehr Positives wissen, weil die Naturwis-
senschaft, die Erziehung und die Markt-Ideologien sie negieren, ersetzen,
simulieren, so bringen doch die Kunst und die Poesie sie zur Darstellung,
ja, bringt sie sich selbst zur Darstellung.

Wir kennen es aus eigener Erfahrung: dal Natur offenbar tatsichlich vor
allem in Liebeserfahrungen oder gar als Liebesverhiltnis erkannt werden
kann — so wie es auch die édlteren Natur- und Wissenschaftsauffassungen
nahelegen. Jedenfalls zeigt sich hier eine Moglichkeit, eine zum herrschen-
den Naturbegriff radikal andere Natur zu erfahren.

Der Zustand der Liebe ist der Zustand der Kraft. In diesem Zustand gibt
es keinen Mangel, keine Knappheit und keine Grenzen.

Der Zustand der Liebe ist der Zustand der Potenz. Alles ist moglich,
nur nicht HaBl und Gewalt.

Der Zustand der Liebe ist ein Strahlen. Es ist in allen Dingen ebenso
wie zwischen ihnen.

Der Zustand der Liebe ist Jubel. Er ist eine grole Heiterkeit. Er ist die
Freude an der bloBen Existenz.

158 WIDERSPRUCH - 47/04



Der Zustand der Liebe ist Offenheit, ein paradoxes AuBler-sich-in-sich-
Sein. Andere nennen es Ekstase. Es ist wie die Auflésung der Grenze
zwischen Mensch und Welt.

Der Zustand der Liebe istder wirkliche Naturzustand und gleichzeitig der
bestmogliche Kulturzustand. ,,Der Zustand der Liebe ist der einer anderen
Ordnung® (Werlhof 2000a, 36 f).

Hier zeigt sich eine vollig andere Natur. Die ,,Natur* hat sich dabei als ein
affizierendes, lebensbejahendes,,Subjekt gezeigt. Dadurch wird erfahrbar,
daB die Menschen nicht die einzigen sind, die auf irgendeine Art ,,denken®,
,fiihlen®, ,lieben, ,,handeln und ,,sind““. Diese Naturerfahrung war gar
nicht gewollt, sondern sie hat sich geradezu von selbst ereignet.

Wir sind mit den Moglichkeiten, die die Natur erdffnet, iiberhaupt
nicht verbunden und ihrer nicht gewahr. Es kann aber die auf diese Weise
erfahrene Natur zum Mafstab der so dringend notwendigen Reversion
und Offnung des Naturbegriffs werden. Die Folgen fiir den herrschenden
Wissenschaftsbegriff und die Kultur, also die gesellschaftliche Praxis im
Umgang mit Natur, der duleren wie der inneren, wiren uniibersehbar.

IV. These: Die Entwicklung und die Dramatik unseres
Naturverstindnisses zeigt sich insbesondere im Konzept der
Natur als ,,Mutter<, als ,,Mimesis*‘ und als ,,Maschine*¢

»Mutter“ Natur.

DaB Natur nicht nur als Frau, sondern vor allem als Mutter (bzw. Gottin)
aufgefalit wurde, ist sehr alt, viel dlter und verbreiteter als alles andere, was
wir kennen (z.B. Laotse 1993; Arrowsmith/ Korth 1995; Bookchin 1984).
Mutter Natur, Mutter Erde sind Vorstellungen, die in allen Sprachen auf der
Welt lingst vor dem Gegenbegriff ,,Vater Staat“ vorkommen. Denn Miitter
gibt es immer, von ,,Vitern® ist erst im Patriarchat die Rede. Naturbegriffe
sind zunéchst tiberall weibliche. Die Natur hat von je her ein weibliches
Geschlecht, und die Frauen werden mit ihr aufgrund ihrer regenerativen
Potenz, ihrer lebensschaffenden Krifte, in engerer Verbindung gesehen als
das minnliche Geschlecht. Bei der Natur geht es immer um ihre schopfe-
rische Potenz, die in den Frauen wiederkehrt. Die Natur/die Frauen sind
selbstschopferisch, ,,natura naturans“ (Béhme 1988, 27, 33) und bringen
die konkreten Schépfungen zustande, ,,natura naturata“ (a.a.O., 50 f), das
Geschopfte. Die Geschopfe sind die konkreten Lebewesen wie auch der
Mensch und speziell der Mann. Das Geschlechterverhiltnis ist also nicht
eines der Gleichheit oder Vergleichbarkeit, sondern die Frauen haben Anteil
an der natura naturans, der Natur als dem Allgemeinen, der Naturpotenz.
Das Minnliche gehort im Unterschied dazu mehr zum Besonderen, ist
von Frauen/Natur geschaffen, ist natura naturata. Solche Naturbegriffe
sind allesamt vor- bzw. post-patriarchal (vgl. Bachofen 1975; Bloch 1991;
Mulack 1996; Voss 1988; Werlhof 1991b, 1997).

WIDERSPRUCH - 47/04 159



In der Diskussion iiber die Entstehung des neuzeitlichen Naturbegriffs
hat auch Carolyn Merchant dieses Bild der Natur als Frau und Mutter
noch einmal vorgestellt: ,,Durch die alte Gleichsetzung der Natur mit
einer nahrungsspendenden Mutter beriihrt sich die Geschichte der Frau-
en mit der Geschichte der Umwelt und des dkologischen Wandels. Die
weibliche Erde bildet den Mittelpunkt jener organischen Kosmologie, die
im frithneuzeitlichen Europa der wissenschaftlichen Revolution und dem
Aufstieg einer marktorientierten Kultur zum Opfer gefallen ist. Die Oko-
logiebewegung hat wieder das Interesse an jenen Wertvorstellungen und
Begriffen geweckt, die historisch mit der vormodernen organischen Welt
verkniipft sind* (Merchant 1987, 12). ,,Das Wort Natur hat (noch, C W) in
der Antike und in der frithmodernen Zeit eine ganze Reihe von miteinander
zusammenhéngenden Bedeutungen. Auf Einzelwesen bezogen meinte es
die Eigenschaften, inneren Merkmale und vitalen Kréfte von Personen,
Tieren oder Dingen, oder allgemeiner iiberhaupt die menschliche Natur.
Es bedeutete auch den inneren Ansto3 zum sich Regen und Wirken. Um-
gekehrt bedeutete gegen die Natur handeln, diesen angebotenen Antrieb zu
miBachten. Auf die materielle Welt bezogen meinte Natur ein dynamisches,
schopferisches und regulatives Prinzip als Ursache der Erscheinungen,
ihres Wandels und ihrer Fortentwicklung* (a.a.O., 15 f).

Der Philosoph Friedrich Schelling (vgl. Lawrence 1989, 57, 59) hob
z.B. die patriarchale Trennung von Natur und Geist bzw. Materie und
Geist wieder auf und konzipierte auch einen entsprechenden Begriff von
menschlicher Freiheit. Solange man die Natur zu iiberwinden versuche,
solange konne er, der Mensch, in ihr nur sich selbst begegnen. Der Mensch
miisse daher ,,ein von ihm unabhéngiges freies Wesen in der Natur erkennen,
bevor er seine wahre Freiheit gewinnen kann* (a.a.O.,204). Nach Schelling
ist also die Freiheit nur in der Natur zu finden und nicht au3erhalb von ihr
oder gegen sie. Um diese an der Natur orientierte Freiheit darzustellen,
hat er den sehr interessanten Begriff der ,,ekstatischen Offenheit” (a.a.0.,
205) geprégt, der es ermdglicht, in ihr frei zu sein und nicht jenseits von
ihr. Mitten in der Neuzeit ist Schelling damit ganz anderer Auffassung als
die meisten seiner Zeitgenossen.

Der Begriff der Natur als ,,Mutter* ist grundsitzlich ein positiver Be-
griff, der das Positive an der Natur und das Positive an den Miittern/Frauen
miteinander verbindet, nimlich ihre Fahigkeit, immer wieder neues Leben
hervorzubringen. Das heiflt aber nicht, daB Mutter Natur nicht auch ge-
fahrlich, ja lebensgefihrlich sein kann und ist. Die Naturgewalten werden
jedoch anders wahrgenommen, haben andere Ursachen als die menschlichen
Gewalttaten. Und wenn Natur ,,verwiistet*, dann ist das nie eine Legitima-
tion fiir menschengemachte Zerstorungen gewesen.

Zum ,,Mutter-Natur“-Begriff gehoren auch Begriffe von ,,Denken* und
»Seele” bzw. ,,Pneuma®, also Geist, die allesamt nicht von Natur und vom
Mater-iellen getrennt sind. So meint der &ltere Seelenbegriff auch nicht die

160 WIDERSPRUCH - 47/04



Einzel-Psyche, sondern die ,,Weltseele“, in der Bedeutung dessen, was die
Welt als lebendige zusammenhélt. Die Chinesen haben dafiir den Begriff
,Chi*, die Kraft, die allen Lebewesen innewohnt. Auch im alten Mutterrecht,
dem ersten Naturrecht (vgl. Bloch 1991), sind solche positiven Beziige zu
finden. So ist in der ,miitterlichen Ordnung* (Muraro 1993; Tazi-Preve
2004) die Freiheit und Gleichheit der Menschen von Natur aus da und nicht
ein gesellschaftliches Geschenk bzw. ,,Recht®, das ihnen ,,gegeben®, aber
auch aberkannt werden kann.

Auchalle,,animistischen* Naturbegriffe, die die Beseeltheit (anima=die
Seele) und damit Belebtheit aller Lebewesen und Natur betonen, auch der
heute sogenannten anorganischen Natur, gehoren hierher. Natur wird also
nicht als das schlechthin Andere zum Menschen und zur Kultur gesehen,
sondern als Ort des Lebens, an dem alle aufgehoben sind. Der Ubergang
zum Kulturbegriff ist flieBend. Natur wird aus Kultur weder verbannt noch
ihr unterworfen.

Natur als ,, Mimesis“.

Dieser Begriff ist sowohl sehr alt als auch neuerdings wieder in der Dis-
kussion. Wie komme ich dazu, ,,Mimesis*“ im Zusammenhang mit dem
Naturbegriff zu verwenden? Ich tue dies in Anlehnung und Wiirdigung
der Arbeit von Renate Genth. Dort schreibt sie: ,,Mimesis ist wesentlich
eine Kategorie der Asthetik. Sie wird in der Regel dem Mythos, einer
langst iiberholten, ja archaischen Weltbetrachtung zugeschlagen oder als
Erscheinung in Kunst und Literatur verhandelt. Dort wird sie unter der Per-
spektive der erzeugten Produkte, der Kunstwerke betrachtet. Gebauer/Wulf
gehen in ihrer ... theoretischen Untersuchung dariiber hinaus und spiiren
die verschiedenen Erscheinungen des Mimesisbegriffs in Kultur, Kunst
und Gesellschaft auf. Danach ist Mimesis in vielen Vorgéngen wirksam.
Mir geht es ... bei der Mimesis nicht um ihre Bedeutung als entstandenes
Werk oder als besondere Ausdrucksform. In diesem Kontext ist sie als
Naturbegabung wichtig, die Menschen betrifft. Grundsétzlich gilt, daB sie
allen Lebewesen zu eigen, und womdoglich weit dariiber hinaus zu finden
ist. Sie ist eine allgemeine Naturbegabung; vielleicht ist sie gar ein inneres
wie dufleres Vermogen, durch das viele Erscheinungen in der Natur ent-
stehen ... Jedenfalls ist Mimesis etwas hochst Lebendiges. Es ist Leben in
Aktion. Vermutlich wiren Menschen ohne ihre mimetische Begabung gar
nicht lebensfihig, jedenfalls wiren sie nicht fihig, Gesellschaft ausbilden.
,Ohne Mimesis kann keine Verbindung mit der Auflenwelt gelingen‘ (W.
Benjamin in Gebauer/Wulf 1992, 429).

Mimesis ist die Grundlage fiir den Wirklichkeitssinn, ohne den keine sinn-
volle Orientierung in der Erscheinungswelt moglich ist. Dabei ist Mimesis
zunéchst nachahmendes Geschehen im weitesten Sinn... Einbildungskraft
und Ausbildungskraft, also Gestaltungskraft, Imagination und Vorstellung
spielen ... mit. Sie ist Empfianglichkeit und nachahmendes Handeln oder
auch nachahmendes Denken und Vorstellen ... Die mimetische Begabung

WIDERSPRUCH - 47/04 161



macht Menschen zutiefst bildsam, im empfénglich-aktiven Sinn. Sie 148t
sie aufnahmefihig, verwandlungsfihig und schopferisch sein. Indem sie
aufnehmen, gestalten sie, und das auch sich selber. Sie ist Wahrnehmung,
Aneignung und dabei selbst Verdnderung zugleich... Es kommt zu einem
,/Anschmiegen an einen Anderen‘ (Gebauer/Wulf 1992, 13). ... “,Der Andere
wird an die Welt desjenigen angeglichen, der sich ihm anschmiegt. Diese
Metapher driickt auch das in ihm enthaltene Affektive aus® (Gebauer/Wulf
1992, 13f)... ,Die Mimesis eines Verhaltens beinhaltet die Verdnderung
des Nachahmenden mit der Absicht, einem Vorbild nachzueifern und sich
die Féahigkeiten des Vorbilds anzueignen‘ (Gebauer/Wulf a.a.O., 56)* (n.
Genth 1999b, 39f).

Genth nennt die Verwandlung durch Mimesis ,,Anverwandlung*, denn
durch diese ,,gibt man sich dem Anderen anheim* (a.a.O. 40). So kommt
z.B. Ahnlichkeit zustande. ,,Ahnlichkeit ist eine Folge von mimetischer
Bezugnahme* (Gebauer/Wulf 1992, 432). Neben der ,,Anverwandlung*
erfolgt nach Genth in der Mimesis eine ,,Einverleibung” ( Genth a.a.O.,
42). Dadurch sei Mimesis von ,,Simulation® zu unterscheiden, bei der nur
eine ,,einfache Spiegelung® stattfinde (ebd.). Die mimetische Nachahmung
sei keine identische Reproduktion, sondern ein schopferischer Akt, bei
dem alle Beteiligten sich veridndern. ,,Mimesis gehort zum Lebendigen®
(ebd.). ,,Mimesis widersetzt sich der harten Subjekt-Objekt-Spaltung ...
In mimetischen Prozessen ,gleicht‘ sich der Mensch die Welt an, Mimesis
ermoglichtes dem Menschen, aus sich herauszutreten, die AuBenwelt in die
Innenwelt hineinzuholen und die Innenwelt auszudriicken. Sie stellt eine
sonst nicht erreichbare Nihe zu den Objekten her* (Gebauer/Wulf 1992,
11). Im mimetischen Verhiltnis seien, entsprechend Adorno, ,,Gedanke,
Vorstellung und Realitét noch nicht vollends geschieden® (Gebauer/Wulf
1992, 392). Das, so Genth, unterscheidet Mimesis von Rationalitit: ,,Kon-
struktive Merkmale hat Mimesis nicht. Sie geh6ren dem technischen Bereich
an bzw. der Sphire des homo faber und stellen eine Verstandesleistung
dar* (Genth, a.a.0., 41).

Vielmehr erinnert Mimesis an die Mutter-Kind-Beziehung. Das mi-
metische Spiel wird von jedem Menschen vom Beginn des Lebens an im
Verhiltnis zur Mutter erfahren. So gesehen, wire Mimesis eine Naturbe-
gabung, die alle von ihren Miittern ,,erben* und lernen und dann auch in
allen anderen Lebensprozessen weitergeben und weiterentwickeln konnen.
Das mimetische Vermégen zur Anverwandlung und schopferischen Ausei-
nandersetzung mit der Welt wiirde aus der Mutter-Kind-Beziehung auf alle
iibrigen Beziehungen iibertragen. Die kulturstiftende Kraft, die aus dem
mimetischen Naturvermdgen stammt, das vor allem die Miitter kulturell
weiterentwickelt haben, wiirde somit zu einer naturfreundlichen und nicht
—feindlichen Kultur und Gesellschaft fiihren. Natur ginge zunéchst iiber die
Miitter in Kultur {iber, und Kultur verstiinde sich nicht als Gegensatz zur
Natur, wie es heute der Fall ist. Insofern ist der Mimesisbegriff besonders

162 WIDERSPRUCH - 47/04



gut geeignet, den Ubergang von Natur zu Kultur als Zusammenhang und
Kontinuum anstatt immer nur als Distanz und Abstraktion zu verstehen.

Die Weiterentwicklung des Mimesisbegriffs durch Genth weist aber nicht
nur auf die dadurch mogliche Erkldrung der Vielféltigkeit von Lebensfor-
men und —entwiirfen der je Einzelnen hin, sondern gerade auch auf seine
soziale Bedeutung. Es entstiinden ,,mimetische Sphdren“, wenn Menschen
mit verwandten Erfahrungen und Wahrnehmungen dhnliche mimetische
Aneignungen vollziehen... Mimetische Sphiren sind besonders dort zu
erfahren, wo Menschen mit &hnlicher Gesinnung zusammenkommen*
(Genth a.a.O., 78f).

Zur , Irrationalitdt” im Sinne einer negativ verstandenen Naturausstattung
der Menschen wird Mimesis unter Umstinden in einer Gesellschaft, die
das gegenteilige Prinzip, ndmlich das der ,,instrumentellen Rationalitét*
und des ,,Konstruktivismus* (vgl. Ullrich 1977; Ernst 1996; Werlhof 2003)
zu threm Prinzip gemacht hat. Genth zitiert dazu Adorno und Horkheimer:
,Die Ratio, welche die Mimesis verdriangt, ist nicht bloB deren Gegenteil.
Sie ist selbst Mimesis: die ans Tote* (Horkheimer/Adorno 1947, 43f). Ich
ergénze: die ans Getotete. Es ist die Mimesis an ein morderisches Verhalten,
an Gewalt. Und in der Tat, die Vereinnahmung des Mimesisbegriffs fiir
eine Kultur der Gewalt, als ,,Mimesis an die Gewalt“, ist ein Problem, auf
das Genth und Gebauer/Wulf sehr verschiedene Antworten haben. Denn
bei Genth ist die Usurpation der Mimesis ein Bruch mit dem Maschinel-
len, fiir Gebauer/Wulf eine ,,logische”, nicht hinterfragte Fortsetzung.
Es ist festzuhalten, daB die Natur als ,,Mimesis“ den Zusammenhang/die
Kontinuitit/die Gegenseitigkeit im Gegensatz zur Zusammensetzung/Kon-
struktion/Abstraktion/Trennung/Distanz betont.

In eine dhnliche Richtung wie bei Genth gehen z.B. die Arbeiten von
Rupert Sheldrake iiber ,,morphogenetische Felder®, die er auch das ,,Ge-
déchtnis der Natur* nennt (Sheldrake 1990). Ahnlich wie in den ,,mimeti-
schen Sphiren® bei Genth erreichen die Dinge innerhalb der ,,Felder von
Sheldrake gemeinsame Fiahigkeiten und Eigenschaften, z.B. die Vielfalt bei
der Gestaltung, aber auch Wiederholung der Formen. Begriffe wie ,,Symbio-
se“ und ,,Empathie®, ,,Milieu* und ,,Magie* weisen in dieselbe Richtung.
Das meist milverstandene und falsch definierte Phénomen der Magie hat
eben nichts mit Zauberei zu tun, sondern kommt vom Wort ,,magan®, dem
,»Mogen* und ,,Vermogen*. Es handelt sich um den alten Machtbegriff,
der kein ,,politischer* ist, sondern einer der ,,Natur®, der die Lebensmacht
der Dinge bezeichnet, also nicht das Macht-Haben iiber, sondern die je
individuelle Eigenmichtigkeit, das Naturvermdgen und Naturpotential
— im Gesamtzusammenhang mit allen/m anderen.

Natur als ,,Maschine“.

Der dritte Begriff, der unserer Ansicht nach von besonderer Bedeutung ist
fiir die Entstehung und Ausprigung unseres heutigen Naturverstidndnis-
ses, ist der Begriff der Natur als Maschine. Wihrend die beiden vorigen

WIDERSPRUCH - 47/04 163



Naturbegriffe, Mutter-Natur und Natur als mimetische Begabung von
Natur als ,,erster, urspriinglicher, als positiver ausgehen und menschliche
Kultur gewissermallen als Verldngerung oder Pflege (cultura) von Natur
verstehen, ist bei unserem dritten Naturbegriff, Natur als Maschine, ein
Bruch zu konstatieren. Zwar ist Natur, als ,,Maschine* begriffen, ebenfalls
positiv bewertet, und es scheint eine ebensolche Korrespondenz mit Kultur
bzw. Gesellschaft als Abbild der Natur (als Maschine) zu existieren. Aber
es handelt sich hier bereits nicht mehr um ,,erste”, urspriingliche Natur,
sondern um ,,zweite*, gesellschaftlich hervorgebrachte bzw. beherrschte
,Natur“, die die ,,erste” verdringt, umgewandelt, ja ,.ersetzt“ zu haben
scheint (vgl. Werlhof 1997; 2000b; 2003).

Bevor Natur als Maschine begriffen wird, mufl das Bild der Maschine
aber iiberhaupt erst einmal entstanden und im BewuBtsein und in der Alltags-
Vorstellung Platz gegriffen haben. Maschine ist immer erst das Ergebnis
von Naturbeherrschung. Der Mutter-Natur und Mimesis als Begabung des
Lebendigen liegt zwar auch Kultur als Umgang mit Natur zugrunde, aber
nicht ein solcher, der durch Beherrschung zu charakterisieren wire. Es
fallt also bei den verschiedenen Naturbegriffen auf, da3 sie nicht nur von
der jeweiligen Kultur/Gesellschaft abhingen, die sie prigen, sondern dafl
diese Prigung plotzlich eine vollig andere ist: Das urspriinglich freundliche
Naturverhiltnis hat sich gewandelt in ein feindliches. Fiille, Zusammenhang
und Vielfalt von Natur und ihren Moglichkeiten, das Spielen mit thnen hat
sich gewandelt in ein distanziertes, starres und grundsitzlich negatives,
dualistisch-dichotomes Verhiltnis zu ihr. Natur wird von seinem Gegenteil
aus gesehen, zu dem Gesellschaft/Kultur sich entwickelt hat. Man schaut
nicht mehr von innen heraus, sondern von aulen, aus einer Distanz, aus/
mit einer Perspektive auf sie. Das Leuchten (,,Jumen naturale®) weicht der
Beleuchtung.

Zwischen Natur als dem Lebendigen und dem ,,zivilisierten Menschen®
steht nun die (Maschinen)-Technik, aber nicht nur als Ding, sondern auch als
,, verhiltnis“. Ernst Bloch beschreibt dieses Verhiltnis so:,,Unsere bisherige
Technik steht in der Natur wie eine Besatzungsarmee im Feindesland und
vom Landesinneren weif} sie nichts...“ (Bloch 1967, 114).

Bis René Descartes und La Mettrie im 17. Jahrhundert die Metapher von
der Natur als Maschine einfiihrten und damit den bisher endgiiltigen Bruch
mit den bis dahin meist gebrduchlichen ,,organischen* Naturbegriffen (vgl.
Merchant 1987) vollzogen, sind 300 Jahre modernes Naturbeherrschungs-
denken schon vorausgegangen. Dieses beginnt mit der Pest, der , kleinen
Eiszeit“, Kriegen und Hungersnoten im 14. Jahrhundert (vgl. z.B. Delumeau
a.a.0). Und nicht zufillig wird in dieser ,,Ubergangszeit* zur Neuzeit oft
genug von der Natur als ,,boser Stiefmutter*, die den Menschen plétzlich
mit HaB und Geiz gegeniibertrete (vgl. Bohme 1988, 7), gesprochen. ,,Die
Feindlichkeit, die in der sédkularisierten Technik wirkt, gilt nicht ,toten
Objekten‘, sondern dem Leib der Mutter Natur* (a.a.O., 78). Er soll durch

164 WIDERSPRUCH - 47/04



die neue Technik, die Maschine ersetzt werden (Werlhof 1997, 2003).
Der ,,Muttermord* als ,, Tod der Natur” sei ,,Bedingung des Uberlebens
des Menschen... Das ist das heroische Gesetz der Minner. Die Natur ist
deanimiert, entmythologisiert, entsakralisiert. Der Gewinn an technikver-
mittelter Autonomie entspricht dabei dem Verlust an Bedeutsamkeit der
Natur. Die Kosten der Vernunft sind ablesbar an all jenen kleinen Toden,
die die Natur auBBer uns und in uns stirbt“ (Merchant, 76, 78).

Wenn Natur entsprechend bloBer Stoff, totes Material, Ersatzteillager, so-
genannte Ressource und lediglich Objekt menschlich-ménnlicher Titigkeit
sein soll, dann ist der Mord an der ,,b6sen Stiefmutter* vorausgesetzt. Von
Natur ist nun nichts mehr zu befiirchten. Sie ist unterworfen, dienstbar und
transformierbar gemachtund geht womoglich ihrer vollstindigen Ersetzung
entgegen. Dieses Denken — ich nenne es ,,alchemistisch* (Werlhof 2000;
2003) — ist inzwischen so alltaglich und normalisiert, dafl wir alles Leben-
dige, alles Positive und alles Entwicklungsfihige der Technik zuschlagen,
wo es sich eigentlichum Naturvorgénge handelt. Erste, urspriingliche Natur
scheint nicht mehr zu existieren oder voll im Gesellschaftsmechanismus
aufgegangen zu sein. Enteignung, Entwertung, Entseelung, ,,Entzauberung*
der Natur in uns und auBerhalb von uns werden als selbstverstandlich und
als Sieg iiber Natur vorausgesetzt.

Das Maschinenbild entspricht damit einer Utopie, aus der Natur, der
Erde und den Menschen tatsdchlich Maschinen zu machen. ,,Die Maschine
geriet zum Konzept, aus der Erde einen Nirgend-Ort zu machen® (Genth
1999b, 229, wobei utopos = ortslos, kein Ort bedeutet). Und wir sollen
so tun, als ob dies nicht nur moglich, sondern auch erstrebenswert, ja
bereits unumkehrbar geschehen sei. Vergessen wird dabei die Herkunft
des Maschinenbildes und der Maschinentechnik aus Gewalt, ndmlich
konkreter Natur-Unterwerfung. Deshalb ist ,,ein struktureller Affekt der
Maschinisierung die Aggression... Die Maschinisierung geht mit einem
allgemeinen Gewalt- und Aggressionskult einher... ohne jedes hemmende
UnrechtsbewuBtsein...” (Genth a. a. O, 247).

SchlieBlich ist nach all dem auch klar, warum spitestens seit dem 19.
Jahrhundert der Naturbegriff als ,,midnnlicher” immer mit Kampf und
Krieg, Gewalt und Vernichtung verbunden ist. Nietzsches ,,blonde Bestie*
und Darwins ,,Uberleben des Stirkeren* suggerieren, dal Natur eine Art
Kampfmaschine ist, ndmlich so, wie inzwischen die sozialen Ausgrenzungen
in westlichen Gesellschaften es zeigen. Der Begriff Natur = Maschine ist
also auch eine Projektion des Gesellschaftszustands ,,zurlick® auf Natur
zur Rechtfertigung des Gesellschaftszustandes als ,,natiirlichem* (vgl.
Hobbes* Begriff des Kampfes von jedem gegen jeden; Hobbes 1984), wie
z.B. auch des militirisch-industriellen Komplexes und der Nukleartech-
nologie (Caldicott 2002).

WIDERSPRUCH - 47/04 165



V. These: Von der Natur als ,,Maschine‘* zur Maschine als ,,Natur

Mitdem Naturbegriff istimmer auch ein Begriff vom Menschen verbunden.
Wer sind wir als Menschen, wer wollen, wer konnen wir sein? Wenn Natur
Maschine ist, dann sind wir als Menschen ihre Erfinder, Betreiber, Anwender
und Bediener. Ist es das, was wir wollen? Erst wollte man sich der Natur
nicht unterwerfen, jetzt unterwirft man sich umso mehr der Maschine.
Bevor wir also diskutieren, was die unterschiedlichen Naturbegriffe mit
uns machen, ndmlich als schopferischen, zur Mimesis fahigen Lebewesen,
miissen wir die ungeheuerliche Vorstellung, ,,Natur als Maschine* zuende
gedacht bzw. beobachtet haben. Denn: ,,Die heutige Gleichung, die neueste
Version im Verhiltnis von Maschine und Natur lautet: Maschine ist Natur.
Sie driickt sich in der Erkldrung aus, dafl der neueste Maschinentypus schon
fast identisch mit Natur sei“ (Genth 1999 b, 234). Die Behauptung, das
utopische Projekt, Natur sei Maschine, kippt also um in die Behauptung
und Vorstellung, die Maschine sei selbst Natur. Es ist dies die logische
Konsequenz aus der imaginierten Ausschaltung ,.erster®, urspriinglicher
Natur aus dem modernen Denken. Wenn es, wie die Maschinen-Kriterien
besagen, kein ,,DrauBBen* gibt, dann ist Maschine letztlich ,,wie Natur®,
,veredelte* Natur, oder gar Naturersatz. Der funktionierende ,,Automa-
tismus* suggeriert das Gelingen des Natur-Ersetzungs-Wahns des Patriar-
chats. Genth nennt dies: ,,den Weg zur eigenen von Menschen hergestellten
Welt ohne Natur* (ebd.). In dieser Welt kommen selbst die Menschen aus
Maschinen, nicht mehr Maschinen-Miittern, sondern Mutter-Maschinen
(vgl. Corea 1986). Wenn die Maschine iibernommen hat, was sonst nur
von, aus, mit Natur moglich war, dann ist sie selbst zur neuen Natur ge-
worden. Naturunterwerfung und —beherrschung sind dann iibergegangen
in ihre vollstindige Aufhebung. Wenn selbst das Leben aus Maschinen
kommt — oder nur das als Leben gilt, was aus Maschinen kommt —, dann
realisiert sich der Uralttraum des Patriarchats, dal nimlich die Schopfung
eine mannliche und nicht eine weibliche sei (vgl. Werlhof 2000b). ,,Die
Maschinisierung ist die Operationalisierung einer neuen, gegen die Natur
gerichteten Genealogie® (Genth 1999b, 243).

Bisher stand ,,erste” Natur fiir das Physische. Das Physische soll/wird
aber nun angeblich durch den Maschinenkorper ersetzt. Demnach ist
alles, was nicht Maschinenkorper ist, jenseits des Maschinenkdorpers,
also metaphysisch. Wenn ,,instrumentelle Vernunft* auf diese Weise zur
,maschinenlogischen Rationalitét* verkiirzt ist (vgl. Genth 1999b, 59),
dann ist sie gleichzeitig tautologisch, zur ,,Selbstreferenz des Maschinen-
systems* (a.a.0., 243) geworden. Das heil}t, Menschliches ist nur noch
dann giiltig, erlaubt und schiitzenswert, wenn es der Maschine entspricht.
So gilte dann als ,,Denken® nur mehr noch das Wihlen zwischen 0 und 1
bzw. das (schnelle!) Rechnen. Als ,,Handeln* kime nur mehr infrage, allen
Befehlen zu gehorchen.

166 WIDERSPRUCH - 47/04



Das ,,Sein“ wire gerade noch ein Computer-Programm. Und das Emp-
finden wire residual, am Verschwinden. Da inzwischen der Computer zur
,Leitmaschine®, zur Maschine der Maschinen, geworden ist, erscheint es
sogar so, als konne die (materielle) Realitit, (selbst die des Maschinen-
korpers, der ,,hardware®) auch noch durch (immaterielle) virtuelle Realitét
(,,software*) ersetzt werden, so daB nicht nur Uberwindung, sondern vollige
Ersetzung von Materie iiberhaupt zur Debatte zu stehen scheint.

Auf diese Weise wird die Entfremdung der Menschen von sich und der
Welt noch verdoppelt. Es tritt neben die Welt- oder Seins-Vergessenheit
auchnoch der Verlust der Welt. Welt erscheint nur noch in Trugbildern, wird
wirklich zum ,,Schein®. Dadurch kommt es zum Bruch mit allen Tabus und
ethischen Vorstellungen, ja mit der conditio humana selbst. Es wird von
,,posthumanen* Zeiten (vgl. Gorz2003), von solchen ,,nach dem Menschen*
gesprochen. Diese Konsequenz des Maschinenzeitalters fiihrt also zu einer
weiteren Brutalisierung der Verhéltnisse nicht nur deshalb, weil Maschi-
ne, sei sie hardware, sei sie software, immer ein gewalttitiges Vorhaben
und ein gewalttitiger ProzeB der ZerreiBung und Neuzusammensetzung
von Natur als ,, Teilen“ (siehe der ,,Baukasten®) ist (vgl. Genth / Werlhof
1990). Sondern auch dadurch, daB3 die Maschine an die Stelle der Natur
tritt und wird alles 1hr Entgegengesetzte mindestens in ,,Primaschinelles*
transformiert und damit zerstort wird (Genth 1999b, 139 ff). Der wahrhaft
und wahnhaften nihilistischen Verachtung, Verhéhnung und Ausléschung
alles Nichtmaschinellen ist dann keine Grenze mehr gesetzt. Dies wire
gewissermaBen die ,,Endlésung® der Okologie- und der Frauenfrage.

VL. These: Die kommende Reversion des Naturbegriffs durch die
Befreiung der Mimesis von ihrer Orientierung an die Maschine

Ebenso wie der Naturbegriff auch immer ein Kulturbegriff ist, so ist die Ma-
schine nicht bloB ein Ding, sondern ein gesellschaftliches Verhiltnis, das uns
weitgehend bestimmt. Dafl Frauen einen anderen Leib haben als Manner—darum
drehte sich die Geschichte bisher —, soll nun auf einmal bedeutungslos sein.
Leib-Natur wird technisch umgemodelt (gedacht) zur Korper-Maschine (z.B.
Butler 1991; Haraway 1995; Kritik bei Bell / Klein u.a. 1996). Es ist deswegen
besonders wichtig, uns dariiber klar zu werden, da3 tatséchlich der,,maschinelle
Naturbegriff dominiert, sei es noch in der Form Natur = Maschine, oder bereits
in der Form Maschine = Natur. Erst wenn wir diese Normalitit nicht mehr
selbstverstindlich finden, konnen wir wahrnehmen, wie sehr die Welt durch den
maschinellen Naturbegriff auf den Kopf gestellt worden ist, wie reduziert die
Welt auf diese Weise fiir uns geworden ist, wieviel Gewalt ihr und uns angetan
wird, wie sehr sie inzwischen eher zer- als ersetzt werden kann, und wie sehr
wir dem geféhrlichen Aberglauben an den technischen Fortschritt aufgesessen
sind, vom Hass auf unseren Leib oder der ,,prometheischen Scham* (Giinther
Anders), geboren und nicht gemacht worden zu sein, ganz zu schweigen.

WIDERSPRUCH - 47/04 167



Schon lange ist die Konkurrenz ums Empfinden, um das Engagement,
um die Orientierung, um die schopferischen Energien, in einem Wort, um
unser mimetisches Vermdgen entbrannt. Das ist im Grunde die Hauptfrage,
die der ganzen neueren Diskussion iiber die bisher wissenschaftlich ver-
nachléssigte Frage der Mimesis als nicht nur dsthetische Kategorie, sondern
als allgemein gesellschaftsbildende Kraft zugrunde liegt. Wieweit ist es
gelungen, die Mimesis an die Maschine zu binden, an die Gewalt, ans Starre
und Tote? Inwieweit wird es angestrebt, daBl die Mimesis immer weniger
als Liebe zum Leben denn als Liebe zur Maschine, zum ,,Animismus der
Maschinen* (Genth 1999b, 134) geworden ist? Inwieweit gelingt es, das
mimetische Vermodgen von seinen urspriinglichen Gegenstinden abzu-
trennen, es zu ,,usurpieren”, zu kolonisieren und fiir gegenteilige Zwecke
abzuzweigen? In den Reproduktionstechnologien wird den Frauen, die mit
technischer Hilfe Miitter werden wollen, z.B. eine solche Mimesis gegen-
iiber sich selbst als eine Art Produktionsapparat oder ,,MutterMaschine*
(Corea 1986) abverlangt. Um Usurpation und pervertierte Verfiigbarma-
chung der mimetischen Naturfihigkeit — gewissermalen gegen sich selbst
—, um ihre Verwendung fiir die maschinenlogische Rationalitit, der sie
grundsétzlich widerspricht, darum wird heute gerungen. Dies ist gerade
auch denen gegeniiber der Fall, die, wie die Frauen, vom Fortschrittswahn
bisher nicht so leicht zu iiberzeugen waren, richtet er sich doch gegen sie.
Demgegeniiber sind Minner schon lange von Maschinen fasziniert und
unterliegen dem ,,imaginativen Automatismus* (Genth 1999b, 134) als der
irrigen Meinung, da Maschinen ,,autonom* seien, und sie, mithilfe von
Maschinen gegeniiber Frauen und Natur ,,Autonomie®, etwa zum Zwecke
des Machterhalts, erreichten.

Der Umgang mit Mimesis ist eine sehr alte weibliche und miitterliche
Tradition. Daran mufl wieder erinnert werden, wenn die Verwechslung
von Natur und Maschine an ihr Ende kommt. Denn da in der Tat Maschine
und Natur nicht identisch sind, sondern in unversdhnlichem Gegensatz
zueinander stehen, werden die Folgen immer spiirbarer. Die maschinelle
Zersetzung globaler wie individueller Lebensgrundlagen zwingt uns im
Grunde schon seit geraumer Zeit, den herrschenden Naturbegriff so schnell
wie moglich zu revidieren. Die 6kologischen Daten iiber den Zustand der
Erde sind so verheerend, daB3 lingst eine Panik ausgebrochen wire, wenn
wir nicht immer noch an den Fortschritt als Ersetzung von Natur durch
maschinell Hergestelltes, also Natur als Maschine, und sogar Maschine
als Natur, glaubten. Es steht also gar nicht in unserer Wahl, ob wir den
Naturbegriff revidieren wollen. Die Verhiltnisse, die wir selbst geschaffen
haben, werden uns dazu zwingen. Und dann wird es wieder um die Mime-
sis gehen. Renate Genth sagt, es brauchte eine neue ,,Zivilisationspolitik*
(Genth 1999b, 255ff), in der es um die Entstehung von ,,mimetischen
Sphéren* gehen miiflte, die vor allem durch ihre ,,Lebensfreundlichkeiten®
gekennzeichnet wiren (a.a.0., 256).

168 WIDERSPRUCH - 47/04



Erst derart sich ausbreitender Ethos, der sich als ,,dissident zum
gegenwirtigen maschinellen Naturverstindnis versteht, ja einen quasi
geistig-seelischen ,,Maschinensturm® bewirken kann, ermoglicht vielleicht
eine neuerliche ,,Umpolung® mimetischer Krifte in die Richtung einer
Wiedergutmachung von Schidden und der liebevollen Zuwendung zu Natur
als einer Politik der Kooperation mit ihr (und den Frauen). Die Entzweiung
von Mann und Welt wiirde wieder aufgehoben, der neuen Entzweiung von
Frau und Welt wiirde ein Ende bereitet.

Erfahrungen aus anderen Regionen der Welt, die der Faszination und
List der Maschine nicht so verfallen sind wie viele hier im Westen, zeigen,
wie sehr es sich ,,lohnt“, die Natur zu ,lieben“. Denn sie liebt zuriick,
die Maschine nicht. Das heit, durch Kooperation gibt es plotzlich eine
,»positive Energiebilanz®, einen wachsenden ,,Surplus“ durch gegenseitig
sich fordernde ,,Synergien®.

Aber bevor eine solche Resonanz mit lebendiger Natur und die daraus
resultierenden ,,synergetischen* Effekte wieder eintreten konnen, miissen
wir unser dsthetisches Vermogen, unsere Empfindungsfihigkeit und Em-
pathie, unser ,,Fiihlen“ im Sinne von Giinther Anders (1980) iiberhaupt erst
wieder als Moglichkeit wahrnehmen und pflegen, wenn nicht zur Kultur
ausgestalten. Erst dann wiirden wir das Ausmaf dessen, was wir in der Welt
bewirken, empfinden und erkennen kénnen. Die ,,prometheische Scham®
gegeniiber der Maschine wiirde dann umkippen in eine Scham gegeniiber
dem maschinellen Nihilismus, und es wiirde bemerkt, dal mit dem Projekt
der Maschine auch das sowohl religiose wie sékulare Projekt der Herrschaft
iiber Natur, Frauen und Kolonien ein Ende haben konnte.

Literatur

Anders, Giinther, 1980: Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im Zeitalter der
technischen Revolution. 1. Band, Miinchen

Arrowsmith, William / Korth, Michael, 1995: Die Erde ist unsere Mutter. Die groBen Reden
der Indianerhéuptlinge. Miinchen

Bachofen, Johann-Jakob, 1975: Das Mutterrecht. Frankfurt

Bacon, Francis, 1990: Neues Organon, hgg. und eingeleitet von Wolfgang Krohn. Hamburg

Bell. Diane / Klein, Renate u.a., 1996: Radically speaking. Feminism Reclaimed. London

Bloch, Ernst, 1967: Das Prinzip Hoffnung, Frankfurt

Bloch, Ernst, 1991: Naturrecht und menschliche Wiirde. Frankfurt/M.

B6hme, Hartmut, 1988: Natur und Subjekt. Frankfurt/M.

Bookchin, Murray, 1984: Das Weltbild organischer Gesellschaften oder Natur als Leben. In:
Lutz, Riidiger (Hg.): Frauenzukiinfte, Weinheim

Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/M.

Caldicott, Helen, 2002: The New Nuclear Danger. George W. Bush's Military-Industrial-
Complex. New York

Corea, Gena, 1986: MutterMaschine. Reproduktionstechnologien von der kiinstlichen Be-
fruchtung zur kiinstlichen Gebérmutter. Berlin

Delumeau, Jean, 1989: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Angste im Europa
des 14. bis 18. Jahrhunderts. Reinbek

WIDERSPRUCH - 47/04 169



Eisler, Riane, 1993: Kelch und Schwert. Von der Herrschaft zur Partnerschaft. Minnliches
und weibliches Prinzip in der Geschichte. Miinchen

Ernst, Werner W., 1996: Metapsychologie und ,,egologisches Subjekt“. In: Werlhof, C.v./
Schweighofer, A./ Ernst, W.W. (Hg): Herren-Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebensform.
Frankfurt/M.

Fox-Keller, Evelyn, 1986: Liebe, Macht und Erkenntnis. Minnliche oder weibliche Wissen-
schaft? Miinchen

Gebauer, Gunter / Wulf, Christoph, 1992: Mimesis. Kultur-Kunst-Gesellschaft. Reinbek

Genth, Renate / Werlhof, Claudia von, 1990: Geschlechtsspezifische Bedingungen und Formen
des Umgangs mit Informations- und Kommunikationstechnologien. Untersuchungsbericht
tiber das Projekt 95 des So-Tech-Programms, Ministerium fiir Arbeit, Gesundheit und
Soziales. Diisseldorf

Genth, Renate, 1999a: Die moderne Maschinisierung als Naturverhéltnis. Manuskript.
Hannover

Genth, Renate, 1999b: Uber Maschinisierung und Mimesis. Die Bedeutung des Mensch-Ma-
schine-Verhiltnisses fiir die Moglichkeiten politischen Handelns, Manuskr. Hannover

Genth, Renate, 2002: Uber Maschinisierung und Mimesis. ,,Beitrége zur Dissidenz®, Nr. 10.
Frankfurt/Paris/New York

Gimbutas, Marija, 1994: Das Ende Alteuropas: Der Einfall von Steppennomaden aus Siid-
ruBland und die Indogermanisierung Mitteleuropas. Innsbruck

Gottner-Abendroth, Heide, 1989: Das Matriarchat I. Die Geschichte seiner Erforschung.
Stuttgart/Berlin/Kdln

Gorz, André, 2003: Auf dem Weg in eine posthumane Zivilisation. Kenntnisse vs. Wissen,
Wissenschaft vs. Lebenswelt. In: Widerspruch 45, Ziirich

Haraway, Donna, 1995: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen. Frank-
furt/M./New York

Hobbes, Thomas, 1984: Leviathan oder Stoff, Form und Gewalt eines kirchlichen und biir-
gerlichen Staates, hgg. und eingeleitet von Iring Fetscher. Frankfurt

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W., 1947: Dialektik der Aufkldrung, Frankfurt/M.

Jonas, Hans, 1984: Das Prinzip Verantwortung. Versuch einer Ethik fiir die technologische
Zivilisation. Frankfurt/M.

Kimmerle, Gerd, 1980: Hexendimmerung. Studien zur kopernikanischen Wende der He-
xendeutung. Tiibingen

Laotse 1993: Tao Te King. Das Buch vom Sinn und Leben. Ubersetzt und mit einem Kom-
mentar von Richard Wilhelm. Miinchen

Lawrence, J. P., 1989: Schellings Philosophie des ewigen Anfangs. Wiirzburg

Merchant, Carolyn, 1987: Der Tod der Natur: ()kologie, Frauen und neuzeitliche Naturwis-
senschaft. Miinchen

Mulack, Christa, 1996: Die Wurzeln weiblicher Macht. Miinchen

Mulack, Christa, 1998: Im Anfang war die Weisheit. Hagen

Muraro, Luisa, 1993: Die symbolische Ordnung der Mutter. Frankfurt/M./New York

Sheldrake, Rupert, 1990: Das Gedichtnis der Natur. Das Geheimnis der Entstehung der
Formen in der Natur. Bern/Miinchen/Wien

Sloterdijk, Peter / Macho, Thomas H., 1991.: Weltrevolution der Seele. Ein Lese- und Ar-
beitsbuch der Gnosis, 2 Bd. Giitersloh

Tazi-Preve, Irene M., 2004: Mutterschaft im Patriarchat, ,,Beitrige zur Dissidenz” 14,
Frankfurt

Ullrich, Otto, 1977: Technik und Herrschaft. Frankfurt/M.

Unseld, Godela, 1992: Maschinenintelligenz oder Menschenphantasie? En Pliadoyer fiir den
Ausstieg aus unserer technisch-wissenschaftlchen Kultur. Frankfurt/M.

Voss, Jutta, 1988: das Schwarzmondtabu. Die kulturelle Bedeutung des weiblichen Zyklus.
Stuttgart

170 WIDERSPRUCH - 47/04



Werlhof, Claudia von, 1991a: Geistig gebdren? Frauen und Computerarbeit. In: dies.: Ménn-
liche Natur und kiinstliches Geschlecht. Texte zur Erkenntniskrise der Moderne. Wien
Werlhof, Claudia von, 1991b: Der Anthropozentrismus als Erkenntnisschranke. In: dies.: Ménn-
liche Natur und kiinstliches Geschlecht. Texte zur Erkenntniskrise der Moderne. Wien
Werlhof, Claudia von, 1997: Okonomie, die praktische Seite der Religion. Wirtschaft als
Gottesbeweis und die Methode der Alchemie — Zum Zusammenhang von Patriarchat,
Kapitalismus und Christentum. In: Ernst, Ursula Marianne / Gubitzer, Luise / Schmidt,
Angelika (Hg.): Okonomie M(m)acht Angst. Frankfurt/M./Wien/Paris

Werlhof, Claudia von, 2000a: Tila und der Mann aus dem Zug. In: ab 40, Zeitschrift von,
fiir, tiber Frauen (Miinchen), Juni

Werlhof, Claudia von, 2000b: Patriarchat als ,,alchemistisches System*: Die (Z)Er-Setzung
des Lebendigen. In: Rathmayr, Bernhard/Ralser, Michaela/Wolf, Maria (Hg.): Die Gegen-
wart und Zukunft des menschlich Lebendigen. Vortragsreihe an der Universitit Innsbruck.
Innsbruck

Werlhof, Claudia von, 2003: Fortschritts-Glaube am Ende? Das kapitalistische Patriarchat
als ,,alchemistisches System®. In: dies./V. Bennholdt-Thomsen/ Nicholas Faraclas (Hg):
Subsistenz und Widerstand. Alternativen zur Globalisierung. Wien

Wittfogel, Karl A., 1977: Die orientalische Despotie. Eine vergleichende Untersuchung
totaler Macht. Frankfurt/M.

Wolf, Doris, 1994: Was war vor den Pharaonen? Die Entdeckung der Urmiitter Agyptens.
Ziirich -

Rotpunktverlag.

André Gorz

ANDRE GORZ 5 3
NERT Wissen, Wert und Kapital

Loy Zur Kritik der Wissenstkonomie

Z
WISSENSOKONOMIE Aus dem Franzdésischen von Jadja Wolf
140 Seiten, Broschur, Ziirich 2004
Fr. 24.—, Euro 15,50, ISBN 3-85869-282-4

»Eine wirkliche Wissensgesellschaft wiirde erfordern,
dass die Wirtschaft in den Dienst von Bildung und
Selbstentfaltung gestellt wird und nicht umgekehrt
wie heute.«  André Gorz

Erhaltlich im Buchhandel oder unter www.rotpunktverlag.ch

WIDERSPRUCH - 47/04 171



	Natur, Maschine, Mimesis : zur Kritik patriarchalischer Naturkonzepte

