
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 45

Artikel: Gramsci für das 21. Jahrhundert : zum Abschluss der deutschen
Ausgabe von Gramscis Gefängnisheften

Autor: Graf, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652510

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652510
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Graf

Gramsci für das 21. Jahrhundert
Zum Abschluss der deutschen Ausgabe von Gramscis
Gefängnisheften

Seit 3 Jahren liegen Antonio Gramscis (1891-1937) Ge/ängm's/ie/te auf
deutsch vor, seit einem Jahr ist auch der Register- und Apparateband
erhältlich. Die deutsche Ausgabe ist damit, zusammen mit der spanischen,
in Puebla (Mexico) entstandenen, die erste vollständig vorliegende Über-
Setzung von Gramscis Hauptwerk. Dass dieses Ereignis im deutschsprachi-
gen Raum keine hohen Wellen geworfen hat (vgl. Frankfurter Rundschau v.
5.4.2003), mag man zunächst auf die komplizierte, nicht unmittelbar Ein-
sieht versprechende Struktur des Werkes schieben, hat aber seine Gründe
auch in der gegenwärtigen politischen Konjunktur, die andere Denker als
aktueller erscheinen lässt. Zuzugeben ist, dass die Form der Ge/ängn/sÄe/te

- ein scheinbar ungeordnetes Material- und Ideenkonglomerat - der Rezep-
tion nicht förderlich ist. Mit der Herausgabe eines neu erarbeiteten Registers
(Bd. 10 der deutschen Ausgabe), das in seiner Bedeutung weit über die
Funktion eines reinen Themenfindmittels hinausgeht, ist aber dieses Hin-
dernis der Rezeption weitgehend abgebaut.

Die besondere Struktur des Werks als eines Material- und Ideenkonglo-
merats liegt in der Entstehungsgeschichte von Gramscis Notizen begründet.
Sie hat gewiss mit der Situation des Staatsgefangenen zu tun, der, bevor er
im Gefängnis von Turi endlich die Schreiberlaubnis erhielt, eine Odysee
durch den Gefängnisarchipel Italiens hinter sich hatte, doch ebenso mit
seiner theoretischen Neugierde, die sich buchstäblich für alles interessiert,
und einem Denken, das, weil es die Gedanken unter dem Aspekt ihrer
Veränderung von unten denkt, noch den geringsten unter ihnen auf sein
Gran Hegemoniefähigkeit abklopft. Wie der Alltagsverstand, so war auch
das Material, das Gramsci in der Gefängnisbibliothek zur Verfügung stand,
eine chaotische Ansammlung disparater Elemente, und er lernte daran,
„auch aus einer Rübe Blut (zu) saugen"' Seine Bemerkungen in den
Briefen weisen darauf hin, dass die methodologischen Skrupel bei der
Ausarbeitung der zentralen Themen manchmal dazu führten, dass über die
geschichtliche Spezifizierung die großen Linien, das eigentliche Arbeits-
Programm, verloren zu gehen drohten- Aber ein genaueres Studium der
Gefängnishefte zeigt, dass dies nicht geschah, dass vielmehr über dieses
sich ausweitende Untersuchungsfeld sich Gramscis Arbeitsprogramm an-
reicherte und begrifflich präzisiertet

In diesem ausgreifenden Untersuchungsprozess, der sich in der erstaun-
liehen Menge der verarbeiteten Literatur und der Vielzahl der behandelten
Personen zeigt - die Bibliographie des Registerbandes weist etwa 2000
Titel aus und das Personenregister gut 2500 Namen -, zeigt sich ein
„polyphones" Arbeiten, das nur schwer in die lineare Struktur einer Ab-

176 WIDERSPRUCH - 45/03



handlung zurückgeführt werden kann. Der italienische Herausgeber der
kritischen Ausgabe, Valentino Gerratana, hatte daher versucht, statt einen

„flüssigen" Text herzustellen, Gramscis Arbeitsprozess möglichst in sei-

nem Rohzustand zu dokumentieren und nicht in sein Gewebe einzugreifen.
Die mehr oder weniger chronologische Abfolge der Hefte in der Gerratana-
Ausgabe ist allerdings nur eine editorische Hilfskonstruktion, die nicht den
realen Arbeitsprozess widerspiegelt. Gramsci hat, wie die Gramsci-Philo-
logie nachgewiesen hat"', seit dem zweiten Heft gleichzeitig an mehreren
Heften gearbeitet. Was das lineare Prinzip der Paragraphen- und Heftabfol-
ge verdeckt, kann auch philologische Rekonstruktion nicht mehr oder
höchstens annähernd wieder herstellen. Man kann aber der Arbeits- und
Denkweise Gramscis ein Prinzip entnehmen, das helfen kann, statt des

Textes die Textur dieses Werkes aufzuspüren, d.h. die vielfältigen Verbin-
düngen der Werkteile jenseits des faktischen Arbeitsprozesses. Mit dem
Sachregister, das für die deutsche Ausgabe völlig neu erarbeitet wurde, liegt
nicht nur ein Arbeitsinstrument vor, das den Text zugänglich macht und
einen Zugang zum Text schafft, sondern zugleich eine Struktur, die zwar
nicht den Arbeitsprozess als solchen abbildet, wohl aber die Prinzipien der
Themenverknüpfung nachbildet. Leitend war dabei, was als Grammatik des

Gramscischen Denkens bezeichnet werden könnte: nämlich ein Wechsel-
Verhältnis sich entwickelnder Begrifflichkeit, die an den klassischen Mar-
xismus anschließt, und seiner je geschichtliche Kontextualisierung im
historischen Material.

Dabei war von Anfang an eine Schwierigkeit zu lösen, die sich aus
diesem „work in progress" ergab, in dem sich auch die Terminologie von
den Erstfassungen (A-Texten) zu den überarbeiteten Fassungen (C-Texten)
entwickelt. Im Register werden daher die Textstellen der Erstfassung kursiv
vermerkt, die der C-Texte in normaler Schrift. Doch nicht jeder A-Textstel-
le entspricht eine C-Textstelle, und umgekehrt lässt sich nicht jede Stelle in
den C-Texten auf eine Stelle in den A-Texten zurückführen. Es bestätigt
sich der Eindruck, der sich schon beim Übersetzen ergeben hat, dass bis hin
zu den letzten 'speziellen' Heften die C-Texte mehr als eine „einfache
mechanische Abschrift" sind''. Auch die Begrifflichkeit präzisiert sich im
Prozess der Überarbeitung. Auf die bedeutsamsten Veränderungen von
'Marxismus'/'Historischer Materialismus' zu 'Philosophie der Praxis' oder
von 'Klasse' zu 'Gruppe' geht die Einleitung zu Bd. 6 (1203-10) ein. Die
relativ geringe Anzahl von Eingängen unterm Stichwort Marxismus erklärt
sich daraus, dass Gramsci selbst die ursprünglichen Terme oft ersetzt hat.
Um den Zusammenhang zwischen A- und C-Texten nicht zu zerbrechen,
wird der Term aus den A-Texten. der in den C-Texten umgearbeitet wurde,
einheitlich unterm Term des C-Textes nachgewiesen. Wo beide Termini
auch nebeneinander verwendet werden, wie etwa im Falle Klasse/Gruppe,
wurde nicht homogenisiert. Im Nachwort zum 9. Band wurde bereits auf die
Bedeutung einer solchen Differenzierung hingewiesen (A903); sie bleibt
auch im Sachregister erhalten. Ähnliches ist zu Basis bzw. Struktur zu
vermerken. Verwiesen wird zwar von Basis/Überbau auf Struktur/Super-

WIDERSPRUCH - 45/03 177



strukturen, weil diese Artikulation die von Gramsci praktizierte nicht
reduktionistische Denkweise auf den Begriff bringt, doch bleibt 'Basis,
ökonomische' dort erhalten, wo 'direkt ein AufbauVerhältnis' gemeint ist^

Knotenpunkte Gramscischen Denkens. Was zeigt das Register?
Themen und Kontextualisierung der Begriffe

Das Register versucht, Gramscis Denkverfahren zu kopieren, indem es

Knotenpunkte bildet und von diesen aus Bezüge zu verschiedenem histori-
sehen Material, Themen. Akteuren, Schauplätzen und verwandten Begrif-
fen herstellt.

Die Knotenpunkte, das sind die Grundbegriffe des Gramscischen Den-
kens, zum einen marxistische Kernbegriffe wie 'Dialektik', 'Kritik', 'Kri-
se', 'Ideologie', 'Klasse', 'Kräfteverhältnis', 'Struktur/Superstruktur' usw.,
zum andern typisch gramscische oder von Gramsci neu akzentuierte Begrif-
fewie 'Führung/Herrschaft', 'Hegemonie', der Intellektuellenbegriff, 'Kon-
formismus', 'Lorianismus', 'Organizität', 'Passive Revolution', 'Philoso-
phie der Praxis', 'Subalternität', 'Zivilgesellschaft', 'Zwang und Konsens'
u.a.m., zum dritten Begriffe, die anschlussfähig sind für jüngere Theoriede-
batten und aktuelle Problemlagen wie etwa der Begriff der Geschlechter-
Verhältnisse, der Regulation oder der Kohärenzbegriff, der „Weltverhältnis
und Selbstverhältnis umfasst" und zusammen mit dem von Gramsci ange-
nommenen 'Impuls' in jedem Individuum, „die eigene Tätigkeitssphäre zu
wählen..., Führer seiner selbst zu sein" in den neueren Begriff der Hand-
lungsfähigkeit übersetzt werden könnte.^ In diesem Fall erscheint auch der
neuere Begriff im Register und von ihm aus wird auf die gramscische
Theoriesprache verwiesen (Handlungsfähigkeit, s. Kohärenz oder Regula-
tion, s. Rationalisierung der Produktion und des Sexualtriebs).

Die besondere Form, in der ein Begriff im Kontext des historischen
Materials entwickelt wird - etwa der Intellektuellenbegriff im Material der
italienischen Geschichte oder der Hegemoniebegriff im Material der italie-
nischen Kultur und ihrer Intellektuellen - verlangte nach Kontextualisie-
rung. Ein Eintrag tritt daher in aller Regel nicht allein auf, sondern verknüpft
mit spezifizierenden Untereinträgen. Dabei wurde, soweit das ging, Gramsci
selbst das Wort überlassen; mitunter sind so auch Zitate zu finden, etwa
unter 'Philosoph' bzw. 'Intellektuelle' das bekannte 'alle Menschen sind
Philosophen' bzw. 'Intellektuelle', unter 'Verstand' oder 'Wille' die For-
mel vom 'Pessimismus des Verstandes/Optimismus des Willens'. Die
Untereinträge vermitteln einen kurzen Überblick darüber, was Gramsci zu
einem bestimmten Begriff oder Thema geschrieben hat, und ergeben eine
kleine Enzyklopädie seines Denkens (vgl. etwa die Stichworte 'Hegemo-
nie', 'Intellektuelle', 'Machiavelli', 'Philosophie der Praxis', 'Partei', 'Po-
litik' oder 'Staat'.)

Da das Register den Anspruch stellt, über die übliche Funktion eines den
Stoff mechanisch zugänglich machenden Instruments hinaus das Gewebe
des Gramscischen Denkens zumindest in seinen wichtigsten Verzweigun-

178 WIDERSPRUCH - 45/03



gen nachzubilden, werden Untergliederungen zu Hauptbegriffen auch dann

aufgefächert, wenn diese auf derselben Seite entfaltet werden. Erst über den

Untereintrag können Verknüpfungen mit ihren Konsequenzen verfolgt
werden. Sie öffnen ein Fenster auf Kontexte, für die sich Gramsci interes-
siert hat, in denen ein Begriff steht oder sich entwickelt. Das mag in der
bescheidenen Form eines Eintrags geschehen, der lediglich ein Thema
notiert, das unausgeführt bleibt (so wird unter dem Stichwort 'Kultur,
italienische - Herausbildung und Verbreitung des bürgerlichen Geistes in
Italien' die Seite 793 genannt, auf der nichts weiteres zu finden ist als ein
Hinweis auf Groethuysens Werk). Bei andern Untereinträgen wird man
förmlich in Gramscis Denk- und Arbeitsweise hineingezogen.

Ein Beispiel soll diese produzierend-reproduzierende Form der Suchar-
beit illustrieren und zugleich, mindestens skizzenhaft, einen Zusammen-
hang von Gramscis Gedanken zeigen, der auch in heutigen Diskussionen
aktuell ist. Wir finden etwa unter dem Stichwort 'Partei' den Untereintrag

- 'als Form der Widergeburt des Eigenlebens subalterner Gruppen im
Staat'; nachschlagend unter 'subalterne Gruppe' treffen wir einerseits auf
den korrespondierenden Eintrag, andererseits auf die Untereinträge 'eige-
nes Leben und Institutionen in der antiken und mittelalterlichen Welt',
'fehlende Selbständigkeit erleichtert Initiative der herrschenden Klasse'
und 'Aufstieg zu autonomem staatlichem Leben'. Wir finden also Stellen,
die das vormoderne Leben der subalternen Gruppen von ihrem modernen
abgrenzen und in seiner Eigenlogik beschreiben, aber auch solche, die die
Bedingungen formulieren, unter denen subalterne Gruppen subaltern blei-
ben oder zur Eigenständigkeit gelangen, und wir sehen, wenn wir die Stellen
nachlesen, wie das Thema mit dem des Hinaufarbeitens einer Klasse in die
'Superstrukturen', des Herausarbeitens einer neuen 'intellektuellen und
moralischen Ordnung' und der 'Hegemonie' verknüpft ist. Wir können nun
entweder den neuen Stichwörtern nachgehen oder zurückblenden und einen

Begriff nachschlagen, der in den Unterverweisen immer wieder vorgekom-
men ist, den des Staates. Dort können wir zwei Linien folgen, einer ersten,
die den Staat in der gesellschaftlichen Struktur verankert, und einer zweiten,
die eher die Verbindung Staat mit den gesellschaftlichen Gruppen und deren

Kulturleistung zeigt.
Auf der ersten Linie finden wir etwa 'Staat - als konkreten Rahmen einer

produktiven Welt (..)' oder 'als Rationalisierung der Struktur'. Unter
'Rationalisierung' oder 'Rationalität' finden wir Hinweise, die diese als

Verallgemeinerungsfähigkeit von Gedanken fassen, unter 'Struktur' treffen
wir auf einen Untereintrag 'Zusammenhang mit Staat/Zivilgesellschaft'.
Dieser Nexus, der in verschiedenen Zusammensetzungen schon unter dem

Hauptstichwort 'Staat' erschienen ist, lässt sich dank des Verweises 's. auch

Zivilgesellschaft/politische Gesellschaft' dort weiterverfolgen. Dort finden
wir etwa die Definition für den erweiterten Staatsbegriff 'Staat politische
Gesellschaft + Zivilgesellschaft') und eine ganze Reihe von Einträgen zur
Abgrenzung der beiden Terme. Der erste, 'Funktion der Hegemonie und
Funktion der Herrschaft', verweist auf die Begriffspaare Hegemonie resp.

WIDERSPRUCH - 45/03 179



Führung und Herrschaft, Zwang und Konsens, die ihrerseits wieder eine

ganze Reihe von Bestimmungen liefern. Weitere Einträge wie 'methodi-
sehe, nicht organische Unterscheidung' und 'Notwendigkeit ihrer Unter-
Scheidung', die zunächst widersprüchlich scheinen, erweisen sich als dop-
pelte Abgrenzung gegenüber der liberalen und der faschistischen Staatsauf-
fassung. Während die liberale Auffassung die Unterscheidung zu einer
organischen macht, in der Zivilgesellschaft die Sphäre freier Initiative sieht
und das Wirken staatlichen Zwangs leugnet, lässt die faschistische Staats-

auffassung Zivilgesellschaft im korporativen Staat aufgehen. Wo Gramsci
umgekehrt vom perspektivischen Aufgehen der politischen Gesellschaft in
der Zivilgesellschaft spricht (vgl. 'Zivilgesellschaft - absorbiert perspekti-
visch politische Gesellschaft'), so ist das nicht als 'Absterben des Staates'
zu verstehen, denn auch die Zivilgesellschaft ist nach Gramsci 'Staat'.
Vielleicht könnte man sagen, dass die These vom 'Absterben des Staates'
in den umgekehrten Fehler des Liberalismus verfällt, indem sie die rnetho-
dische Unterscheidung zu einer organischen macht.^ Indem Gramsci auf
der Existenz 'staatlicher' Vermittlungsstrukturen beharrt, liefert er meines
Erachtens ein brauchbares Element zur Kritik des 'Unmittelbarkeitskom-
munismus'.

Für die zweite Linie finden wir etwa den Eintrag 'Voraussetzung der
Schaffung einer Hochkultur', der das Thema 'Staat' mit dem des Heraufar-
beitens einer gesellschaftlichen Gruppe und der Ausarbeitung einer 'intel-
lektuellen und moralischen Ordnung' verbindet, und treffen auf eine Stelle,
die die Bedingungen formuliert, unter denen der Marxismus eine Hochkul-
tur schaffen kann, nämlich: Selbständigkeit einer Intellektuellenschicht von
den traditionellen Klassen und die Schaffung eines Staates. Das Bild, was
Partei für eine bestimmte Gesellschaftsgruppe bedeutet, konkretisiert sich
weiter, wenn wir den Eingängen 'Ordnung, intellektuelle und moralische',
'Reform, intellektuelle und moralische' und 'Marxismus' resp. 'Philoso-
phie der Praxis' nachgehen. (Hier kann sich neben dem verweisenden auch
das parallele Nachschlagen als nützlich erweisen, weshalb auch Hilfsver-
weise eingeschaltet sind, die von 'Marxismus' auf 'Philosophie der Praxis'
oder von 'Literatur' auf 'Kultur' verweisen). Unter 'Ordnung, intellektuelle
und moralische', die im Register eine Endstation darstellt, findet sich u.a.
die erhellende Stelle von S. 1377, Anmerkung IV: „Eine neue Kultur zu
schaffen bedeutet nicht nur, individuell 'originelle' Entdeckungen zu ma-
chen, es bedeutet auch und besonders, bereits entdeckte Wahrheiten kritisch
zu verbreiten, sie sozusagen zu 'vergesellschaften' und sie dadurch Basis
vitaler Handlungen, Element der Koordination und der intellektuellen und
moralischen Ordnung werden zu lassen. Dass eine Masse von Menschen
dahin gebracht wird, die reale Gegenwart kohärent und auf einheitliche
Weise zu denken, ist eine 'philosophische' Tatsache, die viel wichtiger und

origineller ist, als wenn ein philosophisches Genie eine neue Wahrheit
entdeckt, die Erbhof kleiner Intellektuellengruppen bleibt."

Das Beispiel zeigt, dass Gramscis Begriffsnetz sehr weit gespannt ist,
aber auch immer nach geschichtlicher Konkretion verlangt. Gegeben ist ein

180 WIDERSPRUCH - 45/03



recht flexibler Begriffsapparat, das konkrete Zusammenspiel etwa von
Zivilgesellschaft/Staat oder die konkrete Form der geschichtlichen Einheit
der führenden Klasse stellt sich immer neu als theoretisch-praktisches
Problem des geschichtlichen Verstehens und der konkreten Politiken.

Schwerpunkte und Lücken in Gramscis Gefängnisheften

Ein Blick in das Register zeigt auf den ersten Blick, zu welchen Begriffen
und Themen das Material besonders reichhaltig fließt. Neben den oben

genannten Stichworten wären etwa noch 'Geschichte', 'Kultur', 'Literatur/
Popularliteratur', 'Machiavelli', 'Risorgimento' zu nennen. Die rein Stoff-
liehe Quantität allerdings sagt noch nichts aus über die eigentlichen Schwer-
punkte. Systematisiert man die in den Stichworten angegebenen Themen,
kommt man aufetwa vier Themenkomplexe mit entsprechenden Anhängen.
Theoretische Grundlage sind die Notizen zur Philosophie, die sich um den

Begriff der „Philosophie der Praxis" gruppieren, aber auch in anderen
Stichworten (vgl. etwa 'Croce', 'Dialektik', 'Identität', 'Philosophie')
vorkommen. Viel eher als Philosophie ließe sich dieser Themenkomplex
nach einem Ausdruck W.F. Haugs als „theoriebildendes Denken" charak-
terisieren, dessen wichtigste Anhaltspunkte sind: „der Aufbau des Philoso-
phiebegriffs von unten, von der Notwendigkeit der Individuen her, sich
kohärent zu arbeiten aus einem Zustand, den man in Anlehnung an den

Begriff der passiven Revolution als passive Vergesellschaftung bezeichnen
könnte; die Objektivismus-Kritik mittels des Prinzips der praktischen
Implikation des Subjekts in jeder konstituierten Objektivität."®

Als zweiter Themenkomplex ist der Kontinent der Politik zu nennen,
wozu die Machiavellistudien, die Untersuchungen zum Risorgimento, zur
Geschichte der Intellektuellen und der subalternen Klassen und zum Lori-
anismus gehören. Politik wird v.a. in ihrer zivilgesellschaftlichen Dimensi-
on behandelt, was sich auch daran zeigt, dass zum Thema Staat trotz
umfangreicher Stellenbelege vor allem Themen des erweiterten Staates, des

„'privaten' Gewebes des Staates", der Homogenisierung gesellschaftlicher
Elemente oder des Hinaufarbeitens in den Staat zur Sprache kommen. Nur
in diesem Sinne kann man wie Hirsch sagen, dass Gramsci sich mit der
spezifischen Form „Staat" nicht beschäftigt.'®

Drittens finden wir bei Gramsci Studien zu dem, was Haug die Politik des

Kulturellen genannt hat" die vor allem um Fragen einer popular-nationa-
len Literatur und Kunst kreisen, wozu aber auch die Untersuchungen zum
Journalismus und erst in Ansätzen von Kino und Radio gehören, die im
Lichte einer Aktualisierung Gramscis an Bedeutung gewinnen. Der vierte,
umfangmäßig bescheidenste Themenkomplex ist der von Amerikanismus
und Fordismus, der aber deshalb besonders wichtig ist, weil sich Gramsci
hier einerseits mit der damals aktuellsten Produktionsweise auseinander-
setzt, „Überlegungen zum gegenwärtigen Wirken des von Marx aufgestell-
ten Gesetzes des tendenziellen Falls der Durchschnittsprofitrate sowie zur
fordistischen Antwort hierauf" anstellt und „Faschismus und Bolschewis-

WIDERSPRUCH - 45/03 181



mus als diametrale Projekte nachholenden Fordismus"'- begreift, anderer-
seits die einzige, wenn auch lückenhafte Untersuchung der Verbindung
zwischen Produktionsweise und Lebensweise vorlegt.

Neben Schwerpunkten macht das Register auch Lücken deutlich. Eine
der oft gehörten Behauptungen ist, Gramsci habe sich nicht mit Ökonomie
befasst. Wenn dies in absoluter Form auch falsch ist (vgl. dagegen die
Stellen zu Akkumulation, Arbeit, Arbeitslosigkeit, Auswanderung, Ökono-
mie, Wirtschaft etc.), so zeigen sich doch offensichtliche Lücken im
Bereich der Marxschen Kritik der politischen Ökonomie. Den Begriff der
Ware und ihres Doppelcharakters wird man vergeblich suchen, Fetischis-
mus kommt zwar vor, aber nicht in Zusammenhang mit der Ware, zur
Werttheorie und den Wertformen finden sich nur wenige Einträge, und so
innovativ für den Marxismus seiner Zeit Gramscis Fordismus-Analyse war,
so mutet doch seltsam an, dass darin weder vom Fließband die Rede ist noch
der Elektromotor und das Auto auf ihre Folgen untersucht werden. Haug hat
daraufhingewiesen, dass diese Unterschätzung der Produktivkräfte und ein
manchmal übertriebener Politizismus bei Gramsci auch zu eklatanten
Fehleinschätzungen führen, wenn etwa im Anschluss an Clausewitz der
Krieg „als die entscheidendste und wirksamste Form" von Politik gesehen
wird, und nicht, wie bei Benjamin und Brecht „als eine Bewegungsform der
Ökonomie".

In stofflicher Hinsicht könnte man Gramsci auch Eurozentrismus vor-
werfen, denn offensichtlich dominieren europäische, vor allem italienisiche
Themen und Materialien in den Ge/ängnA/m/fen. Dieser Vorwurf ist aber
schon deshalb unangemessen, weil Gramsci das Material für außereuropäi-
sehe Themen im Gefängnis kaum zugänglich war und, was wichtiger ist, die
Gefängnishefte den 'Eurozentrismus' an mehreren Stellen kritisieren (vgl.
etwa 'Eurozentrismus - Ost/West und Nord/Süd als kulturelle Konstruktio-
nen vom Standpunkt der gebildeten Klassen Europas'). Nichtsdestotrotz
findet man zum Süden und zum Osten vor allem zu Beginn der Hefte, als
Gramsci in seiner Sichtungsarbeit breit Material aufarbeitet, einige auf
damaliger Literatur basierende Überblicksdarstellungen, unter anderem
auch zum Gebiet der damaligen italienischen Kolonien und zu den kolonia-
listischen Unternehmungen in Afrika. Aus heutiger Sicht lassen sich in
diesem Material auch krasse Fehlurteile ausmachen, etwa wenn unter dem
Stichwort 'Afrika' bei Gramsci von 'Liberia als Zion und Piémont Afri-
kas' die Rede ist. Man darf aber diese Aussage nicht zu ihrem Nennwert
nehmen, sondern muss den theoretischen Gehalt dahinter herauspräparie-
ren, der m.E. darin besteht, dass der Aufstieg der subalternen Klassen
Afrikas zur Staatlichkeit eines organisierenden und organisierten Zentrums
bedarf wie sie auch auf die Existenz eines fortgeschrittenen Kulturelements
angewiesen ist (daher die für uns heute kaum mehr verständliche Äußerung
von der Rolle der Schwarzen Amerikas für die Befreiung Afrikas).'^ Kurz,
nicht die Einzelaussage, sondern Gramscis theoretische Konzeption, sein
„theoriebildendes Denken" können mutatis mutandis geschichtliche Ent-
Wicklungen auch außerhalb Europas erklären helfen.

182 WIDERSPRUCH - 45/03



Aktualität Gramscis

Für Entwicklungen an der Peripherie des heutigen Weltkapitalismus gilt das

etwa für die Begriffe der passiven Revolution. Passive Revolution als ein
Gegenbegriff zu Hegemonie stellt sich dort ein, wo sich die Hegemonie der
aufsteigenden Klasse nicht verwirklicht, die herrschende Klasse die Teilha-
be des Volkes am nationalen Leben verhindert bei gleichzeitiger Einfüh-
rung von Veränderungen und Modernisierungsversuchen, und der Staat
sich an die Stelle gesellschaftlicher Gruppen setzt. Gramscis Begrifflichkeit
wirft sowohl ein klärendes Licht auf die Existenz sogenannter Staatsklassen
in den Ländern der Peripherie wie sie den ideologischen Tra«.?/c>rm/.s7ni«,
bei Gramsci eng mit der passiven Revo/ufion verbunden, in diesen Ländern
erklären kann. So wie Gramsci für das Europa des 19. Jahrhunderts eine
Periode der passiven Revolution diagnostizierte, kann für die heutige
globale Situation, in der Ansätze zu popular-nationaler Politik in vielen
Ländern der Dritten Welt gescheitert sind, das Konzept der passiven
Revolution einen Erklärungsansatz bieten. Die Blockierung der Handlungs-
fähigkeit, die sich als eine der Folgen von passiver Revolution einstellt,
kann auch Gestalt und Verlaufsformen von Terrorismus erklären, der aus
Situationen gesellschaftlicher Aussichtslosigkeit und politischer und mili-
tärischer Ohnmacht hervorgeht. Wenn die gesellschaftlichen Verhältnisse
die Menschen zur Handlungsunfähigkeit verdammen, dann verfallen sie
entweder in Passivität oder entwickeln eine imaginäre Handlungsfähig-
keit.'® Die Selbstmordattentate zeigen Züge solcher imaginierter Hand-
lungsfähigkeit, indem mit einem Gewaltakt die gesamte Unterdrückungssi-
tuation auffliegen bzw. der/die Attentäter/in in einem religiösen Jenseits
belohnt werden soll. Unter anderen geschichtlichen Bedingungen findet
man auch bei Gramsci Beispielanalysen in seiner Kritik des italienischen
Umstürzlertums, das man als blinden Revolutionismus in Zeiten passiver
Revolution bezeichnen könnte.

Ebenso interessant wie spärlich sind etwa Gramscis Überlegungen zu
den internationalen Beziehungen. Deren Produktivität ergibt sich daraus,
dass er 'Hegemonie', obwohl sie dort entsteht, nicht auf den nationalstaat-
liehen Rahmen beschränkt. Zu verstehen ist sie allerdings nicht im landläu-
figen Sinn der Vormachtsstellung eines Staates über andere Staaten, son-
dern als Hegemonie einer Klasse über die Staatsgrenze hinaus auch auf die
herrschenden Klassen anderer Staaten."' 'Großmacht' ist für ihn abhängig
von 'Stärke der hegemonialen Funktion der führenden Gruppe'.'^ Wirt-
schaftliche und gesellschaftliche Organismen, Kultur und Lebensweise und
die mit einer nationalen Hegemonie verbundene Technikentwicklung wer-
den zu Mustern der Nachahmung in den Ländern, die diese Hegemonie
erleiden. Diese Form der internationalen Hegemonie ist wiederum mit der
Situation passiver Revolution verbunden, schafft aber auf der internationa-
len Ebene Strukturen, in denen bestimmte gesellschaftliche Kräfte „als
internationale politische Partei funktionieren, die in jeder Nation mit all
ihren vereinten internationalen Kräften wirkt."'® Robert Cox, der selbst in

WIDERSPRUCH - 45/03 183



internationalen Organisationen gearbeitet hatte, hat schon vor zwanzig
Jahren die Bedeutung dieser Bemerkungen Gramscis erkannt und in den
internationalen Organisationen einen der Mechanismen gesehen, durch die
sich die Normen einer Welthegemonie durchsetzen, und zwar weil sie „1)
die Regeln verkörpern, die die Ausbreitung einer hegemonialen Weltord-
nung erleichtern, 2) selbst das Produkt dieser hegemonialen Weltordnung
sind, 3) ideologisch die Normen dieser Weltordnung legitimieren, 4) die
Eliten aus den Ländern der Peripherie kooptieren und 5) und gegenhegemo-
niale Ideen absorbieren.""

Dass diese Aufnahme Gramscis nichts an Aktualität eingebüsst hat,
zeigen etwa von Gramsci inspirierte Aspekte der Globalisierungsdiskussio-
nen.-' Einen der Punkte, auf den diese Diskussion immer wieder stößt, ist
die Frage des Staates: zum einen die Frage, ob sich supranational eine Art
neue Staatlichkeit internationaler Kapitalinteressen durchsetzt, die macht-
politisch „durch eine Art Anker", die USA, abgesichert würden, während
die Nationalstaaten nur noch „als Transmissionsriemen transnational domi-
nierender Kapitalinteressen"" fungierten, zum andern, ob sich zivilgesell-
schaftliche Kräfte ebenfalls internationalisierten, und wenn ja, in welchen
Formen und Auswirkungen auf die Form internationaler Staatlichkeit.
Außer der bereits erwähnten Vorstellung einer transnational wirkenden
Hegemonie wird man bei Gramsci keine Theorie supranationaler Staatlich-
keit finden; dennoch stellt sich die Frage, wie sich supranationale Staatlich-
keit ausgestaltet, wenn man von sich internationalisierenden Räumen als
Ort der Hegemoniebildung ausgeht, ob nach dem Modell eines dominanten
Staates, der die internationalen Eliten via internationaler Institutionen
kooptiert, oder auf neue Weise via einer sich herausbildenden supranatio-
nalen Staatlichkeit internationaler Institutionen, die sich ihre eigenen For-
men der Konsensbildung schafft. Wenn man die Globalisierung schon als
Indiz für das Entstehen einer internationalen Zivilgesellschaft nimmt,
macht man allerdings, entgegen Gramscis Kritik, aus einer analytischen
Unterscheidung eine organische.

Gegen die These der internationalen Zivilgesellschaft hat Joachim Hirsch
den Einwand erhoben, davon könne „in einem theoretisch strikteren Sinn

schon deshalb nicht gesprochen werden", weil in diesem „unstruktu-
rierten Gemenge divergierender staatlicher Apparate, privater Unterneh-

mungen und Nichtregierungsorganisationen" die „Voraussetzungen für die
Formulierung kohärenter und demokratisch legitimierter Politiken" fehle
und weil ihr „kein kohärenter, zentralisierter, mit umfassenden Macht- und
Interventionsmitteln ausgestatteter Staat"-" gegenüberstehe. Er zieht dar-
aus die Konsequenz, dass „Staat und Zivilgesellschaft" tendenziell erodier-
ten, weil etwa letztere „von einer sich immer stärker internationalisierenden
Medienindustrie geformt wird", während „ersterer wichtige Kapazitäten
zur materiellen Integration der Gesellschaft"" einbüsse. Daraus schließt
er, dass die Kategorie des Verhältnisses von Staat und Zivilgesellschaft „als
Beschreibung der existierenden gesellschaftlich-politischen Verhältnis-
se"" ihre Bedeutung verliert. Man müsste m.E. eher davon ausgehen, dass

184 WIDERSPRUCH - 45/03



sich deren Verhältnis ändert, weil sich die zugrunde liegende Sache geän-
dert hat. Es geht also um eine Neubestimmung des Orts der Politik und der
Gestalt ihrer Verwirklichung wie auch der Frage der Akteure und ihrer
'geschichtlichen Einheit', ohne dass Gramscis Begriffe als solche ihre
analytische Kraft verlieren. Auch hier zeigt sich m.E., dass das theoretische
Potential Gramscis noch keineswegs ausgeschöpft ist, das Problem aber in
der Konkretion und Weiterentwicklung liegt.

Politik des Kulturellen

Eine solche Konkretion, in der gramscische Grundbegriffe vor allem in
kulturtheoretischer Hinsicht aufgenommen, aktualisiert und überprüft wer-
den, führt eine kürzlich erschienene Publikation von Thomas Barfuss vor.
Der Verfasser untersucht die 'Verallgemeinerung und Veraltung von Le-
bensweisen in der Kultur des zwanzigsten Jahrhunderts' (so der Untertitel
seiner Studie), wobei er von Gramscis Begriffen der 'Konformität', der
'Kohärenz' und des 'bizarren Bewußtseins' ausgeht.-® Konformität oder
Konformismus setzt sich bei Gramsci vom landläufigen Begriffdes Konfor-
mismus ab und meint nicht Anpassertum, sondern 'Gesellschaftlichkeit'
Er bezieht sich sowohl auf einen Prozess der Anpassung an eine Produkti-
onsweise wie auf die Veränderung von Haltungen, Lebensweisen, Welt-
und Lebensauffassungen, ist an eine Praxis von Individuen und Gruppen
gebunden und verwirklicht sich erst als Hegemonie. Dann kann man ihn als
'rationalen Konformismus' bezeichnen, nicht im Sinne einer objektiven
Kategorie 'Rationalität', sondern im Sinne seiner geschichtlichen Verallge-
meinerungsfähigkeit als universal subjektiver Praxis. Individuen sind nach
Gramsci immer Konformisten eines bestimmten Konformismus, fallweise
auch Konformisten mehrerer Konformismen. Daher das bizarre Bewusst-
sein. Um aber handlungsfähig zu bleiben und nicht durch die Widersprüche
im Bewusstsein gelähmt zu werden, müssen die Individuen diese in ihre
Persönlichkeit integrieren. Dieses Kohärent-Arbeiten ereignet sich in den

alltäglichen Gesprächen, im Alltagsverstand und gesunden Menschenver-
stand, ist aber auch eine Funktion der Intellektuellen für die Praxis einer
gesellschaftlichen Gruppe.

Barfuss zeigt nun, wie in den USA ein neues System kultureller Produk-
tion mit internationaler Ausstrahlung und Hegemonie entsteht, das nicht
mehr auf die Figur des großen Intellektuellen europäischer Prägung ange-
wiesen ist, nämlich das Starsystem. Darin wird der Star, in Abwandlung und
Konkretisierung von Gramscis These, dass im Fordismus die Hegemonie in
der Fabrik entstehe, zur Schlüsselfigur der Transformation und ökonomi-
sehen Rationalisierung des kulturellen System - er figuriert sowohl als
Garant für die Kapitalinvestition, wie er auch Ausdruck für die Produktion
von Konformismus ist. Den Erfolg dieser Kultur für die Massen erklärt
Barfuss aber nicht wie Adorno manipulationstheoretisch, sondern mit
Gramsci damit, dass sie Wünsche, Sehnsüchte, Träume der Massen artiku-
liere. Sie sei weder bürgerliche Kultur noch Kultur von unten, sondern die

WIDERSPRUCH - 45/03 185



Desartikulation beider in Form der Kulturindustrie mit ihren eigenen
Intellektuellen, für deren Typ m.E. auch Gramsci schon einen eigenen
Namen hat, den statistischen Intellektuellen."

„Ausgehend von der Feststellung, dass sich die Lebensformen seit den
50er Jahren in ständigem Umbruch befinden", fasst Barfuss Konformität
nicht als statischen, sondern als dynamischen Begriff." Während Gramsci
aber 'bizzar zusammengesetztes Bewusstsein' noch als diachrones Element
fasst, zeigt Barfuss, über Gramsci hinausgehend, dass widersprüchliche
Elemente des Bewusstseins auch synchron und systemisch angelegt sein
können, „begründet im gegensätzlichen Maßstab, den komplementäre Sphä-
ren einer Formation - etwa Produktion und Konsum, Religion und Geschäft

- an mich legen". " Gegenkulturen oder Subkulturen werden so nicht als

Gegenpositionen zur fordistischen Regulationsweise begriffen, sondern als

'gegensätzliche Projekte' „möglichst kohärenter Ausgestaltung der Le-
bensweisen innerhalb der sich entfaltenden fordistischen Formation". "
Nicht nur Gegen- und Jugendkulturen - Barfuss zeigt etwa, wie sich
widersprüchliche Anforderungen von produktivem Fleiss und enthemmtem
Konsum als Generationenkonflikt artikulieren können"-, sondern auch der
Typus des nonkonformistischen Intellektuellen werden so begreifbar als

gegensätzliche Ausprägungen des selben Systemzusammenhangs. Wie die
Massenkultur, so entsteht auch der nonkonformistische Intellektuelle als

Folge der Desartikulation traditionell bürgerlicher Kultur und einer Kultur
von unten, an der sich zu orientieren den nonkonformistischen Intellektuel-
len schon deshalb schwer gemacht wurde, weil diese durch die komplemen-
tären Einflüsse von sozialdemokratischem Juste-millieu und stalinistischer
Bürokratie geprägt war. Dessen je besondere nationale Ausprägung zeigt
Barfuss am Beispiel Sartres für Frankreich, Adornos für Deutschland,
Passolinis für Italien, der Beat-Generation für die USA, Max Frischs für die
Schweiz.

Gramscis Intellektuellenkonzeption ist das Gegenteil jeder nonkonfor-
mistischen Auffassung des Intellektuellen. Wer versucht, Gramsci selbst zu
einer Art 'italienischen Adorno'-" zu machen, liest über Gramsci hinweg.
In den Ge/ängnA/ze/re« wird man vorab die Anstrengung finden, in der
Ausarbeitung eines kritisch-kohärenten Bewusstseins die Verbindung mit
dem Alltagsverstand herzustellen, das Denken verallgemeinerungsfähig
und damit geschichtlich werden zu lassen. In dieser Beziehung ist Gramsci
der Antipode eines andern Intellektuellentyps, der gegenwärtig wieder in
Mode gekommen ist, des nietzscheanischen Typs. Gramscis Option eines
Geschichtlichwerden des Denkens ist in allen Punkten diametral entgegen-
gesetzt dem Denken eines Nietzsche, der das von Gramsci bewunderte, in
den Massen geschichtlich wirkende Denken vom frühen Christentum über
den Luther der Reformation bis hin zu dem des Sozialismus/Kommunismus
verabscheute.

Gramsci war sich aber auch der Schwierigkeiten dieser Verbindung und
der Herausbildung einer neuen Intellektuellenschicht bewusst, wenn er
etwa in den Überlegungen zur Geschichte der subalternen Gruppen darauf

186 WIDERSPRUCH - 45/03



hinweist, wie deren „Tendenz zur Vereinigung" durch die Initiativen der
herrschenden Gruppen fortwährend gebrochen wird.^ Elitetheoretischen
Vorstellungen als Ersatz für diese Bildung einer neuen Intellektuellen-
Schicht gibt er eine Absage; dem Führer einer neuen gesellschaftlichen
Gruppe kommt nicht als charismatischem Führer eine Bedeutung zu,
sondern als Organisator einer neuen Schicht von „möglichen Konkurren-
ten", der damit „das Kompetenzniveau der Massen" anhebt und „Elemente
schafft, die ihn ersetzen können"^. Zweifellos hat sich Gramsci vorge-
stellt, dass die Herausbildung dieser 'organischen Intellektuellen' im Schoss
der Partei als 'neuem Fürsten' vor sich gehe. Auch hier machen sich die
Probleme geltend, die sich bei der Konkretisierung der Staatstheorie und der
Neubestimmung des Verhältnisses Staat, politische Gesellschaft/Zivilge-
Seilschaft stellen. Wenn man auch mit Gramsci annimmt, dass die Selbstbe-
hauptung einer neuen gesellschaftlichen Gruppe und die Durchsetzung
ihrer Kultur an ihr Staatwerden gebunden ist, so wird man diese nicht per se

an die nationalstaatliche Form binden und ebensowenig an die Form Partei.
Dennoch bleibt das von Gramsci gestellte Problem der Bildung des Kollek-
tivwillens einer noch subalternen Gruppe mit den durch die Vervielfälti-
gung der Schauplätze, Akteure und Institutionen komplizierten Bedingun-
gen bestehen. Auch hier gilt, dass sich die geschichtliche Konkretion nicht
als einfache Applikation aus dem Rezeptebuch Gramscis ergibt. Ganz im
Sinne seines Historismus ist seine Begrifflichkeit nach Maßgabe der neuen
geschichtlichen Formen und Gestalten auszuarbeiten.

* Antonio Gramsci, Gefängnishefte, Band 1-10, Subskription 290 Euro, ISBN 3-88619-
410-8, Argument-Verlag, Hamburg, Direktversand: Reichenberger Strasse 150, D-10999
Berlin, versand@argument.de

Anmerkungen

1 Brief an Tanja Schucht vom 22. April 1929.
2 Vgl. etwa Brief an Tatjana Schucht vom 17.11.1930 u. 3.8.1931.
3 Vgl. auch das Nachwort zu Gefängnishefte Bd. 9, A902f.
4 Vgl. G. Francioni, L'officina gramsciana, Neapel 1984, insb. S. 138-46. J.A. Buttigieg;

Stichwort Gefängnishefte, in : HKWM 4, 1323.
5 Vgl. Nachwort zu Gefängnishefte, Bd. 9, A900f und Gerratanas Vorwort, Bd. 1, 35.
6 Vgl. auch die Notiz zur Übersetzung von Struttura/Superstruttura, Bd. 3, A213.
7 Vgl. dazu auch Wolfgang Fritz Flaug, Philosophieren mit Brecht und Gramsci. Berlin,

Hamburg 1996, S. 21-30.
8 Vgl. dazu Domenico Losurdo. Antonio Gramsci, dal Liberalimo al comunismo critico,

Rom 1997, S. 191 f. In deutscher Übersetzung: Der Marxismus Antonio Gramscis. Von
der Utopie zum „kritischen Kommunismus". Hamburg 2000.

9 Wolfgang Fritz Haug, Historischer Materialismus und Philosophie der Praxis. In: Das

Argument 236, Berlin 2000, S. 392.
10 Joachim Hirsch, in: Grundrisse 7, 2003, S. 23, Wien.
11 Vgl. Wolfgang Fritz Haug, Gramsci und die Politik des Kulturellen. In: Das Argument

167, H. 1, 32-48.

WIDERSPRUCH - 45/03 187



12 Vgl. Haug, Historischer Materialismus und Philosophie der Praxis, a.a.O., S. 393.
13 Heft 26, § 5, S. 2204; Haugs Kritik in; Historischer Materialismus und Philosophie der

Praxis, a.a.O., S. 395.
14 Gefängnishefte, S. 1511.
15 Ebd., S. 520f. u. 151 Of.

16 Dazu auch Georg Auernheimer in der Antwort auf Kolja Lindner, Urs T. Lindner,
Thomas Maul, „Antisemitismus und Terror. Gegen Labica"(Das Argument 251/2003),
erscheint in Argument 252/2003.

17 Gramsci hat vor allem die französische Hegemonie über die italienische Bourgeoisie
vor Augen, beginnt aber in den Studien zum Amerikanismus auch schon die us-
amerikanische Hegemonie über die europäischen herrschenden Klassen zu beobachten.

18 Vgl. Gefängnishefte, S. 968, 1554.
19 Ebd. S.1562.
20 Robert Cox: Gramsci, hegemony and international relations (1983). In: Robert Cox,

Timothy Sinclair: Approaches to world order, Cambridge 1996, S. 138.
21 Vgl. dazu etwa: Das Argument 236, H. 3, 2000, Topographie des neoliberalen Staates.

Mit Beiträgen von Mario Candeias, Joachim Hirsch, Bop Jessop, Markus Wissen; oder
die Diskussionen im Workshop des Fachgebiets Globalisierung und Politik um Chri-
stoph Scherrer, die zusammengefasst sind im Informationsbrief Weltwirtschaft und

Entwicklung, Nr. X, 9/2003, Ulrich Brand: Globalisierung und Hegemonie.
22 Informationsbrief, ebd.
23 Joachim Hirsch. Die Internationalisierung des Staates. In: Das Argument 236, H. 3,

2000, S. 336f.
24 Ebd., S.336. Vgl. auch Theo Vosots: Der Begriff der Zivilgesellschaft bei Antonio

Gramsci. Hamburg/Berlin 2001.
25 Ebd., S. 337.
26 Vgl. Thomas Barfuss, Konformität und bizarres Bewusstsein. Zur Verallgemeinerung

und Veraltung von Lebensweisen in der Kultur des 20. Jahrhunderts, Hamburg 2002.
27 Vgl. Gefängnishefte, S. 1684.
28 Gramsci hat allerdings bei diesem Intellektuellentyp noch nicht an die amerikanische

Kulturindustrie gedacht, beschreibt er ihn doch nicht in Zusammenhang mit dem

Amerikanismus, sondern der Produktion von Arenaschinken in Italien. Dieser Typus
untersucht beispielsweise, dass „ein Drama nicht über eine bestimmte Zeit hinaus
dauern darf und „jeder Akt und jede Szene auf eine bestimmte Weise einen

Höhepunkt erreichen" müsse, die „experimentell untersucht" wird „nach einem Durch-
schnitt derjenigen Gefühle und Stimuli, die traditionell Erfolg gehabt haben." Gelang-
nishefte, H. 14, §61, S. 1685.

29 Barfuss, a.a.O., S. 112.
30 Barfuss, a.a.O., S. 153.

31 Barfuss, a.a.O., S. 156.

32 Barfuss zeigt das etwa am Beispiel des Konformismus der Sparsamkeit und dem
Konformismus des Konsums, der sich in der Nachkriegszeit entlang der Generationen-

grenze entfaltet, während ihn Gramsci auch in den Amerikanismusstudien noch entlang
der Klassengrenzen sich artikulieren sieht (vgl. etwa Gefängnishefte, H. 20, S. 2088 ff.).

33 Domenico Losurdo, a.a.O., S. 248.
34 Vgl. Gefängnishefte, S. 2191.
35 Gefängnishefte, S. 790.

188 WIDERSPRUCH - 45/03


	Gramsci für das 21. Jahrhundert : zum Abschluss der deutschen Ausgabe von Gramscis Gefängnisheften

