
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 45

Artikel: Freiheit und Menschheit : zur Idee der Gattung in Freiheit bei T.W.
Adorno

Autor: Demirovic, Alex

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652509

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alex Demirovic

Freiheit und Menschheit
Zur Idee der Gattung in Freiheit bei T.W. Adorno*

Was wäre für Adorno eine Assoziation freier Individuen? Diese Frage
verweist auf Marx. Er spricht davon, daß an die Stelle der kapitalistischen
Form der Gesellschaft die Gesellschaft „als bewußte und planmäßige
Assoziation" tritt (Marx 1894, 673). Die Konkurrenz und Isolierung der
Einzelnen, die das Ergebnis der privatisierten Produktion für den Markt
sind, wird abgelöst von einem Verein freier Menschen, die mit „gemein-
schaftlichen Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen individuellen
Arbeitskräfte als eine gesellschaftliche Arbeitskraft verausgaben" (Marx
1867,92). Anzunehmen, Adorno hätte sich mit dieser Frage der Assoziation
überhaupt beschäftigt, liegt nicht so ohne weiteres nahe. Systematisch steht
dem entgegen, daß Adorno es immer verweigert hat, eine Zukunft auszuma-
len, in deren Namen den Gegenwärtigen vorgeschrieben werden könnte,
wie zu handeln sei. Dem antiautoritären Bilderverbot entspricht die be-
stimmte Negation, also die konkrete Kritik an gegenwärtigen Verhältnis-
sen. Es ist heute auch keineswegs selbstverständlich, in Adorno einen
Theoretiker zu sehen, der mit seiner Theoriebildung die Problematik der
Marxschen Theorie aufgegriffen, produktiv fortgesetzt und fruchtbar er-
weitert hat.

Während Adornos Theorie in den 1950er und 1960er Jahren als eine

originelle Weiterentwicklung der Marxschen Theorie und als ein wichtiger
Beitrag zum von Perry Anderson sogenannten westlichen Marxismus ver-
standen wurde (vgl. Anderson 1978; Demirovic 1999), wird er heute - wie
die Feierlichkeiten zum 100. Geburtstag haben erkennen lassen' - aus
diesem Kontext weitgehend herausgelöst. Adorno dient als Projektionsflä-
che für Heile-Familien- und Bürgerwelt-Idyllen oder Mythen über naive,
weltfremde Intellektuelle. Die behütete Kindheit habe ihn zum ebenso
sensiblen und genialen wie auch zwangsneurotischen Denker mit einem
eigenartigen Hang zu absonderlichen Sexualpraktiken werden lassen. Ist
einer der radikalsten Denker des fortgeschrittenen Kapitalismus derart
piefig, dann kann man sich im Namen dieser Piefigkeit mit den Verhältnis-
sen aussöhnen und sich immer noch kritisch vorkommen.

Wird Adornos Werk doch einmal in einen Zusammenhang mit Marx
gestellt, dann in einem eher kritischen Sinn. Zunächst wird nahegelegt, daß

Adorno nach seiner Rückkehr aus dem Exil seine Bezugnahmen auf Marx
eher verborgen habe; auch die Institutsveröffentlichungen aus den 1930er
Jahren seien den Studierenden am Institut während der 1950er Jahre dann
nicht zugänglich gemacht worden. Inhaltlich wird an Adornos Beispiel
veranschaulicht, daß sich das arbeitsphilosophische Paradigma, das auch
schon Marx' Theorie geprägt haben soll, erschöpft habe. Dieses Paradigma
erlaube es nicht, die gesellschaftlichen Verhältnisse selbst anders als unter-

WIDERSPRUCH - 45/03 161



worfen unter einen Prozeß der immer noch weiteren Subsumtion unter
systemintegrative Mechanismen wie Geld oder Macht zu begreifen. Weil
Prozesse intersubjektiver Verständigung außer acht blieben, müsse die
Reduktion der Gesellschaftstheorie auf eine Kritik der instrumentellen
Vernunft zu einer letztlich resignativen Haltung führen, denn am Ende der

Entwicklung wäre alles integriert. Dem hätte Adorno nur noch eine vergeh-
lieh bleibende Suche nach dem Nichtidentischen entgegensetzen können.
Seine Theorie würde selbstwidersprüchlich, denn da auch das begriffliche
Denken ein Mittel der instrumenteilen Verfügung über die Welt sei, könne
sie den Ort ihrer eigenen Rede nicht mehr bestimmen; daraus resultiere die
Tendenz, sich ins Ästhetische zu flüchten, die durchaus irrationalistische
Züge annehme. Als kritische Gesellschaftstheorie habe Adornos Theorie
aufgrund ihrer bewußtseinsphilosophisch bedingten Aporien versagt. Seine
Theorie sei nur noch ein mit der Abkehr von theoretischer Erkenntnis
verbundenes Exerzitium und aus sich heraus nicht mehr fruchtbar fortsetz-
bar (vgl. dazu Habermas 1981, Bd. 1, 515ff, Honneth 1990, 57ff).

Näher betrachtet, verhält sich die Sache komplizierter. Adornos
Veröffentlichungen waren in den bundesdeutschen Feuilletons schon in den
frühen 1950er als originelle Beiträge zur marxistischen Diskussion hochge-
schätzt. Dennoch gab er vielfach nur implizit Hinweise darauf, daß sich
seine Argumente im Horizont der Marxschen Theorie bewegten. Dies hat
offenkundig zunächst mit seiner Einschätzung zu tun, daß, würde der
Namen Marx fallen, andernfalls wichtige Einsichten schlicht abgewehrt
würden. Adorno zufolge ist das Verhältnis des Bewußtseins zu Marx
neurotisch, die von diesem aufgeworfenen Fragen seien, so äußert er sich in
einer Vorlesung vom 7. Februar 1963, noch gar nicht in Angriff genommen
worden (Adorno 1963, 272). Daß Adornos ganze Theorie bis in die späte
Phase davon geleitet ist, gerade diese Fragen zu verfolgen, wird aus einem
kleinen, spät verfassten Selbstverständigungspapier deutlich, in dem er es

unternimmt, mit einigen markanten Thesen die kritische Theorie zu spezi-
fizieren. In diesen Formulierungen wird die kritische Theorie als eine
selbstreflexive Fortentwicklung des Marxismus bezeichnet: in der kriti-
sehen Theorie müsse sich, so heißt es, der Marxismus - ohne daß er
aufgeweicht würde -, kritisch selbst reflektieren.

Die reflexive Kritik hat zu ihrem Gegenstand zwei Selbstmißverständ-
nisse in der marxistischen Tradition: das eine ist die Adorno zufolge von
Marx und Engels genährte Vorstellung, der Marxismus sei eine Wissen-
schaft. Da Wissenschaft aber schon längst zur Produktivkraft geworden sei,
wäre sie damit auch in die Produktionsverhältnisse verflochten und unter-
läge der Verdinglichung. Der Szientismus verzichte auf einen Begriff
objektiver Vernunft und begreife gesellschaftliche Gesetzmäßigkeiten nicht
als von Menschen gemachte und darum veränderbare. Adorno stellt sich
zum anderen aber auch dem Mißverständnis entgegen, demzufolge der
Marxismus wie eine Philosophie verstanden wird, die für alle Fragen den
einen metaphysischen Schlüssel der Erklärung immer schon parat hat. Ein
klassischer Fall wäre der Ökonomismus, der ökonomische Gesetzmäßig-

162 WIDERSPRUCH - 45/03



keiten oder das Kapital und sein Profitinteresse wie eine Art Substanz

begreift, auf die hinzuweisen ausreicht, um die letzte Antwort gegeben zu
haben. Dem jedoch stellt Adorno entgegen: „Marxismus als kritische
Theorie der Gesellschaft heißt, daß er nicht hypostasiert, nicht einfach
Philosophie werden kann." (Adorno 1969b)

Das Entscheidende ist, daß nach Adornos Verständnis von Marxismus
als kritischer Theorie die philosophischen Fragen offen und nicht durch
Weltanschauung vorentschieden seien. Diese Überlegungen weisen auf
einen weiteren Gesichtspunkt, warum Adorno sich scheut, sich explizit auf
die Marxsche Theorie und die marxistische Tradition zu beziehen. Ein
solcher Bezug würde mehr verstellen als erhellen. Die nochmalige Ausdeu-
tung der Marxschen Texte würde Gefahr laufen, zu einer orthodoxen Geste

zu geraten, die nahelegt, aus einem hermeneutischen Zugang zu den Marx-
sehen Texten die richtige Erkenntnis der je gegenwärtigen kapitalistischen
Entwicklung zu erlangen. Es kommt dann zu für die Texthermeneutik
typischen Streitigkeiten: Was hat der Autor wirklich gemeint? Wer hat die
richtige Interpretation? Ein solcher traditioneller theoretischer Habitus, der
die Marxschen Einsichten als wissenschaftliche oder philosophische Wahr-
heit verkündete, käme der Propaganda gleich und würde autoritäre Dispo-
sitionen stärken, nicht aber zu freier Einsicht ermutigen. Eine solche
Hermeneutik würde die konkrete Einsicht blockieren, die Einsicht in einen
Vermittlungszusammenhang, der auch die Stellung der Marxschen Theorie
zur kapitalistischen Wirklichkeit historisch verändert hat. Der Zugang zu
Marx ist historisch spezifisch und durch die weitere Entwicklung der
kapitalistischen Gesellschaftsformation überdeterminiert. Der Marxismus
hat - und hier nimmt Adorno ein Motiv von Karl Korsch 1996) auf- schon
längst Erfahrung mit sich als einer theoretischen Praxis gemacht. Er verän-
dert mithin seine historische Gestalt und nimmt die Form kritischer Gesell-
schaftstheorie an, was heißt: eine selbstreflexive Form von Marxismus.

Als selbstreflexive Fortentwicklung des Marxismus kritisiert und ver-
schiebt die kritische Theorie ihn; nach ihrem Eingriff in diesen als kritische
Selbstreflexion ist dieser weder Wissenschaft noch Philosophie, sondern
stellt ein neues Terrain theoretischer Arbeit, die Öffnung des Horizonts für
ein neues Verständnis der Emanzipation und der Praxis dar (vgl. Demirovic
2000, Demirovic 2003). Diese metatheoretischen Überlegungen sind eng
verbunden mit Adornos Emanzipationsvorstellungen. Und diese kreisen
um den Begriff der Mensc/z/ze/r a/.v Assoziation/rez'<?r Mensc/zen.

Die bürgerliche Gesellschaft sieht Adorno vom Tauschprinzip bestimmt.
Obwohl gelegentlich in dieser Weise mißverstanden, wird der Begriff des

Tauschprinzips von Adorno nicht kulturkritisch ausgelegt, also im Sinne
einer bewußtseinsphilosophisch gemeinten und konservativen Kritik am
Gleichmachen je unterschiedener Individuen, die entfremdet oder verding-
licht würden. Adornos Bezugspunkt ist also nicht das authentische Indivi-
duum; Entfremdung und Verdinglichung hält er für einer kritischen Theorie
der Gesellschaft unangemessene Begriffe: „Aber Verdinglichung selbst ist
die Reflexionsform der falschen Objektivität; die Theorie um sie, eine

WIDERSPRUCH - 45/03 163



Gestalt des Bewußtseins, zu zentrieren, macht dem herrschenden Bewußt-
sein und dem kollektiven Unbewußten die kritische Theorie idealistisch
akzeptabel." (Adorno 1966,191, vgl. auch 367) Das Tauschprinzip wird im
wesentlichen in den Begriffen dargelegt, die sich in der Wertformanalyse zu
Beginn des Marxschen „Kapitals" finden. Beim Tauschprinzip handelt es

sich um die Reduktion menschlicher Arbeit auf den abstrakten Allgemein-
begriff der gesellschaftlich durchschnittlichen Arbeitszeit. Diese Abstrak-
tion hat Folgen für die Individuen: ihr Arbeitsvermögen wird zu einer Ware.
Werden sie einerseits individuiert und individualisiert, so verlieren sie
andererseits ihre Individualität, da sie als Für-anderes existieren, und sie

verfügen nicht mehr über sich, weil über den gesellschaftlichen Wert ihrer
Fähigkeiten allein auf dem anonymen Markt entschieden wird. Den Subjek-
ten ist versagt, Subjekte zu sein (vgl. Adorno 1966, 101, 180).

Vorbehalte äußert Adorno allerdings gegen die schlichte Umkehrung,
die zur Konsequenz hätte, daß es des irreduzibel Qualitativen zuliebe nicht
mehr nach gleich und gleich zugehen solle. Er verteidigt die im Tausch

gesetzte Norm der Gleichheit gegen das im Tausch gesetzte Gewaltverhält-
nis. Der Tausch, der von den konkreten Arbeiten abstrahiert und als Maß
allein die zur Herstellung einer Ware gesellschaftlich notwendige, abstrakt-
allgemeine Arbeit unterstellt, ermöglicht, Mehrarbeit zu erzwingen. „Der
Äquivalententausch bestand von alters her gerade darin, daß in seinem
Namen Ungleiches getauscht, der Mehrwert der Arbeit appropriiert wurde."
(Ebd., 150) Im Namen der Gleichheit wird Ungleichheit erzeugt; allein
Gleichheit der Warenbesitzer und ein einheitlicher Maßstab der Gleichheit
ermöglicht das, was Marx Ausbeutung nennt. Dennoch ist Gleichheit
deutlich ein historischer Fortschritt. „Annulierte man simpel die Maßkate-
gorie der Vergleichbarkeit, so träten anstelle der Rationalität, die ideolo-
gisch zwar, doch auch als Versprechen dem Tauschprinzip innewohnt,
unmittelbar Aneignung, Gewalt, heutzutage: nacktes Privileg von Monopo-
len und Cliquen." (Ebd.) Adornos Formulierung läßt sich in einem trivialen
Sinn verstehen als die Forderung nach gleichem Lohn für gleiche Arbeit
oder die nach Handelsbeziehungen, die frei sind von Mechanismen der
Übervorteilung und Enteignung, wie sie den kapitalistischen Verhältnissen
immer auch innewohnen. Doch er meint mehr. Er meint damit vor allem,
daß nach dem Maßstab der Gleichheit die bislang unbezahlte Mehrarbeit
tatsächlich bezahlt werden muß. „Kritik am Tauschprinzip als dem identi-
fizierenden des Denkens will, daß das Ideal freien und gerechten Tauschs,
bis heute bloß Vorwand, verwirklicht werde." (Ebd.)

Hier deutet sich eine bestimmte Perspektive t/er Ema/iz/pat/on an.
Zunächst steckt in Adornos überraschender Verteidigung des Tausches und
der Identifikation ein antiautoritäres Moment. Denn Arbeit muß nun nicht
mehr Gegenstand von Moralisierungskampagnen werden, durch die auf die
Arbeitenden Druck ausgeübt wird, ihr Arbeitsvermögen der Gemeinschaft
oder dem Unternehmer gratis zur Verfügung zu stellen. Alle könnten sich
insofern frei zur gesellschaftlichen Arbeit verhalten, als sie erwarten könn-
ten, daß sie nicht mehr um einen Anteil betrogen werden oder andere darum

164 WIDERSPRUCH - 45/03



betrügen müßten. Mit der Verwirklichung des Tausches würde aber mehr
noch in die Weltgeschichte etwas hineinkommen und ein grundlegender
Wandel der Vergesellschaftung stattfinden. Tatsächlich würde ja das kapi-
talistische Produktionsverhältnis sich nicht länger reproduzieren können,
wenn in diesem Sinn die Gleichheitsnorm gelten würde. Denn würden die
Lohnarbeiter nach Maßgabe ihrer verausgabten Arbeitskraft entlohnt, also
nicht eines Teils ihres Produkts enteignet, dann gäbe es keinen Mehrwert,
keinen Profit und schließlich keine Kapitalakkumulation. Die Verwirkli-
chung des Tauschs transzendierte den Tausch. „Würde keinem Menschen
mehr ein Teil seiner lebendigen Arbeit vorenthalten, so wäre rationale
Identität erreicht, und die Gesellschaft wäre über das identifizierende
Denken hinaus." (Adorno 1966, 150)

Es geht mir in der Darlegung dieses Arguments nicht um seine Plausibi-
lität. So sind sicherlich historische Zweifel angebracht, ob die Logik des

Äquivalententauschs vor der Epoche des modernen Kapitalverhältnisses
tatsächlich derart galt, wie Adorno behauptet. Auch seine Überlegungen zur
Verwirklichung des Gleichheitsprinzips provozieren Bedenken. Denn ob-
wohl sich Adorno auf Marx' Werttheorie bezieht, ist sein Gedanke mit
dieser nur eingeschränkt vereinbar, da Marx ja die Ansicht vertritt, daß mit
der kapitalistischen Form des Äquivalententauschs kein Betrug stattfindet:
die Arbeitskraft wird im Durchschnitt zu ihrem vollen Wert entgolten,
Gleichheit ist damit schon verwirklicht. Marx macht in seinen Analysen
deutlich, wie auf der marktvermittelten Herausbildung eines Durchschnitts
gesellschaftlich notwendiger Arbeit das Problem des Maßstabs für Gleich-
heit gelöst wird.

Dennoch trifft Adorno einen entscheidenden Sachverhalt: daß nämlich
viele gesellschaftlich nützliche Arbeiten als solche nicht anerkannt und
privat angeeignet werden, daß vor allem das formelle, auf Gleichheit und
Freiheit beruhende Lohnarbeitsverhältnis dem Kapital erlaubt, Mehrarbeit
der Lohnabhängigen anzueignen. Von dieser Überlegung aus, die die Ent-
und Aneignung des lebendigen Arbeitsvermögens der Vielen durch Wenige
für partikulare Ziele thematisiert, kommt es zu der überraschenden und
paradoxalen Wendung in Adornos Argumentation, daß er nicht nur für die
Verwirklichung des Tausches plädiert, sondern auch für Identität, rationale
Identität. Die Interpretation von Adorno als einem resignativen Theoretiker
der Subsumtion läßt gerade übersehen, daß er den Tausch und die Identität
verteidigt und in ihnen die Grundlage für die gesellschaftliche Dynamik hin
zur Gleichheit und Überwindung kapitalistischer Produktionsverhältnisse
und des Tauschprinzips als solchem sieht. Das ist das Überraschende: Eine
Verwirklichung der Logik des Äquivalententauschs wäre der entscheidende
Fortschritt in der Geschichte der Menschheit, denn Adorno zufolge ist das

Gesetz, nach dem die Fatalität der Menschheit abrollt, das des Tausches
(Adorno 1957, 209).

Mit dieser Überlegung stellt Adorno heraus, daß er zwischen Tauschwert
und Menschheit vor allem einen negativen Zusammenhang sieht. Er beruft
sich dabei auf Marx: Der Tauschwert zwinge als Fanatiker der Verwertung

WIDERSPRUCH - 45/03 165



des Werts rücksichtslos die Menschheit zur Produktion um der Produktion
willen. Diese sei abzuschaffen (Adorno 1966, 303, 382). Tauschwert und
Menschheit sind die Antagonisten, der Tauschwert ist die Fortsetzung der
Naturwüchsigkeit in die Gesellschaft hinein. In dieser Hinsicht hat es

keinen Fortschritt gegeben, sondern die Menschen handeln weiterhin unter
gleichsam archaischen Verhältnissen. Das oberste Gesetz bleibt das der
Anpassung an die naturwüchsigen Zwänge. Die neoliberale Globalisie-
rungsrhetorik bestätigt das von den Angriffen auf die Gewerkschaften bis
zur Rentenfrage oder der Bildungspolitik heute nur von neuem. Was als das

tagesaktuell Modernste erscheint, ist das Uralte, Mythos, die Gewalt des

Ewiggleichen. Entsprechend der Allgemeinheit des Gegensatzes von Tausch
und Menschheit beruft sich Adorno auf kein partikulares Kollektiv mehr
wie noch Marx, also die Arbeiterklasse, sondern auf die Menschheit als

universalgeschichtlichem Akteur. Stand sie bislang unter dem Bann der
Naturbeherrschung, so ist weltgeschichtlich Freiheit und Autonomie mög-
lieh, die Menschheit kann aus der Vorgeschichte des Reichs der Notwendig-
keit heraustreten.

Nun bringt der Begriff der Menschheit eigene theoretische Probleme mit
sich. Auf zwei davon will ich hinweisen. Zum einen tendiert der Begriff der
Gattung zu einem unhistorischen, naturalistischen Verständnis gesellschaft-
licher Verhältnisse. In diesem Fall geht es um die biologische Existenz der
Menschen, um die Menschheit als natürliche Spezies. Wird in besonderer
Weise auf die Gattung abgezielt, dann besteht die Gefahr, das Individuum
diesem Kollektiv unterzuordnen, es darauf zu reduzieren, lediglich ein
Exemplar zu sein, das gegenüber der Fortexistenz der Gattung als solcher
keine besonderen Rechte zu beanspruchen hat. Zweitens ist die Rede von
der Gattung oder dem Gattungsinteresse leicht mit einer usurpatorischen
und autoritären Geste verbunden. Denn immer stellt sich die Frage, ob ein
einzelner im Namen einer Menschheit sprechen kann. Die Menschheit hat
keinen einheitlichen Willen, hat niemanden zu ihrem Sprecher ernannt,
könnte es auch nicht tun; aber da sie kein einheitliches Subjekt ist, kann sie
sich auch nicht dagegen wehren, daß jemand beansprucht, in ihrem Namen
zu sprechen. Gleichwohl gibt es einen rationalen Aspekt in diesen beiden
Punkten. Erstens ist ja wahr, daß die Individuen als einzelne nicht leben und
überleben könnten, ihre Existenz hängt am natürlichen und gesellschaftli-
chen Leben der Gattung. Deswegen auch ist es zweitens sehr wohl berech-
tigt, darauf hinzuweisen, daß die Menschheit mit der kapitalistischen
Gesellschaftsformation die Fähigkeit erlangt hat, sich auf sich selbst als
einem zusammenhängenden Ganzen in vielen Formen zu beziehen. Sei es

in der Form der Weltliteratur, als Staatenbund oder durch die statistischen
Beobachtungen der OECD, durch Atombomben und Atomenergie oder dem

vom Worldwatch-Institut erarbeiteten Wissen um schleichende Vergiftung
und Zerstörung der natürlichen Lebensgrundlagen.

Erst die Entwicklungen der menschlichen Gesellschaft seit zwei oder
drei Jahrhunderten haben es ermöglicht, im Namen der Gattung zu spre-
chen. Doch ist das Verhältnis zwischen Gattungssubjekt und vergesell-

166 WIDERSPRUCH-45/03



schaftetem Individuum unversöhnt, und deswegen erst wird die autoritäre
Inanspruchnahme des menschheitlichen Interesses möglich. Es bedarf also
einer Balance zwischen dem wohlverstandenen Interesse der Gattung und
den Individuen, die eben aufgrund der gesellschaftlichen Verhältnisse sich
individuieren konnten. Es gibt Stellen in seinen Texten, an denen sich der
Eindruck einstellt, Marx habe in gewissem Maße der Gattung den Vorrang
vor den Individuen gegeben. Die von Adorno so kritisierte kapitalistische
Produktion um der Produktion willen sieht Marx eher unter dem Gesichts-
punkt der Entwicklung des Reichtums der menschlichen Natur als Selbst-
zweck. Die Entwicklung der Gattung auf diesem Weg, so äußert er apodik-
tisch, dürfe nicht um des Wohles der einzelnen wegen aufgehalten werden.
Die „Entwicklung der Fähigkeiten der Gattung Mensch, obgleich sie sich
zunächst auf Kosten der Mehrzahl der Menschenindividuen und ganzer
Menschenklassen macht" (Marx 1861, 111), werde den Antagonismus
zwischen Gattung und Individuum durchbrechen. Die höhere Entwicklung
der Individualität werde durch einen historischen Prozeß erkauft, worin die
Individuen geopfert würden. Für die einzelnen, die zum Wohl der Gattung
geopfert werden, stellt dies sicherlich keinen Trost dar; auch Marx' Vertrau-
en in die List der Geschichte ist irritierend, die sich gerade die Starken und
Kräftigen, die ihre Vorteile verfolgen, als Agenten des Gattungsfortschritts
wählen soll (ebd.). Hier kommt ein etwas darwinistischer Evolutionsopti-
mismus in die Theorie, der im Widerspruch zur Konzeption der Geschichte
als Klassenkampf steht. In einem Punkt aber ist Marx konsequent: Der
Mensch soll am Ende aus der Naturgeschichte als reich entwickeltes,
vielseitiges Individuum und Selbstzweck heraustreten.

Dieses Motiv findet sich auch deutlich in anderen Äußerungen, in denen
dem Individuum gegenüber der Gattung systematisch mehr Gewicht einge-
räumt wird. So hat Marx Feuerbachs Philosophie gerade an diesem Punkt
gelobt, wo er den Begriff der Gattung aus dem metaphysischen Kontext
herausgelöst und zu einem Verständnis als eine konkrete gesellschaftliche
Praxis beigetragen hat: „Die Einheit der Menschen mit den Menschen, die
auf dem realen Unterschied der Menschen begründet ist, der Begriff der
Menschengattung aus dem Himmel der Abstraktion auf die wirkliche Erde
herabgezogen, was ist er anders als der Begriff der Gesellschaft!" (Marx
1844,425) Der Begriff der Klasse hat für Marx offensichtlich genau diesen
immanenzphilosophischen Sinn, konkrete gesellschaftliche Akteure in ih-
ren realen Unterschieden zu bezeichnen. Den verschiedenen Klassen ordnet
Marx auch eine unterschiedliche Artikulation von Gattung und Individuum
zu. Der bisherigen Gesellschaft gehörten die Individuen nur als Durch-
Schnittsindividuen, also als Exemplare ihrer Klasse an. Mit der Gemein-
schaft der revolutionären Proletarier soll es zu einer Umkehrung und
Versöhnung kommen. „Es ist eben die Vereinigung der Individuen [...], die
die Bedingungen der freien Entwicklung und Bewegung der Individuen
unter ihre Kontrolle gibt, Bedingungen, die bisher dem Zufall überlassen
waren und sich gegen die einzelnen Individuen [...] verselbständigt hatten."
(Marx/Engels 1845,75)

WIDERSPRUCH - 45/03 167



Adorno verfolgt in seinen Überlegungen eher diesen Strang von Marx
weiter und wendet sich gegen die autoritären Implikationen einer evolutio-
nären Gesetzmäßigkeit, die die Kräftigen belohnt und für die Schwachen
nur noch die ironische Bemerkung übrighat, daß sie zum Wohle der Gattung
und zukünftiger reich entfalteter Individuen geopfert wurden. Versöhnung
würde es verlangen, sich auch diesen Opfern zuzuwenden. Schon im
Vorgriff auf eine freie Gesellschaft und als Bedingung von deren Möglich-
keit müßten die Gesichtspunkte dieser Versöhnung zwischen Gattung und
Individuen zur Geltung gebracht werden. Denn sonst könnte es genau zu der
Usurpation kommen, daß sich einige ermächtigt glauben, im Namen der
Gattung und ihres Fortschritts Individuen hin- und herzuschieben oder
abzuschlachten.

Ich möchte nach diesem Exkurs zu Marx auf die oben zitierte Stelle aus der
»Negativen Dialektik« zurückkommen, in der Adorno den Äquivalenten-
tausch verteidigt und für die Verwirklichung des Tausches plädiert. Es sind
zwei Fragen, die sich ihm aus systematischen Gründen stellen müssen. Die
erste Frage ist, warum sich trotz der mit dem Äquivalententausch verbun-
denen Gleichheitsnorm Gleichheit nicht verwirklicht, obwohl dies histo-
risch zu jedem Augenblick möglich geworden ist. Die zweite Frage ist, ob

er für eine rationale Gesellschaft eintreten kann, zu deren Begriff eine
derartige Verwirklichung des Äquivalententausches gehört, daß sie eine mit
sich identische Gesellschaft wäre - also eine Gesellschaft, die zu einer
vollkommenen Totalität würde, in der vollständige Transparenz bestünde,
weil die Gesellschaft derart rational gestaltet wäre, daß sich nichts ereignen
könnte, was immer schon von den vereinigten Individuen im vorhinein
gedacht und geplant worden wäre. Eine derartige rationale Gestaltung,
durch die die Gesellschaft gleichsam eine naturgesetzlich-mechanistisch
festgelegte Stabilität annähme, wäre nicht wünschenswert, aber sie ist auch
nicht möglich. Denn wenn Individuen handeln, schaffen sie neue und nicht
vorhersehbare Umstände, die Rationalität kommt immer schon zu spät, da
auch die Rationalität ein Moment des Handelns ist und mithin Folgen
zeitigt, die sie nicht immer schon antizipiert haben kann. An den von wie
immer rationalem Handeln neu erzeugten Verhältnissen bricht sich Ratio-
nalität ebenso wie an der Größenordnung des Wissens um die Vielzahl der
Handlungen aller Individuen.

Es liegt nahe zu vermuten, daß Adorno gegen ein solches Modell einer
mit sich identischen Gesellschaft ist. Eher ist es, wie er immer wieder zeigt,
gerade Merkmal der bürgerlichen Gesellschaft, sich der Tendenz nach zu
einem vollständigen System zusammenzuschließen. Kann also das Ziel der
Emanzipation tatsächlich darin liegen, daß die Gesellschaft vollständig und
diesmal nur richtig, sprich: rational von Tausch und Identität bestimmt
würde? Wäre nicht gerade eine solche Emanzipation die finale Verwirkli-
chung des bürgerlichen Systemzwangs? Das Prinzip des Für-anderes-
Dasein wäre nicht aufgehoben, auch die Reduktion auf ein abstrakt Allge-
meines fände immer noch statt, nur dieses Mal nach Gesichtspunkten der

168 WIDERSPRUCH - 45/03



verwirklichten Gleichheit und Gerechtigkeit. Die radikale Verwirklichung
der bürgerlichen Normen schlüge in die vollends unfreie Gesellschaft um.

Auf diese Konsequenz kann man auf dreierlei Weise reagieren: Es

könnte, erstens, die Norm der Gleichheit schlicht abgelehnt werden, wie es

die konservative Reaktion in der Folge der französischen Revolution war;
es ließe sich zweitens an der Norm festhalten, doch könnten die Ansprüche
derart gemäßigt werden, daß sie als eine regulative Idee gilt, die in der
empirischen Welt nur einen orientierenden Wert hat - es würde also darauf
verzichtet, eine Gesellschaft nach diesem normativen Prinzip einzurichten.
Drittens schließlich könnte die Logik der Gleichheit selbst Gegenstand der
Kritik werden. Dies ist die Strategie von Marx, die Adorno fortsetzt, ohne
deswegen auf Gleichheit zu verzichten.

Adornos Theorie läßt den Eindruck entstehen, daß das von ihr favorisier-
te Emanzipationsmodell teleologisch sei, das seine Theorie der von Hegel
sehr nahe rücken würde und mit der Referenz auf Menschheit ein problema-
tisches Kollektivsubjekt in Anspruch nehme. Die Norm der Gleichheit soll
verwirklicht werden. Die Gesellschaft soll endlich ihrem Begriff, d.h. dem

Begriff der Menschheit entsprechen und das volle Bewußtsein von sich
selber haben (Adorno 1949, 21). Der so verstandene Begriff der Gesell-
schaft, den Adorno als spezifisch bürgerlich und antifeudal charakterisiert,
impliziere „die Vorstellung einer Assoziation freier und selbständiger
Subjekte um der Möglichkeit eines besseren Lebens willen, und damit
Kritik an naturwüchsigen gesellschaftlichen Verhältnissen" (Adorno 1969,
306f.). Die Assoziation der freien Individuen ist also, so scheint es, die zu
sich selbst kommende bürgerliche Gesellschaft, während diese selbst ihrem
eigenen Begriff nicht mehr zu entsprechen vermag (Adorno 1959, 94). Die
bürgerliche Gesellschaft könne nämlich nicht mehr mit Menschheit gleich-
gesetzt werden, weil sie sich zu einem undurchdringlichen Naturzusam-
menhang zurückentwickelt habe (Adorno 1969, 307). Wenn Adorno die
historische Perspektive der Emanzipation charakterisiert, die darin besteht,
weltgeschichtlich aus naturwüchsigen Verhältnissen herauszutreten, be-
dient er sich der Begriffe Gesellschaft und Menschheit, die beide mit einer
Assoziation freier Individuen gleichgesetzt werden. Menschheit ist Ador-
nos Bezugspunkt für die Beurteilung der bisherigen historischen Entwick-
lung: Menschheit, so heißt es immer wieder, sei noch nicht. Die Bildung
eines „vernünftigen gesellschaftlichen Gesamtsubjekts, der Menschheit,
mißlang" bisher (Adorno 1955,56). Die bisherige Geschichte sei ein bloßer
Funktionszusammenhang der Einzelsubjekte gewesen, die zu bloßen Teil-
habern an den gesellschaftlichen Kämpfen erniedrigt worden seien (vgl.
Adorno 1966, 299).

Demgegenüber begreift Adorno den versöhnten Zustand als Menschheit,
die endlich ihrem Begriff entspricht: „Soll die Menschheit des Zwangs sich
entledigen, der in Gestalt von Identifikation real ihr angetan wird, so muß
sie zugleich die Identität mit ihrem Begriff erlangen." (Adorno 1966, 149)
Diese Formulierung bestätigt auf den ersten Blick, was in vielen Beiträgen
zur kritischen Gesellschaftstheorie in den vergangenen Jahren selbstkri-

WIDERSPRUCH - 45/03 169



tisch gegen bestimmte Emanzipationsvorstellungen vorgebracht wurde.
Die Überlegung Adornos erscheint als essentialistisch, teleologisch und
bewußtseinsphilosophisch. Denn, so ist ja seine Überlegung, Emanzipation
liegt schon im Begriff der gegenwärtigen Gesellschaft, dem Tauschprinzip.
Dieser zugrundeliegende Begriff müßte sich nur gleichsam gegen widrige
gesellschaftliche Verhältnisse durchsetzen, die ihrerseits dem Begriff nicht
entsprechen, sondern eine Ungleichzeitigkeit darstellen, die abgeschüttelt
werden kann.

Zugespitzt gesagt, kann ein solches Modell der Emanzipation durchaus
autoritäre Züge annehmen. Gesellschaftliche Verhältnisse, die dem Begriff
nicht entsprechen, gelten deswegen als zu überwindende. Wären sie über-
wunden, entspräche sich die Gesellschaft selbst, also dem Begriff, den die
Menschen von ihr haben. Sie erscheint als eine mit sich versöhnte Einheit,
die weder Widersprüche und Konflikte noch Mechanismen zu kennen
scheint, solche Konflikte zu vermitteln. In solchen Konstellationen stellt
sich das Problem, wer das richtige Bewußtsein vom Begriffder Gesellschaft
und Menschheit hat und deswegen das Recht, zu definieren, was der Begriff
der Menschheit ist und wer darüber entscheidet, wann die Identität mit ihr
erreicht ist. Um diese Definition herum kann sich Macht und Herrschaft
bilden, die Individuen das Monopol geben, solche Entscheidungen zu
treffen. Es sei denn, Adorno nähme mit Rousseau an, daß in einer versöhn-
ten Gesellschaft ohnehin das Allgemeine mit dem Willen und den Wün-
sehen der Einzelnen derart zusammenfällt, daß sie ihrerseits immer schon
das Allgemeine wollten. Doch das wäre fatal, denn jede individuelle
Regung wäre dann alsbald Gegenstand disziplinarer Kontrolle, totalitärer
Überwachung und autoritärer Verfolgung.

Es liegt auf der Hand, daß Adorno solche Überlegungen nicht teilt und
solche Konsequenzen nicht will. Seinem eigenen Verständnis nach unter-
scheidet sich die Kritische Theorie grundlegend von der Philosophie He-
gels. Immer wieder betont er die wichtige Bedeutung von Vermittlungen
und Ungleichzeitigkeiten, die verhindern, daß die Totalität einfach nur
ihrem Wesen entspricht, sondern das Wesen gleichsam in das Unwesentli-
che entäußern. Vor allem aber ist das Ziel der Kritischen Theorie nicht,
Totalität herzustellen, sondern zu kritisieren und letztlich zu deren Über-
Windung beizutragen. Adorno zufolge ist die Kritische Theorie ihrem Inhalt
nach und, wie er betont, mit allen politischen Konsequenzen „anti-totalitär"
(Adorno 1969b). Adorno formuliert deswegen auch paradox: um des Zwan-
ges sich zu entledigen, der der Menschheit mittels Identifikation angetan
würde, müsse sie die Identität mit ihrem Begriff erlangen, also genau
genommen Identität mit dem, was ihr diesen Zwang ja antut. Allein durch
Identität hindurch sei Identität zu überwinden. Er sieht den Unterschied
seiner Theorie zu der Hegels gerade in der Absicht, Identität nicht als

Letztes und Absolutes zu behaupten und zu verstärken, sondern als den
universalen Zwangsapparat zu erfahren, um sich ihm zu entwinden, „so wie
Freiheit nur durch den zivilisatorischen Zwang hindurch, nicht als retour à

la nature real werden kann" (Adorno 1966, 150).

170 WIDERSPRUCH - 45/03



Ich will das Paradoxale dieser Überlegung noch einmal hervorheben.
Adorno hält es für notwendig, Identität - und dann auch die der Menschheit,
also als einheitliches Subjekt und in ihrer Differenz zu allem Nicht-
Menschlichen - als universalen Zwangsapparat erfahrbar zu machen, denn
allein eine solche Erfahrung gibt die historische Gewähr dafür, daß Eman-
zipation auf der Höhe der Zeit ist und im universellen Sinn möglich wird.
Implizit transformiert den oben aus den Theorien über den Mehrwert von
Marx zitierten Satz derart, daß die Opfer des historischen Prozesses nun
nicht auch indirekt noch einmal das Nachsehen haben, sondern die Erinne-
rung an sie den emanzipatorischen Gehalt des Begriffs der Menschheit
deutlicher hervortreten läßt. Nur durch diese fortgeschrittenste Stufe des

Zwangs hindurch ist Emanzipation in einem grundlegenden Sinn möglich.
Denn insofern der Zwangsapparat universal ist, muß folglich auch die
Emanzipation universal sein: sie gilt der Vergangenheit, der Gegenwart und
der Zukunft, sie gilt allen, nicht nur den Zukünftigen und Lebenden, sondern
auch den Toten (vgl. Adorno 1966, 395); und sie gilt auch noch den
kleinsten Gefühlen und Regungen ebenso wie den trivialsten alltäglichen
Handlungen.

So verstanden geht Emanzipation auf radikal andere Verhältnisse, sie
kann kaum nur in der wirklichen Verwirklichung der schon bestehenden

Gesellschaftsprinzipien bestehen. Adornos Argumente erscheinen durchaus
immer wieder teleologisch und erwecken den Eindruck, als wollte er etwas
Versöhnliches zum historischen Verlauf sagen, so als sei dieser gerechtfer-
tigt, weil er am Ende in Versöhnung münde. Doch bricht der Gedanke an der
Spitze und kehrt sich noch einmal gegen sich selbst. Negative Dialektik sei

an die Kategorien der Identitätsphilosophie als ihren Ausgangspunkt gebun-
den. Dadurch aber wird auch die Philosophie der negativen Dialektik selbst
falsch, nämlich „identitätslogisch", sie wird „selbst das, wogegen sie gedacht
wird" (ebd., 150). Das Verhältnis von Adorno zur Dialektik ist deswegen
kritisch-negatorisch. „Dialektik ist das Selbstbewußtsein des objektiven
Verblendungszusammenhangs, nicht bereits diesem entronnen." (Ebd., 398)
Dialektik sei die „Ontologie des falschen Zustandes" (ebd., 22), der richtige
Zustand wäre von Dialektik befreit.

Dialektik verfährt Adorno zufolge teleologisch, da sie alles auf die
logische Form des Widerspruches bringe, während das Unterschiedene
beiseite gelassen werde. Doch zu diesen Widersprüchen kommt es zwangs-
läufig, weil sich Totalität zu einem identitären Zusammenhang abschließen
will, ohne daß ihr das je gelingt. „Zum Begriffder Totalität gehört, wie in den

politisch totalitären Systemen, der fortwesende Antagonismus." (Adorno
1962, 620) Entsprechend wendet sich Adorno an dieser Stelle gegen das

bürgerliche Verständnis von Menschheit, weil es das Nichtidentische durch
Ausgrenzung zwanghaft erst erzeugt. „Der Passus aus Schillers „An c//e

FreM<fe": 'Und wer's nie gekonnt, der stehle/Weinend sich aus diesem
Bund!', der im Namen allumfassender Liebe den verbannt, dem sie nicht
zuteil wurde, gesteht ungewollt die Wahrheit über den bürgerlichen, zugleich
totalitären und partikularen Begriff der Menschheit." (Adorno 1962, 620)

WIDERSPRUCH - 45/03 171



Erst in der versöhnten Gesellschaft, die jedes Totalisierungsprojekt
überwindet, also Versuche, einen partikularen Begriff von Menschheit und
Gesellschaft allgemein verbindlich zu machen, wird die Vielfalt aus dem
zwanghaften Verhältnis des Widerspruchs freigelassen und die Menschheit
zur Nichtidentität befreit. Erst wenn die Totalität zergeht, die solange
fortbesteht, wie sich ein Ganzes als Ganzes aufwirft dadurch, daß es ein
Nichtidentisches, Fremdes, Anderes schafft und ausgrenzt, kommt es zu
Menschheit. Menschheit stellt demnach nicht etwas dar, was im Prinzip
schon ist, sondern wird hier als ein völlig neues und andersartiges Stadium
der Geschichte, des Handelns und des Denkens verstanden. Denn Mensch-
heit ist jenseits jeder noch so umfassend gedachten Totalität, sie ist „Plura-
lität, eine Assoziation freier einzelner Menschen" (Adorno 1968, 586).

An dieser Stelle, an der Adorno dafür eintritt, eine solche plurale
Assoziation freier einzelner Menschen zu ermöglichen, betont er, daß die
Dialektik von Individuum und Gesellschaft mitzudenken sei. Es entsteht die
Frage nach deren Verhältnis, wenn Menschheit zum geschichtlichen Sub-

jekt wird, gleichzeitig sich Vielfalt, Pluralität und Nichtidentität der vielen
Einzelnen frei entfalten können sollen. Adorno sieht ja das Problem, daß
auch der Begriff der Menschheit, der so ausdrücklich der Logik der Totali-
sierung entgegengesetzt wird, von dieser eingeholt werden und zu einer
Usurpationsformel für ein umfassendes Kollektiv werden kann. Entspre-
chend darf auch Menschheit nicht als abstraktes Kollektiv oder als Summe
der Einzelnen verstanden werden: „Nur durch dies Extrem von Differenzie-
rung, Individuation hindurch, nicht als umfangender Oberbegriff ist Mensch-
heit zu denken." (Adorno 1962, 627) Die Menschheit hat ihren Ort in den

je Einzelnen, in ihnen sei, so Adorno an Kant anschließend, die Gattung zu
achten (Adorno 1966,254f). Vernünftig sei die Menschheit eingerichtet nur
dann, „wofern sie die vergesellschafteten Subjekte ihrer ungefesselten
Potentialität nach erhält" (Adorno 1969a, 775). In den Mittelpunkt seiner
Überlegungen rückt Adorno also die Rationalität, die Potentialität und die

Selbsterhaltung der Einzelnen. Genau genommen dreht er das Verhältnis
um: gelingende Menschheit meint, daß Gesellschaft das ermöglicht, wofür
Menschen sie bilden, nämlich durch gemeinsames, freies Handeln der
Einzelnen die Selbsterhaltung aller Einzelnen nach allen ihren Möglichkei-
ten zu gewährleisten.

Doch Adorno wäre nicht Adorno, wenn er hier nicht von neuem mit dem
Zweifel einsetzte, der sich gegen die aufdrängende Schlußfolgerung richtet,
die Einzelnen seien letzter Bezugspunkt der Theorie. Denn die Einzelnen
haben hier und heute eine Identität, die sich aus dem naturhaften Zwang der
Selbsterhaltung herausgebildet hat. Die Individuen sind auch ihrerseits kein
letzter Bezugspunkt, weil ihre Identität sich als Ergebnis der Anpassung an
die vorherrschenden Formen der Selbsterhaltung gebildet hat. Das Selbst ist
die Fortsetzung des Naturzwangs im Innern der Individuen (Adorno 1966,
306). Entsprechend meint Adorno, daß die Idee des Glücks erst „aufginge,
wo die Kategorie des Einzelnen nicht länger sich in sich verschlösse", wo
die Einzelnen von ihrer Partikularität hier und jetzt erlöst würden, die sie der

172 WIDERSPRUCH - 45/03



Vormacht des Allgemeinen verdankten, und wo das Subjekt selbst die
Gestalt einer Nichtidentität annähme. „Befreit wäre das Subjekt erst als mit
dem Nichtich versöhntes, und damit auch über der Freiheit, soweit sie mit
ihrem Widerpart, der Repression, verschworen ist." (Adorno 1966, 279,
345f, 277; Adorno 1966a, 644). Der Verein der freien einzelnen Menschen
ist jenseits der Gegensätze von Kollektivismus und Individualismus, von
Gattung und Einzelwesen, (Adorno 1966, 279,280), von Allgemeinem und
Partikularem, von Freiheit und Zwang, von Gesellschaft und Natur. Diese
Gegensätze möchte Adorno überwunden sehen, denn frei „wäre erst, wer
keinen Alternativen sich beugen müßte; Freiheit meint Kritik und Verände-

rung der Situationen, nicht deren Bestätigung durch Entscheidung inmitten
ihres Zwangsgefüges" (Adorno 1966, 226).

Ich habe zu zeigen versucht, daß für Adornos Theorie der Begriff der
Menschheit als einer pluralen Assoziation freier und einzelner Individuen
von zentraler Bedeutung ist. Sie ist der Zielpunkt der negativen Dialektik
der kritischen Gesellschaftstheorie, in einer derart verstandenen Mensch-
heit wären die Begriffe der Emanzipationsgeschichte verwirklicht und
überwunden, eben aufgehoben. Adorno verfolgt deswegen eine theoreti-
sehe Strategie, die mit allen Begriffen der aufklärerischen Tradition positiv
arbeitet, um sie allmählich in den Strudel einer immer radikaleren Kritik
hineinzuziehen, so daß am Ende deutlich wird, daß alle diese Begriffe nicht
oder nicht derart schon taugen, um Emanzipation entschieden genug zu
denken. Die teleologische und essentialistische Begriffsstrategie, die er
zunächst verfolgt, ist von dem Gedanken geleitet, eine Kritik von Herrschaft
zu entfalten, die aus ihrem Innern dazu getrieben wird, sich selbst über sich
hinauszutreiben. Der Kritik soll darüber hinaus entsprechend der Diagnose
einer Totalisierung des gesellschaftlichen Zwangsapparats nichts entgehen.
Denn alles, was unreflektiert stehenbliebe, könnte sich im weiteren zum
Ausgangspunkt neuer Formen von Herrschaft entwickeln. Was genau eine
solche Assoziation wäre, wie sie verfasst wäre, welche Formen der Organi-
sationen sie hätte, dazu sagt Adorno wenig. Er meint mit Sicherheit mehr als
eine assoziationale Demokratie im Rahmen staatlich konstituierter Verfas-
sungen. Aber auch die Vorstellung, in gesamtwirtschaftlicher Planung
könnte sich die Rationalität einer Assoziation freier Menschen erschöpfen,
beurteilt er skeptisch. Marx und Engels hätten nicht ahnen können, „was
dann im Mißlingen der Revolution auch dort, wo sie gelang, hervortrat: daß
Herrschaft die Planwirtschaft zu überdauern vermag" (Adorno 1966, 316).
Nach den Erfahrungen des 20. Jahrhunderts muß die kritische Theorie der
Gesellschaft weit mehr sein als nur Demokratietheorie oder Kritik der
politischen Ökonomie.

* Dieser Artikel erscheint anfangs 2004 im Sammelband von Jens Becker/Heinz Brakemeier
(Hrsg.): Was wäre eine „Vereinigung freier Individuen"? Kritik der Tauschgesellschaft und

gesellschaftliches Gesamtsubjekt bei Theodor W. Adorno. VSA Hamburg.

WIDERSPRUCH - 45/03 173



Anmerkung

1 Die Feiern zum 100. Geburtstag, die Sonderbriefmarke, das Denkmal in Frankfurt am
Main, die Biographien zum Jubiläum (etwa von Stefan Miiller-Doohm: Adorno. Eine

Biografie; Lorenz Jäger: Adorno. Eine politische Biografie), die Ausstellungen in Frankfurt
am Main und die dazugehörenden Kongresse in Zürich (16.-18. Sept.) und in Frankfurt (25.-
27. Sept.) lassen eine gewisse Ambivalenz gegenüber Adorno erkennen. Adorno wird ins
Geniale gehoben, Mythen und Idyllen werden um seine Person gewoben. Der Zugang zu
seiner Theorie wird personalisiert. So droht, etwas Wichtiges und Entscheidendes verloren
zu gehen: sein Verständnis von Theorie als Moment des objektiven Geistes, also als

Denkform, in der sich die Menschen intellektuell und praktisch bewegen. Es war dieses

Verständnis, dass seine Bemühungen darum bestimmte, durch theoretische Praxis den

objektiven Geist der spätkapitalistischen Gesellschaft zu verändern. Seine Person, seine

subjektiven Erfahrungen waren ihm selbst ein Erkenntnismittel. Der Biographismus als

Methode - in der schlechten geisteswissenschaftlichen Tradition des 19. Jahrhunderts - löst
die Person gerade aus diesem Zusammenhang kritischer Theoriebildung und bringt Person
und Theorie in einen Gegensatz. Der politisch willkommenen biographischen Nekrophilie
entspricht die Abwertung der Theorie. Zu einer fruchtbaren, produktiven Form der Wieder-
oder Neuaneignung kommt es nicht. Es gilt schon, was Adorno als Erkenntnisprinzip
formuliert hatte: wenn man im praktischen Sinn der Gesellschaftsveränderung nichts will,
erkennt man auch nichts.

Literatur

Adorno, Theodor W., 1949: Kulturkritik und Gesellschaft. In: Ders., Ges. Schriften, Bd.
10.1, Frankfurt/M. 1977

Adorno, Theodor W., 1955: Zum Verhältnis von Soziologie und Psychologie. In: Ders.,
Ges. Schriften, Bd. 8, Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor W., 1957: Soziologie und empirische Forschung. In: Ders., Ges. Schriften,
Bd. 8, Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor W., 1959: Theorie der Halbbildung. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 8,

Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor W., 1962: Fortschritt. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 10.2, Frankfurt/M.,
1977

Adorno, Theodor W., 1963: Philosophische Terminologie, Bd. 2, Frankfurt/M., 1974

Adorno, Theodor W., 1966: Negative Dialektik. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 6, Frankfurt/
M„ 1973

Adorno, Theodor W., 1966a: Glosse über Persönlichkeit. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 10.2,

Frankfurt/M., 1977

Adorno, Theodor W., 1968: Diskussionsbeitrag zu „Spätkapitalismus oder Industriegesell-
schaft". In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 8, Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor W., 1969: Einleitung zum „Positivismusstreit in der deutschen Soziolo-
gie". In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 8, Frankfurt/M.. 1972

Adorno, Theodor w., 1969a: Marginalien zu Theorie und Praxis. In: Ders., Ges. Schriften,
Bd. 10.2, Frankfurt/M.. 1977

Adorno. Theodor W„ 1969b: Zur Spezifikation der kritischen Theorie (Max Horkheimer
Archiv VI 5.131)

Anderson, Perry, 1978: Der westliche Marxismus. Frankfurt/M.
Demirovic, Alex, 1999: Der nonkonformistische Intellektuelle. Frankfurt/M.
Demirovic, Alex, 2000: Die Erfahrung des Totalitarismus und die Realpolitik der Vernunft.

In: Zeitschrift für kritische Theorie, H. 11, Lüneberg

174 WIDERSPRUCH - 45/03



Demirovic, Alex, 2003: Revolution und Freiheit. Zum Problem der radikalen Transforma-
tion bei Arendt und Adorno. In: Dirk Auer, Lars Rensmann. Julia Wessel (Hrsg.): Arendt
und Adorno. Frankfurt/M.

Habermas, Jürgen, 1981: Theorie des kommunikativen Handelns. 2 Bde., Frankfurt/M.
Honneth, Axel, 1990: Die zerrissene Welt des Sozialen. Frankfurt/M.
Marx, Karl, 1844: Brief an Ludwig Feuerbach, 11.8.1844. In: Marx-Engels-Werke, Bd. 27,

Berlin 1973

Korsch, Karl, 1993: Marxismus und Philosophie. Schriften zur Theorie der Arbeiterbewe-

gung 1920-1923. Hrsg. und eingeleitet von M.Buckmiller, Amsterdam/Hannover
Marx, Karl, 1861: Theorien über den Mehrwert. In: Marx-Engels-Werke, Bd. 26.2, Berlin

1972

Marx, Karl, 1867: Das Kapital, Bd. 1. In: Marx-Engels-Werke. Bd. 23. Berlin 1969

Marx. Karl, 1894: Das Kapital, Bd. 3. In: Marx-Engels-Werke, Bd. 25. Berlin 1969

Marx, Karl, Engels, Friedrich, 1845: Die deutsche Ideologie. In: Marx-Engels-Werke, Bd.
3, Berlin 1969

Gramscis Gefängnishefte jetzt komplett lieferbar

Antonio Gramsci
GEFÄNGNIS

HEFTE
2

H I

l««)5 Ikh

z_ A -Jf
Antonio Gramsci

Gefängnishefte Band 1—10

Herausgegeben vom Deutschen Gramsci-Projekt
Leinen, 14 x 21,5 cm
Einzelpreis Band 1-9: je 62,00 CHF; Band 10: 63,90 CHF
Sonderpreis bei Bezug aller Bände: 522,00 CHF
nur unter dieser ISBN: 3-88619-410-8

Im Buchhandel oder direkt vom Argument-Versand:
Reichenberger Str. 150, D-10999 Berlin, Fax.:+49-30/61 14270

vf\ Argi Argument
www.argument.de

WIDERSPRUCH - 45/03 175


	Freiheit und Menschheit : zur Idee der Gattung in Freiheit bei T.W. Adorno

