Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 45

Artikel: Freiheit und Menschheit : zur Idee der Gattung in Freiheit bei T.W.
Adorno

Autor: Demirovic, Alex

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652509

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652509
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alex Demirovic

Freiheit und Menschheit
Zur Idee der Gattung in Freiheit bei T.W. Adorno*

Was wire fiir Adorno eine Assoziation freier Individuen? Diese Frage
verweist auf Marx. Er spricht davon, daB an die Stelle der kapitalistischen
Form der Gesellschaft die Gesellschaft ,,als bewufite und planmiBige
Assoziation® tritt (Marx 1894, 673). Die Konkurrenz und Isolierung der
Einzelnen, die das Ergebnis der privatisierten Produktion fiir den Markt
sind, wird abgelost von einem Verein freier Menschen, die mit ,,gemein-
schaftlichen Produktionsmitteln arbeiten und ihre vielen individuellen
Arbeitskrifte als eine gesellschaftliche Arbeitskraft verausgaben® (Marx
1867, 92). Anzunehmen, Adorno hitte sich mit dieser Frage der Assoziation
iiberhaupt beschiftigt, liegt nicht so ohne weiteres nahe. Systematisch steht
dem entgegen, dall Adorno es immer verweigert hat, eine Zukunft auszuma-
len, in deren Namen den Gegenwairtigen vorgeschrieben werden konnte,
wie zu handeln sei. Dem antiautoritiren Bilderverbot entspricht die be-
stimmte Negation, also die konkrete Kritik an gegenwirtigen Verhéltnis-
sen. Es ist heute auch keineswegs selbstverstindlich, in Adorno einen
Theoretiker zu sehen, der mit seiner Theoriebildung die Problematik der
Marxschen Theorie aufgegriffen, produktiv fortgesetzt und fruchtbar er-
weitert hat.

Wihrend Adornos Theorie in den 1950er und 1960er Jahren als eine
originelle Weiterentwicklung der Marxschen Theorie und als ein wichtiger
Beitrag zum von Perry Anderson sogenannten westlichen Marxismus ver-
standen wurde (vgl. Anderson 1978; Demirovic 1999), wird er heute — wie
die Feierlichkeiten zum 100. Geburtstag haben erkennen lassen! — aus
diesem Kontext weitgehend herausgelost. Adorno dient als Projektionsfli-
che fiir Heile-Familien- und Biirgerwelt-Idyllen oder Mythen iiber naive,
weltfremde Intellektuelle. Die behiitete Kindheit habe ihn zum ebenso
sensiblen und genialen wie auch zwangsneurotischen Denker mit einem
eigenartigen Hang zu absonderlichen Sexualpraktiken werden lassen. Ist
einer der radikalsten Denker des fortgeschrittenen Kapitalismus derart
piefig, dann kann man sich im Namen dieser Piefigkeit mit den Verhiltnis-
sen aussOhnen und sich immer noch kritisch vorkommen.

Wird Adornos Werk doch einmal in einen Zusammenhang mit Marx
gestellt, dann in einem eher kritischen Sinn. Zunéchst wird nahegelegt, da3
Adorno nach seiner Riickkehr aus dem Exil seine Bezugnahmen auf Marx
eher verborgen habe; auch die Institutsverdffentlichungen aus den 1930er
Jahren seien den Studierenden am Institut wahrend der 1950er Jahre dann
nicht zuginglich gemacht worden. Inhaltlich wird an Adornos Beispiel
veranschaulicht, daB sich das arbeitsphilosophische Paradigma, das auch
schon Marx’ Theorie geprigt haben soll, erschopft habe. Dieses Paradigma
erlaube es nicht, die gesellschaftlichen Verhiltnisse selbst anders als unter-

WIDERSPRUCH - 45/03 161



worfen unter einen ProzeB der immer noch weiteren Subsumtion unter
systemintegrative Mechanismen wie Geld oder Macht zu begreifen. Weil
Prozesse intersubjektiver Verstindigung auBler acht blieben, miisse die
Reduktion der Gesellschaftstheorie auf eine Kritik der instrumentellen
Vernunft zu einer letztlich resignativen Haltung fithren, denn am Ende der
Entwicklung wire alles integriert. Dem hitte Adorno nur noch eine vergeb-
lich bleibende Suche nach dem Nichtidentischen entgegensetzen konnen.
Seine Theorie wiirde selbstwiderspriichlich, denn da auch das begriffliche
Denken ein Mittel der instrumenteilen Verfiigung iiber die Welt sei, konne
sie den Ort ihrer eigenen Rede nicht mehr bestimmen; daraus resultiere die
Tendenz, sich ins Asthetische zu fliichten, die durchaus irrationalistische
Ziige annehme. Als kritische Gesellschaftstheorie habe Adornos Theorie
aufgrund ihrer bewuBtseinsphilosophisch bedingten Aporien versagt. Seine
Theorie sei nur noch ein mit der Abkehr von theoretischer Erkenntnis
verbundenes Exerzitium und aus sich heraus nicht mehr fruchtbar fortsetz-
bar (vgl. dazu Habermas 1981, Bd. 1, 515ff, Honneth 1990, 57ff).

Niher betrachtet, verhidlt sich die Sache komplizierter. Adornos
Veroffentlichungen waren in den bundesdeutschen Feuilletons schon in den
frithen 1950er als originelle Beitrdge zur marxistischen Diskussion hochge-
schitzt. Dennoch gab er vielfach nur implizit Hinweise darauf, daB sich
seine Argumente im Horizont der Marxschen Theorie bewegten. Dies hat
offenkundig zunichst mit seiner Einschédtzung zu tun, dal}, wiirde der
Namen Marx fallen, andernfalls wichtige Einsichten schlicht abgewehrt
wiirden. Adorno zufolge ist das Verhiltnis des Bewultseins zu Marx
neurotisch, die von diesem aufgeworfenen Fragen seien, so duBert er sich in
einer Vorlesung vom 7. Februar 1963, noch gar nicht in Angriff genommen
worden (Adorno 1963, 272). Dal Adornos ganze Theorie bis in die spéte
Phase davon geleitet ist, gerade diese Fragen zu verfolgen, wird aus einem
kleinen, spit verfassten Selbstverstindigungspapier deutlich, in dem er es
unternimmt, mit einigen markanten Thesen die kritische Theorie zu spezi-
fizieren. In diesen Formulierungen wird die kritische Theorie als eine
selbstreflexive Fortentwicklung des Marxismus bezeichnet: in der kriti-
schen Theorie miisse sich, so heillt es, der Marxismus — ohne daf} er
aufgeweicht wiirde -, kritisch selbst reflektieren.

Die reflexive Kritik hat zu ihrem Gegenstand zwei SelbstmiBverstind-
nisse in der marxistischen Tradition: das eine ist die Adorno zufolge von
Marx und Engels gendhrte Vorstellung, der Marxismus sei eine Wissen-
schaft. Da Wissenschaft aber schon ldngst zur Produktivkraft geworden sei,
wire sie damit auch in die Produktionsverhiltnisse verflochten und unter-
lige der Verdinglichung. Der Szientismus verzichte auf einen Begriff
objektiver Vernunft und begreife gesellschaftliche GesetzméBigkeiten nicht
als von Menschen gemachte und darum verdnderbare. Adorno stellt sich
zum anderen aber auch dem MiBlverstindnis entgegen, demzufolge der
Marxismus wie eine Philosophie verstanden wird, die fiir alle Fragen den
einen metaphysischen Schliissel der Erklarung immer schon parat hat. Ein
klassischer Fall wire der Okonomismus, der 6konomische GesetzmaBig-

162 WIDERSPRUCH - 45/03



keiten oder das Kapital und sein Profitinteresse wie eine Art Substanz
begreift, auf die hinzuweisen ausreicht, um die letzte Antwort gegeben zu
haben. Dem jedoch stellt Adorno entgegen: ,Marxismus als kritische
Theorie der Gesellschaft heilt, daB} er nicht hypostasiert, nicht einfach
Philosophie werden kann.* (Adorno 1969b)

Das Entscheidende ist, dal nach Adornos Verstindnis von Marxismus
als kritischer Theorie die philosophischen Fragen offen und nicht durch
Weltanschauung vorentschieden seien. Diese Uberlegungen weisen auf
einen weiteren Gesichtspunkt, warum Adorno sich scheut, sich explizit auf
die Marxsche Theorie und die marxistische Tradition zu beziehen. Ein
solcher Bezug wiirde mehr verstellen als erhellen. Die nochmalige Ausdeu-
tung der Marxschen Texte wiirde Gefahr laufen, zu einer orthodoxen Geste
zu geraten, die nahelegt, aus einem hermeneutischen Zugang zu den Marx-
schen Texten die richtige Erkenntnis der je gegenwirtigen kapitalistischen
Entwicklung zu erlangen. Es kommt dann zu fiir die Texthermeneutik
typischen Streitigkeiten: Was hat der Autor wirklich gemeint? Wer hat die
richtige Interpretation? Ein solcher traditioneller theoretischer Habitus, der
die Marxschen Einsichten als wissenschaftliche oder philosophische Wahr-
heit verkiindete, kime der Propaganda gleich und wiirde autoritire Dispo-
sitionen stdrken, nicht aber zu freier Einsicht ermutigen. Eine solche
Hermeneutik wiirde die konkrete Einsicht blockieren, die Einsicht in einen
Vermittlungszusammenhang, der auch die Stellung der Marxschen Theorie
zur kapitalistischen Wirklichkeit historisch verdndert hat. Der Zugang zu
Marx ist historisch spezifisch und durch die weitere Entwicklung der
kapitalistischen Gesellschaftsformation iiberdeterminiert. Der Marxismus
hat —und hier nimmt Adorno ein Motiv von Karl Korsch (1996) auf — schon
lingst Erfahrung mit sich als einer theoretischen Praxis gemacht. Er veridn-
dert mithin seine historische Gestalt und nimmt die Form kritischer Gesell-
schaftstheorie an, was heift: eine selbstreflexive Form von Marxismus.

Als selbstreflexive Fortentwicklung des Marxismus kritisiert und ver-
schiebt die kritische Theorie ihn; nach ihrem Eingriff in diesen als kritische
Selbstreflexion ist dieser weder Wissenschaft noch Philosophie, sondern
stellt ein neues Terrain theoretischer Arbeit, die Offnung des Horizonts fiir
ein neues Verstandnis der Emanzipation und der Praxis dar (vgl. Demirovic
2000, Demirovic 2003). Diese metatheoretischen Uberlegungen sind eng
verbunden mit Adornos Emanzipationsvorstellungen. Und diese kreisen
um den Begriff der Menschheit als Assoziation freier Menschen.

Die biirgerliche Gesellschaft sieht Adorno vom Tauschprinzip bestimmt.
Obwohl gelegentlich in dieser Weise milverstanden, wird der Begriff des
Tauschprinzips von Adorno nicht kulturkritisch ausgelegt, also im Sinne
einer bewuBtseinsphilosophisch gemeinten und konservativen Kritik am
Gleichmachen je unterschiedener Individuen, die entfremdet oder verding-
licht wiirden. Adornos Bezugspunkt ist also nicht das authentische Indivi-
duum; Entfremdung und Verdinglichung hélt er fiir einer kritischen Theorie
der Gesellschaft unangemessene Begriffe: ,,Aber Verdinglichung selbst ist
die Reflexionsform der falschen Objektivitit; die Theorie um sie, eine

WIDERSPRUCH - 45/03 163



Gestalt des BewuBtseins, zu zentrieren, macht dem herrschenden Bewuft-
sein und dem kollektiven UnbewuBliten die kritische Theorie idealistisch
akzeptabel.” (Adorno 1966, 191, vgl. auch 367) Das Tauschprinzip wird im
wesentlichen in den Begriffen dargelegt, die sich in der Wertformanalyse zu
Beginn des Marxschen ,,Kapitals* finden. Beim Tauschprinzip handelt es
sich um die Reduktion menschlicher Arbeit auf den abstrakten Allgemein-
begriff der gesellschaftlich durchschnittlichen Arbeitszeit. Diese Abstrak-
tion hat Folgen fiir die Individuen: ihr Arbeitsvermogen wird zu einer Ware.
Werden sie einerseits individuiert und individualisiert, so verlieren sie
andererseits ithre Individualitiat, da sie als Fiir-anderes existieren, und sie
verfiigen nicht mehr iiber sich, weil iiber den gesellschaftlichen Wert ihrer
Fahigkeiten allein auf dem anonymen Markt entschieden wird. Den Subjek-
ten ist versagt, Subjekte zu sein (vgl. Adorno 1966, 101, 180).

Vorbehalte duBBert Adorno allerdings gegen die schlichte Umkehrung,
die zur Konsequenz hitte, daB es des irreduzibel Qualitativen zuliebe nicht
mehr nach gleich und gleich zugehen solle. Er verteidigt die im Tausch
gesetzte Norm der Gleichheit gegen das im Tausch gesetzte Gewaltverhilt-
nis. Der Tausch, der von den konkreten Arbeiten abstrahiert und als Maf
allein die zur Herstellung einer Ware gesellschaftlich notwendige, abstrakt-
allgemeine Arbeit unterstellt, ermoglicht, Mehrarbeit zu erzwingen. ,,Der
Aquivalententausch bestand von alters her gerade darin, daB in seinem
Namen Ungleiches getauscht, der Mehrwert der Arbeit appropriiert wurde.
(Ebd., 150) Im Namen der Gleichheit wird Ungleichheit erzeugt; allein
Gleichheit der Warenbesitzer und ein einheitlicher MaBstab der Gleichheit
ermoglicht das, was Marx Ausbeutung nennt. Dennoch ist Gleichheit
deutlich ein historischer Fortschritt. ,,Annulierte man simpel die MaBkate-
gorie der Vergleichbarkeit, so triaten anstelle der Rationalitit, die ideolo-
gisch zwar, doch auch als Versprechen dem Tauschprinzip innewohnt,
unmittelbar Aneignung, Gewalt, heutzutage: nacktes Privileg von Monopo-
len und Cliquen.* (Ebd.) Adornos Formulierung a8t sich in einem trivialen
Sinn verstehen als die Forderung nach gleichem Lohn fiir gleiche Arbeit
oder die nach Handelsbeziehungen, die frei sind von Mechanismen der
Ubervorteilung und Enteignung, wie sie den kapitalistischen Verhiltnissen
immer auch innewohnen. Doch er meint mehr. Er meint damit vor allem,
daBl nach dem MafBstab der Gleichheit die bislang unbezahlte Mehrarbeit
tatsdchlich bezahlt werden muB. ,,Kritik am Tauschprinzip als dem identi-
fizierenden des Denkens will, dafl das Ideal freien und gerechten Tauschs,
bis heute blo3 Vorwand, verwirklicht werde.* (Ebd.)

Hier deutet sich eine bestimmte Perspektive der Emanzipation an.
Zunichst steckt in Adornos iiberraschender Verteidigung des Tausches und
der Identifikation ein antiautoritaires Moment. Denn Arbeit muf3 nun nicht
mehr Gegenstand von Moralisierungskampagnen werden, durch die auf die
Arbeitenden Druck ausgeiibt wird, ihr Arbeitsvermogen der Gemeinschaft
oder dem Unternehmer gratis zur Verfiigung zu stellen. Alle konnten sich
insofern frei zur gesellschaftlichen Arbeit verhalten, als sie erwarten konn-
ten, daf sie nicht mehr um einen Anteil betrogen werden oder andere darum

164 WIDERSPRUCH - 45/03



betriigen miiten. Mit der Verwirklichung des Tausches wiirde aber mehr
noch in die Weltgeschichte etwas hineinkommen und ein grundlegender
Wandel der Vergesellschaftung stattfinden. Tatsdchlich wiirde ja das kapi-
talistische Produktionsverhiltnis sich nicht langer reproduzieren konnen,
wenn in diesem Sinn die Gleichheitsnorm gelten wiirde. Denn wiirden die
Lohnarbeiter nach Maligabe ihrer verausgabten Arbeitskraft entlohnt, also
nicht eines Teils ihres Produkts enteignet, dann gabe es keinen Mehrwert,
keinen Profit und schlieBlich keine Kapitalakkumulation. Die Verwirkli-
chung des Tauschs transzendierte den Tausch. ,,Wiirde keinem Menschen
mehr ein Teil seiner lebendigen Arbeit vorenthalten, so wire rationale
Identitit erreicht, und die Gesellschaft wire iiber das identifizierende
Denken hinaus.“ (Adorno 1966, 150)

Es geht mir in der Darlegung dieses Arguments nicht um seine Plausibi-
litdt. So sind sicherlich historische Zweifel angebracht, ob die Logik des
Aquivalententauschs vor der Epoche des modernen Kapitalverhiltnisses
tatsichlich derart galt, wie Adorno behauptet. Auch seine Uberlegungen zur
Verwirklichung des Gleichheitsprinzips provozieren Bedenken. Denn ob-
wohl sich Adorno auf Marx’ Werttheorie bezieht, ist sein Gedanke mit
dieser nur eingeschrinkt vereinbar, da Marx ja die Ansicht vertritt, dal mit
der kapitalistischen Form des Aquivalententauschs kein Betrug stattfindet:
die Arbeitskraft wird im Durchschnitt zu ihrem vollen Wert entgolten,
Gleichheit ist damit schon verwirklicht. Marx macht in seinen Analysen
deutlich, wie auf der marktvermittelten Herausbildung eines Durchschnitts
gesellschaftlich notwendiger Arbeit das Problem des Malstabs fiir Gleich-
heit gelost wird.

Dennoch trifft Adorno einen entscheidenden Sachverhalt: dafl namlich
viele gesellschaftlich niitzliche Arbeiten als solche nicht anerkannt und
privat angeeignet werden, daBl vor allem das formelle, auf Gleichheit und
Freiheit beruhende Lohnarbeitsverhéltnis dem Kapital erlaubt, Mehrarbeit
der Lohnabhiingigen anzueignen. Von dieser Uberlegung aus, die die Ent-
und Aneignung des lebendigen Arbeitsvermogens der Vielen durch Wenige
fiir partikulare Ziele thematisiert, kommt es zu der iiberraschenden und
paradoxalen Wendung in Adornos Argumentation, da3 er nicht nur fiir die
Verwirklichung des Tausches pléddiert, sondern auch fiir Identitét, rationale
Identitét. Die Interpretation von Adorno als einem resignativen Theoretiker
der Subsumtion laBt gerade iibersehen, dal er den Tausch und die Identitit
verteidigt und in ihnen die Grundlage fiir die gesellschaftliche Dynamik hin
zur Gleichheit und Uberwindung kapitalistischer Produktionsverhiltnisse
und des Tauschprinzips als solchem sieht. Das ist das Uberraschende: Eine
Verwirklichung der Logik des Aquivalententauschs wiire der entscheidende
Fortschritt in der Geschichte der Menschheit, denn Adorno zufolge ist das
Gesetz, nach dem die Fatalitdt der Menschheit abrollt, das des Tausches
(Adorno 1957, 209).

Mit dieser Uberlegung stellt Adorno heraus, daB er zwischen Tauschwert
und Menschheit vor allem einen negativen Zusammenhang sieht. Er beruft
sich dabei auf Marx: Der Tauschwert zwinge als Fanatiker der Verwertung

WIDERSPRUCH - 45/03 165



des Werts riicksichtslos die Menschheit zur Produktion um der Produktion
willen. Diese sei abzuschaffen (Adorno 1966, 303, 382). Tauschwert und
Menschheit sind die Antagonisten, der Tauschwert ist die Fortsetzung der
Naturwiichsigkeit in die Gesellschaft hinein. In dieser Hinsicht hat es
keinen Fortschritt gegeben, sondern die Menschen handeln weiterhin unter
gleichsam archaischen Verhiltnissen. Das oberste Gesetz bleibt das der
Anpassung an die naturwiichsigen Zwinge. Die neoliberale Globalisie-
rungsrhetorik bestitigt das von den Angriffen auf die Gewerkschaften bis
zur Rentenfrage oder der Bildungspolitik heute nur von neuem. Was als das
tagesaktuell Modernste erscheint, ist das Uralte, Mythos, die Gewalt des
Ewiggleichen. Entsprechend der Allgemeinheit des Gegensatzes von Tausch
und Menschheit beruft sich Adorno auf kein partikulares Kollektiv mehr
wie noch Marx, also die Arbeiterklasse, sondern auf die Menschheit als
universalgeschichtlichem Akteur. Stand sie bislang unter dem Bann der
Naturbeherrschung, so ist weltgeschichtlich Freiheit und Autonomie mog-
lich, die Menschheit kann aus der Vorgeschichte des Reichs der Notwendig-
keit heraustreten.

Nun bringt der Begriff der Menschheit eigene theoretische Probleme mit
sich. Auf zwei davon will ich hinweisen. Zum einen tendiert der Begriff der
Gattung zu einem unhistorischen, naturalistischen Verstidndnis gesellschaft-
licher Verhiltnisse. In diesem Fall geht es um die biologische Existenz der
Menschen, um die Menschheit als natiirliche Spezies. Wird in besonderer
Weise auf die Gattung abgezielt, dann besteht die Gefahr, das Individuum
diesem Kollektiv unterzuordnen, es darauf zu reduzieren, lediglich ein
Exemplar zu sein, das gegeniiber der Fortexistenz der Gattung als solcher
keine besonderen Rechte zu beanspruchen hat. Zweitens ist die Rede von
der Gattung oder dem Gattungsinteresse leicht mit einer usurpatorischen
und autoritdren Geste verbunden. Denn immer stellt sich die Frage, ob ein
einzelner im Namen einer Menschheit sprechen kann. Die Menschheit hat
keinen einheitlichen Willen, hat niemanden zu ihrem Sprecher ernannt,
konnte es auch nicht tun; aber da sie kein einheitliches Subjekt ist, kann sie
sich auch nicht dagegen wehren, dafl jemand beansprucht, in threm Namen
zu sprechen. Gleichwohl gibt es einen rationalen Aspekt in diesen beiden
Punkten. Erstens ist ja wahr, daB3 die Individuen als einzelne nicht leben und
iberleben konnten, ihre Existenz hiangt am natiirlichen und gesellschaftli-
chen Leben der Gattung. Deswegen auch ist es zweitens sehr wohl berech-
tigt, darauf hinzuweisen, daBl die Menschheit mit der kapitalistischen
Gesellschaftsformation die Fihigkeit erlangt hat, sich auf sich selbst als
einem zusammenhingenden Ganzen in vielen Formen zu beziehen. Sei es
in der Form der Weltliteratur, als Staatenbund oder durch die statistischen
Beobachtungen der OECD, durch Atombomben und Atomenergie oder dem
vom Worldwatch-Institut erarbeiteten Wissen um schleichende Vergiftung
und Zerstorung der natiirlichen Lebensgrundlagen.

Erst die Entwicklungen der menschlichen Gesellschaft seit zwei oder
drei Jahrhunderten haben es ermdoglicht, im Namen der Gattung zu spre-
chen. Doch ist das Verhiltnis zwischen Gattungssubjekt und vergesell-

166 WIDERSPRUCH - 45/03



schaftetem Individuum unverséhnt, und deswegen erst wird die autoritére
Inanspruchnahme des menschheitlichen Interesses moglich. Es bedarf also
einer Balance zwischen dem wohlverstandenen Interesse der Gattung und
den Individuen, die eben aufgrund der gesellschaftlichen Verhiltnisse sich
individuieren konnten. Es gibt Stellen in seinen Texten, an denen sich der
Eindruck einstellt, Marx habe in gewissem Mafe der Gattung den Vorrang
vor den Individuen gegeben. Die von Adorno so kritisierte kapitalistische
Produktion um der Produktion willen sieht Marx eher unter dem Gesichts-
punkt der Entwicklung des Reichtums der menschlichen Natur als Selbst-
zweck. Die Entwicklung der Gattung auf diesem Weg, so dullert er apodik-
tisch, diirfe nicht um des Wohles der einzelnen wegen aufgehalten werden.
Die ,.Entwicklung der Féhigkeiten der Gattung Mensch, obgleich sie sich
zundchst auf Kosten der Mehrzahl der Menschenindividuen und ganzer
Menschenklassen macht (Marx 1861, 111), werde den Antagonismus
zwischen Gattung und Individuum durchbrechen. Die hohere Entwicklung
der Individualitit werde durch einen historischen Prozef3 erkauft, worin die
Individuen geopfert wiirden. Fiir die einzelnen, die zum Wohl der Gattung
geopfert werden, stellt dies sicherlich keinen Trost dar; auch Marx’ Vertrau-
en in die List der Geschichte ist irritierend, die sich gerade die Starken und
Kriftigen, die ihre Vorteile verfolgen, als Agenten des Gattungsfortschritts
wihlen soll (ebd.). Hier kommt ein etwas darwinistischer Evolutionsopti-
mismus in die Theorie, der im Widerspruch zur Konzeption der Geschichte
als Klassenkampf steht. In einem Punkt aber ist Marx konsequent: Der
Mensch soll am Ende aus der Naturgeschichte als reich entwickeltes,
vielseitiges Individuum und Selbstzweck heraustreten.

Dieses Motiv findet sich auch deutlich in anderen AuBerungen, in denen
dem Individuum gegeniiber der Gattung systematisch mehr Gewicht einge-
raumt wird. So hat Marx Feuerbachs Philosophie gerade an diesem Punkt
gelobt, wo er den Begriff der Gattung aus dem metaphysischen Kontext
herausgelost und zu einem Verstdndnis als eine konkrete gesellschaftliche
Praxis beigetragen hat: ,.Die Einheit der Menschen mit den Menschen, die
auf dem realen Unterschied der Menschen begriindet ist, der Begriff der
Menschengattung aus dem Himmel der Abstraktion auf die wirkliche Erde
herabgezogen, was ist er anders als der Begriff der Gesellschaft!* (Marx
1844, 425) Der Begriff der Klasse hat fiir Marx offensichtlich genau diesen
immanenzphilosophischen Sinn, konkrete gesellschaftliche Akteure in ih-
renrealen Unterschieden zu bezeichnen. Den verschiedenen Klassen ordnet
Marx auch eine unterschiedliche Artikulation von Gattung und Individuum
zu. Der bisherigen Gesellschaft gehorten die Individuen nur als Durch-
schnittsindividuen, also als Exemplare ihrer Klasse an. Mit der Gemein-
schaft der revolutiondren Proletarier soll es zu einer Umkehrung und
Versohnung kommen. ,,Es ist eben die Vereinigung der Individuen [...], die
die Bedingungen der freien Entwicklung und Bewegung der Individuen
unter ihre Kontrolle gibt, Bedingungen, die bisher dem Zufall iiberlassen
waren und sich gegen die einzelnen Individuen [...] verselbstandigt hatten.*
(Marx/Engels 1845, 75)

WIDERSPRUCH - 45/03 167



Adorno verfolgt in seinen Uberlegungen eher diesen Strang von Marx
weiter und wendet sich gegen die autoritaren Implikationen einer evolutio-
ndren GesetzmaBigkeit, die die Kréftigen belohnt und fiir die Schwachen
nur noch die ironische Bemerkung tibrighat, da} sie zum Wohle der Gattung
und zukiinftiger reich entfalteter Individuen geopfert wurden. Verséhnung
wiirde es verlangen, sich auch diesen Opfern zuzuwenden. Schon im
Vorgriff auf eine freie Gesellschaft und als Bedingung von deren Moglich-
keit miiiten die Gesichtspunkte dieser Versohnung zwischen Gattung und
Individuen zur Geltung gebracht werden. Denn sonst konnte es genau zu der
Usurpation kommen, daf} sich einige ermichtigt glauben, im Namen der
Gattung und ihres Fortschritts Individuen hin- und herzuschieben oder
abzuschlachten.

Ich mochte nach diesem Exkurs zu Marx auf die oben zitierte Stelle aus der
»Negativen Dialektik« zuriickkommen, in der Adorno den Aquivalenten-
tausch verteidigt und fiir die Verwirklichung des Tausches pléddiert. Es sind
zwel Fragen, die sich thm aus systematischen Griinden stellen miissen. Die
erste Frage ist, warum sich trotz der mit dem Aquivalententausch verbun-
denen Gleichheitsnorm Gleichheit nicht verwirklicht, obwohl dies histo-
risch zu jedem Augenblick moglich geworden ist. Die zweite Frage ist, ob
er fiir eine rationale Gesellschaft eintreten kann, zu deren Begriff eine
derartige Verwirklichung des Aquivalententausches gehort, daB sie eine mit
sich identische Gesellschaft wire — also eine Gesellschaft, die zu einer
vollkommenen Totalitdt wiirde, in der vollstidndige Transparenz bestiinde,
weil die Gesellschaft derart rational gestaltet wiire, daf3 sich nichts ereignen
konnte, was immer schon von den vereinigten Individuen im vorhinein
gedacht und geplant worden wire. Eine derartige rationale Gestaltung,
durch die die Gesellschaft gleichsam eine naturgesetzlich-mechanistisch
festgelegte Stabilitidt annihme, wire nicht wiinschenswert, aber sie ist auch
nicht moglich. Denn wenn Individuen handeln, schaffen sie neue und nicht
vorhersehbare Umstinde, die Rationalitit kommt immer schon zu spit, da
auch die Rationalitdt ein Moment des Handelns ist und mithin Folgen
zeitigt, die sie nicht immer schon antizipiert haben kann. An den von wie
immer rationalem Handeln neu erzeugten Verhaltnissen bricht sich Ratio-
nalitdt ebenso wie an der GroBBenordnung des Wissens um die Vielzahl der
Handlungen aller Individuen.

Es liegt nahe zu vermuten, dal Adorno gegen ein solches Modell einer
mit sich identischen Gesellschaft ist. Eher ist es, wie er immer wieder zeigt,
gerade Merkmal der biirgerlichen Gesellschaft, sich der Tendenz nach zu
einem vollstindigen System zusammenzuschlieBen. Kann also das Ziel der
Emanzipation tatsdchlich darin liegen, dal die Gesellschaft vollstindig und
diesmal nur richtig, sprich: rational von Tausch und Identitdt bestimmt
wiirde? Wire nicht gerade eine solche Emanzipation die finale Verwirkli-
chung des biirgerlichen Systemzwangs? Das Prinzip des Fiir-anderes-
Dasein wire nicht aufgehoben, auch die Reduktion auf ein abstrakt Allge-
meines finde immer noch statt, nur dieses Mal nach Gesichtspunkten der

168 WIDERSPRUCH - 45/03



verwirklichten Gleichheit und Gerechtigkeit. Die radikale Verwirklichung
der biirgerlichen Normen schliige in die vollends unfreie Gesellschaft um.

Auf diese Konsequenz kann man auf dreierlei Weise reagieren: Es
konnte, erstens, die Norm der Gleichheit schlicht abgelehnt werden, wie es
die konservative Reaktion in der Folge der franzosischen Revolution war;
es lieBe sich zweitens an der Norm festhalten, doch konnten die Anspriiche
derart gemaBigt werden, dal} sie als eine regulative Idee gilt, die in der
empirischen Welt nur einen orientierenden Wert hat — es wiirde also darauf
verzichtet, eine Gesellschaft nach diesem normativen Prinzip einzurichten.
Drittens schlieBlich konnte die Logik der Gleichheit selbst Gegenstand der
Kritik werden. Dies ist die Strategie von Marx, die Adorno fortsetzt, ohne
deswegen auf Gleichheit zu verzichten.

Adornos Theorie 13t den Eindruck entstehen, daf3 das von ihr favorisier-
te Emanzipationsmodell teleologisch sei, das seine Theorie der von Hegel
sehr nahe riicken wiirde und mit der Referenz auf Menschheit ein problema-
tisches Kollektivsubjekt in Anspruch nehme. Die Norm der Gleichheit soll
verwirklicht werden. Die Gesellschaft soll endlich ithrem Begriff, d.h. dem
Begriff der Menschheit entsprechen und das volle BewuBtsein von sich
selber haben (Adorno 1949, 21). Der so verstandene Begriff der Gesell-
schaft, den Adorno als spezifisch biirgerlich und antifeudal charakterisiert,
impliziere ,,die Vorstellung einer Assoziation freier und selbstindiger
Subjekte um der Mdoglichkeit eines besseren Lebens willen, und damit
Kritik an naturwiichsigen gesellschaftlichen Verhiltnissen* (Adorno 1969,
306f.). Die Assoziation der freien Individuen ist also, so scheint es, die zu
sich selbst kommende biirgerliche Gesellschaft, wihrend diese selbst ihrem
eigenen Begriff nicht mehr zu entsprechen vermag (Adorno 1959, 94). Die
biirgerliche Gesellschaft kénne nimlich nicht mehr mit Menschheit gleich-
gesetzt werden, weil sie sich zu einem undurchdringlichen Naturzusam-
menhang zuriickentwickelt habe (Adorno 1969, 307). Wenn Adorno die
historische Perspektive der Emanzipation charakterisiert, die darin besteht,
weltgeschichtlich aus naturwiichsigen Verhiltnissen herauszutreten, be-
dient er sich der Begriffe Gesellschaft und Menschheit, die beide mit einer
Assoziation freier Individuen gleichgesetzt werden. Menschheit ist Ador-
nos Bezugspunkt fiir die Beurteilung der bisherigen historischen Entwick-
lung: Menschheit, so heillt es immer wieder, sei noch nicht. Die Bildung
eines ,,verniinftigen gesellschaftlichen Gesamtsubjekts, der Menschheit,
milBlang* bisher (Adorno 1955, 56). Die bisherige Geschichte sei ein bloBer
Funktionszusammenhang der Einzelsubjekte gewesen, die zu bloBBen Teil-
habern an den gesellschaftlichen Kdmpfen erniedrigt worden seien (vgl.
Adorno 1966, 299).

Demgegeniiber begreift Adorno den versohnten Zustand als Menschbheit,
die endlich ihrem Begriff entspricht: ,,Soll die Menschheit des Zwangs sich
entledigen, der in Gestalt von Identifikation real ihr angetan wird, so muf3
sie zugleich die Identitdt mit ihrem Begriff erlangen.* (Adorno 1966, 149)
Diese Formulierung bestitigt auf den ersten Blick, was in vielen Beitrigen
zur kritischen Gesellschaftstheorie in den vergangenen Jahren selbstkri-

WIDERSPRUCH - 45/03 169



tisch gegen bestimmte Emanzipationsvorstellungen vorgebracht wurde.
Die Uberlegung Adornos erscheint als essentialistisch, teleologisch und
bewuBtseinsphilosophisch. Denn, so ist ja seine Uberlegung, Emanzipation
liegt schon im Begriff der gegenwirtigen Gesellschaft, dem Tauschprinzip.
Dieser zugrundeliegende Begriff miiite sich nur gleichsam gegen widrige
gesellschaftliche Verhiltnisse durchsetzen, die ihrerseits dem Begriff nicht
entsprechen, sondern eine Ungleichzeitigkeit darstellen, die abgeschiittelt
werden kann.

Zugespitzt gesagt, kann ein solches Modell der Emanzipation durchaus
autoritire Ziige annehmen. Gesellschaftliche Verhéltnisse, die dem Begriff
nicht entsprechen, gelten deswegen als zu iiberwindende. Wiren sie iiber-
wunden, entspriche sich die Gesellschaft selbst, also dem Begriff, den die
Menschen von ihr haben. Sie erscheint als eine mit sich versohnte Einheit,
die weder Widerspriiche und Konflikte noch Mechanismen zu kennen
scheint, solche Konflikte zu vermitteln. In solchen Konstellationen stellt
sich das Problem, wer das richtige BewuBtsein vom Begriff der Gesellschaft
und Menschheit hat und deswegen das Recht, zu definieren, was der Begriff
der Menschheit ist und wer dariiber entscheidet, wann die Identitdt mit ihr
erreicht 1st. Um diese Definition herum kann sich Macht und Herrschaft
bilden, die Individuen das Monopol geben, solche Entscheidungen zu
treffen. Es sei denn, Adorno nihme mit Rousseau an, daf} in einer versohn-
ten Gesellschaft ohnehin das Allgemeine mit dem Willen und den Wiin-
schen der Einzelnen derart zusammenfillt, daB sie ihrerseits immer schon
das Allgemeine wollten. Doch das wire fatal, denn jede individuelle
Regung wire dann alsbald Gegenstand disziplinidrer Kontrolle, totalitdrer
Uberwachung und autoritirer Verfolgung.

Es liegt auf der Hand, daB Adorno solche Uberlegungen nicht teilt und
solche Konsequenzen nicht will. Seinem eigenen Verstdndnis nach unter-
scheidet sich die Kritische Theorie grundlegend von der Philosophie He-
gels. Immer wieder betont er die wichtige Bedeutung von Vermittlungen
und Ungleichzeitigkeiten, die verhindern, dall die Totalitdt einfach nur
ihrem Wesen entspricht, sondern das Wesen gleichsam in das Unwesentli-
che entduBern. Vor allem aber ist das Ziel der Kritischen Theorie nicht,
Totalitit herzustellen, sondern zu kritisieren und letztlich zu deren Uber-
windung beizutragen. Adorno zufolge ist die Kritische Theorie ihrem Inhalt
nach und, wie er betont, mit allen politischen Konsequenzen ,,anti-totalitar*
(Adorno 1969b). Adorno formuliert deswegen auch paradox: um des Zwan-
ges sich zu entledigen, der der Menschheit mittels Identifikation angetan
wiirde, miisse sie die Identitdt mit ihrem Begriff erlangen, also genau
genommen Identitit mit dem, was ihr diesen Zwang ja antut. Allein durch
Identitdt hindurch sei Identitdt zu iiberwinden. Er sieht den Unterschied
seiner Theorie zu der Hegels gerade in der Absicht, Identitdt nicht als
Letztes und Absolutes zu behaupten und zu verstidrken, sondern als den
universalen Zwangsapparat zu erfahren, um sich ihm zu entwinden, ,,s0 wie
Freiheit nur durch den zivilisatorischen Zwang hindurch, nicht als retour a
la nature real werden kann* (Adorno 1966, 150).

170 WIDERSPRUCH - 45/03



Ich will das Paradoxale dieser Uberlegung noch einmal hervorheben.
Adorno hilt es fiir notwendig, Identitiat —und dann auch die der Menschheit,
also als einheitliches Subjekt und in ihrer Differenz zu allem Nicht-
Menschlichen — als universalen Zwangsapparat erfahrbar zu machen, denn
allein eine solche Erfahrung gibt die historische Gewihr dafiir, dal Eman-
zipation auf der Hohe der Zeit ist und im universellen Sinn moglich wird.
Implizit transformiert den oben aus den Theorien iiber den Mehrwert von
Marx zitierten Satz derart, dal die Opfer des historischen Prozesses nun
nicht auch indirekt noch einmal das Nachsehen haben, sondern die Erinne-
rung an sie den emanzipatorischen Gehalt des Begriffs der Menschheit
deutlicher hervortreten 148t. Nur durch diese fortgeschrittenste Stufe des
Zwangs hindurch ist Emanzipation in einem grundlegenden Sinn moglich.
Denn insofern der Zwangsapparat universal ist, mufl3 folglich auch die
Emanzipation universal sein: sie gilt der Vergangenheit, der Gegenwart und
der Zukunft, sie gilt allen, nicht nur den Zukiinftigen und Lebenden, sondern
auch den Toten (vgl. Adorno 1966, 395); und sie gilt auch noch den
kleinsten Gefiihlen und Regungen ebenso wie den trivialsten alltdglichen
Handlungen.

So verstanden geht Emanzipation auf radikal andere Verhiltnisse, sie
kann kaum nur in der wirklichen Verwirklichung der schon bestehenden
Gesellschaftsprinzipien bestehen. Adornos Argumente erscheinen durchaus
immer wieder teleologisch und erwecken den Eindruck, als wollte er etwas
Versohnliches zum historischen Verlauf sagen, so als sei dieser gerechtfer-
tigt, weil er am Ende in Versohnung miinde. Doch bricht der Gedanke an der
Spitze und kehrt sich noch einmal gegen sich selbst. Negative Dialektik sei
an die Kategorien der Identitdtsphilosophie als ithren Ausgangspunkt gebun-
den. Dadurch aber wird auch die Philosophie der negativen Dialektik selbst
falsch, ndmlich ,,identitédtslogisch®, sie wird ,,selbst das, wogegen sie gedacht
wird” (ebd., 150). Das Verhiltnis von Adorno zur Dialektik ist deswegen
kritisch-negatorisch. ,,Dialektik ist das SelbstbewuBtsein des objektiven
Verblendungszusammenhangs, nicht bereits diesem entronnen.* (Ebd., 398)
Dialektik sei die ,,Ontologie des falschen Zustandes* (ebd., 22), der richtige
Zustand wire von Dialektik befreit.

Dialektik verfdhrt Adorno zufolge teleologisch, da sie alles auf die
logische Form des Widerspruches bringe, wihrend das Unterschiedene
beiseite gelassen werde. Doch zu diesen Widerspriichen kommt es zwangs-
laufig, weil sich Totalitit zu einem identitdren Zusammenhang abschlieffen
will, ohne daB ihr das je gelingt. ,,Zum Begriff der Totalitédt gehort, wie in den
politisch totalitdren Systemen, der fortwesende Antagonismus.” (Adorno
1962, 620) Entsprechend wendet sich Adorno an dieser Stelle gegen das
biirgerliche Verstandnis von Menschheit, weil es das Nichtidentische durch
Ausgrenzung zwanghaft erst erzeugt. ,,Der Passus aus Schillers ,,An die
Freude: ‘Und wer’s nie gekonnt, der stehle/Weinend sich aus diesem
Bund!’, der im Namen allumfassender Liebe den verbannt, dem sie nicht
zuteil wurde, gesteht ungewollt die Wahrheit iiber den biirgerlichen, zugleich
totalitdren und partikularen Begriff der Menschheit.” (Adorno 1962, 620)

WIDERSPRUCH - 45/03 171



Erst in der versohnten Gesellschaft, die jedes Totalisierungsprojekt
tiberwindet, also Versuche, einen partikularen Begriff von Menschheit und
Gesellschaft allgemein verbindlich zu machen, wird die Vielfalt aus dem
zwanghaften Verhiltnis des Widerspruchs freigelassen und die Menschheit
zur Nichtidentitdt befreit. Erst wenn die Totalitdt zergeht, die solange
fortbesteht, wie sich ein Ganzes als Ganzes aufwirft dadurch, daf} es ein
Nichtidentisches, Fremdes, Anderes schafft und ausgrenzt, kommt es zu
Menschheit. Menschheit stellt demnach nicht etwas dar, was im Prinzip
schon ist, sondern wird hier als ein vollig neues und andersartiges Stadium
der Geschichte, des Handelns und des Denkens verstanden. Denn Mensch-
heit ist jenseits jeder noch so umfassend gedachten Totalitit, sie ist ,,Plura-
litdt, eine Assoziation freier einzelner Menschen® (Adorno 1968, 586).

An dieser Stelle, an der Adorno dafiir eintritt, eine solche plurale
Assoziation freier einzelner Menschen zu ermoglichen, betont er, dafl die
Dialektik von Individuum und Gesellschaft mitzudenken sei. Es entsteht die
Frage nach deren Verhéltnis, wenn Menschheit zum geschichtlichen Sub-
jekt wird, gleichzeitig sich Vielfalt, Pluralitdt und Nichtidentitét der vielen
Einzelnen frei entfalten konnen sollen. Adorno sieht ja das Problem, daB3
auch der Begriff der Menschheit, der so ausdriicklich der Logik der Totali-
sierung entgegengesetzt wird, von dieser eingeholt werden und zu einer
Usurpationsformel fiir ein umfassendes Kollektiv werden kann. Entspre-
chend darf auch Menschheit nicht als abstraktes Kollektiv oder als Summe
der Einzelnen verstanden werden: ,,Nur durch dies Extrem von Differenzie-
rung, Individuation hindurch, nicht als umfangender Oberbegriff ist Mensch-
heit zu denken.* (Adorno 1962, 627) Die Menschheit hat ihren Ort in den
je Einzelnen, in ihnen sei, so Adorno an Kant anschlieBend, die Gattung zu
achten (Adorno 1966, 254f). Verniinftig sei die Menschheit eingerichtet nur
dann, ,,wofern sie die vergesellschafteten Subjekte ihrer ungefesselten
Potentialitit nach erhilt” (Adorno 1969a, 775). In den Mittelpunkt seiner
Uberlegungen riickt Adorno also die Rationalitit, die Potentialitit und die
Selbsterhaltung der Einzelnen. Genau genommen dreht er das Verhiltnis
um: gelingende Menschheit meint, dal Gesellschaft das ermoglicht, wofiir
Menschen sie bilden, nimlich durch gemeinsames, freies Handeln der
Einzelnen die Selbsterhaltung aller Einzelnen nach allen ihren Moglichkei-
ten zu gewdhrleisten.

Doch Adorno wire nicht Adorno, wenn er hier nicht von neuem mit dem
Zweifel einsetzte, der sich gegen die aufdringende SchluB3folgerung richtet,
die Einzelnen seien letzter Bezugspunkt der Theorie. Denn die Einzelnen
haben hier und heute eine Identitit, die sich aus dem naturhaften Zwang der
Selbsterhaltung herausgebildet hat. Die Individuen sind auch ihrerseits kein
letzter Bezugspunkt, weil ihre Identitdt sich als Ergebnis der Anpassung an
die vorherrschenden Formen der Selbsterhaltung gebildet hat. Das Selbst ist
die Fortsetzung des Naturzwangs im Innern der Individuen (Adorno 1966,
306). Entsprechend meint Adorno, daB die Idee des Gliicks erst ,,aufginge,
wo die Kategorie des Einzelnen nicht ldnger sich in sich verschlosse®, wo
die Einzelnen von ihrer Partikularitét hier und jetzt erlost wiirden, die sie der

172 WIDERSPRUCH - 45/03



Vormacht des Allgemeinen verdankten, und wo das Subjekt selbst die
Gestalt einer Nichtidentitdt anndhme. ,,Befreit wire das Subjekt erst als mit
dem Nichtich versohntes, und damit auch iiber der Freiheit, soweit sie mit
threm Widerpart, der Repression, verschworen ist.“ (Adorno 1966, 279,
3451, 277; Adorno 1966a, 644). Der Verein der freien einzelnen Menschen
ist jenseits der Gegensitze von Kollektivismus und Individualismus, von
Gattung und Einzelwesen, (Adorno 1966, 279, 280), von Allgemeinem und
Partikularem, von Freiheit und Zwang, von Geselischaft und Natur. Diese
Gegensitze mochte Adorno iiberwunden sehen, denn frei ,,wire erst, wer
keinen Alternativen sich beugen miifite; Freiheit meint Kritik und Veriande-
rung der Situationen, nicht deren Bestdtigung durch Entscheidung inmitten
ihres Zwangsgefiiges* (Adorno 1966, 226).

Ich habe zu zeigen versucht, daB fiir Adornos Theorie der Begriff der
Menschheit als einer pluralen Assoziation freier und einzelner Individuen
von zentraler Bedeutung ist. Sie ist der Zielpunkt der negativen Dialektik
der kritischen Gesellschaftstheorie, in einer derart verstandenen Mensch-
heit wiaren die Begriffe der Emanzipationsgeschichte verwirklicht und
iiberwunden, eben aufgehoben. Adorno verfolgt deswegen eine theoreti-
sche Strategie, die mit allen Begriffen der aufklédrerischen Tradition positiv
arbeitet, um sie allmihlich in den Strudel einer immer radikaleren Kritik
hineinzuziehen, so dal am Ende deutlich wird, daB alle diese Begriffe nicht
oder nicht derart schon taugen, um Emanzipation entschieden genug zu
denken. Die teleologische und essentialistische Begriffsstrategie, die er
zunéchst verfolgt, ist von dem Gedanken geleitet, eine Kritik von Herrschaft
zu entfalten, die aus ithrem Innern dazu getrieben wird, sich selbst iiber sich
hinauszutreiben. Der Kritik soll dariiber hinaus entsprechend der Diagnose
einer Totalisierung des gesellschaftlichen Zwangsapparats nichts entgehen.
Denn alles, was unreflektiert stehenbliebe, konnte sich 1m weiteren zum
Ausgangspunkt neuer Formen von Herrschaft entwickeln. Was genau eine
solche Assoziation wire, wie sie verfasst wire, welche Formen der Organi-
sationen sie hitte, dazu sagt Adorno wenig. Er meint mit Sicherheit mehr als
eine assoziationale Demokratie im Rahmen staatlich konstituierter Verfas-
sungen. Aber auch die Vorstellung, in gesamtwirtschaftlicher Planung
konnte sich die Rationalitét einer Assoziation freier Menschen erschopfen,
beurteilt er skeptisch. Marx und Engels hitten nicht ahnen kénnen, ,,was
dann im Miflingen der Revolution auch dort, wo sie gelang, hervortrat: da3
Herrschaft die Planwirtschaft zu iiberdauern vermag® (Adorno 1966, 316).
Nach den Erfahrungen des 20. Jahrhunderts muf} die kritische Theorie der
Gesellschaft weit mehr sein als nur Demokratietheorie oder Kritik der
politischen Okonomie.

* Dieser Artikel erscheint anfangs 2004 im Sammelband von Jens Becker/Heinz Brakemeier
(Hrsg.): Was wire eine ,,Vereinigung freier Individuen*? Kritik der Tauschgesellschaft und
gesellschaftliches Gesamtsubjekt bei Theodor W. Adorno. VSA Hamburg.

WIDERSPRUCH - 45/03 173



Anmerkung

1 Die Feiern zum 100. Geburtstag, die Sonderbriefmarke, das Denkmal in Frankfurt am
Main, die Biographien zum Jubildum (etwa von Stefan Miiller-Doohm: Adorno. Eine
Biografie; Lorenz Jiager: Adorno. Eine politische Biografie), die Ausstellungen in Frankfurt
am Main und die dazugehdrenden Kongresse in Ziirich (16.-18. Sept.) und in Frankfurt (25.-
27. Sept.) lassen eine gewisse Ambivalenz gegeniiber Adorno erkennen. Adorno wird ins
Geniale gehoben, Mythen und Idyllen werden um seine Person gewoben. Der Zugang zu
seiner Theorie wird personalisiert. So droht, etwas Wichtiges und Entscheidendes verloren
zu gehen: sein Verstindnis von Theorie als Moment des objektiven Geistes, also als
Denkform, in der sich die Menschen intellektuell und praktisch bewegen. Es war dieses
Verstidndnis, dass seine Bemiihungen darum bestimmte, durch theoretische Praxis den
objektiven Geist der spitkapitalistischen Gesellschaft zu verdndern. Seine Person, seine
subjektiven Erfahrungen waren ihm selbst ein Erkenntnismittel. Der Biographismus als
Methode - in der schlechten geisteswissenschaftlichen Tradition des 19. Jahrhunderts - 16st
die Person gerade aus diesem Zusammenhang kritischer Theoriebildung und bringt Person
und Theorie in einen Gegensatz. Der politisch willkommenen biographischen Nekrophilie
entspricht die Abwertung der Theorie. Zu einer fruchtbaren, produktiven Form der Wieder-
oder Neuaneignung kommt es nicht. Es gilt schon, was Adorno als Erkenntnisprinzip
formuliert hatte: wenn man im praktischen Sinn der Gesellschaftsverdnderung nichts will,
erkennt man auch nichts.

Literatur

Adorno, Theodor W., 1949: Kulturkritik und Gesellschaft. In: Ders., Ges. Schriften, Bd.
10.1, Frankfurt/M. 1977

Adorno, Theodor W., 1955: Zum Verhiltnis von Soziologie und Psychologie. In: Ders.,
Ges. Schriften, Bd. 8, Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor W., 1957: Soziologie und empirische Forschung. In: Ders., Ges. Schriften,
Bd. 8, Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor W., 1959: Theorie der Halbbildung. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 8§,
Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor W., 1962: Fortschritt. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 10.2, Frankfurt/M.,
1977

Adorno, Theodor W., 1963: Philosophische Terminologie, Bd. 2, Frankfurt/M., 1974

Adorno, Theodor W., 1966: Negative Dialektik. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 6, Frankfurt/
M., 1973

Adorno, Theodor W., 1966a: Glosse iiber Personlichkeit. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 10.2,
Frankfurt/M., 1977

Adorno, Theodor W., 1968: Diskussionsbeitrag zu ,,Spitkapitalismus oder Industriegesell-
schaft®. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 8, Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor W., 1969: Einleitung zum ,,Positivismusstreit in der deutschen Soziolo-
gie®“. In: Ders., Ges. Schriften, Bd. 8, Frankfurt/M., 1972

Adorno, Theodor w., 1969a: Marginalien zu Theorie und Praxis. In: Ders., Ges. Schriften,
Bd. 10.2, Frankfurt/M., 1977

Adorno, Theodor W., 1969b: Zur Spezifikation der kritischen Theorie (Max Horkheimer
Archiv VI 5.131)

Anderson, Perry, 1978: Der westliche Marxismus. Frankfurt/M.

Demirovic, Alex, 1999: Der nonkonformistische Intellektuelle. Frankfurt/M.

Demirovic, Alex, 2000: Die Erfahrung des Totalitarismus und die Realpolitik der Vernunft.
In: Zeitschrift fiir kritische Theorie, H. 11, Liineberg

174 WIDERSPRUCH - 45/03



Demirovic, Alex, 2003: Revolution und Freiheit. Zum Problem der radikalen Transforma-
tion bei Arendt und Adorno. In: Dirk Auer, Lars Rensmann, Julia Wessel (Hrsg.): Arendt
und Adorno. Frankfurt/M.

Habermas, Jiirgen, 1981: Theorie des kommunikativen Handelns. 2 Bde., Frankfurt/M.

Honneth, Axel, 1990: Die zerrissene Welt des Sozialen. Frankfurt/M.

Marx, Karl, 1844: Brief an Ludwig Feuerbach, 11.8.1844. In: Marx-Engels-Werke, Bd. 27,
Berlin 1973

Korsch, Karl, 1993: Marxismus und Philosophie. Schriften zur Theorie der Arbeiterbewe-
gung 1920-1923. Hrsg. und eingeleitet von M.Buckmiller, Amsterdam/Hannover

Marx, Karl, 1861: Theorien iiber den Mehrwert. In: Marx-Engels-Werke, Bd. 26.2, Berlin
1972

Marx, Karl, 1867: Das Kapital, Bd. 1. In: Marx-Engels-Werke, Bd. 23, Berlin 1969

Marx, Karl, 1894: Das Kapital, Bd. 3. In: Marx-Engels-Werke, Bd. 25, Berlin 1969

Marx, Karl, Engels, Friedrich, 1845: Die deutsche Ideologie. In: Marx-Engels-Werke, Bd.
3, Berlin 1969

Gramscis Gefdangnishefte jetzt komplett lieferbar

Antonio Gramsci

Gefangnishefte Band 1-10

Herausgegeben vom Deutschen Gramsci-Projekt
Leinen, 14 x 21,5 cm

Einzelpreis Band 1-9: je 62,00 CHF; Band 10: 63,90 CHF
Sonderpreis bei Bezug aller Binde: 522,00 CHF

nur unter dieser ISBN: 3-88619-410-8

Im Buchhandel oder direkt vom Argument-Versand: A Argument

Reichenberger Str. 150, D-10999 Berlin, Fax.: +49-30/61 14270 www.argument.de

WIDERSPRUCH - 45/03 175



	Freiheit und Menschheit : zur Idee der Gattung in Freiheit bei T.W. Adorno

