
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 45

Artikel: Auf dem Weg in eine posthumane Zivilisation? : Kenntnisse vs. Wissen,
Wissenschaft vs. Lebenswelt

Autor: Gorz, André

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652110

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652110
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


André Gorz

Auf dem Weg in eine posthumane Zivilisation?
Kenntnisse vs. Wissen, Wissenschaft vs. Lebenswelt*

Um welches Wissen geht es in der sogenannten Wissensgesellschaft?
Welches Wissen ist für sie bezeichnend? Das wissenschaftliche Wissen,
welches formalisierbare Kenntnisse ausarbeitet? Das in körperlich habitua-
lisierten Fertigkeiten sich ausdrückende „know how"? Das Zusammenspiel
aller möglichen Formen von Wissen, das man „Intelligenz" nennt? Oder ist
die sogenannte Wissensgesellschaft' nur der sprachlich veredelte Namen
der „Informationsgesellschaft"? Die Tatsache, dass die Umgangssprache
zwischen Wissens- und Informationsgesellschaft nicht unterscheidet, gibt
einen wichtigen Hinweis: In der Wissensgesellschaft geht es in erster Linie
um formalisierbare, in die Symbolsprache der Informatik umschreibbare
Kenntnisse. Sie tendiert dazu, nicht formalisierbares Wissen - Affekte,
Gefühle, Sinnfragen, Sensibilität - auszublenden. Sie ist nicht geneigt, sich
als eine „Intelligenzgesellschaft" zu verstehen, die nicht die Akkumulation
von Kenntnissen, sondern die sich in ihrem Zusammenspiel entfaltende
Gesamtheit der menschlichen Fähigkeiten - die lebendige Intelligenz - zum
Ziel hat.

Selbst die sogenannten „Neurowissenschaften" (neurosciences) kamen
vor kurzem zu folgendem Schluss: Es kann keine körperlose Intelligenz
geben. Die körperlichen, sensorischen Wahrnehmungen, die körperlich
bedingten Gefühle, Affekte, Bedürfnisse, Erwartungen, Ängste u.a.m.
schwingen in den intellektuellen Tätigkeiten immer mit. Ohne ihr Mitwir-
ken fehlt die Fähigkeit, zu beurteilen, zu interpretieren, sinnvolle Entschei-
düngen zu treffen, aus Erfahrungen zu lernen. Ohne ihr Mitwirken bleibt
von der Intelligenz lediglich die Fähigkeit zu rechnen, zu kombinieren, zu
analysieren, Information zu speichern, kurz die Maschinen-Intelligenz.^

Wissenschaftliches, formalisierbares Wissen setzt folglich nicht unbe-
dingt Intelligenz voraus. Es ist erheblich ärmer als diese. Es ignoriert die aus

politischer Sicht wesentlichen Fragen: Wofür ist wissenschaftliches Wissen
zuständig? Welche Kenntnisse brauchen oder wünschen wir? Was ist
wissenswert? Intelligenz kann als Basis einer sich als Kulturgesellschaft
verstehenden Gesellschaft dienen, insofern wir Intelligenz als sinnhaftes
Zusammenspiel der Gesamtheit menschlicher Fähigkeiten begreifen. Auf
formalisierbare Kenntnisse, hingegen, lässt sich kein gesellschaftliches
Projekt gründen. Die Unterscheidung zwischen lebendigem, lebensweltli-
chem Wissen und wissenschaftlichem, formalisierbarem Wissen ist aus
gesellschaftspolitischer Sicht entscheidend.

Kenntnisse beziehen sich immer auf einen realen oder irrealen, materi-
eilen oder immateriellen Gegenstand, der als selbstständig, ausserhalb von
mir existierend gesetzt ist. Er gilt als gekannt nur dann, wenn er seine
Gegenständlichkeit mir in keiner Beziehung verdankt. Sie darf nicht von

WIDERSPRUCH - 45/03 5



mir abhängen; ich habe sie in keiner Weise zu verantworten. Alle Gegen-
stände, die den gleichen begrifflichen Bestimmungen entsprechen, gelten
als miteinander identisch, so unterschiedlich sie aus lebensweltlicher Sicht
auch sein mögen. Diese Identifikation eines Gegenstands durch seine

Bestimmungen ist offensichtlich eine abstrakte soziale Konstruktion. Die
Wissenschaft kennt von der Natur lediglich, was sie davon aufgrund der
Prinzipien und Gesetze, gemäss welcher sie diese angeht, zu erfassen

vermag. Sie zwingt die Natur, sagte Kant, Fragen zu beantworten, „welche
die Vernunft ihr stellt" und kann von der Natur nur erfahren, was sie gemäss
ihrer eigenen Prinzipien zu suchen vorbereitet ist. Die Begriffsbestimmun-
gen, die den Gegenstand der Kenntnisse identifizieren, sind folglich kultu-
rell und sozial geprägt. Sie verleihen dem Gegenstand eine Identität, die
nicht die Evidenz einer erlebten Erfahrung hat.

Wissenschaftlich gültiges Wissen ist das Ergebnis eines sozialen Lern-
Prozesses. Es ist vor allem Kenntnis der gesellschaftlich aufgebauten
Bestimmungen, welche eine gesellschaftlich gültige Erkenntnis des Realen
begründen. Es sind die Bestimmungen, die in einer gegebenen Gesellschaft
und zu einer gegebenen Zeit Gültigkeit haben, die von den Schulen gelehrt
werden, während das intuitive Wissen um die sinnlich erfahrbare Wirklich-
keit der Dinge selbst hauptsächlich über die ausserschulische Erfahrung
erworben und zumindest teilweise vom Unterrichtswesen zensuriert oder
disqualifiziert wird. Das ursprüngliche sinnliche Erfahrungswissen wird
sich unter günstigen Umständen auf der künstlerischen Ebene ausdrücken.

Unsere ursprüngliche Beziehung zur Welt ist nicht das auf formalisier-
bare Kenntnisse aufgebaute Wissen, sondern das intuitive, vorwissen-
schaftliche Wissen. Die Welt erschliesst sich uns ursprünglich in ihrer
sinnlich erfahrbaren Wirklichkeit, wir „verstehen" sie körperlich, entfalten
und gestalten sie durch die Ausübung anderer sinnlicher Fähigkeiten, die
ihrerseits durch ihre Abarbeitung an der erfahrenen Welt ausgebildet
werden. Die sinnlich erfahrene, körperlich erlebte Welt ist, so Husserl, „die
einzig wirkliche, die wirklich wahrnehmungsfähig gegebene, die je erfah-
rene und erfahrbare Welt - unsere alltägliche Lebenswelt".^

Ohne dieses vorwissenschaftliche Wissen wäre für uns nichts verständ-
lieh, begreiflich, sinnhaft. Es ist „der Boden unserer Gewissheiten" (Hus-
serl), der Vorrat von Selbstverständlichkeiten, auf welchen unsere Existenz
sich aufbaut. Es umfasst alles, was wir wissen und können, ohne es je zum
Thema formaler Kenntnisse gemacht zu haben, z.B. die Fähigkeit zu gehen,
sich zu orientieren, zu reden, Gegenstände zu gebrauchen, die Metasprache
der Gesichtsausdrücke und der Intonationen zu verstehen. Wir haben die
Sprache der sozialen Lebenswelt und die Verwendung ihrer Gegenstände
über deren Gebrauch gelernt. Unser informelles Wissen ist gewissermassen
der Stoff unseres Bewusstseins, die Basis auf welcher sich die Entwicklung
der Person vollzieht - oder mangels welcher sie sich nicht vollziehen kann.

Die Qualität einer Kultur und einer Zivilisation hängt vom dynamischen
Gleichgewicht ab, das sie zwischen dem intuitiven lebensweltlichen Wis-
sen und den formalisierbaren wissenschaftlichen Kenntnissen zu schaffen

6 WIDERSPRUCH - 45/03



vermögen. Sie hängt von der Synergie, der positiven Wechselwirkung ab,
die sich zwischen der Entwicklung des wissenschaftlichen und des lebens-
weltlichen Wissens etabliert. Sie hängt davon ab, ob die fortschreitende
Entwicklung der Wissenschaften die Lebensqualität, die Qualität der Le-
bensweit erhöht. Sie hängt von einer sozialen und natürlichen Umwelt ab,
die die Entfaltung der menschlichen Fähigkeiten durch den Reichtum ihrer
Formen, Farben, Töne und Werkstoffe, durch ihre räumliche Organisation,
durch die Konzeption der Bauten und Einrichtungen, durch die Vielseitig-
keit der Tauschbeziehungen und der Kooperationsmuster fördert.

Zielen Kenntnisse, die zu denken erlauben, was intuitiv nicht verständ-
lieh ist, darauf ab, das lebensweltliche Wissen zu ergänzen, zu korrigieren
und zu erweitern, neue Sinnhorizonte zu öffnen und allen zugänglich zu
machen? Kann die Weiterentwicklung der Wissenschaften an aus der
Lebenswelt entstammenden Wünschen, Bedürfnissen, Bestrebungen orien-
tiert werden? Sucht sie ein Synergie-Verhältnis mit dem informellen Wis-
sen, oder beansprucht sie für die Wissenschaft das Monopol der wahren
Erkenntnis? Diese Fragen sind Leitgedanken der kulturellen, sozialen und
politischen Kritik, die der Ökologie-Bewegung zugrunde liegt. Ich habe
andernorts aufgezeigt, dass diese Bewegung ursprünglich nicht die „Be-
Währung der Natur" zum Ziel hatte, sondern den Widerstand gegen die
private Aneignung und Zerstörung des Gemeingutes ausdrückte, das die
Lebenswelt schlechthin ist.'*

Dieser wachsende Widerstand galt sowohl den Mega-Technologien als
der Bodenspekulation oder den staatlichen und privaten Mächten, welche
die Bewohner ihrer Lebensumwelt beraubten, sei es durch chemische und
Lärmbelastungen, sei es durch Zubetonierung, durch die Verknappung der
kostenlos zugänglichen natürlichen Ressourcen wie Licht, Luft, Wasser,
Ruhe, Raum, Wälder undsoweiter. Die ihrem Anschein nach hauptsächlich
kulturellen und lokalen Protestaktionen haben in den 1970er Jahren einen
ausgesprochen politischen Charakter angenommen, nachdem eine Gruppe
von britischen Wissenschaftlern und bald danach ein amerikanisches Team
im Auftrag des Club von Rom aufgezeigt hatten, dass die Weise, in der sich
die Industriegesellschaften entwickelten, die natürlichen Grundlagen des
Lebens auf Erden zerstört und dazu führt, dass man bei immer höheren
Kosten immer schlechter lebt.

Der Zusammenhang zwischen „mehr" und „besser" war aufgebrochen,
wie auch der Zusammenhang zwischen kapitalistischer Wertschöpfung und
der Entfaltung menschlichen Reichtums. Und dieser Bruch ging einher mit
dem Bruch zwischen der anwachsenden Menge wissenschaftlicher Kennt-
nisse und dem lebensweltlichen Alltagswissen, das von ersterem verdrängt
wurde. Die megatechnologischen Apparate, von denen man allgemein
angenommen hatte, dass sie die Natur beherrschen und der Herrschaft der
Menschheit unterwerfen, waren zu einer verselbständigten Macht gewor-
den, welche die Menschheit der lebensfeindlichen Logik des Kapitals
unterwirft. Die Entwicklung der technisch-wissenschaftlichen Kenntnisse

- kristallisiert in der Maschinerie des Kapitals - hat nicht eine „Intelligenz-

WIDERSPRUCH - 45/03 7



gesellschaft" hervorgebracht, sondern wie Miguel Benasayag und Diego
Sztulwark schreiben, eine Gesellschaft des Unwissens. Zwar kennen die
meisten Menschen immer mehr Dinge, wissen und verstehen davon aber
immer weniger. Zerstückelte Spezialkenntnisse werden von Spezialisten
erlernt, aber deren innere Zusammenhänge, Bedeutungen und Konsequen-
zen sowie das Wissen um „die selbstständige Kombinatorik, welche die
Technik steuert", werden ihnen vorenthaltend Das allgemeine intuitive
Alltagswissen wird von einer Unzahl professioneller Experten, welche das

Monopol des wahren Wissens beanspruchen, disqualifiziert. Ivan Illich
nannte dies die „Entmündigung durch Experten", welche die Unfähigkeit
der Menschen besiegeln, in einer unverständlichen Welt selbstständig zu
handeln.

Die Techno-Wissenschaft hat eine Welt erzeugt, die den menschlichen
Körper überfordert und vergewaltigt durch die ihm aufgezwungenen Ver-
haltensweisen, durch die Beschleunigung und Intensivierung der von ihm
abverlangten Reaktionen. Der Widerspruch zwischen den körperlichen
Bedürfnissen und dem lebendigen Wissen einerseits und den „Bedürfnis-
sen" der technisch-ökonomischen Megamaschine andererseits hat gesund-
heitsschädigende Ausmasse angenommen. Der menschliche Körper,
schreibt Finn Bowring, „wird zu einem Hindernis für die Reproduktion der
Maschinen. Gemäss der naiven Beschreibung von George Dyson sind die
Menschen zu 'Engpässen' für die Zirkulation und die Verarbeitung von
Informationen und Kenntnissen geworden: 'Wir können davon nur eine
begrenzte Menge aufnehmen und, aus der Sicht der Maschinen, davon sogar
noch weniger produzieren.

Wie Günther Anders es als erster bemerkte und beschrieb, ist der Mensch
„antiquiert".^ Man muss mit chemischen Prothesen sein überbeanspruchtes
Nervensystem betäuben und mit elektronischen Prothesen das Leistungs-
vermögen seines Gehirns erhöhen. Wissenschaft und Kapital haben sich zu
diesem gemeinsamen Unterfangen verbündet, obwohl ihre Ziele nicht
dieselben sind. Allein die Ökologie versucht, eine Wissenschaft im Dienste
der Lebensentfaltung und einer Umwelt zu entwickeln, welche diese Entfal-
tung ermöglicht und fördert. Doch muss man sich auch gleich des Manife-
stes erinnern, in welchem etwa vierzig berühmte Wissenschaftler die
Ökologie beschuldigten, wissenschaftsfeindlich zu sein: Sie will ja das

Lebendige verstehen, nicht um es zu beherrschen, sondern um es zu
schützen. Sie allein begreift die Wissenschaft als Komponente einer Kultur,
die lebensweltliches Wissen erweitern und der Suche nach dem guten Leben
dienen soll.

* Dieser Artikel ist eine vom Autor um einige Aspekte erweiterte Übersetzung eines

Kapitels aus dem Buch „L'immateriél. Connaissance, valeur et capital", 2003 Paris, S. 105-

112. Der Rotpunktverlag Zürich wird im Spätsommer 2004 das Buch in deutscher Überset-

zung herausbringen.

8 WIDERSPRUCH - 45/03



Anmerkungen

1 Im Deutschen hat man „knowledge society", „knowledge economy" mit „Wissensge-
Seilschaft" Ubersetzt, was dazu verleitet, das „Wissen", um welches es hier geht, mit der

„Wissenschaft" gleichzustellen, welche aus formalisierbaren „Kenntnissen" besteht.

Vgl. dazu Gerhard de Haan / Andreas Poltermann: Bildung in der Wissensgesellschaft.
In: Gut zu wissen. Links zur Wissensgesellschaft. 2002 Münster. Zur Unterscheidung
zwischen „wissenschaftlichem" und „lebensweltlichem Wissen" oder „Erfahrungswis-
sen" vgl. André Gorz: Kritik der ökonomischen Vernunft. 3. Aufl., 1992 Berlin, S. 243

ff. Zum Thema vgl. auch A.Gorz: Wissen, Wert, Kapital. WoZ, 26.6.2003 und ders.:
Vom totalitären Vorhaben des Kapitals. Notizen zu Jeremy Rifkins „The Age of
Access". In: Widerspruch Heft 40, 2001, Zürich.

2 Was nun die „Erkenntnis" angeht, müssen wir uns auf das Gebiet der Hermeneutik
begeben. „Erkenntnis" ist das „Verstehen-dessen-was-man-kennt" oder weiss. Eine der
Grundeinsichten der Hermeneutik ist, dass „man nur versteht, was man weiss und nur
weiss, was man versteht". Aber die Mathematisierung der Wissenschaften hat dazu

geführt, dass sie Schichten der Wirklichkeit aufgedeckt hat, die unverständlich, ja
undenkbar sind, sich nicht veranschaulichen lassen, aber in mathematischer Symbol-
spräche erfassbar sind. Die Mathematisierung/Digitalisierung der Kenntnisse, der

Denkprozesse, der Beziehungen hat dazu geführt, dass in allen Zweigen der Wissen-
schaft eine Krise der Erkenntnis - des Verstehens von Gekanntem/Gewusstem -
herrscht. Wissenschaftliches Wissen hat sich vom auf sinnlicher Erfahrung gründenden
Hintergrundwissen getrennt, genau so wie der Wert, um dessen (Selbst-)Verwertung es

im Kapitalismus geht, sich vom eigentlichen Wert (der „valeure intrinsèque"), von
eigentlichen (kulturellen, vitalen, ästhetischen, ethischen) Werten und Reichtümern
losgesagt hat. Vgl. dazu Terry Winograd / Fernando Flores: Erkenntnis, Maschinen,
Verstehen. 1980 Berlin.

3 Edmund Husserl: Einleitung in die Logik und Erkenntnistheorie. Vorlesungen des

Jahres 1906-1907. In: Gesammelte Werke XXIV, S.48-49. Zitiert und kommentiert von
Rudolf Boehm in seiner Topik, Dordrecht 2002, S.66. Boehms Topik erweitert und

ergänzt seine Kritik der Grundlagen des Zeitalters. Martinus Nijhoff, 1974.
4 Vgl. André Gorz: L'écologie politique entre expertocratie et auto-imitation. Actuel

Marx, No 12, 1992.
5 Vgl. Miguel Benasayag / Diego Sztulwark: Du contre-pouvoir. Paris 2001. S. 110-111.
6 Vgl. Finn Bowring: Science, Seeds and Cyborgs. London 2003. Kapitel 11. Das Zitat

von G. Dyson ist entnommen: Darwin Among the Machines, London 1997, S. 209.
7 Vgl. Günther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen. Band 2: Über die Zerstörung

des Lebens im Zeitalter der dritten industriellen Revolution. München 1980.

WIDERSPRUCH - 45/03 9


	Auf dem Weg in eine posthumane Zivilisation? : Kenntnisse vs. Wissen, Wissenschaft vs. Lebenswelt

