Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 44

Artikel: (Haus)Frauen, "Gender" und die Schein-Macht des Patriarchats
Autor: Werlhof, Claudia von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652039

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Claudia von Werlhof

(Haus)Frauen, ,,Gender* und die
Schein-Macht des Patriarchats

Eine gute Theorie ist immer auch praktisch. Es geht darum, sich das, was ist,
nicht nur quantitativ, sondern auch unter bestimmten Perspektiven anzu-
schauen. Das sind wir nicht gewohnt, wenn wir die herrschende Sicht, die Sicht
der Herrschenden, teilen, sei es bewuBt, sei es unbewusst. So lassen wir uns
meist abspeisen mit einer ,,Theorie”, die lediglich Herrschaftswissen
(re)produziert. Doch diese Theorie kann/will meist nicht erkldren, was ist und
welche Erfahrungen wir damit haben. Sie ist spekulativ, sie beschreibt Zustén-
de, die sein sollen, kiimmert sich aber nicht um die, die tatsdchlich sind.
Deswegen gibt es einen systematischen Bruch zwischen Theorie und Praxis.
Was aber ist die Perspektive? Um auf unser Thema zu kommen: Es ist
eben ein Unterschied, ob man die Hausarbeit lediglich beschreibt, oder ob
man sie unter einer bestimmten Perspektive interpretiert, ndmlich z.B. in
ihrem Zusammenhang mit dem Lohnarbeitsregime und dem Akkumulati-
onsprozef3. Dabei wiederum muf} entschieden werden, ob die Hausarbeit
nur als Zuarbeit zu Lohnarbeit und Akkumulation und als deren Basis
betrachtet wird, oder ob auch die Perspektive ihrer moéglichen Umorientie-
rung, z.B. in Richtung Subsistenz (Bennholdt-Thomsen/Mies 1998), mitge-
dacht wird. Denn Subsistenz bedeutet ein Unabhingigwerden von den
Mechanismen und Zwéngen der Warenproduktion und Akkumulation.

Hausfrauen, ,,Gender‘*-Forschung und Naturbegriff

. Wenn wir die Hausarbeit verstanden haben, haben wir die Okonomie
verstanden® (vgl. C. von Werlhof 1981, 1991a, 1992: ,,Der Proletarier ist
tot, es lebe die Hausfrau?*; Mies u.a. 1983; 1992). Da diese Frage nach
zwanzig Jahren von noch groBerer Aktualitit ist als damals, kniipfe ich hier
an und werde das Problem aus einer historisch erweiterten Perspektive
aufgreifen. Denn die westeuropédische Gesellschaft ist nicht nur eine kapi-
talistische, sondern auch ein patriarchale. Es gab also schon vor dem
Kapitalismus ein Patriarchat, und wenn wir nicht aufpassen, wird es auch
nach dem Kapitalismus noch ein Patriarchat geben.

Mein Thema ist nach wie vor die Frage nach der Schaffung und Existenz
von Frauen als Hausfrauen, und zwar auch jenseits des Kapitalismus. Es
geht um die Analyse von Ziel und Methode des Patriarchats —nicht nur des
Kapitalismus — selbst. Denn die Hausfrauen-Frage geht in einer bestimmten
Weise iiber den Kapitalismus hinaus. Meine These ist, dass wir im Patriar-
chat aus dem Problem des Hausfraulich-definiert-Seins nicht hinausgelan-
gen. Innerhalb des patriarchalen Systems gibt es keine Perspektive, die
Definition der Frau als Hausfrau hinter sich zu lassen — es se1 denn, mit den
Hausfrauen werden auch die Frauen selbst abgeschafft. Warum?

WIDERSPRUCH - 44/03 173



Bisher haben wir analysiert: Hausfrauen werden gemacht, sie sind
weltweit arm, und sie haben keine Macht. Das lédsst sich nicht dadurch
dndern, dass wir versuchen, ,,Frauenpower* zu verlangen, indem wir ver-
mehrt zur Lohnarbeit greifen, indem wir Frauenpolitik machen, oder indem
wir so tun, als ob wir gar keine Frauen wiren. Das ist ja der neue Ansatz aus
den gender-studies, der ,,Gender-Forschung® (z.B. J. Butler 1991; von
Braun/Stephan 2000). Dieser Ansatz abstrahiert von der Tatsache, dass
Frauen in unserer Gesellschaft als Hausfrauen definiert sind, und zwar auch
dann, wenn sie Lohnarbeiterinnen sind (,,hausfrauisierte Lohnarbeit*). Es
wird neuerdings auch wieder ,,vergessen*, dass die Hausfrau der Mittel-
punkt kapitalistisch-patriarchaler Okonomie, Politik und Technologie ist,
und zwar in voraus-gesetzter und gleichzeitig geleugneter Weise. Es wird
auBerdem von der Tatsache abgesehen, dass eine unabhingig machende
Lohnarbeit gerade heute sogar fiir den ,,weilen Mann* von der Weltbiihne
verschwindet — also fiir die meisten Frauen mit Sicherheit keine Perspektive
fiir ein unabhidngiges Leben darstellt (Werlhof 1999). Angesichts von
Projekten wie dem GATS, der Konzernprivatisierung auch aller Reproduk-
tionsbereiche per Gesetz, wird diese Tendenz sogar noch ins Extreme
gesteigert (Werlhof 2003).

Als einzige Arbeit nimmt zur Zeit die ,reguldre” Lohnarbeit ab, das
angeblich weltweit giiltige ,,Normallohnarbeitsverhiltnis*. Das zeigt, dass
diese Lohnarbeit im Kapitalismus nicht so zentral ist wie prekidre Formen
der Lohnarbeit bzw. die Nichtlohnarbeit, insbesondere die Hausarbeit. Das
heifit, dass keine Paradiese in Sicht sind, weil die erzwungene Lohnarbeit
zusammenbricht, sondern uns umgekehrt vermehrt erzwungene Arbeitsver-
héltnisse ohne Lohn ins Haus stehen (vgl. Werlhof 1991a;2003). Wir finden
aber, dass die neuere angebliche Frauenforschung, die sich als Genderfor-
schung bezeichnet, dieses ganze Problem verdringt hat. Die Politik der
Hausfrauisierung kommt ebenso wie die Aushohlung der Lohnarbeit, ihre
allgemeine Hausfrauisierung, sowie die dabei angewandte Gewalt gar nicht
mehr vor (vgl. Bell/Klein 1996; Hiister 2003). Es wird dariiber hinaus so
getan, als sei unsere Verwurzelung im Leib und in der iibrigen Natur bzw.
iiberhaupt eine Anbindung menschlicher Existenz an Natur ldngst iiberwun-
den; oder als konne es eine ,,Frauenforschung* geben, die zu einer solchen
Uberwindung unserer Leib- und Naturbindung beitrigt (vgl. Werlhof 1996a).
Mir kommt das so vor, als solle das Problem der Leibeigenschaft durch
Abschaffung des Leibes gelost werden.

Der Genderansatz, den ich meine, geht ganz und gar ,,postmodern* davon
aus, dass das Geschlecht eine ,,rein* gesellschaftlich definierte und konstru-
ierte Kategorie sei: Es muf} ,.die Tatsache immer wieder betont werden...,
dass es sich bei der Kategorie ,Geschlecht” um eine symbolische, kulturelle
Zuordnung handelt* (von Braun 2000, 17). Folglich habe es iiberhaupt
keinen Grund in irgendetwas Natiirlichem. Letzteres wird als ,,biologi-
stisch®, ,,essenzialistisch® oder ,,substantialistisch* aufs schérfste zuriick-
gewiesen (vgl. Bell/Klein, a.a.0.). Nach Denise Thompson ist der ,,Essen-
zialismus® der Hauptbegriff des postmodernen Feminismus und wurde

174 WIDERSPRUCH - 44/03



zuerst in den 80er Jahren zunidchst von sozialistischen Feministinnen
verwendet, um sich von anderen Tendenzen in der Frauenbewegung abzu-
heben (Thompson, 1966, 334). Dabei sind ,,Essenz®, ,,Substanz*, ja ,,Bio-
logie* eigentlich metaphysische Begriffe, die keineswegs zur Natur oder
zur Subsistenz gehoren, von der wir, die wir diese Vorwiirfe zu horen
bekommen, ganz im Gegenteil reden. Den Vertreterinnen aus der postmo-
dernen Genderforschung erscheint aber ausgerechnet der okofeministische
und subsistenzorientierte Ansatz der Beriicksichtigung des Zusammen-
hangs von geistig-seelisch-materieller Natur-,,Ausstattung™ und gesell-
schaftlich je verschiedenem Umgang damit als metaphysisch, also als
,jenseits* der Physis, des Korperlichen, wenn nicht des Gebéraktes (phy-
sein = gebdren). Denn aus der hier gemeinten Gender-Perspektive wird
Natur nicht (mehr) zugrunde gelegt. Es gibt nur (mehr) ,,System* bzw.
Maschine und entsprechend ist auch der Mensch bzw. dessen ,,gender* eine
soziale bzw. technologische Konstruktion (vgl. z.B. Haraway 1995; allge-
meine Diskussion bei Nagl-Docekal 2000). Geschlecht gilt lediglich ,,als
ein Zeichen frei vom Korper® (Krondorfer 1998, 201). Solche ,,Systeme*
und Konstrukte sind anscheinend inzwischen — wie iibrigens schon bei
Hegel (vgl. Schiitz-Buenaventura 1996) — an die Stelle der Natur getreten,
bzw. hatten angeblich nie irgendetwas Naturgegebenes an sich.

Was nicht im (neuen) ,,System* aufgehen will, erscheint daher als an
einem ,,Jenseits* dieses Systems orientiert, das nicht (mehr) existiert. Natur
gilt nicht mehr nur als beherrschbar, ja beherrscht, sondern bereits als
iiberwunden — und das in Zeiten zunehmender 6kologischer Krisen. Auf
diese Weise ist der Riickgriff auf Natur scheinbar ,,metaphysisch” iiberholt
und konservativ. An Stelle der Natur gibt es angeblich eine neue oder andere
,,Physis®: das System bzw. die Maschine (vgl. Anders 1989; Weizenbaum
1978; Genth 2002; Unseld 1992). So erklirt sich die Verwendung metaphy-
sischer Begriffe fiir das Ansinnen, weiterhin an Natur anzusetzen. Die
Unterschlagung der Tatsache, dass wir alle nach wie vor aus Naturzusam-
menhédngen kommen und auch wieder in sie zuriickgehen, entspricht dem
Versuch, eine rein sozialwissenschaftliche, und d.h. naturunabhingige
Kategorie fiir das Geschlecht zu finden bzw. Geschlecht letztlich aufzuhe-
ben (vgl. Brodribb 1996). Nach Julia Kristeva ist die Behauptung, dass die
,Frau existiert”, ,,essenzialistisch®, denn Frau sei ,,eine Einstellung, nicht
ein ...Subjekt” (vgl. Brodribb 1996, 303f). Soll auf diese Weise erneut eine
Art Geschlechtsneutralitdt behauptet werden, nachdem die Frauenforschung
seit Beginn gerade mit der Kritik an eben dieser angeblichen Geschlechts-
neutralitdt der Gesellschaft begann (vgl. Werlhof 1996a)? Neu ist, dass die
Geschlechtsneutralitit der Gesellschaft heute als nicht nur sozial, sondern
auch technologisch herstellbar, ja als hergestellt gilt (vgl. Firestone 1975):
,Der Weg vom sexuellen Subjekt zum geschlechtsneutralen Selbst... ist als
Weg der Moderne zur Postmoderne bis hin zur endgiiltigen Entdifferenzie-
rung der Geschlechterdifferenz unter der Bedingung der Technologisierung
von Fortpflanzung und Sex zuriickgelegt“ (Treusch-Dieter zit. B. Krondor-
fer 1998, 198; Hvbg. C.W.).

WIDERSPRUCH - 44/03 175



Wenn es von Natur aus gar kein Geschlecht gibt, dann kann ja die
,.Dekonstruktion® des gesellschaftlich produzierten Geschlechts geradezu
zur Natur zuriickfiihren! Denn aus Gender-Sicht miisste es ,,natiirlicher*
sein, erst einmal kein Geschlecht zu haben. Es nimmt einen nur wunder,
welch technologischer Aufwand betrieben werden muf}, um dieses Ziel zu
erreichen: In letzter Instanz muf} ja nichts Geringeres als die Aufhebung der
weiblichen Gebirfihigkeit nebst ihrer Ersetzung durch eine patriarchal
minnliche bzw. institutionelle oder technologische erreicht werden, um
jeden Rest von Naturbindung und geschlechtsspezifischer Leiblichkeit
loszuwerden (vgl. Trallori 1996; Werlhof 1997b). In der Tat wird genau
diese Fiktion als bereits erreichte dargestellt: ,,Dient in den traditionellen
Gesellschaften die Kontrolle der Sexualitit der Regulierung der Fortpflan-
zung, so hat sich in den Industrieldndern die Kontrolle iiber die Fortpflan-
zung zunehmend in die Gentechnologie verlagert...* (von Braun 2000, 16;
Hvbg. C.W.). Hier wird eine Realitdt vorweggenommen, deren Méglichkeit
ganz und gar umstritten ist.

Die nach wie vor (radikal-)feministische und vor allem auch ¢kofemini-
stische Frauenforschung, Patriarchatskritik und Matriarchatsforschung
werden auf diese Weise abgewiesen (vgl. Bell/Klein 1996, Section 2). Dem
Feminismus wird jetzt ein Modell entgegengehalten, in dem es iiberhaupt
kein bzw. ein beliebig herstell- oder wandelbares Geschlecht gibt. Eine
geschlechtsbeliebige oder —lose Gesellschaft ist das Ideal des postmodernen
Gender-Ansatzes, aber auch des Patriarchats. ,,In seiner extremsten Form
14Bt der Postmodernismus Frauen verschwinden® (Klein 1996, 350). So wird
,,der Verlust des Geschlechts als unabhédngige Analysekategorie* festgestellt
(Hoff 1996, 407). Damit gibt es weder einen theoretischen Grund fiir Frauen,
sich miteinander zu solidarisieren, noch kénnen politische Konsequenzen
aufgrund des gesellschaftlichen Umgangs mit Frauen gefordert werden.
SchlieBlich ist das Interesse des Patriarchats an Frauen heute erkennbar als
eine bloBe Zwischenstufe, die nur so lange notwendig ist, wie Frauen noch
gebraucht werden — letztlich nur ihrer Gebéarfahigkeit wegen.

Es ist iibrigens besonders christlich, sich gegen den Frauenkorper und
den Korper bzw. Leib allgemein zu wenden (vgl. Deschner 1992). Gender-
forschung ist eben auch eine religiose Angelegenheit, und zwar selbst eine
geradezu ,,fundamentalistische®. Vor allen Dingen aber ist sie ,,biologi-
stisch® im exakten Sinne des Wortes, genau umgekehrt zum Vorwurf des
,Biologismus®, wie er sonst von dieser Seite erhoben wird. Der Vorwurf
gegeniiber Okofeminismus, Matriarchatsforschung und dem (Radikal-)Fe-
minismus der ersten Stunde (vgl. Bell/Klein 1996: Section 2) entpuppt sich
als Projektion! Denn Biologie meint nicht Natur, sondern — iibersetzt —
Logik des Lebens. Eine solche Logik ist gerade in den neuen Bio-Techno-
logien, die sich ja so um den Frauenkorper bzw. seine Ersetzung bemiihen,
in den Reproduktionstechnologien und der Gentechnik der Fall (Bahnsen
2003). Sie versuchen ndmlich, das Leben in eine in ithrem Sinne ,,Jogische®,
das heisst hier gesellschaftliche Ordnung zu pressen und es damit gerade aus
der Natur herauszunehmen. Genau dies ist biologistisch, namlich die

176 WIDERSPRUCH - 44/03



gesellschaftliche und/oder technologische Manipulation des Lebens und
deren Propagierung, wie sie z.B. der postmoderne Gender-Ansatz betreibt.

An diesen Verkehrungen ist zu sehen, dass die Genderforschung den
Naturbegriff des Patriarchats und vor allem den der Neuzeit unkritisch
iibernommen hat. Denn klar ist zwar, dass die Naturphobie der Gender-
Forschung aus dem Umgang des Patriarchats mit dem Zusammenhang
,Frau und Natur* als weiblichem Geschlechtsspezifikum resultiert. Mit
Natur aber will die Gender-Frau nichts mehr zu tun haben, ist sie doch
angeblich im Namen dieser ,,Natur* unterdriickt, entmachtet und ausgebeu-
tet worden. ,,Weiblichkeit und Leiblichkeit werden vermaledeit® (statt
gebenedeit) und ,,das korperlich Unterschiedliche In-der-Welt-Sein* abge-
lehnt, ,,weil ja dieser Unterschied immer ein Hierarchieverhiltnis begriin-
dete® (Krondorfer 1998, 198). In diesem Sinne ist , kultureller* Feminismus
— verstanden als Gegensatz zu dem Feminismus, der an Natur ankniipft —
,die Idee, dass die Kategorie ,Frau’ eine Fiktion ist, und dass der Feminis-
mus diese Fiktion entlarven soll* (Alcoff 1988, zit. b. Thompson 1996,
336). Entsprechend gilt die Beschiftigung z.B. mit der Gewalt gegen
Frauen als ,,niedrige Theorie* (wenn iiberhaupt), die Theorie iiber Ménner-
theorien, wie z.B. die von Foucault, dagegen als ,,hohe Theorie* (Douglas
1996, 417). Die Devise lautet: Je weiter weg wir von Natur sind, desto
weniger kann man uns anhaben, und je weiter weg wir vom Frausein sind,
desto weniger kann uns das Naturverhiltnis erreichen.

Es liegt also ein Irrtum bzw. eine Verkehrung vor: Weil natiirliche
Unterschiede im Patriarchat dazu benutzt werden, soziale Unterschiede
(Diskriminierungen etc.) zu legitimieren, hat der postmoderne ,,Feminis-
mus‘ auch die natiirlichen Unterschiede geleugnet, anstatt nur die sozialen
anzugreifen. Dazu gehort, dass nicht dariiber gesprochen wird, dass in dieser
Gesellschaft soziale Unterschiede auch ohne natiirliche gemacht werden —
z.B. zwischen Ménnern trotz ihres gleichen Geschlechts. Warum blieben die
postmodernen Gender-Vertreterinnen nicht dabei zu sagen, dass die natiirli-
chen Unterschiede die sozialen einfach nicht rechtfertigen konnen?

So wie sie die Dinge darstellen, hiesse ja, dass die Natur und nicht das
Patriarchat Ursache unserer Misere ist. Dabei war es immer ein patriarcha-
ler Traum, ins ,.Jenseits des Korpers® zu gelangen (Spretnak 1996, 321).
Wieso fliichten die Gender-Frauen umgekehrt nicht vor dem Patriarchat —
z.B. in die Natur? Der Fehlschlufl hat zu tun mit dem Naturbegriff der
Gender-Foschung: Natur gilt wie im Patriarchat auch als eine zu beherr-
schende, technisch anzueignende und zu transformierende, folglich restlos
in ,,zweite* Natur bzw. Kultur zu iiberfiihrende und auf diese Weise letztlich
ginzlich zu ersetzende, bloB rohstofflich-,,materielle, d.h. mehr oder
weniger leb- und seelen-, aber vor allem ,,geistlose* Gegebenheit (Roder
u.a. 1996, 380), eben ,Biologie“ im wahrsten Sinne. Damit folgt die
Genderforschung dem frauenfeindlichsten Projekt der Geschichte. Denn in
dieser kam es immer zur Gleichsetzung von Frauen und gerade auch
Miittern — Mater-ie — mit eben dieser so verstandenen angeblichen Natur.
Wenn die angebliche Feindseligkeit und ,,Primitivitit* der Natur durch ihre

WIDERSPRUCH - 44/03 177



Beherrschung nun iiberwunden und in ein Natur-System iiberfiihrt ist, in
dem Natur Maschine ist (Merchant 1987), dann gilt aus patriarchaler Sicht
genau dies auch fiir das weibliche Geschlecht: Die ,,primitiven* und
feindseligen Frauen — etwa ,,Hexen®, matriarchale und sonstige ,,wilde*
Frauen — werden domestiziert und zu Hausfrauen gemacht, die anschlie-
Bend ,.fortschrittlicherweise durch Gebir-, Sex- und Arbeitsmaschinen
ersetzt werden (sollen).

Es fehlt im Gender-Ansatz auch die Moglichkeit, die gesellschaftlich
konstruierte Hausfrau in Richtung matriarchaler Frau zu ,,dekonstruieren®.
Stattdessen wird die weitere Konstruktion, die biologische ,,Durch-Kon-
struktion® vorgezogen, die Flucht per technischem Fortschritt nach vorn
angetreten. Daher behilt die Gender-Forschung nicht nur den patriarchalen
Naturbegriff, sondern auch den patriarchalen Geschlechterbegriff bei. Denn
das Patriarchat setzt zwar am Frauen- und Natur-Zusammenhang an, aber
nur, um sowohl Frauen wie auch Natur am Ende technologisch aufzuheben.

Mit anderen Worten: Der postmoderne Gender-Ansatz setzt die beste-
hende patriarchale Gesellschaft voraus und hat internalisiert bzw. nimmt fiir
bare Miinze, was das Patriarchat iiber Frauen zu sagen hat: ,,Eine Frau zu
,sein’, ist sicherlich nicht alles, was man ist*“ (Butler 1991, 18). Dieser
Ansatz hat keinen Patriarchatsbegriff, ja, wie Jane Flax es formuliert: Es ist
ein gidnzlich abzulehnendes, ndmlich ,,lineares* Denken, wenn ,,eine Ursa-
che, eine ,Wurzel’ fiir gesellschaftliche Verhiltnisse oder mannliche Domi-
nanz gesucht wird“ (Flax, zit.b. Thompson 1996, 328). Hieran ist zu sehen,
in wessen Interesse diese Gender-Forschung — bewusst oder nicht — stattfin-
det. So ist sie auch ganz im Sinne der neuen frauenfeindlichen Biotechni-
ken, denn es wird in der Genderforschung so getan, als wolle, ja als habe der
technische Fortschritt die Frauen zu ihren eigenen Gunsten bereits erfolg-
reich z.B. vom ,,Gebédrzwang* befreit — so wie iiberhaupt die Technik aus
dieser Sicht in der Lage zu sein scheint., soziale Probleme fiir immer zu
losen (Haraway 1995). Da haben die Gender-Frauen blof den Fortschritts-
glauben gerade auch der linken Minner iibernommen! Wenn das der
Ausweg aus der Geschlechterfrage sein soll, dann wird sogar der letzte
logische Schritt in der Verkehrung noch mitvollzogen (werden), nimlich
der, dass nun ,,Maschine/System* selbst gewissermafen als ,,Natur* bzw.
eigentlich als ,,Biologie gilt (vgl. Genth 2002) und so etwas wie ,,Frau®
tatsdchlich nicht (mehr) existiert. Was fiir eine wunderbare selffullfilling
prophecy!

Im Gegensatz zur Gender-Foschung, die nicht zufillig den patriarchal-
kapitalistischen Naturbegriff in seiner neuesten technologischen Variante
vertritt, hat der Okofeminismus einen ganz anderen Naturbegriff, nimlich
einen nicht-patriarchalen und nicht-kapitalistischen, letztlich ,,animisti-
schen* oder ,,mimetischen® (Genth 2002), in dem Natur niemals als feind-
seliges, zu beherrschendes und technologisch zu transformierendes oder gar
zu ersetzendes ,,Objekt* gesellschaftlicher Titigkeit vorkommt. Sondern es
geht um die Eigenstidndigkeit, Eigenmichtigkeit und Verbundenheit der
Lebensvorgidnge und die Verhiltnisse zwischen den verschiedenen Natur-

178 WIDERSPRUCH - 44/03



erscheinungen, inklusive den menschlichen samt ihrer , Kultiirlichkeit*
(vgl. Mies/Shiva 1995; Salleh 1997; allgemein zum Naturbegriff, Sheldrake
1984; Pogacnik 1997).

Aus Frauenpolitik wird Technologiepolitik

Kommen wir zum Ausgangspunkt zuriick. Die Genderforschung, die sich
inzwischen vor allem im akademischen Bereich und 1n politischen Institu-
tionen auch im internationalen Raum (Lenz 2001) breitgemacht hat, sieht
die Kategorie ,,Hausfrau* deshalb nicht mehr vor (vgl. Kroll 2002), weil sie
entsprechend der Kategorie ,,Natur* als iiberwunden und technologisch
ersetzbar, ja bereits als ersetzt gilt. Im Grunde wiederholt diese Gender-
Forschung damit die alten linken Ansitze, denen entsprechend das Reden
iber hausfrauliche und z.B. bduerliche Arbeit auch als ,,strukturkonserva-
tiv galt. Denn man ging davon aus, dass alle diese Titigkeiten industriali-
siert und ,,proletarisiert®,abgeschafft bzw. in Lohnarbeit iiberfiihrt werden
wiirden und damit in ihrer bisherigen Form nicht mehr vorhanden wiren
(Bennholdt-Thomsen 1992). Auf diese Weise kann gar nicht mehr gesehen
werden, dass es nach wie vor und auch in Zukunft Hausfrauen gibt, wofiir
gerade die neoliberale Globalisierungspolitik zur Zeit iiberall sorgt, indem
die Privatisierung von Dienstleistungen und der Handel damit dazu fiihren,
dass immer mehr Frauen sich solche Dienstleistungen nicht mehr leisten
konnen und damit gezwungen sind, sie selbst — umsonst — zu erbringen, da
inzwischen die offentliche Versorgung mit entsprechenden Leistungen
aufgegeben worden ist (vgl. GATS, Allgemeines Abkommen iiber den
Handel mit Dienstleistungen der WTO). In der Gender-Forschung aber
kann z.B. die ,,sexual division of labour* nicht als ,,gender division of
labour* gelesen werden — gerade in dem Moment, wo ein neuer Schub
extremer ,,Hausfrauisierung® bevorsteht.

Nun haben wir in der Tat in der Hausfrau ein kiinstliches Produkt der
Gesellschaft vor uns, aber eines, das nicht frei von Natur ist. Das nicht
anerkennen zu wollen, ist das Dilemma des Gender-Ansatzes. Insofern
handelt es sich also nicht nur um einen Ansatz, der Ausdruck verschiedener
Positionen innerhalb der Gender-Forschung ist, sondern auch um einen, der
der Frauenforschung der ersten Stunde diametral gegeniibersteht. Denn der
Begriff des Geschlechts als ,,soziales wurde in der deutschsprachigen
Forschung urspriinglich im Zusammenhang mit der Hausarbeitsfrage An-
fang der 80er Jahre zum ersten Mal definiert (James 1985). Das ,,soziale
Geschlecht meinte damals aber die patriarchale Deformierung unserer
Existenz als Frauen, und die Kritik daran beinhaltete den Versuch, unsere
Eigenmichtigkeit als Frauen und Minner wieder zu gewinnen. Es ging aber
nie darum zu leugnen, dass es iiberhaupt Geschlechter bzw. deren Natur-
bindung gibt. Die protestantisch-technokratische Leibverleugnung war
damals gerade nicht gemeint und schon gar nicht der Versuch, durch
Geschlechtsumwandlung, Operation, Mode oder Sprache das Geschlecht
als beliebig her- oder abstellbares zu behandeln (vgl. Diskussion bei

WIDERSPRUCH - 44/03 179



Benhabib 1995). Die heutige Genderforschung kam aus den USA nach
Europa (vgl. Anfinge bei Miiller 1979) und hatte einen gidnzlich kontrédren
Hintergrund, namlich den frauenfeindlich-patriarchalen der Verleugnung
realer Frauenexistenz, wie wir ihn hier vorfiihren.

War die Rede von einem ,,sozialen Geschlecht® noch eine Fortsetzung
des feministischen Diskurses, so ist der Genderansatz die patriarchale
(,,postmoderne*) Gegenantwort (vgl. Klein 1996; Hawthorne 1996). Nur
dadurch, dass diese Gegnerschaft zum Feminismus von Frauen formuliert
und weitergetragen wird, ist sie bis heute in ihrem patriarchalen und
systemunkritischen Charakter von vielen nicht erkannt worden. In den
Worten von Somer Brodribb: ,,Frauen werden zu Technikerinnen méannli-
cher Theorie, die sie von einer Kriegsmaschine gegen Frauen in eine
freundliche Kriegsmaschine gegen Frauen umprogrammieren miissen®
(Brodribb 1996, 310). Wenn es demnach (Haus-)Frauen oder gar Miitter
eigentlich gar nicht (mehr) geben soll, ist dies ganz im Sinne einer Gesell-
schaft, in der Hausfrauen und Miitter in bestimmter Hinsicht geradezu der
(negative) Inbegriff von Politik und Okonomie sind — wenngleich dies
selbstverstiandlich geleugnet wird. Und zwar sind sie es deswegen, weil sie
als Frauen nach wie vor, gewissermallen im Kleinformat, alles an sich
haben, was zum Leben, zur Gesellschaft, zum Wirtschaften und zum
Umgang mit Natur/Leib mindestens und gleichzeitig notwendig ist: Sie
konnen mit ihrem Leib neues Leben geben und mit demselben sowie ihrer
sonstigen korperlichen und geistigen Arbeit fiir dessen Erndhrung, Behau-
sung, Kleidung und Pflege sorgen, gleich welche verschiedenen kulturellen
Formen diese Tétigkeiten annehmen mogen.

Die Tatsache, dass gerade in unseren Breiten viele Frauen einiges davon
nicht mehr tun wollen, beweist nicht das Gegenteil. Ob sie wollen oder
nicht, Frauen haben diese Moglichkeit: zu gebidren und zu denken, und es
gibt keinen Grund, das eine wegen des anderen zu lassen (vgl. Debatte in
Nagl-Docekal/Pauer-Studer 1993). Denn Minner, selbst wenn sie es woll-
ten, konnten das so nicht, jedenfalls nicht alles gleichzeitig. Das bedeutet
auch, dass die Gesellschaft in ihrer Grundform zunichst einmal eine
Mutter-Kind-Gesellschaft ist (vgl. von Bachofen, Ausgabe von 1978 iiber
Bloch 1991 bis zu Gottner-Abendroth 1989). Was als ,,Mensch* bezeichnet
wird, ist urspriinglich nicht eine einzelne Gestalt, sondern der Zusammen-
hang von Mutter und Kind, die Herkunft aller Menschen aus Frauen. Diese
Tatsache gilt bis heute, auch wenn noch so viele ideologische und techno-
logische Anstrengungen gemacht werden, sie zu verdriangen. Form und
Erfahrung des Menschseins sind zunédchst an den Mutter-Kind-Zusammen-
hang gekniipft. Das ist der bleibende Skandal im Patriarchat.

Der Weg in eine mutterlose Zukunft wird inzwischen selbst von Frauen
vertreten, und zwar mit Vehemenz. Das angeblich befreiende Gender-
Motto: Wir sind gleich, und wir haben eine Wahl, welches Geschlecht wir
haben wollen, oder welches wir erfinden — ist daher nur denkbar unter der
Voraussetzung, dass dieser ,,technische Fortschritt“ stattfindet. Eine solche
Beliebigkeit im Geschlechtlichen anzustreben bedeutet, naturiiberwindend

180 WIDERSPRUCH - 44/03



und die immer noch geltenden Grundtatsachen menschlicher Existenz aus
der Welt schaffend titig zu werden, und das ist das moderne technologische
Projekt des Patriarchats. Frau iiberlédsst der Gentechnik die Reproduktion
der menschlichen Gattung! Wie sehr viele Ménner vor ihnen sind nun auch
bestimmte Frauen dabei, ihre Hoffnungen auf Befreiung irrigerweise in
Technik zu setzen (Ullrich 1977). Deshalb sind sie so wiitend auf die
Frauen, die dabei nicht mitmachen. So prigte Alice Schwarzer den Begriff
,,Ischernobyles Muttertier* als Diffamierung von Frauen, die anlasslich der
Atomkatastrophe von Tschernobyl als Miitter in Sorge um ihre Kinder auf
die StraBBe gingen (Gambaroff u.a. 1986). Auf diese Weise wird Frauenpo-
litik zu Technologiepolitik. Die Devise ist: Wir werden an die Macht
kommen, indem wir Macht in diesem technologischen Projekt haben, und
die anderen Frauen dazu bewegen, sich ihm zur Verfiigung zu stellen —
paradoxerweise zu ihrer Selbstabschaffung! Frauen werden im Patriarchat
wegen und mittels ihres Leibes unterdriickt und ausgebeutet. Sicher ist
jedenfalls, dass die Gender-Forschung durch ihre Natur-/Leibverdringung
dazu beitrédgt, die Akzeptanz fiir globale medizinische Menschenversuche
zu erhohen, die simtlich auf der Zerstérung der Einheit des schopferischen
weiblichen Leibes beruhen. Ein solcher Ansatz ist das genaue Gegenteil von
all dem, was feministische Forschung seit dreissig Jahren intendiert.

Die Hausfrau und ihre eigene Unterwerfung

Der Versuch, Leben in ein gesellschaftlich und geschlechtsneutral herstell-
bares und gar frauen- und mutterloses zu verwandeln, féllt fiir mich unter die
Kategorie ,,Alchemie*. Der alchemistische Wunderglaube der Transforma-
tion von Blei zu Gold bzw. von unbelebten Stoffen in lebendiges Sein
entspringt den konkurrierenden Gebérphantasien von Patriarchen seit dlte-
sten Zeiten (Werlhof 1997a; 2000). Aus dieser Perspektive gesehen, ist die
Hausfrau die alchemistisch-pervertierte patriarchale Erscheinungsform
der Frau und des Mutter-Kind-Verhdltnisses. Das gesellschaftliche Kunst-
produkt ,,Hausfrau* wird als eine Art ,,.Stein der Weisen* der patriarchalen
Alchemie eingesetzt.

Erstens. Die Hausfrau soll das Leben hervorbringen, und zwar durch die
mehr oder weniger erzwungene (Hetero)Sexualitdt und Verheiratung. Dass
dies tatsdchlich gelingt, ist aber nur deswegen der Fall, weil die Frauen
tatsidchlich selbst als gesellschaftlich ,,gesetzte” und ,,erfundene* Frauen
immer noch eine Anbindung an Natur und an die wirklichen, eben weibli-
chen Schopfungskrifte haben. Wiren sie blo reines Kunstprodukt, also nur
Maschine, Roboter oder irgendein ,,Gender*, ginge das nicht mehr. Das
patriarchale Projekt besteht also darin, diese tatsdchliche (und zwar natur-
gegebene) Schopferkraft der Frauen so umzumodeln und zu verwandeln,
dass das Patriarchat und seine Minnerwelt selbst als schopferisch und
,fruchtbar* erscheinen konnen. Die tatsichliche weibliche Schopferkraft
mufl daher unsichtbar gemacht werden, zumal dann, wenn sie — wie bis
heute — unersetzbar ist. Wenn die Gender-Frauen glauben, ,,Frauen* oder

WIDERSPRUCH - 44/03 181



,Hausfrauen hidtten mit Natur nichts zu tun, oder die Natur spiele in unserer
Gesellschaft keine Rolle mehr, dann sind sie nur den Zielen und der Schein-
Macht des Patriarchats und seinem die Natur verleugnenden Naturbegriff
auf den Leim gegangen.

Zweitens. Die Arbeit der Hausfrau mull insgesamt unbezahlt, unbewertet
oder abgewertet bleiben, damit die Produktivitit dieser Arbeit, also das
tatsdchliche ,,Herstellen und Hervorkommen neuen Lebens und die Erhal-
tung des bestehenden auch wiederum als patriarchale Errungenschaft er-
scheinen. Mianner im Patriarchat denken immer, sie seien produktiv und sie
seien die , Erndhrer”. Dabei wird die eigentliche Produktivitit, die der
Frauen, ohne die ndmlich iiberhaupt keine Gesellschaft existieren wiirde,
lediglich usurpiert und gewaltsam angeeignet sowie unsichtbar gemacht.
Auch an diesem Unterfangen beteiligt sich die Gender-Forschung durch das
Unterschlagen der Themen des ,,Kampfs um die Fruchtbarkeit* (Turner/
Brownhill 2001).

Drittens. Der Gewaltcharakter dieser Verhiltnisse bleibt bestehen, weil
die Logik des patriachalen Systems die Frauen generell in diese Produkti-
onsverhiltnisse zwingt und ihrer Produkte anschlieend beraubt. Aber von
Gewalt ist im Gender-Ansatz nichts mehr zu horen, ja das Sprechen dariiber
ein Tabubruch.

Viertens. Die reale Situation der Frauen wird verharmlost, weil das
Geschlechterverhiltnis als ein Ubergangsphinomen, als ein Problem der
,,Evolution“ dargestellt wird, bei dem es darum geht, dass am Ende, in einem
,reinen® Patriarchat, Frauen und Natur iiberhaupt nicht mehr gebraucht
werden. Sie sind nicht nur scheinbar, sondern tatsdchlich durch etwas
anderes, eben ,,pater arché®, also den ,,Ursprung aus dem Vater* ersetzt
worden. Die Realisierung dieser Utopie ist jedoch trotz aller Technologie
bei weitem nicht in Sicht. Bisher blieb es bei der Simulation: Man tut so, als
ob das Leben auBler durch (Haus)Frauen z.B. auch durch Biotechnologien
im Reproduktionsbereich oder Simulation geschaffen werden konnte. Letz-
teres ist das Projekt der ,,Kiinstlichen Intelligenz*, das sich zum Ziel gesetzt
hat, die Maschine zu ,,beleben (Kidder 1982).

Die perverse Verdrehung, die speziell in den neuen Technologien deutlich
wird, zeigt eine Fortentwicklung des alchemistisch-patriarchalen Umgangs
(Werlhof 2000) mit dem Lebendigen auf. Man versucht, nicht nur die Frauen,
sondern auch die patriarchale Hausfrau durch wirkliche Maschinen zu
ersetzenund behauptet, dass dies nicht nur méglich, sondern auch viel besser,
gar lebendiger und/oder iiberhaupt schon heute der Fall wire. Wenn die
Gender-Frauen auf eine ,,Befreiung® von Naturbindung, Gebiren, Mutter-
schaftund Hausarbeit durch Technik warten, dann warten sie gewissermalien
auf die ,,Endlosung* der Frauenfrage! Bis es aber so weit ist, scheint die
,technisierte* Hausfrau — ohne im iibrigen, da weiterhin als Natur-,,Ressour-
ce“ betrachtet, einen Lohn fiir Hausarbeit zu beziehen — durchaus akzeptiert
zu sein. Nur, ,,Hausfrau* wird sie nicht mehr genannt, weswegen die Gender-
Forschung auch nicht von ihr spricht. Die Haus-Frau ist zum Subjekt der
(leibhaftigen) Beteiligung am offentlichen technischen Fortschritt und zur

182 WIDERSPRUCH - 44/03



verantwortungsvollen ,,Mitarbeiterin“ der zukunftsweisendsten Projekte der
modernen Medizin aufgestiegen (Fleischer 1993), zur bewussten Kollabora-
teurin bzw. zum ,,aktiven Objekt* ihrer eigenen Unterwerfung (Genth 2002).

Nehmen wir den Begriff der Gynergie von Mary Daly (1981). Die
Lebenskraft der Frauen hat sie als Gynergie, als eine besondere Ausstattung
der Frauen mit Lebenskraft und Lebensenergie bezeichnet. Um diese
Lebensenergie, die von den Gender-Frauen auch nicht benannt wird, gehtes
in allen Gesellschaften. Im Patriarchat will man sich diese Lebenskraft
aneignen und zum Motor der patriarchalen Gesellschaft ummodeln. Es
handelt sich dabei um eine doppelte Perversion. Die Lebenskraft der Frauen
soll nicht nur verwendet, sondern sogar zerstort werden! Deswegen haben
Frauen iiberhaupt keinen Grund, nicht den geringsten, von der
Gen(der)technologie eine ,,Befreiung* zu erwarten. Anstatt vor dem Frau-
sein zu fliehen, sollten wir stattdessen den Gebdartechnologien aus dem
Wege gehen und uns wieder mit unserer praktischen Naturbindung und
Leiblichkeit auseinandersetzen. Denn nicht durch die Technik, sondern nur
durch uns selber konnen wir in eine neue Richtung gehen, um unsere Krifte,
solange wir sie noch haben, fiir ein anderes gesellschaftliches Projekt als das
Patriarchat einzusetzen.

Das Patriarchat vernichtet stindig, was es braucht, und zwar absichtlich.
Denn man sitzt in dieser Gesellschaftsordnung dem Wahn auf, es miisste
etwas anderes an die Stelle der Dinge und Lebewesen gesetzt, ein Ersatz
geschaffen werden, der dann sogar noch besser sein soll als das, was
urspriinglich vorhanden war. Es wird ja geradezu als Begliickung der Natur
aufgefasst, dass sie zerstort wird, weil angeblich der Mensch dazu aufgeru-
fen ist, die Natur zu dem zu fiihren, was sie angeblich eigentlich ist oder zu
sein hat (vgl. Jung 2001). Zu ihrer eigenen Verbesserung, Vervollkomm-
nung und Ersetzung will der Mensch der Natur die ,,Augen 6ffnen®.

Die dann angeblich mogliche ,,zweite* Natur ist gedacht als gemachte,
beliebig herstellbare und gesellschaftlich durchwegs verfiigbare Natur. An
diesen ,,Fortschritt* glauben sehr viele, wenn nicht die meisten Menschen
im Patriarchat, vor allem im Kapitalismus. Sie finden nichts bei der
Zerstorung vorhandener natiirlicher Schopferkraft, auch der der Frauen,
weil es ihre Religion ist, an die ,,médnnliche* Schopfungskraft des Patriar-
chats zu glauben. Weil diese sich aber nicht in der gewiinschten Weise
realisiert, gibt es eine Knappheit an patriarchaler Realisation (vgl. Grone-
meyer 1988). Das patriarchale Projekt kippt entweder ins Kontraproduktive
um (Illich 1981), oder es gibt nach wie vor zu viel Nicht-Patriarchales, also
nicht ,,mannlich* Erschaffenes.

Neue Formen der ,,Hausfrauisierung*‘ — das Modell ,,Hausfrau’ in
Zeiten der Globalisierung

Es ist in der heutigen Gesellschaft immer noch kein anderes Modell als das

der Hausfrauisierung vorhanden, um sich das Leben und seine Re-Produk-
tion patriarchal anzueignen. Dabei ist die Hausfrau letztlich die Umkehrung

WIDERSPRUCH - 44/03 183



des freien Lohnarbeiters bzw. ,Proletariers®. Sie ist ganz real unfrei.
Dariiber hinaus ist sie nicht gleich. So gibt es formal zwar eine Gleichbe-
rechtigung, aber selbst da, wo sie funktioniert, wirkt diese sich meist auch
noch nachteilig fiir die Frauen aus, einfach deshalb, weil sie faktisch
ungleich sind, solange sie als Hausfrauen gelten. Gleichberechtigung ist nur
der Schein der angeblichen Geschlechtsneutralitit im Kapitalismus. Die
Ungleichheit ist dariiber hinaus vor allem eine soziale bzw. konomische.
Sie ist begriindet in der Tatsache, dass der Mann als freier Lohnarbeiter das
Geld in der Tasche hat, die Frau indessen fiir ihre Leistungen als Hausfrau
keine Vergiitung erhélt. Der Mann muf} ihr nur Kost und Logie geben, wie
er es auch bei einem Sklaven tun miisste. Auch Arbeitszeit und —bedingun-
gen, Urlaub und Freizeit sind bei der Hausfrau nicht geregelt. Es gibt kein
Streikrecht und keine briiderliche oder schwesterliche Organisation der
Hausfrauen. Sie sind individualisiert und atomisiert. Sie sind vor Willkiir
und Gewalt gesetzlich kaum geschiitzt und im Alter aufgrund ihrer Haus-
frauenarbeit nicht ausreichend sozial gesichert. Im Haus wacht niemand
iiber die Einhaltung der Menschenrechte. Kurz, die Hausfrau ist eine rund
um die Uhr zur Disposition stehende, unbezahlte Arbeitskraft fiir den Mann,
mehr noch, sie steht ihm, immer noch in vielen Lindern als ganze Person,
mit Haut und Haar, einschlieBlich ihrer Sexualitdt und Gebarfahigkeit, ihrer
Psyche, Gefiihle und Gedanken zur Verfiigung, Sklavin und Leibeigene
zugleich. Daher ist nur von hier aus, nimlich von unten, der Hausarbeit her,
alle iibrige Arbeit zu verstehen, nicht aber umgekehrt, von der Lohnarbeit
her. Denn im Grunde ist Hausarbeit, nicht Lohnarbeit, das ,,Modell* von
Arbeit im Kapitalismus iiberhaupt. So sind zwar alle Menschen in dieser
Okonomie potentiell Lohnarbeiter, real aber eher — mehr oder weniger —
,Hausfrauen®.

Die Hausfrau ist der ,,Phinotyp* oder auch die Dimension, an der das
patriarchale Projekt ihrer Erschaffung, Ausnutzung und versuchten Erset-
zung manifest wird. Von hier aus wird dieses Projekt ausgeweitet auf andere
Produzenten, z.B. Bauern oder marginalisierte und jetzt auch in den Indu-
strielindern zunehmend ,,informalisierte” ProduzentInnen, also nicht mehr
im ,,formellen Sektor Beschiftigte. Diese werden ndmlich aus der Perspek-
tive ihrer besonderen Ausbeutbarkeit als Lebewesen heute so weit wie
moglich umdefiniert zu Quasi-Hausfrauen. Sie sollen so sein, als wéiren sie
Hausfrauen. Sie werden behandelt wie die ideale Arbeitskraft des heutigen
Patriarchats, die eben nicht der Lohnarbeiter, sondern die unentlohnte und
noch dazu lebensspendende Hausfrau ist. Dal die heutigen Lohnarbeiter
genau das am wenigsten verstehen, nachdem die Hausarbeit unsichtbar
gemacht worden ist und als das ,,Allerletzte® gilt, ist deutlich zu sehen.

Tatséichlich aber wird das Modell Hausfrau wieder iiberallhin exportiert
und auf moglichst viele Produzenten-, Menschen- und Naturzusammenhén-
ge ausgeweitet. Denn: der ,,Faktor Arbeit* miisse verbilligt werden, um
wieder Wachstum zu ermdoglichen. Es kommt dabei tendenziell zu einer
Ausbeutung aller Menschen nicht nur als Arbeitskréfte, sondern auch als
Quasi-“Rohstoffe, nebst der iibrigen Rohstoffe selbst (Anders 1989; Mies/

184 WIDERSPRUCH - 44/03



Werlhof 1999). Auch hier ist wieder die Gentechnologie zu erwihnen, die
zu dieser 0konomischen Entwicklung eine entsprechende technologische
Form bereitstellt.

Es wird immer deutlicher, dass anstatt einer weiteren Vergesellschaftung
im Sinne der allgemeinen, universellen ,,Proletarisierung* des ,,Normal-
lohnarbeiters® umgekehrt die Re-Naturalisierung von Arbeitskraft — das
Programm ihrer totalen Auspliinderung — sich vollzieht. Der Rohstoff-
Charakter, wie ihn das Patriarchat — insbesondere der Neuzeit — der Natur,
dem Lebendigen und den Menschen selber sowie ihrer Arbeitskraft iiber-
stiilpt, setzt sich weltweit durch. Auch die Hausfrau, die Frau als lebendiges
.System‘ oder ,,beseelte* Maschine, wird noch weiter zertriimmert in Teile,
die anderswo oder in ihr selbst neu zusammengesetzt werden. Es ist der
Versuch, aus der (Haus)Frau als ,,Humanressource* optimales Kapital und
Profit zu schlagen oder sie ,,bis auf den letzten Blutstropfen auszusaugen®,
wie Rosa Luxemburg es nennen wiirde (Luxemburg 1923; Ausgabe 1970,
360).

Die technologische Zertriimmerung der Hausfrau wird als moderne,
wenn nicht gar emanzipierte Form der Frauenexistenz ausgegeben, da die
Identifizierung mit ihr gefragt ist (vgl. Fleischer 1993). Dabei muf} diese
modernisierte Hausfrau nicht unbedingt erhalten werden in Form ihrer
Existenz in der Kleinfamilie. Nach einem anderen ,,Produktionstandort* der
neuen Alchemie mit dem Frauenleib wird gesucht. Es wird nach neuen
gesellschaftlichen Modellen geforscht, wie, wo und mit wem zusammen das
Leben der Hausfrau in Zukunft gestaltet werden soll. Dabekommen wir z.B.
Leihmiitter als ,,Vertragsproduzentinnen“ des Kapitals (vgl. Bennholdt-
Thomsen 1980) angeboten, kombiniert mit Genossenschaften oder Ge-
meinden, Dorfern und Kommunen, in denen diese Leihmiitter wie in einer
Art ,,Grof3familie” mit patriarchaler Kontrolle vor Ort leben werden (vgl.
Smith/Wallerstein/Evers 1984).

Es ist bezeichnend, dass in allen Debatten um Globalisierung, neue
Kriege, Gewalt und Verelendung der Mehrheit kritische Stimmen aus der
Gender-Forschung bis heute kaum zu horen sind. ,,Was konnte... im Namen
von Frauen gefordert werden, wenn sie gar nicht existieren?* (Alcoff 1988,
420). Das heisst, der postmoderne Feminismus, von dem hier die Rede ist,
bietet keine gute Theorie, denn sie erforscht nicht die Realitét, um diese zu
erkldren, ja leugnet sie sogar, und setzt stattdessen in altgewohnter Manier
die patriarchale Utopie der bereits gelungenen bzw. zur Zeit angeblich
gelingenden technologischen Ersetzung dieser Realitit voraus

Es wird kaum wahrgenommen, dass die Krise gesellschaftlich produziert
ist und keine Naturkatastrophe ist. Es geht darum, dass fast niemand merkt,
dass diejenigen, die angeblich die Krise bekdmpfen, in Wahrheit deren
Produzenten sind. Es soll auch nicht bemerkt werden, schon gar nicht von
Frauen, dass es im Patriarchat nicht um Problemlésungen des Lebens geht.
Sondern es geht darum, auf der Grundlage des allgemeinen Pflanzen-, Tier-
, Menschen- und insbesondere Frauenopfers eine Transformation des Le-
bens zu betreiben, die einer Minderheit eine unvorstellbare Macht und

WIDERSPRUCH - 44/03 185



Verfiigungsgewalt iiber Leben und Tod gibt. Daher miissen wir aufhéren zu
glauben, dass unsere Beteiligung, unser Opfer und die Zerstorung der Natur
irgendeinen Sinn haben konnen. Stattdessen konnen wir gerade als Frauen
sehen, dass wir iiber eine Energie verfiigen, die man uns im Patriarchat
stindig abnehmen moéchte, namlich die Natur-, Lebens- und Eigenmacht der
Gynergie. Es geht darum, zu erkennen, dass Frauenmacht nicht darin
besteht, im patriarchalen Projekt parvenuehaft ,,aufzusteigen®, sondern sich
dieser Gynergie wieder bewusst zu werden, sich wieder ihr zu-, anstatt sich
von ihr abzuwenden. Es kann nicht darum gehen, der Schein-Macht des
Patriarchats nachzulaufen, sondern darum, dass Frauen sich selbst wieder
annehmen, leiblich, seelisch und geistig. Es geht darum, zu akzeptieren,
dass wir auf dieser Erde sind, und dass das bedeutet, hier und jetzt erneut
eine Frauenkultur, eine nicht-patriarchale, nicht-kapitalistische, ,,matriar-
chale® Kultur des kooperativen, begeiste(r)ten und liebevollen Umgangs
mit uns und allen Lebewesen dieser Erde zu erfinden. Das nenne ich
Dissidenz, namlich den Abfall vom Glauben an das Patriarchat, an sein
Denken, Handeln, Fiihlen und seine Methode, die in der alchimistischen
Manipulation des Lebendigen zum Nachteil der ganzen Welt besteht.

Der praktische Weg in eine dissidente Kultur verlduft iiber die Subsi-
stenz, den Ausstieg aus der herrschenden Warenperspektive (Bennholdt-
Thomsen u.a. 1992; Bennholdt-Thomsen/Mies 1997; Bennholdt-Thomsen
u.a. 1999). Dies gilt gerade auch fiir die Hausarbeit, und zwar nicht wegen
ihres ,,System‘“-Charakters, sondern wegen ihrer Natur- und Lebensnihe,
um die es uneingestandenerweise die ganze Zeit gegangen ist. Denn der
,»System*“-Charakter der Hausarbeit ist ja nur — wie anderswo der Markt —
die Form gewesen, um ihre Ergebnisse patriarchal anzueignen.

Subsistenz-Kultur ist statt der Ausbeutung und der Pliinderung durch die
Warengesellschaft praktische Kooperation zwischen uns, untereinander
und mit der uns umgebenden Natur auf allen Ebenen. Eine solche neue
Kultur kann sich nicht mehr orientieren an den Institutionen und Utopien
des Patriarchats, insbesondere der Neuzeit, sondern schert auf dem Weg zu
einer angeblich moglichen ,,Hoherentwicklung® aus. Dazu gehort es, dass
die patriarchale Gehirn- und Gefiihlswiésche tiberhaupt erst einmal bemerkt
wird, bevor die Phantasie wieder auf Verhiltnisse schwenkt, die nicht durch
Parteien, Biirokratien, Mirkte und andere Institutionen bzw. Geld und
Kapital oder Maschinerie vorgegeben sind (vgl. Genth 2002; Bennholdt-
Thomsen u.a. 2001). Erst dann werden wir Frauen uns des vollen AusmafBes
unserer Krifte wieder bewusst, konnen unsere Eigenmacht, unsere schop-
ferische Potenz, Souverinitidt und Wiirde wieder in Anspruch nehmen und
uns erfolgreich weigern, sie noch ldnger fiir ein absurdes Wahn- und
Gewalt-Projekt zur Verfiigung zu stellen.

186 WIDERSPRUCH - 44/03



Literatur

Alcoff, Linda, 1988: Cultural Feminism vs. Post-Structuralism. In: Signs 1 (3)

Anders, Giinther, 1989: Die Antiquiertheit des Menschen. Miinchen

Bachofen, Johann J., 1978: Das Mutterrecht. Frankfurt/ M.

Bahnsen, Ulrich, 2003: Eierstock aus der Retorte. ZEIT, Nr. 20, 8. Mai, Hamburg

Beitréige zur feministischen Theorie und Praxis, 1984: Frauenforschung oder feministische
Forschung? Nr. 11. Kdéln

Bell, Diane und Klein, Renate (Hg.), 1996: Radically Speaking: Feminism Reclaimed.
London, Vorword S. XVIIff

Benhabib, Seyla, 1995: Selbst im Kontext. Genderstudies. Frankfurt/M.

Bennholdt-Thomsen, Veronika, 1980: Investition in die Armen. Zur Entwicklungspolitik
der Weltbank. In: Dies. u.a. (Hg.): Lateinamerika. Analysen und Berichte, 4. Berlin, S.
74-96

Bennholdt-Thomsen, Veronika / Holzer, Brigitte / Miiller, Christa (Hg.), 1999: Das
Subsistenzhandbuch. Widerstandskulturen in Europa, Asien und Lateinamerika. Wien

Bennholdt-Thomsen, Veronika / Faraclas Nicholas / Werlhof, Claudia von (Hg.), 2001:
There is an Alternative. Subsistence and Worldwide Resistance to Corporate Globaliza-
tion. London

Bennholdt-Thomsen, Veronika / Mies, Maria / von Werlhof, Claudia, 1992 (1993,1998):
Frauen, die letzte Kolonie. Ziirich

Bennholdt-Thomsen, Veronika / Mies, Maria, 1997: Eine Kuh fiir Hillary. Die Subsistenz-
perspektive. Miinchen

Bergmann, Anna, 1998: Die verhiitete Sexualitdt. Die medizinische Beméachtigung des
Lebens. Berlin

Bloch, Ernst, 1991: Naturrecht und menschliche Wiirde. Frankfurt/M.

Braun, Christina von, 1990: Nichtlch. Logos-Liige-Libido. Frankfurt/M.

Braun, Christina von, 2000: Gender, Geschlecht und Geschichte. In: Dies. und Stephan,
Inge (Hg.): Gender-Studien. Stuttgart/Weimar

Braun, Christina von / Stephan, Inge (Hg.), 2000: Gender-Studien. Stuttgart/Weimar

Brodribb, Somer, 1996: Nothing Mat(t)ers. In: Bell/Klein (Hg.): Radically Speaking:
Feminism Reclaimed. London

Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/ M.

Daly, Mary, 1981: Gyn/Okologie. Miinchen

Deschner, Karl-Heinz, 1992: Das Kreuz mit der Kirche. Eine Sexualgeschichte des Chri-
stentums. Diisseldorf/Wien

Douglas, Carol Anne, 1996: I'll Take the Low Road: A Look at Contemporary Feminist
Theory. In: Bell/Klein (Hg.): Radically Speaking. Feminism Reclaimed. London

Firestone, Sulamith, 1975: Frauenbefreiung und sexuelle Revolution. Frankfurt/ M.

Fleischer, Eva, 1993: Die Frau ohne Schatten. Gynikologische Inszenierungen zu Unfrucht-
barkeit. Pfaffenweiler

Gambaroff, Marina u.a., 1986: Tschernobyl hat unser Leben veridndert. Vom Ausstieg der
Frauen. Reinbek

Genth, Renate, 2002: Uber Maschinisierung und Mimesis. Erfindungsgeist und mimetische
Begabung im Widerstreit und ihre Bedeutung fiir das Mensch-Maschine-Verhiltnis.
Beitridge zur Dissidenz Nr. 10. Frankfurt/New York/Paris

Gottner-Abendroth, Heide/Derungs, Kurt (Hg.), 1997: Matriarchate als herrschaftsfreie
Gesellschaften. Bern

Gronemeyer, Marianne, 1988: Die Macht der Bediirfnisse. Reinbek

Haraway, Donna, 1995: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen.
Frankfurt /M. / New York

Hawthorne, Susan, 1996: From Theories of Indifference to a Wild Politics. In: Bell/Klein
(Hg.): Radically Speaking: Feminism Reclaimed. London

WIDERSPRUCH - 44/03 187



Hoff, Joan, 1996: The Pernicious Effect of Post- Structuralism on Women’s History. In:
Bell/Klein (Hg.): Radically Speaking. London

Hiister, Wiebke, 2003: Beim Stichwort ,,Hausarbeit” fehlen die Literaturangaben. Die
Gender Studies haben ein Lexikon erhalten. In: FAZ, 3.1.

Illich, Ivan, 1981: Die Nemesis der Medizin. Von den Grenzen des Gesundheitswesens.
Reinbek

James, Selma, 1975: Sex. Race and Working Class Power. In: Dies./Dalla Costa, Maria
Rosa: Sex. Race and Class. London

Jung, Carl Gustav, 2001: Paracelsus, Alchemie und die Psychologie des Unbewussten.
Klein-Ko6nigsforde

Kidder, Tracy, 1982: Die Seele einer neuen Maschine. Basel

Klein, Renate ,1996: (Dead) Bodies Floating in Cyberspace: Post-Modernism and the
Dismemberment of Women. In: Dies. und Bell (Hg.): Radically Speaking: Feminism
Reclaimed. London

Kroll, Renate (Hg.), 2002: Metzler Lexikon Gender Studies/Geschlechterforschung. Stuttgart

Krondorfer, Birge, 1998: Geplagte Plagiate. Oder: Polemische Notizen zum Korper als dem
(ver)letzten. In: Kreisky, Eva und Sauer, Birgit (Hg.): Geschlecht und Eigensinn.
Feministische Recherchen in der Politikwissenschaft. Wien/Koln/Weimar

Lenz, Ilse, 2001: Globalisierung, Ethnizitdt, Geschlecht: Gibt es Chancen zur sozialen
Gestaltung? In: Ralser, Michaela (Hg.): Egalitire Differenz. Ansitze, Einsitze und
Auseinandersetzungen im Kampf um Anerkennung und Gerechtigkeit. Innsbruck

Luxemburg, Rosa, 1970: Die Akkumulation des Kapitals. Frankfurt /M.

Merchant, Carolyn, 1987: Der Tod der Natur. Miinchen

Mies, Maria, 1988: Patriarchat und Kapital. Frauen in der internationalen Arbeitsteilung.
Ziirich

Mies, Maria / Shiva, Vandana, 1995: Okofeminismus. Ziirich

Mumford, Lewis, 1978: Mythos der Maschine. Frankfurt/M.

Miiller, Petra, 1979: Women’s Studies. Ein Beispiel fiir die Bundesrepublik? In: Metz-
Gockel, Sigrid (Hg.): Frauenstudien — Zur alternativen Wissensaneignung von Frauen.
Blickpunkt Hochschuldidaktik Nr. 54. Hamburg

Nagl-Docekal, Hertha, 2000: Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme, Perspekti-
ven. Frankfurt/M.

Nagl-Docekal, Hertha / Pauer-Studer, Herlinde (Hg.), 1993: Jenseits der Geschlechtermo-
ral. Beitrige zur feministischen Ethik. Frankfurt/M.

Pogacnik, Marko, 1997: Die Landschaft der Gottin. Miinchen

Rowland, Robin / Klein, Renate, 1996: Radical Feminism: History, Politics, Action. In:
Bell/Klein (Hg.): Radically Speaking. London

Salleh, Ariel, 1997: Ecofeminism as Politics. Nature, Marx and the Postmodern. London

Schiitz-Buenaventura, Ilse, 1996: Die Vergesellschaftung des destruktiven Konstruktivis-
mus. In: Werlhof, Claudia von/Schweighofer, Annemarie/Ernst, Werner (Hg.): Herren-
Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebensform. Frankfurt/M./Paris/New York

Thompson, Denise, 1996: The Self-Contradiction of Post-Feminism. In: Bell/Klein (Hg.):
Radically Speaking. London

Trallori, Lisbeth N. (Hg.), 1996: Die Eroberung des Lebens. Technik und Gesellschaft an
der Wende zum 21. Jahrhundert. Wien

Treusch-Dieter, Gerburg, 1990: Von der sexuellen Rebellion zur Gen- und Reproduktions-
technologie. Tiibingen

Ullrich, Otto, 1977: Technik und Herrschaft. Vom Hand-Werk zur verdinglichten Block-
struktur industrieller Produktion. Frankfurt/M.

Turner, Terisa/ Brownhill, Leigh S., 2001: Women Never Surrendered: The Mau-Mau and
Globalization from Below in Kenya 1980-2000. In: Bennholdt-Thomsen/Faraclas/Werl-
hof (Hg.): There is an Alternative. Subsistence and Worldwide Resistance to Corporate
Globalization. London

188 WIDERSPRUCH - 44/03



Werlhof, Claudia von, 1981: Der Proletarier ist tot. Es lebe die Hausfrau? Teil I: Wirt-
schaftskrise und Kriegsgefahr als Problem einer Neustrukturierung von internationaler
und geschlechtlicher Arbeitsteilung. In: Sterz, Zeitschrift fiir Literatur. Graz

Werlhof, Claudia von, 1991a: Was haben die Hithner mit dem Dollar zu tun? Frauen und
Okonomie. Miinchen

Werlhof, Claudia von,1991b: Die Puppen in der Puppe. Zum Verhéltnis von Staat und
Kapital und Patriarchat. In: Dies: Was haben die Hithner mit dem Dollar zu tun? Miinchen

Werlhof , Claudia von, 1992: Der Proletarier ist tot. Es lebe die Hausfrau? In: Dies. u.a.:
Frauen, die letzte Kolonie. Ziirich

Werlhof, Claudia von, 1996a: Mutter-Los. Frauen im Patriarchat zwischen Angleichung
und Dissidenz. Miinchen

Werlhof, Claudia von, 1996b: Subsistenz: Abschied vom 6konomischen Kalkiil? In: Dies.:
Mutter-Los. Miinchen

Werlhof, Claudia von, 1997a: Okonomie, die praktische Seite der Religion. Wirtschaft als
Gottesbeweis und die Methode der Alchemie. Zum Zusammenhang von Patriarchat,
Kapitalismus und Christentum. In: Ernst, Ursula M./Gubitzer, Luise/Schmidt, Angela
(Hg.): Okonomie M(m)acht Angst. Zum Verhiltnis von Okonomie und Religion. Frank-
furt/Paris/New York

Werlhof, Claudia von, 1997b: Schopfung aus Zerstérung? Die Gentechnologie als moderne
Alchemie und ihre ethisch-religiose Rechtfertigung. In: Baier, Wilhelm (Hg.): Genetik.
Einfiihrung und Kontroverse. Graz

Werlhof, Claudia von, 1999: Frauen und Globalisierung. In: Internationale Vereinigung fiir
natiirliche Wirtschaftsordnung, INWO, International (Hg.): Zukunftsfihige Gesellschaft.
Globalisierung und Geldreform. Aarau

Werlhof Claudia von / Mies, Maria / Bennholdt-Thomsen, Veronika, 1992: Frauen, die
letzte Kolonie. Reinbek/Ziirich

Werlhof, Claudia von, 2000: Patriarchat als ,,Alchemistisches System*. Die (Z)ErSetzung
des Lebendigen. In: Wolf, Maria (Hg.): Optimierung und Zerstérung. Intertheoretische
Analysen zum menschlich Lebendigen. Innsbruck

Werlhof, Claudia von, 2002: Gewalt und Geschlecht. In: Widerspruch, Heft 42, Ziirich

Werlhof, Claudia von, 2003: Das GATS und die Frauen. In: AEP Nr. 4. Innsbruck

Buchhandlung am Helvetiaplatz €
Stauffacherstrasse 60 %ﬁ
. N
8026 Ziirich 4 X
Telefon 01 241 42 32 o=
o «
Telefax 01 291 07 25 a =
helvetiabuch@smile.ch - @
£ N
= =
s =
2 ¢
[ 4

B
£ g
o

WIDERSPRUCH - 44/03 189



	(Haus)Frauen, "Gender" und die Schein-Macht des Patriarchats

