
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 44

Artikel: (Haus)Frauen, "Gender" und die Schein-Macht des Patriarchats

Autor: Werlhof, Claudia von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claudia von Werlhof

(Haus)Frauen, „Gender" und die
Schein-Macht des Patriarchats

Eine gute Theorie ist immer auch praktisch. Es geht darum, sich das, was ist,
nicht nur quantitativ, sondern auch unter bestimmten Perspektiven anzu-
schauen. Das sind wir nicht gewöhnt, wenn wir die herrschende Sicht, die Sicht
der Herrschenden, teilen, sei es bewußt, sei es unbewusst. So lassen wir uns
meist abspeisen mit einer „Theorie", die lediglich Herrschaftswissen
(re)produziert. Doch diese Theorie kann/will meist nicht erklären, was ist und
welche Erfahrungen wir damit haben. Sie ist spekulativ, sie beschreibt Zustän-
de, die sein sollen, kümmert sich aber nicht um die, die tatsächlich sind.

Deswegen gibt es einen systematischen Bruch zwischen Theorie und Praxis.
Was aber ist die Perspektive? Um auf unser Thema zu kommen: Es ist

eben ein Unterschied, ob man die Hausarbeit lediglich beschreibt, oder ob

man sie unter einer bestimmten Perspektive interpretiert, nämlich z.B. in
ihrem Zusammenhang mit dem Lohnarbeitsregime und dem Akkumulati-
onsprozeß. Dabei wiederum muß entschieden werden, ob die Hausarbeit
nur als Zuarbeit zu Lohnarbeit und Akkumulation und als deren Basis
betrachtet wird, oder ob auch die Perspektive ihrer möglichen Umorientie-
rung, z.B. in Richtung Subsistenz (Bennholdt-Thomsen/Mies 1998), mitge-
dacht wird. Denn Subsistenz bedeutet ein Unabhängigwerden von den
Mechanismen und Zwängen der Warenproduktion und Akkumulation.

Hausfrauen, „Gender"-Forschung und Naturbegriff

„Wenn wir die Hausarbeit verstanden haben, haben wir die Ökonomie
verstanden" (vgl. C. von Werlhof 1981, 1991a, 1992: „Der Proletarier ist
tot, es lebe die Hausfrau?"; Mies u.a. 1983; 1992). Da diese Frage nach

zwanzig Jahren von noch größerer Aktualität ist als damals, knüpfe ich hier
an und werde das Problem aus einer historisch erweiterten Perspektive
aufgreifen. Denn die westeuropäische Gesellschaft ist nicht nur eine kapi-
talistische, sondern auch ein patriarchale. Es gab also schon vor dem

Kapitalismus ein Patriarchat, und wenn wir nicht aufpassen, wird es auch
nach dem Kapitalismus noch ein Patriarchat geben.

Mein Thema ist nach wie vor d/e frage nach der Schajffwng and Existenz
von Tranen a/s Hans/ranen, und zwar auch jenseits des Kapitalismus. Es

geht um die Analyse von Ziel «nd Methode des Patriarchats - nicht nur des

Kapitalismus - selbst. Denn die Hausfrauen-Frage geht in einer bestimmten
Weise über den Kapitalismus hinaus. Meine These ist, dass wir im Patriar-
chat aus dem Problem des Hausfraulich-definiert-Seins nicht hinausgelan-
gen. Innerhalb des patriarchalen Systems gibt es keine Perspektive, die
Definition der Frau als Hausfrau hinter sich zu lassen - es sei denn, mit den
Hausfrauen werden auch die Frauen selbst abgeschafft. Warum?

WIDERSPRUCH - 44/03 173



Bisher haben wir analysiert: Hausfrauen werden gemacht, sie sind
weltweit arm, und sie haben keine Macht. Das lässt sich nicht dadurch
ändern, dass wir versuchen, „Frauenpower" zu verlangen, indem wir ver-
mehrt zur Lohnarbeit greifen, indem wir Frauenpolitik machen, oder indem
wir so tun, als ob wir gar keine Frauen wären. Das ist ja der neue Ansatz aus
den gender-stat/ies, der „Gender-Forschung" (z.B. J. Butler 1991; von
Braun/Stephan 2000). Dieser Ansatz abstrahiert von der Tatsache, dass

Frauen in unserer Gesellschaft als Hausfrauen definiert sind, und zwar auch
dann, wenn sie Lohnarbeiterinnen sind („hausfrauisierte Lohnarbeit"). Es
wird neuerdings auch wieder „vergessen", dass die Hausfrau der Mittel-
punkt kapitalistisch-patriarchaler Ökonomie, Politik und Technologie ist,
und zwar in voraus-gesetzter und gleichzeitig geleugneter Weise. Es wird
außerdem von der Tatsache abgesehen, dass eine unabhängig machende
Lohnarbeit gerade heute sogar für den „weißen Mann" von der Weltbühne
verschwindet - also für die meisten Frauen mit Sicherheit keine Perspektive
für ein unabhängiges Leben darstellt (Werlhof 1999). Angesichts von
Projekten wie dem GATS, der Konzernprivatisierung auch aller Reproduk-
tionsbereiche per Gesetz, wird diese Tendenz sogar noch ins Extreme
gesteigert (Werlhof 2003).

Als einzige Arbeit nimmt zur Zeit die „reguläre" Lohnarbeit ab, das

angeblich weltweit gültige „Normallohnarbeitsverhältnis". Das zeigt, dass

diese Lohnarbeit im Kapitalismus nicht so zentral ist wie prekäre Formen
der Lohnarbeit bzw. die Nichtlohnarbeit, insbesondere die Hausarbeit. Das
heißt, dass keine Paradiese in Sicht sind, weil die erzwungene Lohnarbeit
zusammenbricht, sondern uns umgekehrt vermehrt erzwungene Arbeitsver-
hältnisse ohne Lohn ins Haus stehen (vgl. Werlhof 199 la; 2003). Wir finden
aber, dass die neuere angebliche Frauenforschung, die sich als Genderfor-
schung bezeichnet, dieses ganze Problem verdrängt hat. Die Politik der
Hausfrauisierung kommt ebenso wie die Aushöhlung der Lohnarbeit, ihre
allgemeine Hausfrauisierung, sowie die dabei angewandte Gewalt gar nicht
mehr vor (vgl. Bell/Klein 1996; Hüster 2003). Es wird darüber hinaus so

getan, als sei unsere Verwurzelung im Leib und in der übrigen Natur bzw.
überhaupt eine Anbindung menschlicher Existenz an Natur längst überwun-
den; oder als könne es eine „Frauenforschung" geben, die zu einer solchen
Überwindung unserer Leib- und Naturbindung beiträgt (vgl. Werlhof 1996a).
Mir kommt das so vor, als solle das Problem der Leibeigenschaft durch
Abschaffung des Leibes gelöst werden.

Der Genderansatz, den ich meine, geht ganz und gar „postmodern" davon
aus, dass das Geschlecht eine „rein" gesellschaftlich definierte und konstru-
ierte Kategorie sei: Es muß „die Tatsache immer wieder betont werden...,
dass es sich bei der Kategorie,Geschlecht' um eine symbolische, kulturelle
Zuordnung handelt" (von Braun 2000, 17). Folglich habe es überhaupt
keinen Grund in irgendetwas Natürlichem. Letzteres wird als „biologi-
stisch", „essenzialistisch" oder „substantialistisch" aufs schärfste zurück-
gewiesen (vgl. Bell/Klein, a.a.O.). Nach Denise Thompson ist der „Essen-
zialismus" der Hauptbegriff des postmodernen Feminismus und wurde

174 WIDERSPRUCH - 44/03



zuerst in den 80er Jahren zunächst von sozialistischen Feministinnen
verwendet, um sich von anderen Tendenzen in der Frauenbewegung abzu-
heben (Thompson, 1966, 334). Dabei sind „Essenz", „Substanz", ja „Bio-
logie" eigentlich metaphysische Begriffe, die keineswegs zur Natur oder

zur Subsistenz gehören, von der wir, die wir diese Vorwürfe zu hören
bekommen, ganz im Gegenteil reden. Den Vertreterinnen aus der postmo-
dernen Genderforschung erscheint aber ausgerechnet der ökofeministische
und subsistenzorientierte Ansatz der Berücksichtigung des Zusammen-
hangs von geistig-seelisch-materieller Natur-„Ausstattung" und gesell-
schaftlich je verschiedenem Umgang damit als metaphysisch, also als

„jenseits" der Physis, des Körperlichen, wenn nicht des Gebäraktes (phy-
sein gebären). Denn aus der hier gemeinten Gender-Perspektive wird
Natur nicht (mehr) zugrunde gelegt. Es gibt nur (mehr) „System" bzw.
Maschine und entsprechend ist auch der Mensch bzw. dessen „gender" eine
soziale bzw. technologische Konstruktion (vgl. z.B. Haraway 1995; allge-
meine Diskussion bei Nagl-Docekal 2000). Geschlecht gilt lediglich „als
ein Zeichen frei vom Körper" (Krondorfer 1998, 201). Solche „Systeme"
und Konstrukte sind anscheinend inzwischen - wie übrigens schon bei
Hegel (vgl. Schütz-Buenaventura 1996) - an die Stelle der Natur getreten,
bzw. hatten angeblich nie irgendetwas Naturgegebenes an sich.

Was nicht im (neuen) „System" aufgehen will, erscheint daher als an
einem „Jenseits" dieses Systems orientiert, das nicht (mehr) existiert. Natur
gilt nicht mehr nur als beherrschbar, ja beherrscht, sondern bereits als
überwunden - und das in Zeiten zunehmender ökologischer Krisen. Auf
diese Weise ist der Rückgriff auf Natur scheinbar „metaphysisch" überholt
und konservativ. An Stelle der Natur gibt es angeblich eine neue oder andere

„Physis": das System bzw. die Maschine (vgl. Anders 1989; Weizenbaum
1978; Genth 2002; Unseld 1992). So erklärt sich die Verwendung metaphy-
sischer Begriffe für das Ansinnen, weiterhin an Natur anzusetzen. Die
Unterschlagung der Tatsache, dass wir alle nac/z wie vor aus Naturzusam-
menhängen kommen und auch wieder in sie zurückgehen, entspricht dem
Versuch, eine rein sozialwissenschaftliche, und d.h. naturunabhängige
Kategorie für das Geschlecht zu finden bzw. Geschlecht letztlich aufzuhe-
ben (vgl. Brodribb 1996). Nach Julia Kristeva ist die Behauptung, dass die
„Frau existiert", „essenzialistisch", denn Frau sei „eine Einstellung, nicht
ein ...Subjekt" (vgl. Brodribb 1996, 303f). Soll auf diese Weise erneut eine
Art Geschlechtsneutralität behauptet werden, nachdem die Frauenforschung
seit Beginn gerade mit der Kritik an eben dieser angeblichen Geschlechts-
neutralität der Gesellschaft begann (vgl. Werlhof 1996a)? Neu ist, dass die
Geschlechtsneutralität der Gesellschaft heute als nicht nur sozial, sondern
auch technologisch herstellbar, ja als hergestellt gilt (vgl. Firestone 1975):
„Der Weg vom sexuellen Subjekt zum geschlechtsneutralen Selbst... Ar als
Weg der Moderne zur Postmoderne bis hin zur endgültigen Entdifferenzie-
rung der Geschlechterdifferenz unter der Bedingung der Technologisierung
von Fortpflanzung und Sex zzzrnc/cge/egt " (Treusch-Dieter zit. B. Krondor-
fer 1998, 198; Hvbg. C.W.).

WIDERSPRUCH - 44/03 175



Wenn es von Natur aus gar kein Geschlecht gibt, dann kann ja die
„Dekonstruktion" des gesellschaftlich produzierten Geschlechts geradezu
zur Natur zurückführen! Denn aus Gender-Sicht müsste es „natürlicher"
sein, erst einmal /rem Geschlecht zu haben. Es nimmt einen nur wunder,
welch technologischer Aufwand betrieben werden muß, um dieses Ziel zu
erreichen: In letzter Instanz muß ja nichts Geringeres als die Aufhebung der
weiblichen Gebärfähigkeit nebst ihrer £>serzwng durch eine patriarchal
männliche bzw. institutionelle oder technologische erreicht werden, um
jeden Rest von Naturbindung und geschlechtsspezifischer Leiblichkeit
loszuwerden (vgl. Trallori 1996; Werlhof 1997b). In der Tat wird genau
diese Fiktion als bereits erreichte dargestellt: „Dient in den traditionellen
Gesellschaften die Kontrolle der Sexualität der Regulierung der Fortpflan-
zung, so /jaf sich in den Industrieländern die Kontrolle über die Fortpflan-
zung zunehmend in die Gentechnologie verlagert..." (von Braun 2000, 16;

Hvbg. C.W.). Hier wird eine Realität vorweggenommen, deren Möglichkeit
ganz und gar umstritten ist.

Die nach wie vor (radikal-)feministische und vor allem auch ökofemini-
stische Frauenforschung, Patriarchatskritik und Matriarchatsforschung
werden auf diese Weise abgewiesen (vgl. Bell/Klein 1996, Section 2). Dem
Feminismus wird jetzt ein Modell entgegengehalten, in dem es überhaupt
kein bzw. ein beliebig herstell- oder wandelbares Geschlecht gibt. Eine
geschlechtsbeliebige oder -lose Gesellschaft ist das Ideal des postmodernen
Gender-Ansatzes, aber auch des Patriarchats. „In seiner extremsten Form
läßt der Postmodernismus Frauen verschwinden" (Klein 1996,350). So wird
„der Verlust des Geschlechts als unabhängige Analysekategorie" festgestellt
(Hoff 1996,407). Damit gibt es weder einen theoretischen Grund für Frauen,
sich miteinander zu solidarisieren, noch können politische Konsequenzen
aufgrund des gesellschaftlichen Umgangs mit Frauen gefordert werden.
Schließlich ist das Interesse des Patriarchats an Frauen heute erkennbar als
eine bloße Zwischenstufe, die nur so lange notwendig ist, wie Frauen noch
gebraucht werden - letztlich nur ihrer Gebärfähigkeit wegen.

Es ist übrigens besonders christlich, sich gegen den Frauenkörper und
den Körper bzw. Leib allgemein zu wenden (vgl. Deschner 1992). Gender-
forschung ist eben auch eine religiöse Angelegenheit, und zwar selbst eine
geradezu „fundamentalistische". Vor allen Dingen aber ist sie „biologi-
stisch" im exakten Sinne des Wortes, genau umgekehrt zum Vorwurf des

„Biologismus", wie er sonst von dieser Seite erhoben wird. Der Vorwurf
gegenüber Ökofeminismus, Matriarchatsforschung und dem (Radikal-)Fe-
minismus der ersten Stunde (vgl. Bell/Klein 1996: Section 2) entpuppt sich
als Projektion! Denn Biologie wem? n/c/tr AG/nr, sonr/e/?? - übersetzt -
Logr'& r/es Levens. Eine solche Logik ist gerade in den neuen Bio-Techno-
logien, die sich ja so um den Frauenkörper bzw. seine Ersetzung bemühen,
in den Reproduktionstechnologien und der Gentechnik der Fall (Bahnsen
2003). Sie versuchen nämlich, das Leben in eine in ihrem Sinne „logische",
das heisst hier gesellschaftliche Ordnung zu pressen und es damit gerade aus
der Natur herauszunehmen. Genau dies ist Züo/og/sf/sc/z, nämlich die

176 WIDERSPRUCH - 44/03



gesellschaftliche und/oder technologische Afamputoiorc des Lebens und
deren Propagierung, wie sie z.B. der postmoderne Gender-Ansatz betreibt.

An diesen Verkehrungen ist zu sehen, dass die Genderforschung den

Naturbegriff des Patriarchats und vor allem den der Neuzeit unkritisch
übernommen hat. Denn klar ist zwar, dass die Naturphobie der Gender-
Forschung aus dem Umgang des Patriarchats mit dem Zusammenhang
„Frau und Natur" als weiblichem Geschlechtsspezifikum resultiert. Mit
Natur aber will die Gender-Frau nichts mehr zu tun haben, ist sie doch
angeblich im Namen dieser „Natur" unterdrückt, entmachtet und ausgebeu-
tet worden. „Weiblichkeit und Leiblichkeit werden vermaledeit" (statt
gebenedeit) und „das körperlich Unterschiedliche In-der-Welt-Sein" abge-
lehnt, „weil ja dieser Unterschied immer ein Hierarchieverhältnis begrün-
dete" (Krondorfer 1998,198). In diesem Sinne ist „kultureller" Feminismus

- verstanden als Gegensatz zu dem Feminismus, der an Natur anknüpft -
„die Idee, dass die Kategorie ,Frau' eine Fiktion ist, und dass der Feminis-
mus diese Fiktion entlarven soll" (Aleoff 1988, zit. b. Thompson 1996,
336). Entsprechend gilt die Beschäftigung z.B. mit der Gewalt gegen
Frauen als „niedrige Theorie" (wenn überhaupt), die Theorie über Männer-
theorien, wie z.B. die von Foucault, dagegen als „hohe Theorie" (Douglas
1996, 417). Die Devise lautet: Je weiter weg wir von Natur sind, desto

weniger kann man uns anhaben, und je weiter weg wir vom Frausein sind,
desto weniger kann uns das Naturverhältnis erreichen.

Es liegt also ein Irrtum bzw. eine Verkehrung vor: Weil natürliche
Unterschiede im Patriarchat dazu benutzt werden, soziale Unterschiede
(Diskriminierungen etc.) zu legitimieren, hat der postmoderne „Feminis-
mus" auch die natürlichen Unterschiede geleugnet, anstatt nur die sozialen
anzugreifen. Dazu gehört, dass nicht darüber gesprochen wird, dass in dieser
Gesellschaft soziale Unterschiede auch ohne natürliche gemacht werden -
z.B. zwischen Männern trotz ihres gleichen Geschlechts. Warum blieben die
postmodernen Gender-Vertreterinnen nicht dabei zu sagen, dass die natürli-
chen Unterschiede die sozialen einfach nicht rechtfertigen können?

So wie sie die Dinge darstellen, hiesse ja, dass die Natur und nicht das
Patriarchat Ursache unserer Misere ist. Dabei war es immer einpatr/arc/îa-
/er Traum, ins „Jenseits des Körpers" zu gelangen (Spretnak 1996, 321).
Wieso flüchten die Gender-Frauen umgekehrt nicht vor dem Patriarchat -
z.B. »7 die Natur? Der Fehlschluß hat zu tun mit dem Naturbegriff der
Gender-Foschung: Natur gilt wie im Patriarchat auch als eine zu beherr-
sehende, technisch anzueignende und zu transformierende, folglich restlos
in „zweite" Natur bzw. Kultur zu überführende und aufdiese Weise letztlich
gänzlich zu ersetzende, bloß rohstofflich-„materielle", d.h. mehr oder
weniger leb- und seelen-, aber vor allem „geistlose" Gegebenheit (Röder
u.a. 1996, 380), eben „Biologie" im wahrsten Sinne. Damit folgt die
Genderforschung dem frauenfeindlichsten Projekt der Geschichte. Denn in
dieser kam es immer zur Gleichsetzung von Frauen und gerade auch
Müttern - Mater-ie - mit eben dieser so verstandenen angeb/ic/zw Natur.
Wenn die angebliche Feindseligkeit und „Primitivität" der Natur durch ihre

WIDERSPRUCH - 44/03 177



Beherrschung nun überwunden und in ein Natur-System überführt ist, in
dem Natur Maschine ist (Merchant 1987), dann gilt aus patriarchaler Sicht
genau dies auch für das weibliche Geschlecht: Die „primitiven" und
feindseligen Frauen - etwa „Hexen", matriarchale und sonstige „wilde"
Frauen - werden domestiziert und zu Hausfrauen gemacht, die anschlie-
Bend „fortschrittlicherweise" durch Gebär-, Sex- und Arbeitsmaschinen
ersetzt werden (sollen).

Es fehlt im Gender-Ansatz auch die Möglichkeit, die gesellschaftlich
konstruierte Hausfrau in Richtung matriarchaler Frau zu „dekonstruieren".
Stattdessen wird die wiYere Konstruktion, die biologische „Durch-Kon-
struktion" vorgezogen, die Flucht per technischem Fortschritt nach vorn
angetreten. Daher behält die Gender-Forschung nicht nur den patriarchalen
Naturbegriff, sondern auch den patriarchalen Geschlechterbegriff bei. Denn
das Patriarchat setzt zwar am Frauen- und Natur-Zusammenhang an, aber

nur, um sowohl Frauen wie auch Natur am Ende technologisch an/zn/zeben.
Mit anderen Worten: Der postmoderne Gender-Ansatz setzt die beste-

hende patriarchale Gesellschaft voraus und hat internalisiert bzw. nimmt für
bare Münze, was das Patriarchat über Frauen zu sagen hat: „Eine Frau zu
,sein', ist sicherlich nicht alles, was man ist" (Butler 1991, 18). Dieser
Ansatz hat keinen Patriarchatsbegriff, ja, wie Jane Flax es formuliert: Es ist
ein gänzlich abzulehnendes, nämlich „lineares" Denken, wenn „eine Ursa-
che, eine,Wurzel' für gesellschaftliche Verhältnisse oder männliche Domi-
nanz gesucht wird" (Flax, zit.b. Thompson 1996, 328). Hieran ist zu sehen,
in wessen Interesse diese Gender-Forschung - bewusst oder nicht - stattfin-
det. So ist sie auch ganz im Sinne der neuen frauenfeindlichen Biotechni-
ken, denn es wird in der Genderforschung so getan, als wolle, ja als habe der
technische Fortschritt die Frauen zu ihren eigenen Gunsten bereits erfolg-
reich z.B. vom „Gebärzwang" befreit - so wie überhaupt die Technik aus
dieser Sicht in der Lage zu sein scheint., soziale Probleme für immer zu
lösen (Haraway 1995). Da haben die Gender-Frauen bloß den Fortschritts-
glauben gerade auch der linken Männer übernommen! Wenn das der
Ausweg aus der Geschlechterfrage sein soll, dann wird sogar der letzte
logische Schritt in der Verkehrung noch mitvollzogen (werden), nämlich
der, dass nun „Maschine/System" selbst gewissermaßen als „Natur" bzw.
eigentlich als „Biologie" gilt (vgl. Genth 2002) und so etwas wie „Frau"
tatsächlich nicht (mehr) existiert. Was für eine wunderbare selffullfilling
prophecy!

Im Gegensatz zur Gender-Foschung, die nicht zufällig den patriarchal-
kapitalistischen Naturbegriff in seiner neuesten technologischen Variante
vertritt, hat der Ökofeminismus einen ganz anderen Naturbegriff, nämlich
einen nicht-patriarchalen und nicht-kapitalistischen, letztlich „animisti-
sehen" oder „mimetischen" (Genth 2002), in dem Natur niemals als feind-
seliges, zu beherrschendes und technologisch zu transformierendes oder gar
zu ersetzendes „Objekt" gesellschaftlicher Tätigkeit vorkommt. Sondern es

geht um die Eigenständigkeit, Eigenmächtigkeit und Verbundenheit der
Lebensvorgänge und die Verhältnisse zwischen den verschiedenen Natur-

178 WIDERSPRUCH - 44/03



erscheinungen, inklusive den menschlichen samt ihrer „Kultürlichkeit"
(vgl. Mies/Shiva 1995; Salleh 1997; allgemein zum Naturbegriff, Sheldrake
1984; Pogacnik 1997).

Aus Frauenpolitik wird Technologiepolitik

Kommen wir zum Ausgangspunkt zurück. Die Genderforschung, die sich
inzwischen vor allem im akademischen Bereich und in politischen Institu-
tionen auch im internationalen Raum (Lenz 2001) breitgemacht hat, sieht
die Kategorie „Hausfrau" deshalb nicht mehr vor (vgl. Kroll 2002), weil sie

entsprechend der Kategorie „Natur" als überwunden und technologisch
ersetzbar, ja bereits als ersetzt gilt. Im Grunde wiederholt diese Gender-
Forschung damit die alten linken Ansätze, denen entsprechend das Reden
über hausfrauliche und z.B. bäuerliche Arbeit auch als „strukturkonserva-
tiv" galt. Denn man ging davon aus, dass alle diese Tätigkeiten industriali-
siert und „proletarisiert",abgeschafft bzw. in Lohnarbeit überführt werden
würden und damit in ihrer bisherigen Form nicht mehr vorhanden wären
(Bennholdt-Thomsen 1992). Auf diese Weise kann gar nicht mehr gesehen
werden, dass es nach wie vor und auch in Zukunft Hausfrauen gibt, wofür
gerade die neoliberale Globalisierungspolitik zur Zeit überall sorgt, indem
die Privatisierung von Dienstleistungen und der Handel damit dazu führen,
dass immer mehr Frauen sich solche Dienstleistungen nicht mehr leisten
können und damit gezwungen sind, sie selbst - umsonst - zu erbringen, da
inzwischen die öffentliche Versorgung mit entsprechenden Leistungen
aufgegeben worden ist (vgl. GATS, Allgemeines Abkommen über den
Handel mit Dienstleistungen der WTO). In der Gender-Forschung aber
kann z.B. die „sexual division of labour" nicht als „gender division of
labour" gelesen werden - gerade in dem Moment, wo ein neuer Schub
extremer „Hausfrauisierung" bevorsteht.

Nun haben wir in der Tat in der Hausfrau ein künstliches Produkt der
Gesellschaft vor uns, aber eines, das nicht/re; von Natur ist. Das nicht
anerkennen zu wollen, ist das Dilemma des Gender-Ansatzes. Insofern
handelt es sich also nicht nur um einen Ansatz, der Ausdruck verschiedener
Positionen innerhalb der Gender-Forschung ist, sondern auch um einen, der
der Frauenforschung der ersten Stunde diametral gegenübersteht. Denn der
Begriff des Geschlechts als „soziales" wurde in der deutschsprachigen
Forschung ursprünglich im Zusammenhang mit der Hausarbeitsfrage An-
fang der 80er Jahre zum ersten Mal definiert (James 1985). Das „soziale
Geschlecht" meinte damals aber die patriarchale Deformierung unserer
Existenz als Frauen, und die Kritik daran beinhaltete den Versuch, unsere
Eigenmächtigkeit als Frauen und Männer wieder zu gewinnen. & ging aber
nie darum zu leugnen, da.« ei überhaupt Geich/echter bzw. deren Natur-
bindung gibt. Die protestantisch-technokratische Leibverleugnung war
damals gerade nicht gemeint und schon gar nicht der Versuch, durch
Geschlechtsumwandlung, Operation, Mode oder Sprache das Geschlecht
als beliebig her- oder abstellbares zu behandeln (vgl. Diskussion bei

WIDERSPRUCH - 44/03 179



Benhabib 1995). Die heutige Genderforschung kam aus den USA nach
Europa (vgl. Anfänge bei Müller 1979) und hatte einen gänzlich konträren
Hintergrund, nämlich den frauenfeindlich-patriarchalen der Verleugnung
realer Frauenexistenz, wie wir ihn hier vorführen.

War die Rede von einem „sozialen Geschlecht" noch eine Fortsetzung
des feministischen Diskurses, so ist der Genderansatz die patriarchale
(„postmoderne") Gegenanrwort (vgl. Klein 1996; Hawthorne 1996). Nur
dadurch, dass diese Gegnerschaft zum Feminismus von Frauen formuliert
und weitergetragen wird, ist sie bis heute in ihrem patriarchalen und
systemunkritischen Charakter von vielen nicht erkannt worden. In den
Worten von Somer Brodribb: „Frauen werden zu Technikerinnen männli-
eher Theorie, die sie von einer Kriegsmaschine gegen Frauen in eine
freundliche Kriegsmaschine gegen Frauen umprogrammieren müssen"
(Brodribb 1996, 310). Wenn es demnach (Haus-)Frauen oder gar Mütter
eigentlich gar nicht (mehr) geben soll, ist dies ganz im Sinne einer Gesell-
schaft, in der Hausfrauen und Mütter in bestimmter Hinsicht geradezu der
(negative) Inbegriff von Politik und Ökonomie sind - wenngleich dies
selbstverständlich geleugnet wird. Und zwar sind sie es deswegen, weil sie
als Frauen nach wie vor, gewissermaßen im Kleinformat, alles an sic/j
haben, was zum Leben, zur Gesellschaft, zum Wirtschaften und zum
Umgang mit Natur/Leib mindestens und gleichzeitig notwendig ist: Sie
können mit ihrem Leib neues Leben geben und mit demselben sowie ihrer
sonstigen körperlichen und geistigen Arbeit für dessen Ernährung, Behau-

sung, Kleidung und Pflege sorgen, gleich welche verschiedenen kulturellen
Formen diese Tätigkeiten annehmen mögen.

Die Tatsache, dass gerade in unseren Breiten viele Frauen einiges davon
nicht mehr tun wollen, beweist nicht das Gegenteil. Ob sie wollen oder
nicht, Frauen Zzafren diese Möglichkeit: zu gebären iW zu denken, und es

gibt keinen Grund, das eine wegen des anderen zu lassen (vgl. Debatte in
Nagl-Docekal/Pauer-Studer 1993). Denn Männer, selbst wenn sie es woll-
ten, könnten das so nicht, jedenfalls nicht alles gleichzeitig. Das bedeutet
auch, dass die Gesellschaft in ihrer Grundform zunächst einmal eine
Mutter-A'fW-Ge.veZZ.S'c/za/r ist (vgl. von Bachofen, Ausgabe von 1978 Uber

Bloch 1991 bis zu Göttner-Abendroth 1989). Was als „Mensch" bezeichnet
wird, ist ursprünglich nicht eine einzelne Gestalt, sondern der Zusammen-
Zrang von Mutter und Kind, die Herkunft aller Menschen aus Frauen. Diese
Tatsache gilt bis heute, auch wenn noch so viele ideologische und techno-
logische Anstrengungen gemacht werden, sie zu verdrängen. Form und
Erfahrung des Menschseins sind zunächst an den Mutter-Kind-Zusammen-
hang geknüpft. Das ist der bleibende Skandal im Patriarchat.

Der Weg in eine mutterlose ZuUm/f wird inzwischen selbst von Frauen
vertreten, und zwar mit Vehemenz. Das angeblich befreiende Gender-
Motto: Wir sind gleich, und wir haben eine Wahl, welches Geschlecht wir
haben wollen, oder welches wir erfinden - ist daher nur denkbar unter der
Voraussetzung, dass dieser „technische Fortschritt" stattfindet. Eine solche
Beliebigkeit im Geschlechtlichen anzustreben bedeutet, naturüberwindend

180 WIDERSPRUCH - 44/03



und die immer noch geltenden Grundtatsachen menschlicher Existenz aus
der Welt schaffend tätig zu werden, und das ist das moderne technologische
Projekt des Patriarchats. Frau überlässt der Gentechnik die Reproduktion
der menschlichen Gattung! Wie sehr viele Männer vor ihnen sind nun auch
bestimmte Frauen dabei, ihre Hoffnungen auf Befreiung irrigerweise in
Technik zu setzen (Ullrich 1977). Deshalb sind sie so wütend auf die
Frauen, die dabei nicht mitmachen. So prägte Alice Schwarzer den Begriff
„Tschernobyles Muttertier" als Diffamierung von Frauen, die anlässlich der
Atomkatastrophe von Tschernobyl als Mütter in Sorge um ihre Kinder auf
die Straße gingen (Gambaroff u.a. 1986). Auf diese Weise wird Frauenpo-
Z/tiT zw Tlec/tnoZogiepoZififc. Die Devise ist: Wir werden an die Macht
kommen, indem wir Macht in diesem technologischen Projekt haben, und
die anderen Frauen dazu bewegen, sich ihm zur Verfügung zu stellen -
paradoxerweise zu ihrer Selbstabschaffung! Frauen werden im Patriarchat

wegen und mittels ihres Leibes unterdrückt und ausgebeutet. Sicher ist
jedenfalls, dass die Gender-Forschung durch ihre Natur-/Leibverdrängung
dazu beiträgt, die Akzeptanz für globale medizinische Menschenversuche
zu erhöhen, die sämtlich auf der Zerstörung der Einheit des schöpferischen
weiblichen Leibes beruhen. Ein solcher Ansatz ist das genaue Gegenteil von
all dem, was feministische Forschung seit dreissig Jahren intendiert.

Die Hausfrau und ihre eigene Unterwerfung

Der Versuch, Leben in ein gesellschaftlich und geschlechtsneutral herstell-
bares und gar frauen- und mutterloses zu verwandeln, fällt für mich unter die
Kategorie „Alchemie". Der alchemistische Wunderglaube der Transforma-
tion von Blei zu Gold bzw. von unbelebten Stoffen in lebendiges Sein
entspringt den konkurrierenden Gebärphantasien von Patriarchen seit älte-
sten Zeiten (Werlhof 1997a; 2000). Aus dieser Perspektive gesehen, ist die
i/ans/raw a/c/jemiV/sc/j-perverf/erfe pate/arcZmZe Zsrsc/teinKngs/orm
de/- F/an nmZ c/e.v Mutter-Ä7W- Ver/jäZfwz'sjes. Das gesellschaftliche Kunst-
produkt „Hausfrau" wird als eine Art „Stein der Weisen" der patriarchalen
Alchemie eingesetzt.

Erstens. Die Hausfrau soll das Leben hervorbringen, und zwar durch die
mehr oder weniger erzwungene (Hetero)Sexualität und Verheiratung. Dass
dies tatsächlich gelingt, ist aber nur deswegen der Fall, we/Z die Frauen
tatsächlich selbst als gesellschaftlich „gesetzte" und „erfundene" Frauen
immer noch eine Anbindung an Natur und an die wirklichen, eben weibli-
chen Schöpfungskräfte haben. Wären sie bloß reines Kunstprodukt, also nur
Maschine, Roboter oder irgendein „Gender", ginge das nicht mehr. Das

patriarchale Projekt besteht also darin, diese tatsächliche (und zwar natur-
gegebene) Schöpferkraft der Frauen so umzumodeln und zu verwandeln,
dass das Patriarchat und seine Männerwelt selbst als schöpferisch und
„fruchtbar" erscheinen können. Die tatsächliche weibliche Schöpferkraft
muß daher unsichtbar gemacht werden, zumal dann, wenn sie - wie bis
heute - unersetzbar ist. Wenn die Gender-Frauen glauben, „Frauen" oder

WIDERSPRUCH - 44/03 181



„Hausfrauen" hätten mit Natur nichts zu tun, oder die Natur spiele in unserer
Gesellschaft keine Rolle mehr, dann sind sie nur den Zielen und der ScAein-
AfacAf des Patriarchats und seinem die Natur verleugnenden Naturbegriff
auf den Leim gegangen.

Zweitens. Die Arbeit der Hausfrau muß insgesamt unbezahlt, unbewertet
oder abgewertet bleiben, damit die Produktivität dieser Arbeit, also das

tatsächliche „Herstellen" und Hervorkommen neuen Lebens und die Erhal-
tung des bestehenden auch wiederum als patriarchale Errungenschaft er-
scheinen. Männer im Patriarchat denken immer, .sie seien produktiv und sie
seien die „Ernährer". Dabei wird die eigentliche Produktivität, die der
Frauen, ohne die nämlich überhaupt keine Gesellschaft existieren würde,
lediglich usurpiert und gewaltsam angeeignet sowie unsichtbar gemacht.
Auch an diesem Unterfangen beteiligt sich die Gender-Forschung durch das

Unterschlagen der Themen des „Kampfs um die Fruchtbarkeit" (Turner/
Brownhill 2001).

Drittens. Der Gewaltcharakter dieser Verhältnisse bleibt bestehen, weil
die Logik des patriachalen Systems die Frauen generell in diese Produkti-
onsverhältnisse zwingt und ihrer Produkte anschließend beraubt. Aber von
Gewalt ist im Gender-Ansatz nichts mehr zu hören, ja das Sprechen darüber
ein Tabubruch.

Viertens. Die reale Situation der Frauen wird verharmlost, weil das

Geschlechterverhältnis als ein Übergangsphänomen, als ein Problem der
„Evolution" dargestellt wird, bei dem es darum geht, dass am Ende, in einem
„reinen" Patriarchat, Frauen und Natur überhaupt nicht mehr gebraucht
werden. Sie sind nicht nur scheinbar, sondern tatsächlich durch etwas
anderes, eben „pater arché", also den „Ursprung aus dem Vater" ersetzt
worden. Die Realisierung dieser Utopie ist jedoch trotz aller Technologie
bei weitem nicht in Sicht. Bisher blieb es bei der Simulation: Man tut so, a/s
o/> das Leben außer durch (Haus)Frauen z.B. auch durch Biotechnologien
im Reproduktionsbereich oder Simulation geschaffen werden könnte. Letz-
teres ist das Projekt der „Künstlichen Intelligenz", das sich zum Ziel gesetzt
hat, die Maschine zu „beleben" (Kidder 1982).

Die perverse Verdrehung, die speziell in den neuen Technologien deutlich
wird, zeigt eine Fortentwicklung des alchemistisch-patriarchalen Umgangs
(Werlhof2000) mit dem Lebendigen auf. Man versucht, nicht nur die Frauen,
sondern auch die patWarc/m/e dwrcA w/rU/c/îe Mcwc/unen zw

ersetzen und behauptet, dass dies nicht nur möglich, sondern auch viel besser,

gar lebendiger und/oder überhaupt schon heute der Fall wäre. Wenn die
Gender-Frauen auf eine „Befreiung" von Naturbindung, Gebären, Mutter-
schaft und Hausarbeit durch Technik warten, dann warten sie gewissermaßen
auf die „Endlösung" der Frauenfrage! Bis es aber so weit ist, scheint die
„technisierte" Hausfrau - ohne im übrigen, da weiterhin als Natur-„Ressour-
ce" betrachtet, einen Lohn für Hausarbeit zu beziehen - durchaus akzeptiert
zu sein. Nur, „Hausfrau" wird sie nicht mehr genannt, weswegen die Gender-

Forschung auch nicht von ihr spricht. Die Haus-Frau ist zum Subjekt der

(leibhaftigen) Beteiligung am öffentlichen technischen Fortschritt und zur

182 WIDERSPRUCH - 44/03



verantwortungsvollen „Mitarbeiterin" der zukunftsweisendsten Projekte der
modernen Medizin aufgestiegen (Fleischer 1993), zurbewussten Kollabora-
teurin bzw. zum „aktiven Objekt" ihrer eigenen Unterwerfung (Genth 2002).

Nehmen wir den Begriff der Gynergie von Mary Daly (1981). Die
Lebenskraft der Frauen hat sie als Gynergie, als eine besondere Ausstattung
der Frauen mit Lebenskraft und Lebensenergie bezeichnet. Um diese

Lebensenergie, die von den Gender-Frauen auch nicht benannt wird, geht es

in allen Gesellschaften. Im Patriarchat will man sich diese Lebenskraft
aneignen und zum Motor der patriarchalen Gesellschaft ummodeln. Es
handelt sich dabei um eine doppelte Perversion. Die Lebenskraft der Frauen
soll nicht nur verwendet, sondern sogar zerstört werden! Deswegen haben
Frauen überhaupt keinen Grund, nicht den geringsten, von der
Gen(der)technologie eine „Befreiung" zu erwarten. Anstatt vor dem Frau-
sein zu fliehen, sollten wir stattdessen den Gebärtechnologien aus dem
Wege gehen und uns wieder mit unserer praktischen Naturbindung und
Leiblichkeit auseinandersetzen. Denn nicht durch die Technik, sondern nur
durch uns selber können wir in eine neue Richtung gehen, um unsere Kräfte,
solange wir sie noch haben, für ein anderes gesellschaftliches Projekt als das
Patriarchat einzusetzen.

Das Patriarchat vernichtet ständig, was es braucht, und zwar abs/cftr/fc/!.
Denn man sitzt in dieser Gesellschaftsordnung dem Wahn auf, es müsste
etwas anderes an die Stelle der Dinge und Lebewesen gesetzt, ein Ersatz
geschaffen werden, der dann sogar noch besser sein soll als das, was
ursprünglich vorhanden war. Es wird ja geradezu als Beglückung der Natur
aufgefasst, dass sie zerstört wird, weil angeblich der Mensch dazu aufgeru-
fen ist, die Natur zu dem zu führen, was sie angeblich eigentlich ist oder zu
sein hat (vgl. Jung 2001). Zu ihrer eigenen Verbesserung, Vervollkomm-
nung und Ersetzung will der Mensch der Natur die „Augen öffnen".

Die dann angeblich mögliche „zweite" Natur ist gedacht als gemachte,
beliebig herstellbare und gesellschaftlich durchwegs verfügbare Natur. An
diesen „Fortschritt" glauben sehr viele, wenn nicht die meisten Menschen
im Patriarchat, vor allem im Kapitalismus. Sie finden nichts bei der
Zerstörung vorhandener natürlicher Schöpferkraft, auch der der Frauen,
weil es ihre Religion ist, an die „männliche" Schöpfungskraft des Patriar-
chats zu glauben. Weil diese sich aber nicht in der gewünschten Weise
realisiert, gibt es eine ÀAu/j/j/ieù an pafn'arcÄa/er Rea/fvat/on (vgl. Grone-
meyer 1988). Das patriarchale Projekt kippt entweder ins Kontraproduktive
um (Illich 1981), oder es gibt nach wie vor zu viel Nicht-Patriarchales, also
nicht „männlich" Erschaffenes.

Neue Formen der „Hausfrauisierung" - das Modell „Hausfrau" in
Zeiten der Globalisierung

Es ist in der heutigen Gesellschaft immer noch kein anderes Modell als das
der Hausfrauisierung vorhanden, um sich das Leben und seine Re-Produk-
tion patriarchal anzueignen. Dabei ist die Hausfrau letztlich die Umkehrung

WIDERSPRUCH - 44/03 183



des freien Lohnarbeiters bzw. „Proletariers". Sie ist ganz real unfrei.
Darüber hinaus ist sie nicht gleich. So gibt es formal zwar eine Gleichbe-
rechtigung, aber selbst da, wo sie funktioniert, wirkt diese sich meist auch
noch nachteilig für die Frauen aus, einfach deshalb, weil sie faktisch
ungleich sind, solange sie als Hausfrauen gelten. Gleichberechtigung ist nur
der Schein der angeblichen Geschlechtsneutralität im Kapitalismus. Die
Ungleichheit ist darüber hinaus vor allem eine soziale bzw. ökonomische.
Sie ist begründet in der Tatsache, dass der Mann als freier Lohnarbeiter das

Geld in der Tasche hat, die Frau indessen für ihre Leistungen als Hausfrau
keine Vergütung erhält. Der Mann muß ihr nur Kost und Logie geben, wie
er es auch bei einem Sklaven tun müsste. Auch Arbeitszeit und -bedingun-
gen, Urlaub und Freizeit sind bei der Hausfrau nicht geregelt. Es gibt kein
Streikrecht und keine brüderliche oder schwesterliche Organisation der
Hausfrauen. Sie sind individualisiert und atomisiert. Sie sind vor Willkür
und Gewalt gesetzlich kaum geschützt und im Alter aufgrund ihrer Haus-
frauenarbeit nicht ausreichend sozial gesichert. Im Haus wacht niemand
über die Einhaltung der Menschenrechte. Kurz, die Hausfrau ist eine rund
um die Uhr zur Disposition stehende, unbezahlte Arbeitskraft für den Mann,
mehr noch, sie steht ihm, immer noch in vielen Ländern als ganze Person,
mit Haut und Haar, einschließlich ihrer Sexualität und Gebärfähigkeit, ihrer
Psyche, Gefühle und Gedanken zur Verfügung, Sklavin und Leibeigene
zugleich. Daher ist nur von hier aus, nämlich von unten, der Hausarbeit her,
alle übrige Arbeit zu verstehen, nicht aber umgekehrt, von der Lohnarbeit
her. Denn im Grunde ist Hausarbeit, nicht Lohnarbeit, das „Modell" von
Arbeit im Kapitalismus überhaupt. So sind zwar alle Menschen in dieser
Ökonomie potentiell Lohnarbeiter, real aber eher - mehr oder weniger -
„Hausfrauen".

Die Hausfrau ist der „Phänotyp" oder auch die Dimension, an der das

patriarchale Projekt ihrer Erschaffung, Ausnutzung und versuchten Erset-

zung manifest wird. Von hier aus wird dieses Projekt ausgeweitet auf andere

Produzenten, z.B. Bauern oder marginalisierte und jetzt auch in den Indu-
strieländern zunehmend „informalisierte" Produzentinnen, also nicht mehr
im „formellen Sektor" Beschäftigte. Diese werden nämlich aus der Perspek-
tive ihrer besonderen Ausbeutbarkeit als Lebewesen heute so weit wie
möglich umdefiniert zu Quasi-Hausfrauen. Sie sollen so sein, als wäre« sie

Hausfrauen. Sie werden behandelt wie die ideale Arbeitskraft des heutigen
Patriarchats, die eben nicht der Lohnarbeiter, sondern die unentlohnte und
noch dazu lebensspendende Hausfrau ist. Daß die heutigen Lohnarbeiter

genau das am wenigsten verstehen, nachdem die Hausarbeit unsichtbar
gemacht worden ist und als das „Allerletzte" gilt, ist deutlich zu sehen.

Tatsächlich aber wird das Modell Hausfrau wieder überallhin exportiert
und aufmöglichst viele Produzenten-, Menschen- und Naturzusammenhän-

ge ausgeweitet. Denn: der „Faktor Arbeit" müsse verbilligt werden, um
wieder Wachstum zu ermöglichen. Es kommt dabei tendenziell zu einer
Ausbeutung aller Menschen nicht nur als Arbeitskräfte, sondern auch als

Quasi-"Rohstoffe", nebst der übrigen Rohstoffe selbst (Anders 1989; Mies/

184 WIDERSPRUCH - 44/03



Werlhof 1999). Auch hier ist wieder die Gentechnologie zu erwähnen, die
zu dieser ökonomischen Entwicklung eine entsprechende technologische
Form bereitstellt.

Es wird immer deutlicher, dass anstatt einer weiteren Vergesellschaftung
im Sinne der allgemeinen, universellen „Proletarisierung" des „Normal-
lohnarbeiters" umgekehrt die Re-Naturalisierung von Arbeitskraft - das

Programm ihrer totalen Ausplünderung - sich vollzieht. Der Rohstoff-
Charakter, wie ihn das Patriarchat - insbesondere der Neuzeit - der Natur,
dem Lebendigen und den Menschen selber sowie ihrer Arbeitskraft über-
stülpt, setzt sich weltweit durch. Auch die Hausfrau, die Frau als lebendiges
„System" oder „beseelte" Maschine, wird noch weiter zertrümmert in Teile,
die anderswo oder in ihr selbst neu zusammengesetzt werden. Es ist der
Versuch, aus der (Haus)Frau als „Humanressource" optimales Kapital und
Profit zu schlagen oder sie „bis auf den letzten Blutstropfen auszusaugen",
wie Rosa Luxemburg es nennen würde (Luxemburg 1923; Ausgabe 1970,
360).

Die fec/mo/og/sc/ie Zertrümmerung t/er //aas/ra« vvirt/ a/s mot/erne,
wenn nicü/ gar emanzipierte Dorm t/er DraMenertrtenz ausgegeben, da die

Identifizierung mit ihr gefragt ist (vgl. Fleischer 1993). Dabei muß diese
modernisierte Hausfrau nicht unbedingt erhalten werden in Form ihrer
Existenz in der Kleinfamilie. Nach einem anderen „Produktionstandort" der
neuen Alchemie mit dem Frauenleib wird gesucht. Es wird nach neuen
gesellschaftlichen Modellen geforscht, wie, wo und mit wem zusammen das

Leben der Hausfrau in Zukunft gestaltet werden soll. Da bekommen wir z.B.
Leihmütter als „Vertragsproduzentinnen" des Kapitals (vgl. Bennholdt-
Thomsen 1980) angeboten, kombiniert mit Genossenschaften oder Ge-
meinden, Dörfern und Kommunen, in denen diese Leihmütter wie in einer
Art „Großfamilie" mit patriarchaler Kontrolle vor Ort leben werden (vgl.
Smith/Wallerstein/Evers 1984).

Es ist bezeichnend, dass in allen Debatten um Globalisierung, neue
Kriege, Gewalt und Verelendung der Mehrheit kritische Stimmen aus der
Gender-Forschung bis heute kaum zu hören sind. „Was könnte... im Namen
von Frauen gefordert werden, wenn sie gar nicht existieren?" (Aleoff 1988,
420). Das heisst, der postmoderne Feminismus, von dem hier die Rede ist,
bietet keine gute Theorie, denn sie erforscht nicht die Realität, um diese zu
erklären, ja leugnet sie sogar, und setzt stattdessen in altgewohnter Manier
die patriarchale Utopie der bereits gelungenen bzw. zur Zeit angeblich
gelingenden technologischen Ersetzung dieser Realität voraus

Es wird kaum wahrgenommen, dass die Krise gesellschaftlich produziert
ist und keine Naturkatastrophe ist. Es geht darum, dass fast niemand merkt,
dass diejenigen, die angeblich die Krise bekämpfen, in Wahrheit deren
Produzenten sind. Es soll auch nicht bemerkt werden, schon gar nicht von
Frauen, dass es im Patriarchat nicht um Problemlösungen des Lebens geht.
Sondern es geht darum, auf der Grundlage des allgemeinen Pflanzen-, Tier-

Menschen- und insbesondere Frauenopfers eine Transformation des Le-
bens zu betreiben, die einer Minderheit eine unvorstellbare Macht und

WIDERSPRUCH - 44/03 185



Verfügungsgewalt über Leben und Tod gibt. Daher müssen wir aufhören zu
glauben, dass unsere Beteiligung, unser Opfer und die Zerstörung der Natur
irgendeinen Sinn haben können. Stattdessen können wir gerade als Frauen
sehen, dass wir über eine Energie verfügen, die man uns im Patriarchat
ständig abnehmen möchte, nämlich die Natur-, Lebens- und Eigenmacht der
Gynergie. Es geht darum, zu erkennen, dass Frauenmacht nicht darin
besteht, im patriarchalen Projekt parvenuehaft „aufzusteigen", sondern sich
dieser Gynergie wieder bewusst zu werden, sich wieder ihr zu-, anstatt sich
von ihr abzuwenden. Es kann nicht darum gehen, der ,S'c/ze/n-Möc/;f des

Patriarchats nachzulaufen, sondern darum, dass Frauen sich selbst wieder
annehmen, leiblich, seelisch und geistig. Es geht darum, zu akzeptieren,
dass wir auf dieser Erde sind, und dass das bedeutet, hier und jetzt erneut
eine Frauenkultur, eine nicht-patriarchale, nicht-kapitalistische, „matriar-
chale" Kultur des kooperativen, begeiste(r)ten und liebevollen Umgangs
mit uns und allen Lebewesen dieser Erde zu erfinden. Das nenne ich
Dw«£/enz, nämlich den Aè/u/Z vom G/uid/en an das Patriarchat, an sein
Denken, Flandeln, Fühlen und seine Methode, die in der alchimistischen
Manipulation des Lebendigen zum Nachteil der ganzen Welt besteht.

Der praktische Weg in eine dissidente Kultur verläuft über die SwZwi-

.vtenz, den Ausstieg aus der herrschenden Warenperspektive (Bennholdt-
Thomsenu.a. 1992; Bennholdt-Thomsen/Mies 1997; Bennholdt-Thomsen
u.a. 1999). Dies gilt gerade auch für die Hausarbeit, und zwar nicht wegen
ihres „System"-Charakters, sondern wegen ihrer Natur- und Lebensnähe,
um die es uneingestandenerweise die ganze Zeit gegangen ist. Denn der
„System"-Charakter der Hausarbeit ist ja nur - wie anderswo der Markt -
die Form gewesen, um ihre Ergebnisse patriarchal anzueignen.

Subsistenz-Kultur ist statt der Ausbeutung und der Plünderung durch die
Warengesellschaft praktische Kooperation zwischen uns, untereinander
und mit der uns umgebenden Natur auf allen Ebenen. Eine solche neue
Kultur kann sich nicht mehr orientieren an den Institutionen und Utopien
des Patriarchats, insbesondere der Neuzeit, sondern schert auf dem Weg zu
einer angeblich möglichen „Höherentwicklung" aus. Dazu gehört es, dass

die patriarchale Gehirn- und Gefühlswäsche überhaupt erst einmal bemerkt
wird, bevor die Phantasie wieder auf Verhältnisse schwenkt, die nicht durch
Parteien, Bürokratien, Märkte und andere Institutionen bzw. Geld und

Kapital oder Maschinerie vorgegeben sind (vgl. Genth 2002; Bennholdt-
Thomsen u.a. 2001). Erst dann werden wir Frauen uns des vollen Ausmaßes

unserer Kräfte wieder bewusst, können unsere Eigenmacht, unsere schöp-
ferische Potenz, Souveränität und Würde wieder in Anspruch nehmen und
uns erfolgreich weigern, sie noch länger für ein absurdes Wahn- und

Gewalt-Projekt zur Verfügung zu stellen.

186 WIDERSPRUCH - 44/03



Literatur

Aleoff, Linda, 1988: Cultural Feminism vs. Post-Structuralism. In: Signs 1 (3)
Anders, Günther, 1989: Die Antiquiertheit des Menschen. München
Bachofen, Johann J., 1978: Das Mutterrecht. Frankfurt/ M.
Bahnsen, Ulrich, 2003: Eierstock aus der Retorte. ZEIT, Nr. 20, 8. Mai, Hamburg
Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis, 1984: Frauenforschung oder feministische

Forschung? Nr. 11. Köln
Bell, Diane und Klein, Renate (Hg.), 1996: Radically Speaking: Feminism Reclaimed.

London, Vorword S. XVIIff
Benhabib, Seyla, 1995: Selbst im Kontext. Genderstudies. Frankfurt/M.
Bennholdt-Thomsen, Veronika, 1980: Investition in die Armen. Zur Entwicklungspolitik

der Weltbank. In: Dies. u.a. (Hg.): Lateinamerika. Analysen und Berichte, 4. Berlin, S.

74-96
Bennholdt-Thomsen, Veronika / Holzer, Brigitte / Müller, Christa (Hg.), 1999: Das

Subsistenzhandbuch. Widerstandskulturen in Europa, Asien und Lateinamerika. Wien
Bennholdt-Thomsen, Veronika / Faraclas Nicholas / Werlhof, Claudia von (Hg.), 2001:

There is an Alternative. Subsistence and Worldwide Resistance to Corporate Globaliza-
tion. London

Bennholdt-Thomsen, Veronika / Mies, Maria / von Werlhof, Claudia, 1992 (1993,1998):
Frauen, die letzte Kolonie. Zürich

Bennholdt-Thomsen, Veronika / Mies, Maria, 1997: Eine Kuh für Hillary. Die Subsistenz-

Perspektive. München
Bergmann, Anna, 1998: Die verhütete Sexualität. Die medizinische Bemächtigung des

Lebens. Berlin
Bloch, Ernst, 1991: Naturrecht und menschliche Würde. Frankfurt/M.
Braun, Christina von, 1990: Nichtich. Logos-Lüge-Libido. Frankfurt/M.
Braun, Christina von, 2000: Gender, Geschlecht und Geschichte. In: Dies, und Stephan,

Inge (Hg.): Gender-Studien. Stuttgart/Weimar
Braun, Christina von / Stephan, Inge (Hg.), 2000: Gender-Studien. Stuttgart/Weimar
Brodribb, Somer, 1996: Nothing Mat(t)ers. In: Bell/Klein (Hg.): Radically Speaking:

Feminism Reclaimed. London
Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/ M.
Daly, Mary, 1981: Gyn/Ökologie. München
Deschner, Karl-Heinz, 1992: Das Kreuz mit der Kirche. Eine Sexualgeschichte des Chri-

stentums. Düsseldorf/Wien
Douglas, Carol Anne, 1996: I'll Take the Low Road: A Look at Contemporary Feminist

Theory. In: Bell/Klein (Hg.): Radically Speaking. Feminism Reclaimed. London
Firestone, Sulamith, 1975: Frauenbefreiung und sexuelle Revolution. Frankfurt/ M.
Fleischer, Eva, 1993: Die Frau ohne Schatten. Gynäkologische Inszenierungen zu Unfrucht-

barkeit. Pfaffenweiler
Gambaroff, Marina u.a., 1986: Tschernobyl hat unser Leben verändert. Vom Ausstieg der

Frauen. Reinbek
Genth, Renate, 2002: Über Maschinisierung und Mimesis. Erfindungsgeist und mimetische

Begabung im Widerstreit und ihre Bedeutung für das Mensch-Maschine-Verhältnis.
Beiträge zur Dissidenz Nr. 10. Frankfurt/New York/Paris

Göttner-Abendroth, Heide/Derungs, Kurt (Hg.), 1997: Matriarchate als herrschaftsfreie
Gesellschaften. Bern

Gronemeyer, Marianne, 1988: Die Macht der Bedürfnisse. Reinbek
Haraway, Donna, 1995: Die Neuerfindung der Natur. Primaten, Cyborgs und Frauen.

Frankfurt /M. / New York
Hawthorne, Susan, 1996: From Theories of Indifference to a Wild Politics. In: Bell/Klein

(Hg.): Radically Speaking: Feminism Reclaimed. London

WIDERSPRUCH - 44/03 187



Hoff, Joan, 1996: The Pernicious Effect of Post- Structuralism on Women's History. In:
Bell/Klein (Hg.): Radically Speaking. London

Hüster, Wiebke, 2003: Beim Stichwort „Hausarbeit" fehlen die Literaturangaben. Die
Gender Studies haben ein Lexikon erhalten. In: FAZ, 3.1.

Illich, Ivan, 1981: Die Nemesis der Medizin. Von den Grenzen des Gesundheitswesens.
Reinbek

James, Selma, 1975: Sex. Race and Working Class Power. In: Dies./Dalla Costa, Maria
Rosa: Sex. Race and Class. London

Jung, Carl Gustav, 2001: Paracelsus, Alchemie und die Psychologie des Unbewussten.

Klein-Königsförde
Kidder, Tracy, 1982: Die Seele einer neuen Maschine. Basel

Klein, Renate ,1996: (Dead) Bodies Floating in Cyberspace: Post-Modernism and the

Dismemberment of Women. In: Dies, und Bell (Hg.): Radically Speaking: Feminism
Reclaimed. London

Kroll, Renate (Hg.), 2002: Metzler Lexikon Gender Studies/Geschlechterforschung. Stuttgart
Krondorfer, Birge, 1998: Geplagte Plagiate. Oder: Polemische Notizen zum Körper als dem

(ver)letzten. In: Kreisky, Eva und Sauer, Birgit (Hg.): Geschlecht und Eigensinn.
Feministische Recherchen in der Politikwissenschaft. Wien/Köln/Weimar

Lenz, Ilse, 2001: Globalisierung, Ethnizität, Geschlecht: Gibt es Chancen zur sozialen

Gestaltung? In: Raiser, Michaela (Hg.): Egalitäre Differenz. Ansätze, Einsätze und

Auseinandersetzungen im Kampf um Anerkennung und Gerechtigkeit. Innsbruck
Luxemburg, Rosa, 1970: Die Akkumulation des Kapitals. Frankfurt /M.
Merchant, Carolyn, 1987: Der Tod der Natur. München
Mies, Maria, 1988: Patriarchat und Kapital. Frauen in der internationalen Arbeitsteilung.

Zürich
Mies, Maria / Shiva, Vandana, 1995: Ökofeminismus. Zürich
Mumford, Lewis, 1978: Mythos der Maschine. Frankfurt/M.
Müller, Petra, 1979: Women's Studies. Ein Beispiel für die Bundesrepublik? In: Metz-

Göckel, Sigrid (Hg.): Frauenstudien - Zur alternativen Wissensaneignung von Frauen.

Blickpunkt Hochschuldidaktik Nr. 54. Hamburg
Nagl-Docekal, Hertha, 2000: Feministische Philosophie. Ergebnisse, Probleme, Perspekti-

ven. Frankfurt/M.
Nagl-Docekal, Hertha / Pauer-Studer, Herlinde (Hg.), 1993: Jenseits der Geschlechtermo-

ral. Beiträge zur feministischen Ethik. Frankfurt/M.
Pogacnik, Marko, 1997: Die Landschaft der Göttin. München
Rowland, Robin / Klein, Renate, 1996: Radical Feminism: History, Politics, Action. In:

Bell/Klein (Hg.): Radically Speaking. London
Salleh, Ariel, 1997: Ecofeminism as Politics. Nature, Marx and the Postmodern. London
Schütz-Buenaventura, Ilse, 1996: Die Vergesellschaftung des destruktiven Konstruktivis-

mus. In: Werlhof, Claudia von/Schweighofer, Annemarie/Ernst, Werner (Hg.): Herren-
Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebensform. Frankfurt/M./Paris/New York

Thompson, Denise, 1996: The Self-Contradiction of Post-Feminism. In: Bell/Klein (Hg.):
Radically Speaking. London

Trallori, Lisbeth N. (Hg.), 1996: Die Eroberung des Lebens. Technik und Gesellschaft an

der Wende zum 21. Jahrhundert. Wien
Treusch-Dieter, Gerburg, 1990: Von der sexuellen Rebellion zur Gen- und Reproduktions-

technologie. Tübingen
Ullrich, Otto, 1977: Technik und Herrschaft. Vom Hand-Werk zur verdinglichten Block-

struktur industrieller Produktion. Frankfurt/M.
Turner, Terisa / Brownhill, Leigh S., 2001 : Women Never Surrendered: The Mau-Mau and

Globalization from Below in Kenya 1980-2000. In: Bennholdt-Thomsen/Faraclas/Werl-
hof (Hg.): There is an Alternative. Subsistence and Worldwide Résistance to Corporate
Globalization. London

188 WIDERSPRUCH - 44/03



Werlhof, Claudia von, 1981: Der Proletarier ist tot. Es lebe die Hausfrau? Teil I: Wirt-
schaftskrise und Kriegsgefahr als Problem einer Neustrukturierung von internationaler
und geschlechtlicher Arbeitsteilung. In: Sterz, Zeitschrift für Literatur. Graz

Werlhof, Claudia von, 1991a: Was haben die Hühner mit dem Dollar zu tun? Frauen und
Ökonomie. München

Werlhof, Claudia von,1991b: Die Puppen in der Puppe. Zum Verhältnis von Staat und

Kapital und Patriarchat. In: Dies: Was haben die Hühner mit dem Dollar zu tun? München
Werlhof Claudia von, 1992: Der Proletarier ist tot. Es lebe die Hausfrau? In: Dies, u.a.:

Frauen, die letzte Kolonie. Zürich
Werlhof, Claudia von, 1996a: Mutter-Los. Frauen im Patriarchat zwischen Angleichung

und Dissidenz. München
Werlhof, Claudia von, 1996b: Subsistenz: Abschied vom ökonomischen Kalkül? In: Dies.:

Mutter-Los. München
Werlhof, Claudia von, 1997a: Ökonomie, die praktische Seite der Religion. Wirtschaft als

Gottesbeweis und die Methode der Alchemie. Zum Zusammenhang von Patriarchat,
Kapitalismus und Christentum. In: Ernst, Ursula M./Gubitzer, Luise/Schmidt, Angela
(Hg.): Ökonomie M(m)acht Angst. Zum Verhältnis von Ökonomie und Religion. Frank-
furt/Paris/New York

Werlhof, Claudia von, 1997b: Schöpfung aus Zerstörung? Die Gentechnologie als moderne
Alchemie und ihre ethisch-religiöse Rechtfertigung. In: Baier, Wilhelm (Hg.): Genetik.
Einführung und Kontroverse. Graz

Werlhof, Claudia von, 1999: Frauen und Globalisierung. In: Internationale Vereinigung für
natürliche Wirtschaftsordnung, INWO, International (Hg.): Zukunftsfähige Gesellschaft.
Globalisierung und Geldreform. Aarau

Werlhof Claudia von / Mies, Maria / Bennholdt-Thomsen, Veronika, 1992: Frauen, die
letzte Kolonie. Reinbek/Zürich

Werlhof, Claudia von, 2000: Patriarchat als „Aichemistisches System". Die (Z)ErSetzung
des Lebendigen. In: Wolf, Maria (Hg.): Optimierung und Zerstörung. Intertheoretische
Analysen zum menschlich Lebendigen. Innsbruck

Werlhof, Claudia von, 2002: Gewalt und Geschlecht. In: Widerspruch, Heft 42, Zürich
Werlhof, Claudia von, 2003: Das GATS und die Frauen. In: AEP Nr. 4. Innsbruck

Buchhandlung am Helvetiaplatz
12

Stauffacherstrasse 60 +*
<0

8026 Zürich 4 „ ^
-Ä «

Telefon 01 241 42 32 £ 5
Telefax 01 291 07 25 ° g
helvetiabuch(Jpsmile.ch -q Ô

n3£ o
2 <
a» c
S >

WIDERSPRUCH - 44/03 189


	(Haus)Frauen, "Gender" und die Schein-Macht des Patriarchats

