
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 44

Artikel: Irigaray mit Marx lesen : eine Rehabilitierung des Denkens der
sexuellen Differenz

Autor: Soiland, Tove

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651999

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Tove Soiland

Irigaray mit Marx lesen

Eine Rehabilitierung des Denkens der sexuellen Differenz

1998 widmet die von der John Hopkins Universität herausgegebene und
äusserst renommierte Zeitschrift tZZacn'ft'cj dem Denken der französischen
Philosophin Luce Irigaray eigens eine Nummer mit dem sprechenden Titel
/r/garay an/Z /Z/e PoZ/fZcaZ Future 0/ SexuaZ Difference. Schon dieser
Umstand ist für deutschsprachige Leserinnen erstaunlich, sucht man hier-
zulande seit Beginn der 90er Jahre doch nahezu vergeblich nach Spuren
einer deutschsprachigen Irigaray-Rezeption. Noch erstaunlicher allerdings
ist, dass es sich die Herausgeberinnen nicht nehmen Hessen, an prominenter
Stelle ein Interview mit Judith Butler und Drucilla Cornell zu placieren, in
welchem die beiden bekannten US-amerikanischen Theoretikerinnen den

grossen Einfluss Luce Irigarays auf ihr eigenes Denken bestätigen. Zwar
bestimmte die französische Philosophin in den 80er Jahren die feministi-
sehe Theoriebildung auch des deutschsprachigen Raums, doch geriet sie bei

uns spätestens seit ihrem Buch FrZnF der sexneZ/en Differenz in den Ruf,
einen essentialistischen Begriff von Geschlechtlichkeit zu portieren, ein
Vorwurf, der sich durch ihr Spätwerk der 90er Jahre zu bestätigen schien
und in dessen Folge dieses weitgehend unrezipiert blieb. ' Währenddem bei

uns die Rezeption der englischsprachigen Gender-Diskussion zunehmend
in das mündet, was als 'Krise der Kategorie Geschlecht' bezeichnet wird
(vgl. Purtschert in diesem Heft) und sich - nicht zuletzt durch die Aufnahme
der Werke Judith Butlers - ein spezifisches Verständnis von Gender
herausgebildet hat, das mit dem Denken der sexuellen Differenz gänzlich
unvereinbar erscheint, werden im englischen Sprachraum diese beiden
Ansätze offenbar nicht als sich gegenseitig ausschliessend wahrgenommen,
sondern gelten als zwei valide Möglichkeiten, Fragen geschlechtlicher
Hierarchisierungen zu reflektieren. Nicht, dass Irigaray nicht auch dort zu
heftigen Diskussionen Anlass gäbe, doch stösst ihr Werk seit den 90er
Jahren auf eine zunehmend breite, wenn auch kontroverse Resonanz.-

Tatsächlich stellt sich die Frage, was wir mit Irigarays häufig wiederkeh-
renden und in ihrem Spätwerk stellenweise geradezu aufdringlich werden-
den Formulierungen von der Zweigeschlechtlichkeit der Natur anfangen
sollen, hat doch der Rekurs auf die Natur in der Vergangenheit nicht nur den
Frauen viel Unheil gebracht. Es ist denn auch der Status dieses Naturbe-
griffs, an dem sich die transatlantischen Geister scheiden: Währenddem
sich deutschsprachige Leserinnen offensichtlich davon abgestossen fühlen,
weist Elisabeth Grosz meiner Ansicht nach zurecht darauf hin, dass auch

Irigarays Naturbegriff als ein immer schon kulturell vermittelter verstanden
werden muss und sie bekundet keinerlei Mühe, genau darin die Gemeinsam-
keit von Irigaray und Butler zu sehen. Es sei gerade beider Interesse an der
Frage nach jenem „Material", aus welchem die kulturellen Konstrukte

WIDERSPRUCH - 44/03 159



hervorgingen, insofern nämlich der „Körper als das politische, soziale und
kulturelle Objekt par excellence" betrachtet werdet Butlers Vorbehalte
Irigaray gegenüber beziehen sich denn auch nicht auf diesen angeblichen
Essentialismus; die Bedenken, die sie im genannten Interview äussert, sind
vielmehr folgende: dass Irigaray die sexuelle Differenz für die Anerken-
nung von Alterität als das zentrale Moment erkläre, dass sie damit die
sexuelle Differenz gegenüber anderen Differenzen privilegiere und dass

sie, was mit beidem zusammenhängt, auf diese Weise erneut eine normative
Heterosexualität befestigen helfet Gerade weil Butler der 'Materialität'
des Geschlechts einen so hohen Stellenwert einräumt, ist für sie gewisser-
massen schon das 'nackte' Frausein nicht anders denn als Inkarnation einer
heterosexuellen Norm zu begreifen und jenes „Paar", das Irigaray seit
7'aime à toi als Grundlage eines neuen geschlechterdifferenzierten Gesell-
schaftsvertrages postuliert, nichts anderes als eine heterosexistische Provo-
kation.

Angesichts dieser beiden Vorwürfe, dass es politisch nicht legitim sei,
die Geschlechterdifferenz gegenüber anderen Differenzen zu bevorzugen
und dass diese in der Vorstellung von der Zweigeschlechtlichkeit die
Rollenmuster einer alten Geschlechterordnung zementiere, möchte ich hier
den Versuch einer Rehabilitierung des Denkens der sexuellen Differenz
wagen, insofern nämlich, als ich der Ansicht bin, dass Irigaray mit diesem
Theorem etwas anspricht, das gewissermassen quer sowohl zu den hier
angesprochenen Problemlagen wie deren Begrifflichkeit steht. Es scheint
mir naheliegend, dies anhand eines Vergleichs zu tun: Wie kommt es, dass

obwohl Irigaray und Butler gleichermassen über Prozesse der 'Materialisie-
rung' nachdenken, indem sie jede Rede über Vorgängiges als eine Natura-
lisierung gesellschaftlicher Verhältnisse begreifen, sie dennoch, zumindest
in gewisser Hinsicht®, zu einem diametral entgegengesetzten Resultat
kommen, was die Frage der Zweigeschlechtlichkeit und insbesondere: die
des Status des weiblichen Subjekts betrifft.

Das Geschlecht: Vergegenständlichung von welchem Verhältnis?

Seit Marx im Zusammenhang seiner Wertlehre den Begriff einer „gesell-
schaftlichen Natureigenschaft" prägte, indem er vom „Wert" in paradoxaler
Wendung als der „gesellschaftlichen Naturbestimmtheit" der Dinge spricht,
hat sich - nicht nur für die feministische Theorie - ein weites Feld eröffnet,
Prozesse gesellschaftlicher Selbsthypostasierungen zu analysieren. Wenn
Marx die Menschen „bestimmte, notwendige, von ihrem Willen unabhän-

gige Verhältnisse" eingehen sieht, von denen sie gleichwohl nichts wissen;
wenn er nicht davor zurückscheut, den „Wert" als das eigentliche „Subjekt"
zu bezeichnen, das er sogar ein „automatisches" nennt® so steht ihm bereits
ein Begriff dessen zur Verfügung, was die Subjektkritik des 20. Jahrhun-
derts die dezentrische Seinsweise des Menschen nennen wird: ein radikal
von gesellschaftlichen Verhältnissen durchzogenes Wesen, das gleichwohl
seine ureigenste Identität aus diesen Verhältnissen bezieht. In diesem

160 WIDERSPRUCH - 44/03



Zusammenhang wird klar, wieso Fragen der Identität für die Genfer-
Forschung einen so zentralen Stellenwert erhielten: Wenn Menschen gera-
de mittels der den Gesellschaftsverhältnissen eigenen Subjektivierungsfor-
men in diese eingebunden sind, so bleibt - was Marx wusste, wenn er „den
Arbeiter" als „historisches Produkt" bezeichnet^ - der Rekurs auf ebendie-
se Identität eine höchst ambivalente Angelegenheit. Insofern bin ich mit
Gudrun Axeli-Knapp nicht einverstanden, die das heute in der Geschlech-
terforschung vorherrschende Interesse an „Subjekt- und identitäts-
theoretische(n) Fragestellungen" als ein „Brachliegen von Gesellschafts-
theorie" versteht (2002, 17), doch stellt sich in der Tat das Problem, wie
diese Fragen anzugehen sind. Den Menschen als 'Materialisierung' gesell-
schaftlicher Verhältnisse zu begreifen, besagt noch nichts über die Form der
darin wirksamen Verknüpfungen, geschweige denn, dass sich diese durch
eine Revision des 'falschen Bewusstseins' auflösen liessen.

Denn was Marx in seiner Warenanalyse als den „gegenständlichen
Schein" der Waren bezeichnete, ist ja nicht einfach eine dem Gegenstande
irrtümlich anhaftende Eigenschaft; der „Schein" bezieht sich vielmehr auf
die „Gegenständlichkeit" selbst.^ Diese allerdings ist in dem die Ware
konstituierenden „Wert ein Verhältnis zwischen Personen", ein „unter
t/mg/f'c/ier //w'Z/e verstedcfes Verhältnis" zwischen Personen, wie Marx
präzisiert und damit etwas sehr Reales (MEW 23, 88). Und er zögert nicht,
diese „gespenstige Gegenständlichkeit" der Ware mit der religiösen Welt zu
vergleichen, in welcher „die Produkte des menschlichen Kopfes mit eignem
Leben begabte, untereinander und mit den Menschen in Verhältnis stehende
selbständige Gestalten" sind (MEW 23, 86). Kann man die Evidenz der
Geschlechter als solch „selbständige Gestalten" betrachten, die, wie Butler
im (/n&e/mgen formuliert, sich einer „Selbst-Verdinglichung" des Patriar-
chats verdanken (1991, 63-67), so bleibt doch genauer zu klären, we/cAes
Personenverhältnis sich in ihnen materialisiert.

Es ist in dieser Frage, worin genau bezüglich dem Geschlechterverhält-
nis sinnvollerweise von einer Vergegenständlichung gesprochen werden
muss, in der sich Butler und Irigaray unterscheiden. Wenn Butler in jener
berühmten Passage (1991, 24), in welcher sie die sex/genöfer-Unterschei-
dung verwirft, die „Geschlechtsidentität" als „jenen Produktionsapparat"
bezeichnet, der über die diskursiven Mittel verfügt, „die Dualität der
Geschlechter (sex)" „als das radikal Nicht-konstruierte" erscheinen zu
lassen, so lässt sie keinen Zweifel daran, dass sie die „Geschlechtsidentität"
als jenes Machtverhältnis begreift, das die naturalisierende Verdinglichung
produziert' : sex wäre die Materialisierung einer heterosexuellen Norm, als
die Butler die Geschlechtsidentitäten versteht. Währenddem hier beide
Geschlechter gleichermassen „gestiftet" sind durch einen „kulturellen Kon-
struktionsapparat", dessen Verankerung in einem 'Verhältnis' allerdings
unklar bleibt, bietet Irigaray eine Lektüre der Warenanalyse an, deren
Auffassung von Geschlechterverhältnis als Gesellschaftsverhältnis eine
grundsätzlich kategoriale Asymmetrie zwischen den Geschlechtern anvi-
siert.

WIDERSPRUCH - 44/03 161



Die Frau - ein Verhältnis zwischen Männern

In ihrem 1976 entstandenen Text Frawenmar&r, der nur schon deshalb von
Interesse ist, weil er bereits unmissverständlich von der Notwendigkeit
einer geschlechtlich differenzierten symbolischen Ordnung spricht (1979,
180) und damit die These eines Bruchs in ihrem Werk widerlegt, überlagert
Irigaray die Marxsche Warenanaly se mit der von der Anthropologie gepräg-
ten und von der strukturalen Psychoanalyse aufgenommenen Rede vom
Frauentausch als dem kulturbegründenden Moment, der sie gleichsam
einen diagnostischen Wert zuerkennt. Anders als die meisten feministi-
sehen Analysen kommt Irigaray dabei zum Schluss, dass die abendländi-
sehe Geschlechtermetaphysik nicht adäquat erfasst ist, wenn sie lediglich
als eine Spaltung zwischen 'Kultur' und 'Natur' und der geschlechterkom-
plementären Kodierung dieser beiden Pole verstanden wird. Nimmt man die
Rede vom Frauentausch ernst und liest sie auf dem Hintergrund der

Warenanalyse, so besagt dies vielmehr, dass Frauen einen sehr viel kompli-
zierteren Status innehaben, insofern sie als Waren Naturalform und Wert-
form, Gebrauchswert und Tauschwert zugleich darstellen: „Die Ware, wie
das Zeichen, ist metaphysischen Dichotomien unterworfen. Ihr Wert, ihre
Wahrheit ist das Gesellschaftliche. Aber dies Gesellschaftliche ist ihrer
Natur, ihrer Materie Ubergestülpt, und ordnet sich diese als Minderwert, das

heisst als Nicht-Wert unter. Die Teilnahme am Gesellschaftlichen verlangt,
dass der Körper sich einer Spiegelung unterwirft, einer Spekulation, die ihn
zum Wertträger umbildet,.... Die Ware - t/ie Fran - At i« zwei wnversöZm-
/ic/ze Körper geteiZf: ihren 'natürlichen' Körper und ihren gesellschaftlich
wertvollen, austauschbaren Körper ." (1979, 186f.)

Die Teilhabe am Gesellschaftlichen verlangt, dass der Körper sich einer
Spiegelung unterwirft, in deren Folge erst jene beiden „unversöhnlichen
Körper" entstehen, deren einer als 'natürlicher' im Text Irigarays schon
deshalb in Anführungsstrichen steht, weil ihn jene gesellschaftliche Wert-
hülle in einem Akt der Unterordnung selbst konstituiert. Erinnern wir uns
an Marx' Aussage, dass die das gesellschaftliche Funktionieren fundieren-
de Wertform sich daraus ergibt, dass sich die eine Ware im Gebrauchswert
der andern, der eine Körper im Körper der andern spiegelt, so postuliert
Irigaray hier - gleichsam als kulturbegründendes Moment - einen über das

Dasein der Frau sich vollziehenden spek(tak)ulären Eingriff, in dessen

Folge erst jene für das abendländische Denken so zentrale Kultur-Natur-
Dichotomie entsteht.

Deren beide Pole jedoch sind in der Folge von der Frau zu tragen, wie
Irigaray im Wortspiel von „sang ronge" und „semö/anf" nahelegt: das „rote
Blut" im Gebrauchswert der Mutter und der „blosse Schein" im Tauschwert
der Tochter sind ihre beiden möglichen, sich wechselseitig bedingenden
Daseinsweisen. „Die Frauen würden also einen Natural- und einen gesell-
schaftlichen Wert darstellen. Ihr 'Werden' wäre der Übergang vom einen

zum anderen. Doch würde es niemals einfach stattfinden.Es würde
deshalb nicht einfach stattfinden, weil ihre „Wertgegenständlichkeit" als

162 WIDERSPRUCH - 44/03



ihre gesellschaftliche Seinsweise „nur im gesellschaftlichen Verhältnis von
Ware zu Ware" existiert (MEW 23,62), über dessen Zustandekommen nicht
sie entscheiden. Dieses Verhältnis könne nicht von ihnen selbst realisiert
werden, schreibt Irigaray wiederum mit Bezug auf Marx, denn es entspre-
che der Tätigkeit zweier Tauschender: „(D)er Tauschwert von zwei Zei-
chen, zwei Waren, zwei Frauen, ist eine Repräsentation von Bedürfnissen-
Wünschen der Subjekte von Konsumtion und Tausch: er ist ihnen in keiner
Weise 'eigentümlich '. Im Grenzfall sind die Waren -bzw. ihre Verhältnisse

- das materielle Alibi für den Wunsch nach Beziehungen unter Männern."
(187)

Damit aber wird greifbar, welche Wendung Irigaray der Rede von der

Materialisierung im Zusammenhang mit dem Geschlecht geben will: Wenn
Marx sagt: „Es ist nur das bestimmte gesellschaftliche Verhältnis der
Menschen selbst, welches hier für sie die phantasmagorische Form eines
Verhältnisses von Dingen annimmt" (MEW 23,86), so heisst dies, dass jene
den Waren-Frauen ihre Wertform verleihende Relation, ihnen in keiner
Weise eigen, lediglich das Verhältnis der sie tauschenden Subjekte wider-
spiegelt. Mit andern Worten: In ihrer Wertgegenständlichkeit, die gleich-
zeitig ihre einzig mögliche ge.Se//.yc/2a/fZic/2e Existenz ist, hat sich das

Verhältnis der sie tauschenden Männer inkarniert: In der Tat 'gespenstische
Gestalten' - hat man sich ihr Dasein als die Vergegenständlichung der
Beziehung zwischen Männern zu denken.

Währenddem also die meisten Gender-Theorien das geschlechtliche
Sein als Inkarnation bestimmter Wertvorstellungen auffassen, von denen
fee/c/e Geschlechter gleichermassen betroffen sind, womit sie das Ge-
Schlechterverhältnis selbst als jenes „bestimmte gesellschaftliche Verhält-
nis" begreifen, scheint Irigaray mit Vergegenständlichung meines Erach-
tens nach sehr viel näher an der Marxschen Terminologie' ' eine Asymme-
trie zwischen den Geschlechtern zu benennen, in welcher deren eine Pol die
Inkarnation der Verhältnisse des andern bedeutet: Darin erscheint das

Dasein der Frauen nicht als „Materialisierung einer Norm" (Butler 1997,
40), sondern als „Materialisierung der Beziehungen unter Männern"'^, zu
denen sie somit nicht in ein Verhältnis treten, sondern dessen Verhältnis sie
vielmehr sind.

Was heisst das? Es wäre eine verkürzende Lesart, wollte man Irigarays
Feststellung lediglich als Allegorisierung der Marxschen Warenanalyse
verstehen. Wenn Irigaray tatsächlich beansprucht, nicht lediglich die Wa-
renanalyse auf Frauen 'anzuwenden', sondern das Geschlechterverhältnis
dem Marxschen Begriff des Produktionsverhältnisses einzuschreiben, so
deshalb, weil sie seine Wertlehre als Beschreibung gesellschaftlicher Aus-
tauschsysteme überhaupt versteht.Liest man Irigarays Kommentar zum
Warenfetischismus in dieser Weise, so bezeichnet er gleichzeitig eine
Asymmetrie in der Subjektkonstitution, die als das die westliche Kultur
ebenso fundierende wie für geschlechtliche Hierarchisierungsprozesse ver-
antwortliche Moment in einer unterschiedlichen Positionierung der Ge-

WIDERSPRUCH - 44/03 163



schlechter vis-à-vis des Prozesses der Symbolisierung gründet.'"' Wenn
deshalb Irigaray in FVaaenmarA:/ auf einer zweiten, gleichsam untergründi-
gen Ebene der Marxschen Warenanalyse einen Lacanschen Subtext unter-
legt, indem sie das „Produktionsverhältnis" mit dem Begriff der „symboli-
sehen Ordnung" verknüpft'®, so weist sie damit die letzterem inhärente
Geschlechtermetaphysik als ein integrales Moment der Produktionsver-
hältnisse aus. Gleichzeitig stellt sie sich mit dieser Engführung von Ware
und Zeichen in die Tradition jener französischen Marx-Rezeption, die im
Anschluss an Louis Althusser darum bemüht ist, den Begriff des „Verhält-
nisses" in seiner ganzen Komplexität zu denken.

In seinem Buch Das Kapital lesen legt Althusser nahe, dass Marx dieses

„Verhältnis" als die den ökonomischen Phänomenen zugrundeliegende
Struktur begreift, eine Struktur allerdings, die nur in ihrer Wirkung, das

heisst den ökonomischen Phänomenen selbst existiert (1972,254-261 Als
deren theoretische Bestimmung muss dieser von Althusser so bezeichnete
„Begriff des Ökonomischen" (240) demnach als eine Art Unbewusstes des
ökonomischen und also auch gesellschaftlichen Funktionierens verstanden
werden. Damit nimmt Althusser am Basis-Überbau-Modell eine entschei-
dende Verschiebung vor, indem er nicht länger von der 'Immaterialität' der
„Suprastruktur" ausgeht, sondern diese als das ihm eigene Unbewusste in
die 'Basis' selbst zurückverlegt.'® Die im Poststrukturalismus gängige
Rede von der Materialität des Diskurses findet darin - und nicht etwa in
einer diffusen Vorstellung eines sich materialisierenden Überbaus, wie
beispielsweise von Butler nahegelegt - seine Begründung. Irigarays For-
mulierung, dass der Frauentausch als eine verkannte „Infrastruktur" unserer
Kultur zu betrachten sei, nimmt deshalb wohl direkt auf Althusser Bezug,
der diesen Begriff für seine erweiterte Vorstellung von Basis verwendet.'®'

Die symbolische Verwertung des Weiblichen

Tatsächlich besteht eine frappante Ähnlichkeit in der Weise, wie Marx den
Status der Ware für das ökonomische und Lacan den Status des Weiblichen
für das symbolische Funktionieren beschreibt. Indem Irigaray diese doppel-
te Funktion der Frau als Zeichen und 'Naturalkörper' auch im Hinblick auf
die symbolische Ordnung untersucht, macht sie auf diesen zweiten Gehalt
der Rede vom Frauentausch: einer gewissermassen 'symbolischen Verwer-
tung' des Weiblichen aufmerksam. Irigarays Feststellung, dass „(die) Frau-
en die Möglichkeit des Gebrauchs und der Zirkulation des Symbolischen
sicherzustellen (haben), ohne indessen daran teilzuhaben" (1979, 196), ist
deshalb nichts anderes als die präzise Wiedergabe dessen, wie Lacan in
Encore die Positionierung des Weiblichen vis-à-vis des Prozesses der
Symbolisierung beschreibt (Lacan 1991, 85-89). Erinnern wir uns daran,
dass bei Lacan die Teilhabe am Symbolischen nicht irgendeine beliebige
Sache, sondern das Versetztsein in eine Begehrens- und damit Subjektpo-
sition benennt, so wird die Relevanz dieser hier von Lacan formulierten
Asymmetrie deutlich. Eine Art 'materieller Köder', dessen gleichzeitige

164 WIDERSPRUCH - 44/03



Virtualität die für die Subjektkonstitution benötigte metonymische Wir-
kung generiert, kommt der Frau als diese von Lacan so bezeichnete „Ursa-
che des Begehrens" (1991, 136) die Aufgabe zu, das somit gänzlich
männlich codierte Begehren einzuleiten. „D.h. die Teilung der - vor allem
sexuellen - Arbeit erfordert, dass die Frau mit ihrem Körper das materielle
Substrat für den Gegenstand des Begehrens unterhält, doch zu diesem selbst
niemals Zugang hat. Die Ökonomie des Begehrens - des Tausches - ist
Männersache. Und diese Ökonomie unterwirft die Frauen einer Spaltung,
die für das Funktionieren des Symbolischen notwendig ist." (1979, 195f)

Die Spaltung als Funktion des Symbolischen: Es ist das, was Lacan durch
den psychoanalytischen Diskurs als Beschreibung des menschlichen Da-
seins in die Welt gesetzt sieht. Es war ja gerade seine Leistung, in Freuds
Entdeckung des Unbewussten jenes entscheidende, das Subjekt dezentrie-
rende und spaltende Moment erkannt zu haben, das jede Vorstellung eines
kohärenten und damit allmächtigen Selbst durchbricht: eine Alteritätsstruk-
tur, die Lacan deshalb durch die Sprache gegeben sieht, weil sie es ist, die
uns zwingt, unseren 'Anspruch' in die Vermitteltheit des 'Ansprechens' zu
verwandeln, die damit in gewisser Weise bereits unser Verwiesensein auf
den Anderen anerkennt. Doch was hat es zu bedeuten, dass die Frauen diese
Spaltung «W? Sie wäre als sein Mangel die Spalte des männlichen Sub-

jekts, ohne indessen selbst in eine solche Subjektposition versetzt zu sein?
Eine Art Sprachmutter, deren nunmehr nicht mehr anatomisches, sondern
sprachliches Schicksal es ist, den Sohn in die dezentrische „Ex-sistenz" des

„sprechenden Seins" einzuführen?'^
In der Tat eine hehre Aufgabe. Doch Irigarays Einwand wird es sein, dass

Lacan gerade durch diese Geschlechterdramaturgie das Potential der sym-
bolischen Funktion, Zeichen tatsächlicher Alterität zu sein, vergibt: als
diese „unbewusste Matrix/Gebärmutter der Sprache des Mannes" wird sie
in ihrer gänzlichen Abwesenheit letztlich doch „der Ort der Einschreibung
seiner Bildungen bleiben" (1979a, 97/92). Ja, es ist seit Co« /an tutti
Irigarays Argument, dass Lacan, indem er in der ihm eigenen Verknüpfung
von strukturaler Anthropologie und Linguistik diese geschlechtliche Asym-
metrie gar zu einer „logischen Forderung im Sprechen" erhebt'®, entgegen
seinem ursprünglichen Anliegen eine letztlich narzisstische Selbstbezüg-
lichkeit des Begehrens befestigen hilft. Insofern Frauen - als Zeichen, als

Ware, als Spalte - dieses „Verhältnis" sind und (somit) nicht in ein
Verhältnis treten^", kann Irigaray deshalb sagen: „Allseits herrschend, aber
in ihrer Praxis verboten, spielt sich die Hom(m)osexualität über die Körper
der Frauen, als Materie oder Zeichen, ab. Und bisher ist die Heterosexualität
nichts anderes als ein Alibi für die reibungslosen Beziehungen des Mannes
zu sich selbst, für die Beziehungen unter Männern. Deren 'soziokulturelle
Endogamie' würde also den Handelsverkehr mit Frauen verbieten. Um
Handel/es zu treiben, benutzten die Männer sie, aber Tauschverkehr mit
ihnen haben sie nicht." (1979, 179)

WIDERSPRUCH - 44/03 165



Zwei Gender, aber keine sexuelle Differenz

Es ist diese These einer 'soziokulturellen Endogamie', eine gewissermassen
hom(m)oerotische Strukturiertheit sämtlicher kulturellen Repräsentanzen
also- ', die Irigaray niemals der heute in der Gender-Theorie vorherrschen-
den Annahme zustimmen liesse, die Geschlechter seien als zwei wechselsei-
tig aufeinander bezogene Repräsentationen zu verstehen. Fehlt doch dem
einen Teil, dem Weiblichen, überhaupt eine kulturelle Repräsentanz, was
nicht ausschliesst, dass es durch allerlei sich meist widersprechende Bilder
widergegeben wird. Doch diese zusammen machen noch kein Geschlecht,
beinhaltet doch das Geschlecht in der Tradition, in der Irigaray steht, eine

Begehrensposition, und zu dieser hat die Frau mit ihrem Körper lediglich das

„materielle Substrat" beizutragen, ohne indessen selbst in sie versetzt zu
sein. Spätestens hier dürfte deshalb klar werden, dass Irigaray mit ihrem
Theorem der sexuellen Differenz gerade nicht jene Heterosexualität meint,
die infolge einer ausschließlich männlich konnotierten Begehrensposition
unsere Kultur zu dominieren scheint, wie sie überhaupt mit diesem Theorem
keinerlei sexuelle Präferenz verbindet. Vielmehr bezeichnet die sexuelle
Differenz sehr präzise das, was sich in unserer Tradition gerade nie ereignet
hat-2 was aber, so Irigarays These, in dieser merkwürdigen Ambivalenz von
gleichzeitiger Anrufung und Verwerfung als Potential einer - bislang ver-
neinten - Alterität im abendländischen Denken angelegt ist.

Es ist dieser Gedanke, auf den sie in ihrer £f/u'k der sexue/Zen D//"/era«z
zurückkommen wird, deren Mittelteil wesentlich für den Ruf einer konser-
vativen Wende in ihrem Werk verantwortlich ist. Dass diese ca. 60 Seiten
umfassende Passage mit ihrem Spiel zwischen einem gross- und einem
kleingeschriebenen Anderen in weiten Teilen als eine, gegenüber Tranen-
ma rkf nochmals präzisierte Replik auf Lacan zu verstehen ist, wurde bisher
allerdings weitgehend übersehen. Wenn Irigaray hier formuliert, dass die
„Topologie des Subjekts, wie sie von bestimmten Theoretikern der Psycho-
analyse definiert wird, diesen Boden oder diesen Untergrund einer
Symbolisierung des Weiblichen für das (männliche) Subjekt zu verwen-
den" scheint (1991, 126), so ist ihr Postulat einer weiblichen Subjektposi-
tion eigentlich nur die symbolische Einforderung dessen, was hier gleich-
sam als 'Entsymbolisiertes' in die Welt gesetzt ist: Die sexuelle Differenz
wäre jene Begrenzung einer allmächtigen Subjektposition, die Lacan zwar
sucht, aber in Irigarays Einschätzung deshalb nicht findet, weil er diesen
negativ-assimilatorischen Bezug des abendländischen Subjekts zu einem
von ihm selbst gesetzten Weiblichen in noch viel tiefgreifenderer Weise
befestigen hilft.

Die von Butler aufgeworfene Frage (vgl. Anm. 4), warum ausgerechnet
die sexuelle Differenz das privilegierte Zeichen für Alterität sein soll,
warum mit anderen Worten erst die Existenz eines zweiten, tatsächlich
weiblichen Subjekts eine auch kulturelle Wahrnehmung von Andersheit
gewährleisten könnte, lässt sich aus Irigarays Perspektive demnach damit
beantworten, dass die Alterität, zumindest was unsere Tradition betrifft,

166 WIDERSPRUCH - 44/03



nicht über irgendeine beliebige, sondern über die Negierung einer genuin
geschlechtlichen - zugleich angerufenen und verneinten - Differenz ausge-
löscht wurde. Was Irigaray mit dem Denken der sexuellen Differenz zu
evozieren sucht, ist die Vorstellung einer Subjektkonstitution, in der die -
von der Psychoanalyse zwar angedachte, aber infolge ihres Geschlechterbi-
as tatsächlich nicht eingelöste - Gespaltenheit des Subjekts durch die
Existenz eines zweiten gegeben wäre: eine intersubjektive Subjektkonstitu-
tion, in der jeder der beiden Pole in sich selbst als die ihm eigene Grenze die
Kerbe der Alterität des andern trüge.

Wenn deshalb Luce Irigaray in ihren jüngsten Arbeiten wiederholt von
der durch die Zweigeschlechtlichkeit der Natur bereits gegebenen „Nega-
tivität" spricht, so ist dies keine leichtfertige oder gar naive Aussage über
eine angebliche Wesenheit - weder der Geschlechter noch der Natur -,
sondern es ist dies der Versuch, jene von Lacan so bezeichnete barre, die
Grenze der Unhintergehbarkeit des Andern zu denken: „Bevor die Frage
nach der Notwendigkeit, die Natur zu überwinden, auftaucht, ist es wichtig
zu realisieren, dass sie zwei ist.... Niemandes Natur kann beanspruchen, mit
dem Ganzen der Natur zu korrespondieren.... In diesem Sinn existiert eine
Art Negativität in der Natur.Jessica Benjamin weist in ihrem neuesten
Buch zurecht daraufhin, dass die gegenwärtig in der feministischen Theorie
vorherrschende Fokussierung auf (Fragen der) Identitätskritik mit ihrer
Neigung zu einer vorschnellen Identifikation mit dem 'Ausgeschlossenen'
die „Verschleifung des Anderen" mit dem eigenen Selbst eventuell gerade
dadurch wiederholt, dass sie verkennt, dass die Dekonstruktion von Identi-
tät allein noch nicht die Negativität des Andern zu denken vermag.-''

Es bleibt in der Tat zu klären, wie effektiv ein selbstidentischer Begriff
von Subjekt mit all seinen Implikationen von Omnipotenz und realer
Gewalt überwunden werden kann. Angesichts der Tatsache, dass die Ge-
schlechter bei der Genese einer herrschaftlichen Subjektposition, epistemo-
logisch gesprochen, nicht dieselbe Funktion innehaben, ist bislang die
Frage nicht entschieden, ob die Pluralisierung der Geschlechter jenen
geschlechterasymmetrischen Bezug, der der Selbstidentität inhärent ist,
tatsächlich eher tangiert als die Einforderung einer bei diesem Prozess
negierten weiblichen Subjektposition.Judith Butler scheint dies zu wis-
sen, denn überraschenderweise fragt auch sie: „Werden wir jemals die Frage
beantworten können, ob die sexuelle Differenz die Erlangung einer als
Theorie geheiligten melancholischen Heterosexualität ist, oder ob sie nicht
schlechthin die Bedingung für Verlust und Bindung aller menschlichen
Beziehungen darstellt?" (engl. 1997, 166 Ü.v.m.) Vielleicht können wir
diese Frage nicht beantworten, aber wir könnten wenigstens damit begin-
nen, sie uns zu stellen.

Das Denken der sexuellen Differenz als Bedenken der menschlichen
Bedingtheit und Begrenzung von Allmacht - es scheint mir das zu sein, was
zu erwägen uns Luce Irigarays Denken auferlegt.

WIDERSPRUCH - 44/03 167



Anmerkungen

1 Etwa die Hälfte von Irigarays Schriften liegt bislang noch nicht in deutscher Übersetzung

vor, in englisch sind alle Werke übersetzt. Zu ihrem Spätwerk gehören 7'atme à tot 1992,
Dewx 1997, /w, HÖMS 1990, La democraz/ß commcia ß//e dwe 1994, Far/er w'es/

jamais neir/re 1985 und der Sammelband Sexes ef genres à Iraners /es /attgaes 1990. Als
eine der wenigen deutschsprachigen Rezipientinnen der 90er Jahre sind zu nennen:
Hennecke 2001, Sommer 1998, Kroker 1994, Küster 1996/1998 und zahlreiche Publika-
tionen von Andrea Günter. Zum Essentialismusvorwurf vgl. Deuber-Mankowsky 1986.

2 So in unzähligen Artikeln u.a. in den Zeitschriften Wypalta, Signs, 7//ferences, Pa/e

Frenc/t Slta/t'es. Als Auswahl von Büchern sei hier genannt: Withford 1991, Schor/
Weed 1994, Burke/Schor/Whitford 1994.

3 „Der Körper wird hier betrachtet als ein politisches, soziales und kulturelles Objekt par
excellence und nicht als Produkt einer rohen, passiven Natur, welche zivilisiert,
überlagert und von der Kultur zurechgeschliffen wird. Der Körper ist ein kulturelles
Geflecht und Produktion von Natur. (Er) kann nicht verstanden werden als eine
neutrale Leinwand, eine Art biologischer Tabula rasa, auf welche Weibliches und
Männliches gleichermassen projiziert werden könnte. Anstatt Sex als eine essentialisti-
sehe und Getu/er als eine konstruktivistische Kategorie anzusehen, geht es diesen
Denkerinnen darum, gerade diese Dichotomie zu unterwandern." (Grosz 1994, 18

Ü.v.m.) Grosz steht mit der Einschätzung eines immer schon kulturell vermittelten
Naturbegriffs bei Irigaray keineswegs allein, vgl. z.B. Schwab 1998, 79f.,'Weinbaum
1994 und ausführlich Cheah/Grosz 1998a.

4 Peng/Grosz 1998,27f. Vgl. auch Butler 1994, lOOf.; Butler 2001,154-156; und zu einer

Erwiderung durch Braidotti vgl. Braidotti/Butler 1994, 52f.
5 Butler (1997a, 27) anerkennt zwar, dass auch Irigarays „Beschwörung der Geschlech-

terdifferenz etwas anderes als eine Grundlegung ist", doch wird sie sich genau aus
diesem Verdacht heraus doch auch wieder von ihr abgrenzen. Der Feminismus müsse

es, so ihre Überzeugung, erlauben, schreibt Butler in Kritik an einer Universalisierung
der Geschlechterdifferenz, „in Auseinandersetzung mit anderen kritischen Paradigmen
seine eigenen fundierenden Richtlinien in eine Krise geraten zu lassen." (Grosz/Peng
1998, 41 Ü.v.m.)

6 „Er (der Wert) geht beständig aus der einen Form in die andre über, ohne sich in dieser

Bewegung zu verlieren, und verwandelt sich so in ein automatisches Subjekt. In der
Tat aber wird der Wert hier das Subjekt eines Prozesses, ." (MEW 23, 168f) Zum
„Verhältnis", das die Menschen ohne ihr Wissen eingehen vgl. MEW 13, 8 und MEW
23, 88: „Sie wissen es nicht, aber sie tun es." Zum Wert als einer gesellschaftlichen
Natureigenschaft vgl. MEW 23, 86; MEW 13. 22.

7 Vgl.: „Das Kapital seinerseits erscheint daher als das übergreifende Subjekt und

Eigentümer fremder Arbeit Die Setzung des Individuums als eines Arbeiters, in
dieser Nacktheit, ist selbst historisches Produkt." (Grundrisse, 374f.)

8 MEW 23, 88. Ich denke, dass in der Verkennung dieses Unterschiedes die Verkürzung
vieler Gender-Ansätze liegt, die in ihrer Kritik an Gender-Identitäten, verstanden als

bestimmte Eigenschaften, zu einer Art Ideologiekritik werden. Marx hingegen scheint
tatsächlich an so etwas wie eine 'Materialisierung' zu denken, wie viele seiner

Formulierungen nahelegen: „Kristallisation" (MEW 13, 16), „Materiatur" (MEW 23,
124; 13, 50), oder eben „Verdinglichung" (MEW 25, 838, 887) resp. „Vergegenständ-
lichung" (MEW 23, 181; 13, 16-19, 27), wobei letztere nur in seinem Frühwerk
Entfremdung meint, also etwas, worunter noch der 'wahre' Kern liegen könnte.

9 „Die Geschlechtsidentität darf nicht nur als kulturelle Zuschreibung von Bedeutung an

ein vorgegebenes anatomisches Geschlecht gedacht werden Vielmehr muss dieser

Begriff auch jenen Produktionsapparat bezeichnen, durch den die Geschlechter (sexex)
selbst gestiftet werden. Die Geschlechtsidentität umfasst auch jene diskursiven/

168 WIDERSPRUCH - 44/03



kulturellen Mittel, durch die eine 'geschlechtliche Natur' oder ein 'natürliches Ge-
schlecht' als 'vordiskursiv' hergestellt und etabliert wird. Die Produktion des

Geschlechts als vordiskursive Gegebenheit muss umgekehrt als Effekt jenes kulturellen
Konstruktionsapparats verstanden werden, den der Begriff 'Geschlechtsidentität' (gen-
der)... bezeichnet." (Butler 1991, 24) Ich habe andernorts (2002) daraufhingewiesen,
dass Butlers Fokussierung auf normative Geschlechtsidentitäten, machttheoretisch
gesehen, problematisch ist.

10 1976, 1991, vgl. auch: „Das rote Blut (sang ronge) soll auf der Seite der Mutter bleiben,
aber ohne als solches in der gesellschaftlichen Ordnung einen Preis zu haben; die Frau
aber wäre als Tauschgeld nur noch blosser Schein (semWonr)." (ebd., 193)

11 que le corps d'une marchandise ne soit plus que matérialisation d'un travail humain
abstrait. C'est-à-dire qu'elle n'ait plus de corps, de matière, de nature, mais qu'elle soit
objectivation, cristallisation en objet visible, de l'activité de l'homme." (franz. 1977,
175/dt. 186) Irigaray spielt hier mit /'/tomme, was in der deutschen Übersetzung mit
„mänschlicher Tätigkeit" widergegeben wird. Vgl. die Marxsche Vorlage MEW 23,52:
„Es ist nichts von ihnen übriggeblieben als dieselbe gespenstige Gegenständlichkeit,
eine blosse Gallerte unterschiedsloser menschlicher Arbeit, d.h. der Verausgabung
menschlicher Arbeitskraft.... Diese Dinge stellen nur noch dar, dass in ihrer Produktion
menschliche Arbeitskraft verausgabt, menschliche Arbeit aufgehäuft ist. Als Kristalle
dieser ihnen gemeinschaftlichen gesellschaftliche Substanz sind sie Werte - Waren-
werte."

12 Oder anders formuliert: Mit Materialisierung meint Irigaray niemals Materialisierung
eines Überbauphänomens, sondern immer Materialisierung eines Verhältnisses: „Was
diese Ordnung ermöglicht und ihre Grundlage sichert, ist also der Frauentausch:
Was voraussetzt: die Umbildung von Frauen zu 'Objekten', die die Materialisierung
der Beziehungen unter Männern verkörpern." (1976, 191)

13 Daher die immer wiederkehrende Gleichsetzung von Ware und Zeichen. Marx selbst

legt eine solche Engführung nahe, wenn er schreibt: „Der Wert verwandelt vielmehr
jedes Arbeitsprodukt in eine gesellschaftliche Hieroglyphe. Später suchen die Men-
sehen den Sinn der Hieroglyphe zu entziffern, hinter das Geheimnis ihres eignen
gesellschaftlichen Produkts zu kommen, denn die Bestimmung der Gebrauchsgegen-
stände als Werte ist ihr gesellschaftliches Produkt so gut wie die Sprache." (MEW 23,
88) Und Irigaray: „Wie das Zeichen, so erscheint der Wert nur durch ihre Beziehung auf
andere." (1979, 187)

14 In (1980) weist Irigaray anhand von Texten Piatons, Kants, Hegels, Freuds
und Lacans nach, dass sich eine solche Asymmetrie tatsächlich in den zentralen
Grundtexten der abendländischen Philosophie findet. Das Weiblich ist darin als eine

Art Hilfsfunktion einer somit gänzlich männliche konnotierten Subjektposition konzi-
piert (vgl. insb. auch das Kapitel: T/teorie z/ei Suiy'eto, 1980, 169-187). Das
Bedenken dieser grundsätzlich kategorialen Asymmetrie unterscheidet Irigarays An-
satz von Gender-Ansätzen, die beide Geschlechter gleichermassen für konstruiert
halten. Ich habe diesen Unterschied andernorts ausgeführt (2001).

15 „Die Situation ihrer spezifischen Ausbeutung im Funktionieren des - sexuellen, aber
auch allgemeiner des ökonomischen, gesellschaftlichen, kulturellen - Tauschverkehrs
könnte sie dazu bringen, eine neue 'Kritik der politischen Ökonomie' auszuarbeiten.
Diese Kritik würde die des Diskurses und allgemeiner die des symbolischen Systems,
in denen sie sich realisiert, nicht meiden. Was dazu führte, auf andere Weise den

Einschlag der gesellschaftlichen Arbeit des Symbolischen in die Analyse der Produk-
tionsverhältnisse zu interpretieren." (1979, 197f.)

16 „Die Produktionsverhältnisse verweisen auf die Formen der Suprastruktur als auf die
eigentlichen Bedingungen ihrer Existenz. Man kann demnach den Begriff der Produk-
tionsverhältnisse nicht denken, indem man von ihren spezifischen suprastrukturalen
Existenzbedingungen abstrahiert. Die gesamte Suprastruktur der Gesellschaft ist so

WIDERSPRUCH - 44/03 169



auf spezifische Weise in den Produktionsverhältnissen enthalten und präsent."
(Althusser 1972, 238f.)

17 Irigaray 1979, 177. Zur „Infrastruktur" bei Althusser: 1972, 130, 185, 238.
18 Lacan 1991, 128. Vgl. auch: „... wenn die Libido nur männlich ist, so ist es nur von da,

wo sie alle ist, die liebe Frau, das heisst da, von wo aus sie sieht der Mann, und nur von
da, dass die liebe Frau haben kann ein Unbewusstes. Und wozu dient ihr das? Das dient
ihr, wie jeder weiss, zum Reden zu bringen das sprechende Sein, hier reduziert auf den

Mann, das heisst - ich weiss nicht, ob Sie es recht bemerkt haben in der analytischen
Theorie - zu existieren nur als Mutter." (Lacan 1991, 106)

19 „Das geschlechtliche Sein dieser nicht-alle Frauen geht nicht über den Körper, sondern
über das, was resultiert aus einer logischen Forderung im Sprechen. In der Tat, die

Logik, die Kohärenz, eingeschrieben in dem Umstand, dass die Sprache existiert
kurz, der Andere, der sich inkarniert... als geschlechtliches Sein, fordert dieses e;'«e »m

ciw." (1991, 14) Das „eine um eine" in der Terminologie Lacans ist das nie zu einem
Abschluss kommende Begehren, wozu diese „nicht-alle Frauen" den Anlass geben
sollen. In ihrem Aufsatz Der G/a«fce Se/£>sf unterzieht Irigaray diese Lacansche

Sprachmetaphysik einer eingehenden Kritik (vgl. 1989, 47-92).
20 Man kann diesen Unterschied auch in dem ausdrücken, was Lacan die Seinsrelation

zum Phallus nennt, worin er die Frau bzw. die Habensrelation, worin er den Mann

gestellt sieht: die Seinsrelation ist keine Begehrensposition, sondern der Grund des

Begehrens des Mannes (1991a, 129f.)
21 Es ist Irigarays Annahme, dass dieses von Lacan, vorgängig aber auch von Freud und

Hegel formulierte Wissen um das Geschlechterverhältnis etwas abbildet, was auch

heute noch am Grund unserer gesellschaftlichen Strukturen wirkt, sei es in der unter-
schiedlichen Wertschätzung geschlechtlich kodierter Arbeiten oder sei es auch allge-
meiner, beispielsweise in Kategorien der Ökonomie. (Was misst das BSP, was heisst

Effizienz, Nachhaltigkeit? Etc.).
22 Die inflationäre Verwendung des Begriffs 'sexuelle Differenz' hat diesen Umstand

verwischt. Obwohl z.B. Braidotti in ihrem Interview mit Butler Irigaray sehr weitge-
hend verteidigt, sieht sie genau diesen Punkt in Irigarays Denken nicht, wenn sie den

zweiten Pol der sexuellen Differenz, das weibliche Subjekt, doch wieder in der der Frau

eigenen körperlichen Erfahrung zu begründen sucht. Gerade das meint Irigaray jedoch
nicht mit einer weiblichen Begehrensposition, insofern diese eine symbolisch vermit-
telte ist; eine Vermittlung, die die bestehende symbolische Ordnung gerade nicht kennt,
weshalb Frauen auch nicht einfach darauf 'zurückgreifen' könne (Braidotti/Butler
1994, 39-41). Dass Irigaray mit der sexuellen Differenz etwas zu evozieren sucht, was
noch nicht existiert, kommt u.a. in folgendem zum Ausdruck: „Die meisten der Arbeiten
der Frauen heute haben zum Ziel zu beschreiben, was die Frau innerhalb des Horizontes
einer männlich-subjektiven Kultur ist. Im Unterschied zur Mehrheit der Frauen

wollte ich nicht von der anderen sprechen: Frau als andere-Frau des/für den Mann.
Was mich betrifft, so habe ich mich vielmehr selber umgestülpt. Ich habe eine

Umkehrung der Weiblichkeit, die mir auferlegt war, durchgeführt, um zu versuchen, ein

Weibliches, das meiner Gattung entspricht, zu definieren: ein An-und-für-sich-Sein
meiner weiblichen Natur. Diese Operation ist extrem schwierig und sie erklärt die
meisten Missverständnisse meiner Arbeit und meinem Denken gegenüber." (1992,
108f. Ü.v.m.)

23 1992, 65 Ü.v.m. Vgl. auch: „Das Negative in der sexuellen Differenz ist das Akzeptie-
ren der Begrenztheit meiner Gattung und Anerkennung der Unreduzierbarkeit des/der
andern. Dieses Negative, Hegel kannte es nicht." (1992, 32 Ü.v.m.) In meinem
Verständnis betreibt Irigaray in Taime à foi mit dem Einfügen der Spalte der sexuellen
Differenz eine Dekonstruktion des Naturbegriffs als Vorstellung von Unmittelbarkeit
oder vorgängiger Einheit: „Hegel, wie die meisten Menschen, vergisst, dass die
natürliche Unmittelbarkeit in gewisser Hinsicht weder absolute noch einfache Unmit-

170 WIDERSPRUCH - 44/03



telbarkeit ist. In der Natur selbst begegnet die Natur ihrer Begrenzung." Und: „Das
Universelle ist als Eins gedacht. Aber diese Eins existiert nicht. Wenn aber diese Ems
nicht existiert, so ist die Begrenzung in die Natur selbst eingeschrieben.... Es gibt nicht
zhe Natur." (1992, 75, 65 Ü.v.m.)

24 „Allerdings bin ich der Meinung, dass die Herausforderung des autonomen Subjekts
mehr erfordert als die Dekonstruktion des Begriffs eines vereinheitlichten Selbst."
(2002, 109) Jessica Benjamin betont zurecht, dass der Diskurs der Anerkennung das

Konfliktuöse, Dynamische und Destruktive im Spannungsfeld zwischen Selbst und
Anderem vernachlässigt (123f.). Vgl. auch: „Deshalb bleibt es meiner Meinung nach

nötig, die unerlässliche Negativität, die der andere beiträgt, genauso zu artikulieren."
(119)

25 Es ist entscheidend zu sehen, dass Irigaray mit einer weiblichen Subjektposition nicht
einen selbstidentischen Begriff des Subjekts portiert. Vgl. z.B.: „,Ich bin sexuiert'
bedeutet 'Ich bin nicht das Ganze'. Mich mit meinem Geschlecht zu identifizieren, läuft
deshalb darauf hinaus, in die Welt der Vermittlung einzutreten, insofern ich die
Existenz des anderen Geschlechts anerkenne. Es existierte darin nicht mehr einfach
Identität meines Willens mit sich selbst, da die Respektierung meiner Natur als

geschlechtliche Identität der Unmittelbarkeit meines Wollens Beschränkungen aufer-
legt." (1992, 91 Ü.v.m.)

Literatur

Althusser, Louis, 1972: Das Kapital lesen, Bd. I+II. Reinbek bei Hamburg
Benjamin, Jessica, 2002: Der Schatten des Anderen. Intersubjektivität, Gender, Psychoana-

lyse. Frankfurt/M., Basel

Braidotti, Rosi / Judith Butler, 1994: Feminism by Any Other Name. In: differences: A
Journal of Feminist Cultural Studies, no. 2+3 (vol. 6), Bloomington, Indiana

Burke, Carolyn, Schor, Naomi und Whitford, Margaret (Hg.), 1994: Engaging with Irigaray.
New York

Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/M.
Butler, Judith, 1994: Sexuelle Differenz als eine Frage der Ethik. In: Wolfgang Müller-Funk

(Hg.): Macht, Geschlecht, Differenz: Beiträge zur Archäologie der Macht im Verhältnis
der Geschlechter. Wien

Butler, Judith, 1997: Körper von Gewicht. Frankfurt/M.
Butler, Judith, 1997a: Das Ende der Geschlechterdifferenz? In: Jörg Huber / Martin Heller

(Hg.): Konturen des Unentschiedenen: Interventionen. Basel, Frankfurt/M.
Butler, Judith, 2001 (engl. 1997): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung.

Frankfurt/M.
Cheah, Pheng/Grosz, Elizabeth, 1998: The Future of Sexual Difference. An Interview with

Judith Butler and Drucilla Cornell. In: diacritics, no. 1 (vol. 28), Baltimore
Cheah, Pheng / Grosz, Elizabeth, 1998a: Of Beeing Two. Introduction. In: diacritics, no. 1

(vol. 28). Baltimore
Deuber-Mankowsky, Astrid, 1986: Von neuen Welten und weiblichen Göttern. Zu Luce

Irigarays 'Ethique de la différence sexuelle'. In: Judith Conrad / Ursula Konnertz:
Weiblichkeit in der Moderne. Ansätze feministischer Vernunfkritik. Tübingen

Grosz, Elizabeth, 1994: Volatile Bodies. Toward a Corporeal Feminism. Bloomington,
Indianapolis

Gürtler, Sabine, 1997: Gipfel und Abgrund - Die Kritik von Luce Irigaray an Emmanuel
Lévinas' Verständnis der Geschlechterdifferenz. In: Silvia Stoller / Helmuth Vetter
(Hg.): Phänomenologie und Geschlechterdifferenz. Wien

Hennecke, Susanne, 2001 : Der vergessene Schleier. Ein theologisches Gespräch zwischen
Luce Irigaray und Karl Barth. Gütersloh

WIDERSPRUCH - 44/03 171



Irigaray, Luce, 1979 (franz. 1977): Frauenmarkt. In: Luce Irigaray: Das Geschlecht, das

nicht eins ist. Berlin
Irigaray, Luce, 1979a: Cos) fan tutti. In: Luce Irigaray: Das Geschlecht, das nicht eins ist.

Berlin
Irigaray, Luce, 1980: Spekulum. Spiegel des anderen Geschlechts. Frankfurt/M.
Irigaray, Luce, 1989: Genealogie der Geschlechter. Freiburg i. Br.

Irigaray, Luce, 1991: Ethik der sexuellen Differenz. Frankfurt/M.
Irigaray, Luce, 1992: J'aime à toi. Paris

Knapp, Gudrun-Axeli, 2001: Dezentriert und viel riskiert: Anmerkungen zur These vom
Bedeutungsverlust der Kategorie Geschlecht. In: Gudrun-Axeli Knapp / Angelika Wet-
terer (Hg.):,Soziale Verortung der Geschlechter: Gesellschaftstheorie und feministische
Kritik. Münster

Kroker, Britta, 1994: Sexuelle Differenz. Einführung in ein feministisches Theorem.
Pfaffenweiler

Küster, Friederike, 1996: Ortschaften. Luce Irigarays Ethik der sexuellen Differenz. In:
Ernst Wolfgang Orth / Karl-Heinz Lembeck (Hg.): Phänomenologische Forschungen,
Neue Folge, 1. Halbband. Freiburg, München

Küster, Friederike, 1998: Luce Irigaray: Ethik der sexuellen Differenz. Feministische
Philosophie jenseits der Dekonstruktion und diesseits der Utopie. In: Marion Heinz /
Friederike Küster: Geschlechtertheorie - Geschlechterforschung: ein interdisziplinäres
Kolloquium. Bielefeld

Lacan, Jacques, 1991: Encore. Das Seminar. Buch XX (1972-1973). Weinheim, Berlin
Lacan, Jacques, 1991a: Schriften II. Weinheim, Berlin
Marx, Karl, 2001: Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie, Bd. 1. In: MEW 23. Berlin
Marx, Karl, 1990: Zur Kritik der politischen Ökonomie. In: MEW 13, Berlin
Marx, Karl, (1857/58): Grundriss der Kritik der politischen Ökonomie. Frankfurt/M., Wien
Schwab, Gail, 1998: Sexual Difference as Model. An Ethics for the Global Future. In:

diacritics, no. 1 (vol. 28). Baltimore
Schor, Naomi und Elizabeth Weed (Hg.), 1994: The essential Difference. Bloomington,

Indianapolis
Soiland, Tove, 2002: Mit Foucault gegen Gender. Eine machttheoretische Kritik am

Paradigma des sozialen Konstrukts. In: Widerspruch, Heft 43. Zürich
Soiland, Tove, 2001: Das weibliche Subjekt als dekonstruktiver Einsatz-eine Provokation

im Zeitalter von Gender. Zu den sprachphilosophischen Grundlagen von Luce Irigarays
Denken des sexuellen Differenz. In: Zeitschrift für Frauenforschung und Geschlechter-
Studien, Heft 4. Bielefeld

Sommer, Imke, 1998: Zivile Rechte für Antigone: Zu den rechtstheoretischen Implikatio-
nen der Theorie von Luce Irigaray. Baden-Baden

Weinbaum, Alys Eve, 1994: Marx, Irigaray and the Politics of Reproduction. In: diffe-
rences: A Journal of Feminist Cultural Studies, no. 1 (vol. 6). Boomington Indiana

Whitford, Margaret, 1991: Luce Irigaray. Philosophy in the Feminin. London, New York

172 WIDERSPRUCH - 44/03


	Irigaray mit Marx lesen : eine Rehabilitierung des Denkens der sexuellen Differenz

