Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 44

Artikel: Irigaray mit Marx lesen : eine Rehabilitierung des Denkens der
sexuellen Differenz

Autor: Soiland, Tove

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-651999

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651999
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Tove Soiland

Irigaray mit Marx lesen

Eine Rehabilitierung des Denkens der sexuellen Differenz

1998 widmet die von der John Hopkins Universitit herausgegebene und
dusserst renommierte Zeitschrift diacritics dem Denken der franzosischen
Philosophin Luce Irigaray eigens eine Nummer mit dem sprechenden Titel
Irigaray and the Political Future of Sexual Difference. Schon dieser
Umstand ist fiir deutschsprachige LeserInnen erstaunlich, sucht man hier-
zulande seit Beginn der 90er Jahre doch nahezu vergeblich nach Spuren
einer deutschsprachigen Irigaray-Rezeption. Noch erstaunlicher allerdings
ist, dass es sich die Herausgeberinnen nicht nehmen liessen, an prominenter
Stelle ein Interview mit Judith Butler und Drucilla Cornell zu placieren, in
welchem die beiden bekannten US-amerikanischen Theoretikerinnen den
grossen Einfluss Luce Irigarays auf ihr eigenes Denken bestitigen. Zwar
bestimmte die franzosische Philosophin in den 80er Jahren die feministi-
sche Theoriebildung auch des deutschsprachigen Raums, doch geriet sie bei
uns spétestens seit ihrem Buch Ethik der sexuellen Differenz in den Ruf,
einen essentialistischen Begriff von Geschlechtlichkeit zu portieren, ein
Vorwurf, der sich durch ihr Spédtwerk der 90er Jahre zu bestédtigen schien
und in dessen Folge dieses weitgehend unrezipiert blieb.! Wihrenddem bei
uns die Rezeption der englischsprachigen Gender-Diskussion zunehmend
in das miindet, was als ‘Krise der Kategorie Geschlecht’ bezeichnet wird
(vgl. Purtschert in diesem Heft) und sich —nicht zuletzt durch die Aufnahme
der Werke Judith Butlers — ein spezifisches Verstindnis von Gender
herausgebildet hat, das mit dem Denken der sexuellen Differenz génzlich
unvereinbar erscheint, werden im englischen Sprachraum diese beiden
Ansitze offenbar nicht als sich gegenseitig ausschliessend wahrgenommen,
sondern gelten als zwei valide Moglichkeiten, Fragen geschlechtlicher
Hierarchisierungen zu reflektieren. Nicht, dass Irigaray nicht auch dort zu
heftigen Diskussionen Anlass gédbe, doch stosst thr Werk seit den 90er
Jahren auf eine zunehmend breite, wenn auch kontroverse Resonanz.?
Tatsdchlich stellt sich die Frage, was wir mit Irigarays hidufig wiederkeh-
renden und in ithrem Spitwerk stellenweise geradezu aufdringlich werden-
den Formulierungen von der Zweigeschlechtlichkeit der Natur anfangen
sollen, hat doch der Rekurs auf die Natur in der Vergangenheit nicht nur den
Frauen viel Unheil gebracht. Es ist denn auch der Status dieses Naturbe-
griffs, an dem sich die transatlantischen Geister scheiden: Wihrenddem
sich deutschsprachige Leserinnen offensichtlich davon abgestossen fiihlen,
weist Elisabeth Grosz meiner Ansicht nach zurecht darauf hin, dass auch
Irigarays Naturbegriff als ein immer schon kulturell vermittelter verstanden
werden muss und sie bekundet keinerlei Miihe, genau darin die Gemeinsam-
keit von Irigaray und Butler zu sehen. Es sei gerade beider Interesse an der
Frage nach jenem ,,Material®, aus welchem die kulturellen Konstrukte

WIDERSPRUCH - 44/03 159



hervorgingen, insofern namlich der ,,Korper als das politische, soziale und
kulturelle Objekt par excellence betrachtet werde.> Butlers Vorbehalte
Irigaray gegeniiber beziehen sich denn auch nicht auf diesen angeblichen
Essentialismus; die Bedenken, die sie im genannten Interview dussert, sind
vielmehr folgende: dass Irigaray die sexuelle Differenz fiir die Anerken-
nung von Alteritdt als das zentrale Moment erklidre, dass sie damit die
sexuelle Differenz gegeniiber anderen Differenzen privilegiere und dass
sie, was mit beidem zusammenhéngt, auf diese Weise erneut eine normative
Heterosexualitit befestigen helfe.* Gerade weil Butler der ‘Materialitit’
des Geschlechts einen so hohen Stellenwert einrdumt, ist fiir sie gewisser-
massen schon das ‘nackte’ Frausein nicht anders denn als Inkarnation einer
heterosexuellen Norm zu begreifen und jenes ,Paar®, das Irigaray seit
J’aime a toi als Grundlage eines neuen geschlechterdifferenzierten Gesell-
schaftsvertrages postuliert, nichts anderes als eine heterosexistische Provo-
kation.

Angesichts dieser beiden Vorwiirfe, dass es politisch nicht legitim sei,
die Geschlechterdifferenz gegeniiber anderen Differenzen zu bevorzugen
und dass diese in der Vorstellung von der Zweigeschlechtlichkeit die
Rollenmuster einer alten Geschlechterordnung zementiere, mochte ich hier
den Versuch einer Rehabilitierung des Denkens der sexuellen Differenz
wagen, insofern niamlich, als ich der Ansicht bin, dass Irigaray mit diesem
Theorem etwas anspricht, das gewissermassen quer sowohl zu den hier
angesprochenen Problemlagen wie deren Begrifflichkeit steht. Es scheint
mir naheliegend, dies anhand eines Vergleichs zu tun: Wie kommt es, dass
obwohl Irigaray und Butler gleichermassen liber Prozesse der ‘Materialisie-
rung’ nachdenken, indem sie jede Rede iiber Vorgédngiges als eine Natura-
lisierung gesellschaftlicher Verhiltnisse begreifen, sie dennoch, zumindest
in gewisser Hinsicht®, zu einem diametral entgegengesetzten Resultat
kommen, was die Frage der Zweigeschlechtlichkeit und insbesondere: die
des Status des weiblichen Subjekts betrifft.

Das Geschlecht: Vergegenstindlichung von welchem Verhéltnis?

Seit Marx im Zusammenhang seiner Wertlehre den Begriff einer ,,gesell-
schaftlichen Natureigenschaft® prigte, indem er vom ,,Wert* in paradoxaler
Wendung als der ,,gesellschaftlichen Naturbestimmtheit* der Dinge spricht,
hat sich — nicht nur fiir die feministische Theorie — ein weites Feld er6ffnet,
Prozesse gesellschaftlicher Selbsthypostasierungen zu analysieren. Wenn
Marx die Menschen ,,bestimmte, notwendige, von ihrem Willen unabhén-
gige Verhiltnisse* eingehen sieht, von denen sie gleichwohl nichts wissen;
wenn er nicht davor zuriickscheut, den ,,Wert* als das eigentliche ,,Subjekt*
zu bezeichnen, das er sogar ein ,,automatisches* nennt® , so steht ihm bereits
ein Begriff dessen zur Verfiigung, was die Subjektkritik des 20. Jahrhun-
derts die dezentrische Seinsweise des Menschen nennen wird: ein radikal
von gesellschaftlichen Verhiltnissen durchzogenes Wesen, das gleichwohl
seine ureigenste Identitdt aus diesen Verhiltnissen bezieht. In diesem

160 WIDERSPRUCH - 44/03



Zusammenhang wird klar, wieso Fragen der Identitdt fiir die Gender-
Forschung einen so zentralen Stellenwert erhielten: Wenn Menschen gera-
de mittels der den Gesellschaftsverhiltnissen eigenen Subjektivierungsfor-
men in diese eingebunden sind, so bleibt — was Marx wusste, wenn er ,,den
Arbeiter* als ,historisches Produkt* bezeichnet’ — der Rekurs auf ebendie-
se Identitdt eine hochst ambivalente Angelegenheit. Insofern bin ich mit
Gudrun Axeli-Knapp nicht einverstanden, die das heute in der Geschlech-
terforschung vorherrschende Interesse an ,subjekt- und identitéts-
theoretische(n) Fragestellungen* als ein ,,Brachliegen von Gesellschafts-
theorie® versteht (2002, 17), doch stellt sich in der Tat das Problem, wie
diese Fragen anzugehen sind. Den Menschen als ‘Materialisierung’ gesell-
schaftlicher Verhiltnisse zu begreifen, besagt noch nichts iiber die Form der
darin wirksamen Verkniipfungen, geschweige denn, dass sich diese durch
eine Revision des ‘falschen Bewusstseins’ auflosen liessen.

Denn was Marx in seiner Warenanalyse als den ,,gegenstindlichen
Schein® der Waren bezeichnete, ist ja nicht einfach eine dem Gegenstande
irrtiimlich anhaftende Eigenschaft; der ,,Schein* bezieht sich vielmehr auf
die ,,Gegenstandlichkeit* selbst.8 Diese allerdings ist in dem die Ware
konstituierenden ,,Wert ein Verhiltnis zwischen Personen®, ein ,unter
dinglicher Hiille verstecktes Verhiltnis* zwischen Personen, wie Marx
prizisiert und damit etwas sehr Reales (MEW 23, 88). Und er z6gert nicht,
diese,,gespenstige Gegenstandlichkeit* der Ware mit derreligiésen Welt zu
vergleichen, in welcher ,,die Produkte des menschlichen Kopfes mit eignem
Leben begabte, untereinander und mit den Menschen in Verhiltnis stehende
selbstindige Gestalten* sind (MEW 23, 86). Kann man die Evidenz der
Geschlechter als solch ,,selbstidndige Gestalten* betrachten, die, wie Butler
im Unbehagen formuliert, sich einer ,,Selbst-Verdinglichung* des Patriar-
chats verdanken (1991, 63-67), so bleibt doch genauer zu klidren, welches
Personenverhiltnis sich in ihnen materialisiert.

Es ist in dieser Frage, worin genau beziiglich dem Geschlechterverhalt-
nis sinnvollerweise von einer Vergegenstindlichung gesprochen werden
muss, in der sich Butler und Irigaray unterscheiden. Wenn Butler in jener
berithmten Passage (1991, 24), in welcher sie die sex/gender-Unterschei-
dung verwirft, die ,,Geschlechtsidentitit* als ,,jenen Produktionsapparat*
bezeichnet, der iiber die diskursiven Mittel verfiigt, ,,die Dualitdt der
Geschlechter (sex)* ,,als das radikal Nicht-konstruierte® erscheinen zu
lassen, so ldsst sie keinen Zweifel daran, dass sie die ,,Geschlechtsidentitit*
als jenes Machtverhiltnis begreift, das die naturalisierende Verdinglichung
produziert? : sex wire die Materialisierung einer heterosexuellen Norm, als
die Butler die Geschlechtsidentititen versteht. Wihrenddem hier beide
Geschlechter gleichermassen ,,gestiftet* sind durch einen ,.kulturellen Kon-
struktionsapparat®, dessen Verankerung in einem ‘Verhiltnis’ allerdings
unklar bleibt, bietet Irigaray eine Lektiire der Warenanalyse an, deren
Auffassung von Geschlechterverhiltnis als Gesellschaftsverhiltnis eine
grundsitzlich kategoriale Asymmetrie zwischen den Geschlechtern anvi-
siert.

WIDERSPRUCH - 44/03 161



Die Frau - ein Verhiltnis zwischen Minnern

In ihrem 1976 entstandenen Text Frauenmarkt, der nur schon deshalb von
Interesse ist, weil er bereits unmissverstindlich von der Notwendigkeit
einer geschlechtlich differenzierten symbolischen Ordnung spricht (1979,
180) und damit die These eines Bruchs in ihrem Werk widerlegt, iiberlagert
Irigaray die Marxsche Warenanalyse mit der von der Anthropologie geprég-
ten und von der strukturalen Psychoanalyse aufgenommenen Rede vom
Frauentausch als dem kulturbegriindenden Moment, der sie gleichsam
einen diagnostischen Wert zuerkennt. Anders als die meisten feministi-
schen Analysen kommt Irigaray dabei zum Schluss, dass die abendlidndi-
sche Geschlechtermetaphysik nicht addquat erfasst ist, wenn sie lediglich
als eine Spaltung zwischen ‘Kultur’ und ‘Natur’ und der geschlechterkom-
plementiren Kodierung dieser beiden Pole verstanden wird. Nimmt man die
Rede vom Frauentausch ernst und liest sie auf dem Hintergrund der
Warenanalyse, so besagt dies vielmehr, dass Frauen einen sehr viel kompli-
zierteren Status innehaben, insofern sie als Waren Naturalform und Wert-
form, Gebrauchswert und Tauschwert zugleich darstellen: ,,Die Ware, wie
das Zeichen, ist metaphysischen Dichotomien unterworfen. IThr Wert, ihre
Wahrheit ist das Gesellschaftliche. Aber dies Gesellschaftliche ist ihrer
Natur, ihrer Materie iibergestiilpt, und ordnet sich diese als Minderwert, das
heisst als Nicht-Wert unter. Die Teilnahme am Gesellschaftlichen verlangt,
dass der Korper sich einer Spiegelung unterwirft, einer Spekulation, die thn
zum Werttrdger umbildet, ... . Die Ware — die Frau — ist in zwei unversdhn-
liche Korper geteilt: ihren ‘natiirlichen” Korper und ihren gesellschaftlich
wertvollen, austauschbaren Korper ... .““ (1979, 186f.)

Die Teilhabe am Gesellschaftlichen verlangt, dass der Korper sich einer
Spiegelung unterwirft, in deren Folge erst jene beiden ,,unverséhnlichen
Korper* entstehen, deren einer als ‘natiirlicher’ im Text Irigarays schon
deshalb in Anfithrungsstrichen steht, weil ihn jene gesellschaftliche Wert-
hiille in einem Akt der Unterordnung selbst konstituiert. Erinnern wir uns
an Marx’ Aussage, dass die das gesellschaftliche Funktionieren fundieren-
de Wertform sich daraus ergibt, dass sich die eine Ware im Gebrauchswert
der andern, der eine Korper im Korper der andern spiegelt, so postuliert
Irigaray hier — gleichsam als kulturbegriindendes Moment — einen iiber das
Dasein der Frau sich vollziehenden spek(tak)uldren Eingriff, in dessen
Folge erst jene fiir das abendlidndische Denken so zentrale Kultur-Natur-
Dichotomie entsteht.

Deren beide Pole jedoch sind in der Folge von der Frau zu tragen, wie
Irigaray im Wortspiel von ,,sang rouge* und ,,semblant nahelegt: das ,,rote
Blut“im Gebrauchswert der Mutter und der ,,blosse Schein® im Tauschwert
der Tochter sind ihre beiden moglichen, sich wechselseitig bedingenden
Daseinsweisen. ,,Die Frauen wiirden also einen Natural- und einen gesell-
schaftlichen Wert darstellen. Ihr ‘Werden’ wire der Ubergang vom einen
zum anderen. Doch wiirde es niemals einfach stattfinden.“! Es wiirde
deshalb nicht einfach stattfinden, weil ihre ,,Wertgegenstiindlichkeit™ als

162 WIDERSPRUCH - 44/03



ihre gesellschaftliche Seinsweise ,,nur im gesellschaftlichen Verhiltnis von
Ware zu Ware* existiert (MEW 23, 62), iiber dessen Zustandekommen nicht
sie entscheiden. Dieses Verhiltnis konne nicht von ihnen selbst realisiert
werden, schreibt Irigaray wiederum mit Bezug auf Marx, denn es entspre-
che der Titigkeit zweier Tauschender: ,,(D)er Tauschwert von zwei Zei-
chen, zwei Waren, zwei Frauen, ist eine Repridsentation von Bediirfnissen-
Wiinschen der Subjekte von Konsumtion und Tausch: er ist ihnen in keiner
Weise ‘eigentiimlich‘. Im Grenzfall sind die Waren —bzw. ihre Verhéltnisse
— das materielle Alibi fiir den Wunsch nach Beziehungen unter Mannern.*
(187)

Damit aber wird greifbar, welche Wendung Irigaray der Rede von der
Materialisierung im Zusammenhang mit dem Geschlecht geben will: Wenn
Marx sagt: ,,Es ist nur das bestimmte gesellschaftliche Verhiltnis der
Menschen selbst, welches hier fiir sie die phantasmagorische Form eines
Verhiltnisses von Dingen annimmt™ (MEW 23, 86), so heisst dies, dass jene
den Waren-Frauen ihre Wertform verleihende Relation, ihnen in keiner
Weise eigen, lediglich das Verhiltnis der sie tauschenden Subjekte wider-
spiegelt. Mit andern Worten: In ihrer Wertgegenstindlichkeit, die gleich-
zeitig ihre einzig mogliche gesellschaftliche Existenz ist, hat sich das
Verhiltnis der sie tauschenden Manner inkarniert: In der Tat ‘gespenstische
Gestalten’ — hat man sich ihr Dasein als die Vergegenstindlichung der
Beziehung zwischen Minnern zu denken.

Wihrenddem also die meisten Gender-Theorien das geschlechtliche
Sein als Inkarnation bestimmter Wertvorstellungen auffassen, von denen
beide Geschlechter gleichermassen betroffen sind, womit sie das Ge-
schlechterverhiltnis selbst als jenes ,,bestimmte gesellschaftliche Verhilt-
nis“ begreifen, scheint Irigaray mit Vergegenstidndlichung meines Erach-
tens nach sehr viel niher an der Marxschen Terminologie!! eine Asymme-
trie zwischen den Geschlechtern zu benennen, in welcher deren eine Pol die
Inkarnation der Verhiltnisse des andern bedeutet: Darin erscheint das
Dasein der Frauen nicht als ,,Materialisierung einer Norm* (Butler 1997,
40), sondern als ,,Materialisierung der Beziehungen unter Minnern*“!?, zu
denen sie somit nicht in ein Verhéltnis treten, sondern dessen Verhiltnis sie
vielmehr sind.

Was heisst das? Es wire eine verkiirzende Lesart, wollte man Irigarays
Feststellung lediglich als Allegorisierung der Marxschen Warenanalyse
verstehen. Wenn Irigaray tatsdchlich beansprucht, nicht lediglich die Wa-
renanalyse auf Frauen ‘anzuwenden‘, sondern das Geschlechterverhdltnis
dem Marxschen Begriff des Produktionsverhéltnisses einzuschreiben, so
deshalb, weil sie seine Wertlehre als Beschreibung gesellschaftlicher Aus-
tauschsysteme iiberhaupt versteht.!®> Liest man Irigarays Kommentar zum
Warenfetischismus in dieser Weise, so bezeichnet er gleichzeitig eine
Asymmetrie in der Subjektkonstitution, die als das die westliche Kultur
ebenso fundierende wie fiir geschlechtliche Hierarchisierungsprozesse ver-
antwortliche Moment in einer unterschiedlichen Positionierung der Ge-

WIDERSPRUCH - 44/03 163



schlechter vis-a-vis des Prozesses der Symbolisierung griindet.'* Wenn
deshalb Irigaray in Frauenmarkt auf einer zweiten, gleichsam untergriindi-
gen Ebene der Marxschen Warenanalyse einen Lacanschen Subtext unter-
legt, indem sie das ,,Produktionsverhiltnis* mit dem Begriff der ,,symboli-
schen Ordnung® verkniipft!”, so weist sie damit die letzterem inhirente
Geschlechtermetaphysik als ein integrales Moment der Produktionsver-
hiltnisse aus. Gleichzeitig stellt sie sich mit dieser Engfithrung von Ware
und Zeichen in die Tradition jener franzdsischen Marx-Rezeption, die im
Anschluss an Louis Althusser darum bemiiht ist, den Begriff des ,,Verhalt-
nisses* in seiner ganzen Komplexitét zu denken.

In seinem Buch Das Kapital lesen legt Althusser nahe, dass Marx dieses
»verhiltnis® als die den 6konomischen Phinomenen zugrundeliegende
Struktur begreift, eine Struktur allerdings, die nur in ihrer Wirkung, das
heisst den 6konomischen Phinomenen selbst existiert (1972, 254-261). Als
deren theoretische Bestimmung muss dieser von Althusser so bezeichnete
,.Begriff des Okonomischen* (240) demnach als eine Art Unbewusstes des
O0konomischen und also auch gesellschaftlichen Funktionierens verstanden
werden. Damit nimmt Althusser am Basis-Uberbau-Modell eine entschei-
dende Verschiebung vor, indem er nicht langer von der ‘Immaterialitit’ der
,suprastruktur® ausgeht, sondern diese als das ihm eigene Unbewusste in
die ‘Basis’ selbst zuriickverlegt.'® Die im Poststrukturalismus gingige
Rede von der Materialitit des Diskurses findet darin — und nicht etwa in
einer diffusen Vorstellung eines sich materialisierenden Uberbaus, wie
beispielsweise von Butler nahegelegt — seine Begriindung. Irigarays For-
mulierung, dass der Frauentausch als eine verkannte ,,Infrastruktur® unserer
Kultur zu betrachten sei, nimmt deshalb wohl direkt auf Althusser Bezug,
der diesen Begriff fiir seine erweiterte Vorstellung von Basis verwendet.!”

Die symbolische Verwertung des Weiblichen

Tatséchlich besteht eine frappante Ahnlichkeit in der Weise, wie Marx den
Status der Ware fiir das 0konomische und Lacan den Status des Weiblichen
fiir das symbolische Funktionieren beschreibt. Indem Irigaray diese doppel-
te Funktion der Frau als Zeichen und ‘Naturalkorper’ auch im Hinblick auf
die symbolische Ordnung untersucht, macht sie auf diesen zweiten Gehalt
der Rede vom Frauentausch: einer gewissermassen ‘symbolischen Verwer-
tung’ des Weiblichen aufmerksam. Irigarays Feststellung, dass ,,(die) Frau-
en ... die Moglichkeit des Gebrauchs und der Zirkulation des Symbolischen
sicherzustellen (haben), ohne indessen daran teilzuhaben* (1979, 196), ist
deshalb nichts anderes als die prizise Wiedergabe dessen, wie Lacan in
Encore die Positionierung des Weiblichen vis-a-vis des Prozesses der
Symbolisierung beschreibt (Lacan 1991, 85-89). Erinnern wir uns daran,
dass bei Lacan die Teilhabe am Symbolischen nicht irgendeine beliebige
Sache, sondern das Versetztsein in eine Begehrens- und damit Subjektpo-
sition benennt, so wird die Relevanz dieser hier von Lacan formulierten
Asymmetrie deutlich. Eine Art ‘materieller Koder‘, dessen gleichzeitige

164 WIDERSPRUCH - 44/03



Virtualitit die fiir die Subjektkonstitution benétigte metonymische Wir-
kung generiert, kommt der Frau als diese von Lacan so bezeichnete ,,Ursa-
che des Begehrens (1991, 136) die Aufgabe zu, das somit génzlich
mainnlich codierte Begehren einzuleiten. ,,D.h. die Teilung der — vor allem
sexuellen — Arbeit erfordert, dass die Frau mit ihrem Korper das materielle
Substrat fiir den Gegenstand des Begehrens unterhilt, doch zu diesem selbst
niemals Zugang hat. Die Okonomie des Begehrens — des Tausches — ist
Minnersache. Und diese Okonomie unterwirft die Frauen einer Spaltung,
die fiir das Funktionieren des Symbolischen notwendig ist.” (1979, 195f)

Die Spaltung als Funktion des Symbolischen: Es ist das, was Lacan durch
den psychoanalytischen Diskurs als Beschreibung des menschlichen Da-
seins in die Welt gesetzt sieht. Es war ja gerade seine Leistung, in Freuds
Entdeckung des Unbewussten jenes entscheidende, das Subjekt dezentrie-
rende und spaltende Moment erkannt zu haben, das jede Vorstellung eines
kohdrenten und damit allmichtigen Selbst durchbricht: eine Alterititsstruk-
tur, die Lacan deshalb durch die Sprache gegeben sieht, weil sie es ist, die
uns zwingt, unseren ‘Anspruch’ in die Vermitteltheit des ‘Ansprechens’ zu
verwandeln, die damit in gewisser Weise bereits unser Verwiesensein auf
den Anderen anerkennt. Doch was hat es zu bedeuten, dass die Frauen diese
Spaltung sind? Sie wire als sein Mangel die Spalte des minnlichen Sub-
jekts, ohne indessen selbst in eine solche Subjektposition versetzt zu sein?
Eine Art Sprachmutter, deren nunmehr nicht mehr anatomisches, sondern
sprachliches Schicksal es ist, den Sohn in die dezentrische ,,Ex-sistenz* des
»Sprechenden Seins* einzufiihren?!8

In der Tat eine hehre Aufgabe. Doch Irigarays Einwand wird es sein, dass
Lacan gerade durch diese Geschlechterdramaturgie das Potential der sym-
bolischen Funktion, Zeichen tatsdchlicher Alteritit zu sein, vergibt: als
diese ,,unbewusste Matrix/Gebarmutter der Sprache des Mannes* wird sie
in ihrer génzlichen Abwesenheit letztlich doch ,,der Ort der Einschreibung
seiner Bildungen bleiben* (1979a, 97/92). Ja, es ist seit Cosi fan tutti
Irigarays Argument, dass Lacan, indem er in der ihm eigenen Verkniipfung
von strukturaler Anthropologie und Linguistik diese geschlechtliche Asym-
metrie gar zu einer ,,Jogischen Forderung im Sprechen® erhebt!? , entgegen
seinem urspriinglichen Anliegen eine letztlich narzisstische Selbstbeziig-
lichkeit des Begehrens befestigen hilft. Insofern Frauen — als Zeichen, als
Ware, als Spalte — dieses ,,Verhiltnis* sind und (somit) nicht in ein
Verhiltnis treten®? , kann Irigaray deshalb sagen: ,,Allseits herrschend, aber
in ihrer Praxis verboten, spielt sich die Hom(m)osexualitit iiber die Korper
der Frauen, als Materie oder Zeichen, ab. Und bisher ist die Heterosexualitét
nichts anderes als ein Alibi fiir die reibungslosen Beziehungen des Mannes
zu sich selbst, fiir die Beziehungen unter Midnnern. Deren ‘soziokulturelle
Endogamie’ ... wiirde also den Handelsverkehr mit Frauen verbieten. Um
Handel/es zu treiben, benutzten die Minner sie, aber Tauschverkehr mit
ithnen haben sie nicht.” (1979, 179)

WIDERSPRUCH - 44/03 165



Zwei Gender, aber keine sexuelle Differenz

Esistdiese These einer ‘soziokulturellen Endogamie®, eine gewissermassen
hom(m)oerotische Strukturiertheit sdmtlicher kulturellen Reprisentanzen
also?! , die Irigaray niemals der heute in der Gender-Theorie vorherrschen-
den Annahme zustimmen liesse, die Geschlechter seien als zwei wechselsei-
tig aufeinander bezogene Reprisentationen zu verstehen. Fehlt doch dem
emnen Teil, dem Weiblichen, iiberhaupt eine kulturelle Reprisentanz, was
nicht ausschliesst, dass es durch allerlei sich meist widersprechende Bilder
widergegeben wird. Doch diese zusammen machen noch kein Geschlecht,
beinhaltet doch das Geschlecht in der Tradition, in der Irigaray steht, eine
Begehrensposition, und zu dieser hat die Frau mit threm Korper lediglich das
,materielle Substrat® beizutragen, ohne indessen selbst in sie versetzt zu
sein. Spatestens hier diirfte deshalb klar werden, dass Irigaray mit ihrem
Theorem der sexuellen Differenz gerade nicht jene Heterosexualitit meint,
die infolge einer ausschlieBlich ménnlich konnotierten Begehrensposition
unsere Kultur zu dominieren scheint, wie sie iiberhaupt mit diesem Theorem
keinerlei sexuelle Priferenz verbindet. Vielmehr bezeichnet die sexuelle
Differenz sehr prézise das, was sich in unserer Tradition gerade nie ereignet
hat?? , was aber, so Irigarays These, in dieser merkwiirdigen Ambivalenz von
gleichzeitiger Anrufung und Verwerfung als Potential einer — bislang ver-
neinten — Alteritit im abendlandischen Denken angelegt ist.

Es ist dieser Gedanke, auf den sie in ihrer Ethik der sexuellen Differenz
zuriickkommen wird, deren Mittelteil wesentlich fiir den Ruf einer konser-
vativen Wende in ithrem Werk verantwortlich ist. Dass diese ca. 60 Seiten
umfassende Passage mit ihrem Spiel zwischen einem gross- und einem
kleingeschriebenen Anderen in weiten Teilen als eine, gegeniiber Frauen-
markt nochmals prizisierte Replik auf Lacan zu verstehen ist, wurde bisher
allerdings weitgehend iibersehen. Wenn Irigaray hier formuliert, dass die
,,LTopologie des Subjekts, wie sie von bestimmten Theoretikern der Psycho-
analyse ... definiert wird, ... diesen Boden oder diesen Untergrund einer
Symbolisierung des Weiblichen fiir das (ménnliche) Subjekt zu verwen-
den® scheint (1991, 126), so ist ihr Postulat einer weiblichen Subjektposi-
tion eigentlich nur die symbolische Einforderung dessen, was hier gleich-
sam als ‘Entsymbolisiertes’ in die Welt gesetzt ist: Die sexuelle Differenz
wire jene Begrenzung einer allmichtigen Subjektposition, die Lacan zwar
sucht, aber in Irigarays Einschidtzung deshalb nicht findet, weil er diesen
negativ-assimilatorischen Bezug des abendléndischen Subjekts zu einem
von ihm selbst gesetzten Weiblichen in noch viel tiefgreifenderer Weise
befestigen hilft.

Die von Butler aufgeworfene Frage (vgl. Anm. 4), warum ausgerechnet
die sexuelle Differenz das privilegierte Zeichen fiir Alteritdt sein soll,
warum mit anderen Worten erst die Existenz eines zweiten, tatsdchlich
weiblichen Subjekts eine auch kulturelle Wahrnehmung von Andersheit
gewdhrleisten konnte, ldsst sich aus Irigarays Perspektive demnach damit
beantworten, dass die Alteritit, zumindest was unsere Tradition betrifft,

166 WIDERSPRUCH - 44/03



nicht iiber irgendeine beliebige, sondern iiber die Negierung einer genuin
geschlechtlichen — zugleich angerufenen und verneinten — Differenz ausge-
16scht wurde. Was Irigaray mit dem Denken der sexuellen Differenz zu
evozieren sucht, ist die Vorstellung einer Subjektkonstitution, in der die —
von der Psychoanalyse zwar angedachte, aber infolge ihres Geschlechterbi-
as tatsdchlich nicht eingeldste — Gespaltenheit des Subjekts durch die
Existenz eines zweiten gegeben wiire: eine intersubjektive Subjektkonstitu-
tion, in der jeder der beiden Pole in sich selbst als die ihm eigene Grenze die
Kerbe der Alteritit des andern triige.

Wenn deshalb Luce Irigaray in ihren jiingsten Arbeiten wiederholt von
der durch die Zweigeschlechtlichkeit der Natur bereits gegebenen ,,Nega-
tivitdt™ spricht, so ist dies keine leichtfertige oder gar naive Aussage iiber
eine angebliche Wesenheit — weder der Geschlechter noch der Natur —,
sondern es ist dies der Versuch, jene von Lacan so bezeichnete barre, die
Grenze der Unhintergehbarkeit des Andern zu denken: ,,Bevor die Frage
nach der Notwendigkeit, die Natur zu iiberwinden, auftaucht, ist es wichtig
zurealisieren, dass sie zwei ist. ... Niemandes Natur kann beanspruchen, mit
dem Ganzen der Natur zu korrespondieren. ... In diesem Sinn existiert eine
Art Negativitit in der Natur.“?? Jessica Benjamin weist in ihrem neuesten
Buch zurecht darauf hin, dass die gegenwartig in der feministischen Theorie
vorherrschende Fokussierung auf (Fragen der) Identitdtskritik mit ihrer
Neigung zu einer vorschnellen Identifikation mit dem ‘Ausgeschlossenen’
die ,,Verschleifung des Anderen“ mit dem eigenen Selbst eventuell gerade
dadurch wiederholt, dass sie verkennt, dass die Dekonstruktion von Identi-
tit allein noch nicht die Negativitit des Andern zu denken vermag.>*

Es bleibt in der Tat zu kldren, wie effektiv ein selbstidentischer Begriff
von Subjekt mit all seinen Implikationen von Omnipotenz und realer
Gewalt iiberwunden werden kann. Angesichts der Tatsache, dass die Ge-
schlechter bei der Genese einer herrschaftlichen Subjektposition, epistemo-
logisch gesprochen, nicht dieselbe Funktion innehaben, ist bislang die
Frage nicht entschieden, ob die Pluralisierung der Geschlechter jenen
geschlechterasymmetrischen Bezug, der der Selbstidentitdt inhédrent ist,
tatsdchlich eher tangiert als die Einforderung einer bei diesem Prozess
negierten weiblichen Subjektposition.? Judith Butler scheint dies zu wis-
sen, denn iiberraschenderweise fragt auch sie: ,,Werden wir jemals die Frage
beantworten konnen, ob die sexuelle Differenz die Erlangung einer als
Theorie geheiligten melancholischen Heterosexualitét ist, oder ob sie nicht
schlechthin die Bedingung fiir Verlust und Bindung aller menschlichen
Beziehungen darstellt?* (engl. 1997, 166 U.v.m.) Vielleicht kénnen wir
diese Frage nicht beantworten, aber wir konnten wenigstens damit begin-
nen, sie uns zu stellen.

Das Denken der sexuellen Differenz als Bedenken der menschlichen
Bedingtheit und Begrenzung von Allmacht — es scheint mir das zu sein, was
zu erwigen uns Luce Irigarays Denken auferlegt.

WIDERSPRUCH - 44/03 167



Anmerkungen

1  Etwadie Hilfte von Irigarays Schriften liegt bislang noch nicht in deutscher Ubersetzung
vor, in englisch sind alle Werke iibersetzt. Zu ihrem Spatwerk gehoren J'aime a toi 1992,
Etre Deux 1997, Je, tu, nous 1990, La democrazia comincia alle due 1994, Parler n’est
Jjamais neutre 1985 und der Sammelband Sexes et genres a travers les langues 1990. Als
eine der wenigen deutschsprachigen Rezipientinnen der 90er Jahre sind zu nennen:
Hennecke 2001, Sommer 1998, Kroker 1994, Kuster 1996/1998 und zahlreiche Publika-
tionen von Andrea Giinter. Zum Essentialismusvorwurf vgl. Deuber-Mankowsky 1986.

2 So in unzidhligen Artikeln u.a. in den Zeitschriften Hypatia, Signs, differences, Yale
French Studies. Als Auswahl von Biichern sei hier genannt: Withford 1991, Schor/
Weed 1994, Burke/Schor/Whitford 1994.

3 ,Der Korper wird hier betrachtet als ein politisches, soziales und kulturelles Objekt par
excellence und nicht als Produkt einer rohen, passiven Natur, welche zivilisiert,
tiberlagert und von der Kultur zurechgeschliffen wird. Der Korper ist ein kulturelles
Geflecht und Produktion von Natur. ... (Er) kann nicht verstanden werden als eine
neutrale Leinwand, eine Art biologischer Tabula rasa, auf welche Weibliches und
Mainnliches gleichermassen projiziert werden konnte. Anstatt Sex als eine essentialisti-
sche und Gender als eine konstruktivistische Kategorie anzusehen, geht es diesen
Denkerinnen darum, gerade diese Dichotomie zu unterwandern.” (Grosz 1994, 18
U.v.m.) Grosz steht mit der Einschitzung eines immer schon kulturell vermittelten
Naturbegriffs bei Irigaray keineswegs allein, vgl. z.B. Schwab 1998, 79f.,Weinbaum
1994 und ausfiihrlich Cheah/Grosz 1998a.

4 Peng/Grosz 1998, 27f. Vgl. auch Butler 1994, 100f.; Butler 2001, 154-156; und zu einer
Erwiderung durch Braidotti vgl. Braidotti/Butler 1994, 52f.

5 Butler (1997a, 27) anerkennt zwar, dass auch Irigarays ,,Beschworung der Geschlech-
terdifferenz etwas anderes als eine Grundlegung ist”, doch wird sie sich genau aus
diesem Verdacht heraus doch auch wieder von ihr abgrenzen. Der Feminismus miisse
es, so ihre Uberzeugung, erlauben, schreibt Butler in Kritik an einer Universalisierung
der Geschlechterdifferenz, ,,in Auseinandersetzung mit anderen kritischen Paradigmen
seine eigenen fundierenden Richtlinien in eine Krise geraten zu lassen.* (Grosz/Peng
1998, 41 U.v.m.)

6 ,Er(der Wert) geht bestindig aus der einen Form in die andre iiber, ohne sich in dieser
Bewegung zu verlieren, und verwandelt sich so in ein automatisches Subjekt. ... In der
Tat aber wird der Wert hier das Subjekt eines Prozesses, ... .“ (MEW 23, 168f) Zum
,»Verhiltnis*, das die Menschen ohne ihr Wissen eingehen vgl. MEW 13, 8 und MEW
23, 88: ,,Sie wissen es nicht, aber sie tun es.” Zum Wert als einer gesellschaftlichen
Natureigenschaft vgl. MEW 23, 86; MEW 13, 22.

7 Vgl.:. ,Das Kapital seinerseits erscheint daher als das iibergreifende Subjekt und
Eigentiimer fremder Arbeit ... . ... Die Setzung des Individuums als eines Arbeiters, in
dieser Nacktheit, ist selbst historisches Produkt.” (Grundrisse, 374f.)

8 MEW 23, 88. Ich denke, dass in der Verkennung dieses Unterschiedes die Verkiirzung
vieler Gender-Ansiitze liegt, die in ihrer Kritik an Gender-Identitiiten, verstanden als
bestimmte Eigenschaften, zu einer Art Ideologiekritik werden. Marx hingegen scheint
tatsdchlich an so etwas wie eine ‘Materialisierung’ zu denken, wie viele seiner
Formulierungen nahelegen: , Kristallisation* (MEW 13, 16), ,,Materiatur® (MEW 23,
124; 13, 50), oder eben ,,Verdinglichung* (MEW 25, 838, 887) resp. ,,Vergegenstind-
lichung* (MEW 23, 181; 13, 16-19, 27), wobei letztere nur in seinem Frithwerk
Entfremdung meint, also etwas, worunter noch der ‘wahre’ Kern liegen konnte.

9 ,,Die Geschlechtsidentitit darf nicht nur als kulturelle Zuschreibung von Bedeutung an
ein vorgegebenes anatomisches Geschlecht gedacht werden ... . Vielmehr muss dieser
Begriff auch jenen Produktionsapparat bezeichnen, durch den die Geschlechter (sexes)
selbst gestiftet werden. ... Die Geschlechtsidentitdt umfasst auch jene diskursiven/

168 WIDERSPRUCH - 44/03



10

11

12

13

14

15

16

kulturellen Mittel, durch die eine ‘geschlechtliche Natur’ oder ein ‘natiirliches Ge-
schlecht’ als ‘vordiskursiv’ ... hergestellt und etabliert wird. ... Die Produktion des
Geschlechts als vordiskursive Gegebenheit muss umgekehrt als Effekt jenes kulturellen
Konstruktionsapparats verstanden werden, den der Begriff ‘Geschlechtsidentitit’ (gen-
der) ... bezeichnet.” (Butler 1991, 24) Ich habe andernorts (2002) darauf hingewiesen,
dass Butlers Fokussierung auf normative Geschlechtsidentititen, machttheoretisch
gesehen, problematisch ist.

1976, 1991, vgl. auch: ,,Das rote Blut (sang rouge) soll auf der Seite der Mutter bleiben,
aber ohne als solches in der gesellschaftlichen Ordnung einen Preis zu haben; die Frau
aber wire als Tauschgeld nur noch blosser Schein (semblant).” (ebd., 193)

... que le corps d’une marchandise ne soit plus que matérialisation d’un travail humain
abstrait. C’est-a-dire qu’elle n’ait plus de corps, de matiére, de nature, mais qu’elle soit
objectivation, cristallisation en objet visible, de I’activité de I'’homme.* (franz. 1977,
175/dt. 186) Irigaray spielt hier mit I’homme, was in der deutschen Ubersetzung mit
.manschlicher Tatigkeit” widergegeben wird. Vgl. die Marxsche Vorlage MEW 23, 52:
,.Es ist nichts von ihnen iibriggeblieben als dieselbe gespenstige Gegenstindlichkeit,
eine blosse Gallerte unterschiedsloser menschlicher Arbeit, d.h. der Verausgabung
menschlicher Arbeitskraft ... . Diese Dinge stellen nur noch dar, dass in ihrer Produktion
menschliche Arbeitskraft verausgabt, menschliche Arbeit aufgehiuft ist. Als Kristalle
dieser ihnen gemeinschaftlichen gesellschaftliche Substanz sind sie Werte — Waren-
werte.

Oder anders formuliert: Mit Materialisierung meint Irigaray niemals Materialisierung
eines Uberbauphiinomens, sondern immer Materialisierung eines Verhiltnisses: ,,Was
diese Ordnung ermdglicht und ihre Grundlage sichert, ist also der Frauentausch: ... .
Was voraussetzt: ... die Umbildung von Frauen zu ‘Objekten’, die die Materialisierung
der Beziehungen unter Ménnern verkorpern.” (1976, 191)

Daher die immer wiederkehrende Gleichsetzung von Ware und Zeichen. Marx selbst
legt eine solche Engfiihrung nahe, wenn er schreibt: ,,Der Wert verwandelt vielmehr
jedes Arbeitsprodukt in eine gesellschaftliche Hieroglyphe. Spiter suchen die Men-
schen den Sinn der Hieroglyphe zu entziffern, hinter das Geheimnis ihres eignen
gesellschaftlichen Produkts zu kommen, denn die Bestimmung der Gebrauchsgegen-
stinde als Werte ist ihr gesellschaftliches Produkt so gut wie die Sprache.” (MEW 23,
88) Und Irigaray: ,,Wie das Zeichen, so erscheint der Wert nur durch ihre Beziehung auf
andere.*” (1979, 187)

In Spekulum (1980) weist Irigaray anhand von Texten Platons, Kants, Hegels, Freuds
und Lacans nach, dass sich eine solche Asymmetrie tatsdchlich in den zentralen
Grundtexten der abendldandischen Philosophie findet. Das Weiblich ist darin als eine
Art Hilfsfunktion einer somit génzlich méannliche konnotierten Subjektposition konzi-
piert (vgl. insb. auch das Kapitel: Jede Theorie des Subjekts, 1980, 169-187). Das
Bedenken dieser grundsitzlich kategorialen Asymmetrie unterscheidet Irigarays An-
satz von Gender-Ansitzen, die beide Geschlechter gleichermassen fiir konstruiert
halten. Ich habe diesen Unterschied andernorts ausgefiihrt (2001).

,Die Situation ihrer spezifischen Ausbeutung im Funktionieren des — sexuellen, aber
auch allgemeiner des 6konomischen, gesellschaftlichen, kulturellen — Tauschverkehrs
konnte sie dazu bringen, eine neue ‘Kritik der politischen Okonomie’ auszuarbeiten.
Diese Kritik wiirde die des Diskurses und allgemeiner die des symbolischen Systems,
in denen sie sich realisiert, nicht meiden. Was dazu fiihrte, auf andere Weise den
Einschlag der gesellschaftlichen Arbeit des Symbolischen in die Analyse der Produk-
tionsverhiltnisse zu interpretieren.” (1979, 197f.)

,,Die Produktionsverhiltnisse verweisen auf die Formen der Suprastruktur als auf die
eigentlichen Bedingungen ihrer Existenz. Man kann demnach den Begriff der Produk-
tionsverhiltnisse nicht denken, indem man von ihren spezifischen suprastrukturalen
Existenzbedingungen abstrahiert. ... Die gesamte Suprastruktur der Gesellschaft ist so

WIDERSPRUCH - 44/03 169



17
18

19

20

21

22

23

auf spezifische Weise in den Produktionsverhiltnissen ... enthalten und prisent.”
(Althusser 1972, 238f.)

Irigaray 1979, 177. Zur , Infrastruktur® bei Althusser: 1972, 130, 185, 238.

Lacan 1991, 128. Vgl. auch: ,.... wenn die Libido nur ménnlich ist, so ist es nur von da,
wo sie alle ist, die liebe Frau, das heisst da, von wo aus sie sieht der Mann, und nur von
da, dass die liebe Frau haben kann ein Unbewusstes. Und wozu dient ihr das? Das dient
ihr, wie jeder weiss, zum Reden zu bringen das sprechende Sein, hier reduziert auf den
Mann, das heisst — ich weiss nicht, ob Sie es recht bemerkt haben in der analytischen
Theorie — zu existieren nur als Mutter.” (Lacan 1991, 106)

,Das geschlechtliche Sein dieser nicht-alle Frauen geht nicht iiber den Korper, sondern
iiber das, was resultiert aus einer logischen Forderung im Sprechen. In der Tat, die
Logik, die Kohirenz, eingeschrieben in dem Umstand, dass die Sprache existiert ...,
kurz, der Andere, der sich inkarniert ... als geschlechtliches Sein, fordert dieses eine um
eine.” (1991, 14) Das ,.eine um eine“ in der Terminologie Lacans ist das nie zu einem
Abschluss kommende Begehren, wozu diese ,,nicht-alle Frauen* den Anlass geben
sollen. In ihrem Aufsatz Der Glaube Selbst unterzieht Irigaray diese Lacansche
Sprachmetaphysik einer eingehenden Kritik (vgl. 1989, 47-92).

Man kann diesen Unterschied auch in dem ausdriicken, was Lacan die Seinsrelation
zum Phallus nennt, worin er die Frau bzw. die Habensrelation, worin er den Mann
gestellt sieht: die Seinsrelation ist keine Begehrensposition, sondern der Grund des
Begehrens des Mannes (1991a, 129f.)

Es ist Irigarays Annahme, dass dieses von Lacan, vorgingig aber auch von Freud und
Hegel formulierte Wissen um das Geschlechterverhiltnis etwas abbildet, was auch
heute noch am Grund unserer gesellschaftlichen Strukturen wirkt, sei es in der unter-
schiedlichen Wertschitzung geschlechtlich kodierter Arbeiten oder sei es auch allge-
meiner, beispielsweise in Kategorien der Okonomie. (Was misst das BSP, was heisst
Effizienz, Nachhaltigkeit? Etc.).

Die inflationdre Verwendung des Begriffs ‘sexuelle Differenz’ hat diesen Umstand
verwischt. Obwohl z.B. Braidotti in ihrem Interview mit Butler Irigaray sehr weitge-
hend verteidigt, sieht sie genau diesen Punkt in Irigarays Denken nicht, wenn sie den
zweiten Pol der sexuellen Differenz, das weibliche Subjekt, doch wieder in der der Frau
eigenen korperlichen Erfahrung zu begriinden sucht. Gerade das meint Irigaray jedoch
nicht mit einer weiblichen Begehrensposition, insofern diese eine symbolisch vermit-
telte ist; eine Vermittlung, die die bestehende symbolische Ordnung gerade nicht kennt,
weshalb Frauen auch nicht einfach darauf ‘zuriickgreifen’ konne (Braidotti/Butler
1994, 39-41). Dass Irigaray mit der sexuellen Differenz etwas zu evozieren sucht, was
noch nicht existiert, kommt u.a. in folgendem zum Ausdruck: ,,Die meisten der Arbeiten
der Frauen heute haben zum Ziel zu beschreiben, was die Frau innerhalb des Horizontes
einer médnnlich-subjektiven Kultur ist. Im Unterschied zur Mehrheit der Frauen ...
wollte ich nicht von der anderen sprechen: Frau als andere-Frau des/fiir den Mann. ...
Was mich betrifft, so habe ich mich vielmehr selber umgestiilpt. Ich habe eine
Umkehrung der Weiblichkeit, die mir auferlegt war, durchgefiihrt, um zu versuchen, ein
Weibliches, das meiner Gattung entspricht, zu definieren: ein An-und-fiir-sich-Sein
meiner weiblichen Natur. ... Diese Operation ist extrem schwierig und sie erklért die
meisten Missverstindnisse meiner Arbeit und meinem Denken gegeniiber.” (1992,
108f. U.v.m.)

1992, 65 U.v.m. Vgl. auch: ,,Das Negative in der sexuellen Differenz ist das Akzeptie-
ren der Begrenztheit meiner Gattung und Anerkennung der Unreduzierbarkeit des/der
andern. ... Dieses Negative, Hegel kannte es nicht.” (1992, 32 U.v.m.) In meinem
Verstindnis betreibt Irigaray in J’aime a toi mit dem Einfiigen der Spalte der sexuellen
Differenz eine Dekonstruktion des Naturbegriffs als Vorstellung von Unmittelbarkeit
oder vorgingiger Einheit: ,,Hegel, wie die meisten Menschen, vergisst, dass die
natiirliche Unmittelbarkeit in gewisser Hinsicht weder absolute noch einfache Unmit-

170 WIDERSPRUCH - 44/03



telbarkeit ist. In der Natur selbst begegnet die Natur ihrer Begrenzung.” Und: ,,Das
Universelle ist als Eins gedacht. Aber diese Eins existiert nicht. Wenn aber diese Eins
nicht existiert, so ist die Begrenzung in die Natur selbst eingeschrieben. ... Es gibt nicht
die Natur.“ (1992, 75, 65 U.v.m.)

24 ,Allerdings bin ich der Meinung, dass die Herausforderung des autonomen Subjekts
mehr erfordert als die Dekonstruktion des Begriffs eines vereinheitlichten Selbst.*
(2002, 109) Jessica Benjamin betont zurecht, dass der Diskurs der Anerkennung das
Konfliktuése, Dynamische und Destruktive im Spannungsfeld zwischen Selbst und
Anderem vernachlissigt (123f.). Vgl. auch: ,,Deshalb bleibt es meiner Meinung nach
notig, die unerlissliche Negativitit, die der andere beitrigt, genauso zu artikulieren.*
(119)

25 Esist entscheidend zu sehen, dass Irigaray mit einer weiblichen Subjektposition nicht
einen selbstidentischen Begriff des Subjekts portiert. Vgl. z.B.: ,,,Ich bin sexuiert’
bedeutet ‘Ich bin nicht das Ganze‘. Mich mit meinem Geschlecht zu identifizieren, lduft
deshalb darauf hinaus, in die Welt der Vermittlung einzutreten, insofern ich die
Existenz des anderen Geschlechts anerkenne. Es existierte darin nicht mehr einfach
Identitdt meines Willens mit sich selbst, da die Respektierung meiner Natur als
geschlechtliche Identitit der Unmittelbarkeit meines Wollens Beschriankungen aufer-
legt.” (1992, 91 U.v.m.)

Literatur

Althusser, Louis, 1972: Das Kapital lesen, Bd. I+II. Reinbek bei Hamburg

Benjamin, Jessica, 2002: Der Schatten des Anderen. Intersubjektivitit, Gender, Psychoana-
lyse. Frankfurt/M., Basel

Braidotti, Rosi / Judith Butler, 1994: Feminism by Any Other Name. In: differences: A
Journal of Feminist Cultural Studies, no. 2+3 (vol. 6), Bloomington, Indiana

Burke, Carolyn, Schor, Naomi und Whitford, Margaret (Hg.), 1994: Engaging with Irigaray.
New York

Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/M.

Butler, Judith, 1994: Sexuelle Differenz als eine Frage der Ethik. In: Wolfgang Miiller-Funk
(Hg.): Macht, Geschlecht, Differenz: Beitrige zur Archdologie der Macht im Verhiltnis
der Geschlechter. Wien

Butler, Judith, 1997: Korper von Gewicht. Frankfurt/M.

Butler, Judith, 1997a: Das Ende der Geschlechterdifferenz? In: Jorg Huber / Martin Heller
(Hg.): Konturen des Unentschiedenen: Interventionen. Basel, Frankfurt/M.

Butler, Judith, 2001 (engl. 1997): Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung.
Frankfurt/M.

Cheah, Pheng / Grosz, Elizabeth, 1998: The Future of Sexual Difference. An Interview with
Judith Butler and Drucilla Cornell. In: diacritics, no. 1 (vol. 28), Baltimore

Cheah, Pheng / Grosz, Elizabeth, 1998a: Of Beeing Two. Introduction. In: diacritics, no. 1
(vol. 28). Baltimore

Deuber-Mankowsky, Astrid, 1986: Von neuen Welten und weiblichen Gottern. Zu Luce
Irigarays ‘Ethique de la différence sexuelle‘. In: Judith Conrad / Ursula Konnertz:
Weiblichkeit in der Moderne. Ansitze feministischer Vernunfkritik. Tiibingen

Grosz, Elizabeth, 1994: Volatile Bodies. Toward a Corporeal Feminism. Bloomington,
Indianapolis

Giirtler, Sabine, 1997: Gipfel und Abgrund — Die Kritik von Luce Irigaray an Emmanuel
Lévinas’ Verstdndnis der Geschlechterdifferenz. In: Silvia Stoller / Helmuth Vetter
(Hg.): Phidnomenologie und Geschlechterdifferenz. Wien

Hennecke, Susanne, 2001: Der vergessene Schleier. Ein theologisches Gespriach zwischen
Luce Irigaray und Karl Barth. Giitersloh

WIDERSPRUCH - 44/03 171



Irigaray, Luce, 1979 (franz. 1977): Frauenmarkt. In: Luce Irigaray: Das Geschlecht, das
nicht eins ist. Berlin

Irigaray, Luce, 1979a: Cosi fan tutti. In: Luce Irigaray: Das Geschlecht, das nicht eins ist.
Berlin

Irigaray, Luce, 1980: Spekulum. Spiegel des anderen Geschlechts. Frankfurt/M.

Irigaray, Luce, 1989: Genealogie der Geschlechter. Freiburg i. Br.

Irigaray, Luce, 1991: Ethik der sexuellen Differenz. Frankfurt/M.

Irigaray, Luce, 1992: J’aime a toi. Paris

Knapp, Gudrun-Axeli, 2001: Dezentriert und viel riskiert: Anmerkungen zur These vom
Bedeutungsverlust der Kategorie Geschlecht. In: Gudrun-Axeli Knapp / Angelika Wet-
terer (Hg.): Soziale Verortung der Geschlechter: Gesellschaftstheorie und feministische
Kritik. Miinster

Kroker, Britta, 1994: Sexuelle Differenz. Einfithrung in ein feministisches Theorem.
Pfaffenweiler ‘

Kuster, Friederike, 1996: Ortschaften. Luce Irigarays Ethik der sexuellen Differenz. In:
Ernst Wolfgang Orth / Karl-Heinz Lembeck (Hg.): Phanomenologische Forschungen,
Neue Folge, 1. Halbband. Freiburg, Miinchen

Kuster, Friederike, 1998: Luce Irigaray: Ethik der sexuellen Differenz. Feministische
Philosophie jenseits der Dekonstruktion und diesseits der Utopie. In: Marion Heinz /
Friederike Kuster: Geschlechtertheorie — Geschlechterforschung: ein interdisziplinires
Kolloquium. Bielefeld

Lacan, Jacques, 1991: Encore. Das Seminar. Buch XX (1972-1973). Weinheim, Berlin

Lacan, Jacques, 1991a: Schriften II. Weinheim, Berlin

Marx, Karl, 2001: Das Kapital. Kritik der politischen Okonomie, Bd. 1. In: MEW 23. Berlin

Marx, Karl, 1990: Zur Kritik der politischen Okonomie. In: MEW 13, Berlin

Marx, Karl, (1857/58): Grundriss der Kritik der politischen Okonomie. Frankfurt/M., Wien

Schwab, Gail, 1998: Sexual Difference as Model. An Ethics for the Global Future. In:
diacritics, no. 1 (vol. 28). Baltimore

Schor, Naomi und Elizabeth Weed (Hg.), 1994: The essential Difference. Bloomington,
Indianapolis

Soiland, Tove, 2002: Mit Foucault gegen Gender. Eine machttheoretische Kritik am
Paradigma des sozialen Konstrukts. In: Widerspruch, Heft 43. Ziirich

Soiland, Tove, 2001: Das weibliche Subjekt als dekonstruktiver Einsatz — eine Provokation
im Zeitalter von Gender. Zu den sprachphilosophischen Grundlagen von Luce Irigarays
Denken des sexuellen Differenz. In: Zeitschrift fiir Frauenforschung und Geschlechter-
studien, Heft 4. Bielefeld

Sommer, ImKe, 1998: Zivile Rechte fiir Antigone: Zu den rechtstheoretischen Implikatio-
nen der Theorie von Luce Irigaray. Baden-Baden

Weinbaum, Alys Eve, 1994: Marx, Irigaray and the Politics of Reproduction. In: diffe-
rences: A Journal of Feminist Cultural Studies, no. 1 (vol. 6). Boomington Indiana

Whitford, Margaret, 1991: Luce Irigaray. Philosophy in the Feminin. London, New York

172 WIDERSPRUCH - 44/03



	Irigaray mit Marx lesen : eine Rehabilitierung des Denkens der sexuellen Differenz

