Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 44

Artikel: Geschlechterverhaltnisse als Produktionsverhaltnisse
Autor: Haug, Frigga

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-651907

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Frigga Haug

Geschlechterverhiltnisse als
Produktionsverhéltnisse

In Gesellschaftstheorien, Ethnologie, Kritik der Politischen Okonomie,
Geschichte, feministischen Theorien, Médnnerforschung u.a. ist das Wort
Geschlechterverhiltnisse geldufig, wenn auch selten begrifflich scharf
gefasst. Es gilt daher, zugleich mit der Diskussion unterschiedlicher Auffas-
sungen, Geschlechterverhiltnisse! iiberhaupt erst als theoretischen Begriff
und damit eine Theorie der Geschlechterverhiltnisse zu erarbeiten. Ich
formuliere vorweg als ein vorldufiges Resultat: Der Begriff Geschlechter-
verhiltnisse soll tauglich sein, die Einspannung der Geschlechter in die
gesellschaftlichen Gesamtverhéltnisse kritisch zu untersuchen. Er setzt
voraus, was selbst Resultat der zu untersuchenden Verhiltnisse ist: die
Existenz von ‘Geschlechtern’ im Sinne der je historisch vorfindlichen
Minner und Frauen. Die Komplementaritit bei der Fortpflanzung ist die
natiirliche Basis, auf der im historischen Prozess sozial geformt wird, auch,
was als ‘natiirlich’ zu gelten hat. In dieser Weise kommen die Geschlechter
als Ungleiche aus dem Gesellschaftsprozess, wird ihre Nicht-Gleichheit zur
Grundlage weiterer Uberformungen und werden Geschlechterverhiltnisse
fundamentale Regelungsverhiltnisse in allen Gesellschaftsformationen.
Sie durchqueren bzw. sind wiederum zentral fiir Fragen von Arbeitsteilung,
Herrschaft, Ausbeutung, Ideologie, Politik, Recht, Religion, Moral, Sexua-
litdt, Korper und Sinnen, Sprache, ja, im Grunde kann kein Bereich sinnvoll
untersucht werden, ohne die Weise, wie Geschlechterverhiltnisse formie-
ren und geformt werden, mit zu erforschen. Davon abzusehen gelingt nur,
wenn man zugleich — wie dies in der Wissenschaft traditionell iiblich —
davon ausgeht, dass es nur eines, das ménnliche Geschlecht gibt und alle
Verhiltnisse also als méannliche abzubilden sind.

Dagegen zu opponieren und mit der Erforschung der ‘vergessenen
Frauen’ als Nachtrag auch in den Wissenschaften zu beginnen, ist ein
Verdienst des Feminismus des letzten Drittels des zwanzigsten Jahrhun-
derts. Freilich wird dabei hdufig im Ansatz der Blick verstellt durch die
Phinomenologie der Manner und Frauen, wie sie als Effekt von Geschlech-
terverhiltnissen in Gesellschaft in Beziehung zueinander auftreten, was die
Analyse auf Zwischenmenschliches zieht, als sei dies aus sich selbst heraus
begriindbar. Im Deutschen ist dies vor allem deutlich, wenn das Wort in den
Singular riickt: das Geschlechterverhiltnis, wie dies in fast allen Arbeiten
geschieht. Um den Begriff so zu fassen, dass er dem Beweglich-Verédnder-
lichen seines Gegenstandes Rechnung tragen kann, ist der Plural angemes-

WIDERSPRUCH - 44/03 . 121



sen. Das Pluralprojekt Geschlechterverhiltnisse soll wie der Begriff Pro-
duktionsverhiltnisse vielschichtige Praxisverhiltnisse der Geschlechter
fassen und dabei sowohl die Formierung der Akteure als auch die Reproduk-
tion des gesellschaftlichen Ganzen auf dieser Grundlage der Erkenntnis
zuginglich machen. Kein festes Verhédltnis also und keine natiirlichen
festen Akteure.

Die folgenden Ausfiithrungen verorten die Studie in marxistischer wie in
feministischer Theoriegeschichte. Die Forschung ist umfangreich, verlangt
historisches Herangehen. An dieser Stelle soll lediglich die abschlieBende
Uberpriifung und Diskussion neuerer feministischer Arbeiten vorgestellt
werden.?

Kapitalismus und Patriarchat

Die Notwendigkeit, Geschlechterverhéltnisse als Produktionsverhiltnisse
zu begreifen, tritt im Feminismus der zweiten Frauenbewegung zunichst
auf als Erkenntnis, dass es auBler dem Kapitalismus ein weiteres Herr-
schaftssystem, das Patriarchat, gebe, und damit zugleich als Problem, das
Zueinander der beiden Herrschaftsarten zu denken. Die aus dem Maoismus
der Studentenbewegung beeinflussten Diskussionen um Haupt- und Neben-
widerspruch versuchten ein Ganzes zu behaupten, das sie gleichzeitig in
solcher Begrifflichkeit verhinderten. Die Diskussion arbeitete sich am
Marxismus ab, wobei Marx praktisch als Autor der Klassenverhiltnisse
fungierte. Nach den seit den 1970er Jahren gefochtenen Kédmpfen um die
Anerkennung von Hausarbeit® wurden die Fragen ausgeweitet auf die
Problematik gesellschaftlicher Gesamtokonomie. Die Debatte wurde unter
dem Namen ,,dual economy* gefiihrt.

Als eine der ersten versucht Linda Phelps (1975), Kapitalismus und
Patriarchat als unterschiedliche Produktionsverhiltnisse zu begreifen: ,,If
sexism is a social relationship in which males have authority over females,
patriarchy is aterm which describes the whole system of interaction arising
from that basic relationship, just as capitalism is a system built on the
relationship between capitalist and worker. Patriarchal and capitalist social
relationships are two markedly different ways human beings have interac-
ted with each other and have built social, political and economic instituti-
ons.“ (1975, 39) Zilla Eisenstein schldgt vor, von zwei unterschiedlichen
Produktionsweisen zu sprechen, die sich wechselseitig stiitzen (1979, 27);
Sheila Rowbotham (1973) hilt eine solche Koexistenz lediglich fiir kapita-
lismusspezifisch; Ann Ferguson (1979) liefert als Bezeichnung fiir die von
Frauen dominant besetzte Produktionsweise den term ,,sex/affective pro-
duction® in Fortpflanzungsverhiltnissen. Am bekanntesten wurde Heidi
Hartmanns Versuch (1981), eine materialistische Theorie der Geschlechter-
verhiltnisse zu begriinden im Anschluss an die These von Marx und Engels
inder Deutschen Ideologie MEW 3, 32), dass der Keim des Patriarchats die
Verfiigung iiber weibliche Arbeitskraft sei. Dies richtete sich gegen Theo-
rien, die ein System von Geschlechterverhiltnissen aufideologischer Ebene

122 WIDERSPRUCH - 44/03



begriindet sehen und die iibrigen Produktionsverhéltnisse als unabhingig
davon, als materiell begreifen. Zu letzteren zdhlt etwa Juliet Mitchell: ,,we
are dealing [...] with two autonomous areas, the economic mode of capita-
lism and the ideological of patriarchy* (1974, 409).

Roisin McDonough und Rachel Harrison (1978) bestehen darauf, Patri-
archat konne nur begriffen werden, wenn es im Zueinander der ,,relations of
human reproduction® und der Produktionsverhéltnisse je historisch konkret
bestimmt werde, was fiir den Kapitalismus bedeute, die Klassenverhiltnisse
in die Analyse von Geschlechterverhéltnissen einzubeziehen. Gabriele
Dietrich zweifelt die Prioritdt der Warenproduktion an, da ,,die Produktion
des Lebens eine unverzichtbare Bedingung fiir jeden weiteren Produktions-
prozess ist*; in sozialistischer Perspektive bleibt damit ,,nicht nur das
Problem, wie wir die Assoziation der freien Produzenten erreichen wollen,
sondern auch, wie wir das, was ‘Reproduktion’ genannt wurde, fiir den
Verein freier Menschen gestalten wollen.” (1984, 38) Iris Maria Young
(1981) schligt vor, die ,,dual system“-Ansétze in Richtung einer einzigen
Theorie zu liberwinden, ,.that can articulate and appreciate the vast diffe-
rences in the situation, structure, and experience of gender relations in
different times and places.“ (1980, 1997, 105). Michele Barrett fasst (1983)
die Debatte fiir ihre Begriindung eines marxistischen Feminismus zusam-
men. Sie bleibt unvollendet, und es gilt nach wie vor, den Zusammenhang
und das wechselseitige Stiitzungs- und Blockierungsverhiltnis, die Unter-
und Uberordnungen in der Lebens- und der Lebensmittelproduktion zu
denken.

Die Kontroverse um Geschlechterverhiltnisse als
Produktionsverhiltnisse

Die Analyse von Geschlechterverhiltnissen setzt die Kategorie Geschlecht
voraus. Bis in die 1990er Jahre hat sich die Auffassung durchgesetzt, dass
das Geschlecht sozial konstruiert sei. Die im angelsidchsischen vorhandene
Maoglichkeit, zwischen biologischem Geschlecht (sex) und sozialem (gen-
der) zu differenzieren, war die Basis fiir eine mehr als zwanzigjdhrige
Konjunktur, die bis in die Ubernahme des Begriffes ‘gender’ in andere
Sprachen reichte. Aber die Analysen zum Geschlecht, die die Selbstver-
stindlichkeit vorhergehender Thematisierung von Frauenfragen ablosten —
dies nicht zuletzt auch wegen des Riickgangs der Frauenbewegung —, hatten
den noch in der Hausarbeitsdebatte vorherrschenden Bezug zu den Produk-
tionsverhiltnissen abgestreift; so war von Geschlecht, nicht aber von
Geschlechterverhiltnissen die Rede.

Der Untergang des Staatssozialismus machte es fiir marxistische Femi-
nistinnen unabweisbar, das Verhiltnis von Geschlechterverhiltnissen und
Produktionsweise neu zu denken, schon weil der nun offensichtliche Abbau
an Frauenrechten durch Angleichung an den Kapitalismus mit der Behaup-
tung einherging, der Staatssozialismus habe die Frauen genauso unter-
driickt wie der Kapitalismus, und zugleich, es habe sich um eine von der

WIDERSPRUCH - 44/03 123



kapitalistischen ganz unterschiedliche, mit ihr nicht konkurrenzfahige Pro-
duktionsweise gehandelt. Die Problemanordnung unterstellt, dass Ge-
schlechterverhiltnisse und Produktionsweise keinen inneren Zusammen-
hang haben. Die Zeit war fiir solches Nachdenken nicht giinstig, denn der
Niedergang der staatssozialistischen Lander hatte Gesellschaftstheorie im
GroBen in Mitleidenschaft gezogen, so dass Geschlechterverhiltnisse als
Produktionsverhéltnisse zu denken als ein Relikt vergangenen Denkens
hingestellt werden konnte.

Zu scharfen Kontroversen fiihrte folgende These: ,,Die herrschende
Okonomie mit Tausch, Markt, Profit, Wachstum setzt auf eine umfassende
Ausbeutung nicht nur erwerbstétiger Arbeitskraft, sondern ebenso anderer
(dritter) Welten, die nicht nach den gleichen Prinzipien produzieren, und
auf Vernachlidssigung der Sorge um Leben und ihre Uberantwortung an
Menschen, die dies aus Liebe, aus ‘Menschlichkeit’ tun, und daher nicht als
Gleiche behandelt werden konnen. Ebenso ist die symbolische Ordnung,
sind die Bereiche von Kunst und Wissenschaft, ist das gesamte Zivilisati-
onsmodell durchdrungen und legitimiert durch solche Geschlechterverhilt-
nisse als Produktionsverhiltnisse. Das betrifft auch die Subjekte selbst als
Personlichkeiten.” (Haug, F., 1993/1996, 151) Die Kritik galt vor allem
dem Vorschlag, Geschlechterverhiltnisse als Produktionsverhiltnisse zu
begreifen: dies sei zeitgemiBBe Aufweichung des marxistischen Begriffs der
Produktionsverhiltnisse (Hildegard Heise 1993, 3); gebe den ,,marxschen
Begrifflichkeiten [...] einen rein illustrativen Charakter, die eine Verkniip-
fung zur origindren Theorie suggerieren, aber nicht mehr das Geringste mit
ihr zu tun haben* (Ursula Beer 1993, 6); so werde ,,einer der wesentlichsten
Begriffe des Marxismus anti- bzw. unmarxistisch aufgefasst, indem [...] die
marxistisch gesehen notwendige Anderung der kapitalistischen Produkti-
onsverhiltnisse als Widerspruch zwischen ménnlicher Produktion und
weiblicher Aneignung® gesehen werde (Rech 1993); dann umgekehrt:
immer weiter Produktionsverhiltnisse zu untersuchen, sei altmodisch (Ilo-
na Ostner 1993, 4).

Und wieder anders: ,,Obgleich Haug sich ziemlich kritisch in Hinsicht
auf marxistische Ideen zeigt, frage ich mich, ob ihre Unterordnung kulturel-
ler Aspekte der Frauenunterdriickung unter Produktionsverhéltnisse nicht
doch noch marxistisch gedacht ist“ (Schade 1993). Dagegen Carmen
Tatschmurat emphatisch: ,,Dieser Zusammenhang ist unbestritten. Wer ihn
kritisiert, fillt hinter zwei Jahrzehnte Frauenforschung zuriick.* (1993, 3)
Beerhiltes fiir beliebig, ob der Begriff im Singular oder Plural benutzt wird.
Sie meint, ,,das Geschlechterverhiltnis* werde von Haug dem Kapitalver-
hiltnis ,,additiv hinzugefiigt (1993, 3). Sie bestimmt in der Folge als
,.Ssystemiibergreifende Momente von Geschlechterungleichheit [...] z.B.
den Ausschluss von Frauen von Macht und Einflusspositionen, die [...]
geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in Familie und Erwerb, die Kultur-
produktion weitgehend als Ménnersache® (1993, 8). Solche Bestimmung
sieht sowohl dariiber hinweg, dass in den staatssozialistischen Lindern die
Frauen fast vollstandig ins Erwerbsleben integriert waren, als auch, dass

124 WIDERSPRUCH - 44/03



etwa die Vielzahl an Schriftstellerinnen u.a. Kulturproduktion zur auch
Frauensache machten. Beer schldgt dagegen den Begriff ,,Geschlechterun-
gleichheit zu Lasten der Frauen* vor (10) und ,,Geschlechterherrschaft “
analog zu Klassenherrschaft.

Aber Klassen sind bereits ein Aspekt der Klassenherrschaft. Klassen sind
nichts Natiirliches. Geschlechter aber sind (wiewohl sozial geformt und
gleichsam iiberbaut) auch etwas Natiirliches, und die Existenz von Ge-
schlechtern ist nicht einfach die Folge oder ein Aspekt von ,,Geschlechter-
herrschaft®. Auch der Begriff der ,,Geschlechterungleichheit® ist fragwiir-
dig, weil der Begriff ,,Geschlechtergleichheit* allenfalls als politischer
Slang-Ausdruck verstiandlich wire. Von Geschlechtern zu sprechen heif3t
von Geschlechtsunterschieden zu sprechen. Mehr noch: Unterschied ist zu
schwach, um die Komplementaritit zu denken, die durch das natiirlich
ungleiche Zusammenwirken bei der Fortpflanzung bedingt ist. Rechtliche
Gleichstellung von Frauen und Minnern stellt sie als Rechtssubjekte gleich,
abstrahiert also vom Geschlecht. Wo die rechtliche Gleichstellung sich
faktisch nicht verwirklicht und zu kompensatorischen MaBBnahmen wie
Quotenregelungen gegriffen wird, werden sogar, von Ungleichheit ausge-
hend, die Angehorigen der einzelnen Geschlechter im Einzelfall ‘ungleich’
behandelt, um zu einer durchschnittlichen Gleichbehandlung in bestimmter
Hinsicht zu gelangen. Wenn Veit Bader von ,,asymmetrischen Machtver-
hiltnissen* (1993, 6) oder Regina Becker-Schmidt (bei Beer 1993, 5) von
,miannlicher Suprematie* sprechen, ist dies zu schwach, weil Machtbezie-
hungen erst als asymmetrische iiberhaupt als solche wirken konnen, und
Vormacht ein vagierendes Phianomen ist, wiahrend Herrschaft etwas Struk-
turelles ist.

Auch der Begriff ,,Geschlechtergegensatz* (Heise 1993, 1), dem Klas-
sengegensatz nachgebildet, ist nicht zu Ende gedacht. Geschlechterkomple-
mentaritdt ist das eine (sozusagen als Naturform der Sidugetiere), die
herrschaftliche Auspridgung der Verhiltnisse der komplementdren Ge-
schlechter das andere. Aber Heise befiirchtet, das Denken von Geschlech-
terverhaltnissen als Produktionsverhéiltnissen betreibe ,,die Substitution der
Klassen durch die Geschlechter (1993, 3). Ihr Allgemeinbegriff ist der
Begriff ,,Geschlechterkonstellation®. Da es sich bei Midnnern und Frauen so
nur um zwei ‘Gestirne’ handelt, ist nicht einsichtig, warum es eine komple-
xe Konstellation dieser beiden geben soll. Es sei denn, es wird zu modellie-
ren versucht, dass und wie in allen gesellschaftlichen Bereichen die Ge-
schlechterverhiltnisse ihre bereichsspezifischen Formen finden, und dass
es darauf ankommt, die ,,Konstellation* all dieser Formen zu denken, was
als strategische Kodierung zu fassen wire.

Geschlechterverhiiltnisse und die Kategorie Geschlecht
Schon 1987 hat Donna Haraway grundsétzliche Kritik an der Erklarung von

Frauenunterdriickung durch das ‘sex-gender-System’ angemeldet. Ihre
Kritik am biologischen Essenzialismus dieser Unterscheidung bereitete den

WIDERSPRUCH - 44/03 125



Weg vor, auch das Denken von Geschlecht als unmodern zu verurteilen.
Dieses Gelande wurde vornehmlich von Judith Butler weiter bearbeitet, die
»gender* als ,,identifikatorischen Ort der politischen Mobilisierung [...] auf
Kosten der Rasse oder der Sexualitit, der Klasse oder der geopolitischen
Positioniertheit/Verschiebung® zuriickweist (1994, 133). Sie radikalisiert
die Vorstellung von der sozialen Konstruiertheit von Geschlecht auch in den
als biologisch angenommenen Teil und verlegt damit den Kampfplatz in die
Anfangsphasen der Herausbildung von Identitit. ,,Es gibt kein ‘Ich’ vor der
Annahme eines Geschlechts [...,] sich mit einem Geschlecht zu identifizie-
ren bedeutet, zu einer imagindren und iiberzeugenden [...] Drohung in einem
Verhiltnis zu stehen* (110f.). Im Symbolischen wird das ,,sexuierte‘
Subjekt normativ durch Sprache gebildet (120). Die Verschiebung der
Machtkdmpfe in die Zuweisung von Geschlecht erlaubt es, Ausgrenzungen,
Verbote, Stabilisierungen als Elemente von Geschlechterverhéltnissen zu
entziffern. Auch kann der Streit um die jeweilige Prioritéit von Rasse, Klasse
und Geschlecht, der die entsprechenden Bewegungen dazu brachte, sich
entpolitisierend zu zerstreiten, umgebaut werden in Forschungsfragen nach
den Artikulationen des einen im und auf Kosten oder zugunsten des anderen
(133).

Butler baut diesen Ansatz aus zu einem politischen Konzept auf der
Grundlage produktiver Konflikte (1998, 36 ff.) fiir eine Linke, die so nicht
einheitlich, aber in einem perspektivischen Sinn ,,universell“ist (1998, 38).
Dies ist die befreiende Seite von Butlers Eingriff. Die politische Interven-
tion wird zudem schirfer durch ihr Pladoyer fiir eine Art demokratischer
Kohirenz (nach Gramsci), die die einzelnen fiir sich und ihre Identititen
erarbeiten, ohne die Grausamkeiten der Ausgrenzungen als unreflektierte
Vereinheitlichung stets zu wiederholen. Gegen die ,,Pliinderung der Dritten
Welt“ durch Feministinnen auf der Suche nach Beispielen fiir die ,,univer-
selle patriarchale Unterordnung der Frau* (134) schlidgt Butler vor: ,,die
Formen aufzufinden, in denen die Identifizierung in das verwickelt ist, was
sie ausschlieBt, und [...] den Linien dieser Verwicklung zu folgen um der
Landkarte eines zukiinftigen Gemeinwesens wegen‘ (136). Die Verfliissi-
gung der Kategorien ist nachvollziehbar; allerdings hat die Vermeidung
jedes Funktionalismus den Nachteil fiir die Frage der Geschlechterverhilt-
nisse, dass aus dem Blick geriit, wie es tatsdchlich auch um die Reproduk-
tion der Menschen geht, eine Notwendigkeit, aus deren Abstiitzung, Ermog-
lichung und gleichzeitiger Marginalisierung die von Butler entzifferten
Handlungen im Symbolischen, in Sprache, im Imaginédren ihre Virulenz
erhalten.

Jirgen Habermas’ Analyse der modernen Gesellschaft, in der er das
kapitalistische 6konomische System als ,,systemisch integriert®, die Klein-
familie als ,,sozial integriert” auffasst (1981, 1, 457, 477ff.; 2, 256, 266),
dient Nancy Fraser (1994) als paradigmatisch fiir androzentrische Sozial-
theorie und als Leerstelle, in die kritisch-feministische Sozialtheorie eingrei-
fen kann. An seinem Modell der unterschiedlichen Bereiche der materiellen
und symbolischen Reproduktion zeigt sie eine vertane Moglichkeit, das

126 WIDERSPRUCH - 44/03



Offentliche und das Private in ihrem wechselseitigen Bezug wirklich neu zu
verstehen. Habermas blockiere die Moglichkeit, Familien als 6konomische
Systeme zu analysieren, als ,,Stdtten der Arbeit, des Tauschs, der Berech-
nung, der Verteilung und Ausbeutung® (183). Dass er Kinderaufziehen als
symbolisch, Lohnarbeit dagegen als materiell auffasst, wihrend beide beides
sind, macht die Tatsache, dass er ersteres iiberhaupt in sein Modell hinein-
nimmt, sogleich problematisch und zum Stiitzargument fiir das private
Kinderaufziehen als Form weiblicher Unterordnung. Fraser fasst die Schwi-
chen des habermasschen Konzepts als Unfdhigkeit, den ,,gender subtext™
(Smith 1984) der beschriebenen ,,Beziehungen und Arrangements zu thema-
tisieren“ (190). Alle vermittelnden Personifikationen seien aber geschlecht-
lich bestimmt: der Arbeiter z.B. als médnnlich — ,,Gekdmpft wurde um einen
Lohn, [...] als Bezahlung eines Mannes zum Unterhalt seiner 6konomisch
abhidngigen Frau und Kinder* (190).

Mit Carol Pateman (1985) zeigt Fraser: Frauen sind in der Erwerbsarbeit
nicht abwesend, sondern anders priasent: z.B. reduziert auf Weiblichkeit,
hiufig auf sexualisierte Bedienstete (Sekretdrinnen, Hausangestellte, Ver-
kduferinnen, Prostituierte, Stewardessen); als Mitglieder der helfenden
Berufe mit miitterlichen Fihigkeiten (wie Krankenschwester, Sozialarbei-
terin, Grundschullehrerin); als gering qualifizierte Arbeiterinnen mit nied-
rigem Status in segregierten Arbeitspldtzen; als Teilzeitarbeiterinnen unter
Doppelbelastung von unbezahlter Hausarbeit und bezahlter Arbeit, als
arbeitende Ehefrauen und Miitter, als Zusatzverdienerinnen. So zeigt sich
die offizielle Okonomie mit der Familie nicht nur durch Geld gegen Ware
verbunden, sondern auch durch die Miannlichkeit ‘normaler’ Lohnarbeit.
Umgekehrt sei der Verbraucher ,,im klassischen Kapitalismus Geféhrte und
Gehilfe des Arbeitenden® (191). Und ,,Werbung hat [...] aufbauend auf der
Weiblichkeit des Verbrauchersubjekts eine ganze Trugwelt der Begehrlich-
keit entwickelt* (ebd.). Dies ist freilich produktabhingig, und Anderungen
in dieser Branche, die auch Ménner ansprechen, kimpfen nicht nur mit den
Zuschreibungen des Weiblichen, wie Barbara Ehrenreich (1984) in einer
Analyse von Playboy zeigt.

Im Arsenal der Akteure fehlt bei Habermas die Kinderbetreuerin, Kriti-
siert Fraser weiter, die er gleichwohl bei seiner Funktionsbestimmung von
Familie in einer Hauptrolle unterstellen muss. Ihre Beriicksichtigung hitte
die zentrale Bedeutung von Geschlechterverhiltnissen fiir die ,,institutio-
nelle Struktur des Kapitalismus* (192) zeigen konnen. Die ,,Staatsbiirger-
rolle®, diese Scharnierstelle zwischen Privatheit und Offentlichkeit, ist
selbstverstandlich ménnlich — sie bezieht sich auf den Teilnehmer an
politischer Debatte und Meinungsbildung und natiirlich auf den Soldaten
als Verteidiger des Gemeinwesens und Beschiitzer von Frauen, Kindern,
Alten. Weil er Geschlecht nicht als analytische Kategorie sehe, misslinge es
Habermas, die Verbindungen von Familie zu offizieller Okonomie, zu
Staat, zu politischer Rede zu sehen. ,,Jhm entgeht zum Beispiel die Form, in
der die maskuline Rolle des Staatsbiirger/Soldaten/Beschiitzers den Staat
und die Offentlichkeit nicht nur untereinander, sondern auch mit der

WIDERSPRUCH - 44/03 127



Familie und dem privaten Arbeitsplatz verbindet* (194f.), wie die Schutz/
Angewiesenheitsstruktur alle Institutionen durchzieht und wie schlieBlich
,,die Konstruktion maskulin- und feminingeschlechtlicher Subjekte beno-
tigt wird, um jede Rolle im klassischen Kapitalismus auszufiillen* (195).

Frasers Analyse belegt die Bedeutung der Kategorie Geschlechterver-
hiltnisse fiir Kritische Sozialtheorie. Sie benutzt diesen Begriff selbst nur
einmal (211), wobei er durch die Ubersetzung in den Singular eher beildufig
wird (,,die im Geschlechterverhiltnis griindende Trennung sowohl der
minnlichen Offentlichkeit als auch der staatlich regulierten Okonomie*
211). Ihre zentralen Begriffe sind Geschlechtsidentitdt und Geschlecht.
Diese Begriffsverwendung fiithrt dazu, dass sie in ihrer Schlussfolgerung,
eine kritische Sozialtheorie kapitalistischer Gesellschaften brauche ,,ge-
schlechtersensitive Kategorien* (196), hinter die eigene Analyse zuriick-
fdllt. SchlieBlich zeigte auch sie Praxen, die die Menschen zur Reproduktion
ihres Lebens eingehen. Sie schléigt vor, ‘Arbeiter’, ‘Verbraucher’, Lohn als
geschlechterdkonomische Konzepte zu begreifen und Staatsbiirger als ge-
schlechterpolitisch. Aber auch diese Formulierung bleibt vage in Bezug auf
die gesellschaftlichen Produktionsverhiltnisse, von denen man so nur die
geschlechtstypischen Effekte in den Blick bekommt. So geraten die offenen
Fragen, die Fraser aus der umfangreichen Auseinandersetzung gewinnt,
vergleichsweise harmlos und liberal: Soll eine kiinftige Gesellschaft, die
nicht auf Unterordnung von Frauen beruht und daher keine feste Zuschrei-
bung in den Konstruktionen von Minnlichkeit und Weiblichkeit braucht,
alle Arbeit unter der Form der Lohnarbeit konzipieren oder sollte der
politische Teil der Gesellschaft, den Habermas unter den Begriff der
Staatsbiirgerrolle fasste, ausgedehnt und in seiner bisherigen Form ersetzt
werden, indem das Kinderaufziehen eine Verpflichtung von allen wird?

Fraser begreift ihre Habermaskritik zugleich als Antwort auf die ,,dual
economy debate* der 70er und 80er Jahre als ,,eine der ersten feministischen
Bemiihungen, Modelle mit einer ‘einzigen Variablen’ zu vermeiden, indem
sie die Uberschneidung von Geschlecht und Klasse (und in manchen Fillen
auch Rasse) thematisierte. [Da aber] von Beginn an eine grundlegende
Trennung von Kapitalismus und Patriarchat, Klasse und Geschlecht unter-
stellt worden war, wurde niemals klar, wie sie wieder zusammengebracht
werden sollten.* (191.)

Fraser entziffert, dass Habermas die neuen sozialen Bewegungen bzw.
ihre Triebkraft ausschlieBlich in negativen Begriffen erkldrt. Thr Angriff
gelte der,,Kolonisierung®, dem,,Vordringen der Systemwelt“, der,,Erosion
der Lebenswelt®, der ,,Austrocknung kultureller Ressourcen etc. Wieder
sei es die Blindheit gegen Geschlecht, die Habermas daran hindert, den
Entwicklungsprozess als widerspriichlich zu erkennen. Was ihm als das
Eindringen in die Lebenswelt etwa durch staatliche Biirokratien erscheint,
bedeutet fiir die Frauen, die diese Welt besiedeln, auch eine Zunahme an
Freiheit; zugleich betrifft sie der Klientelismus anders als die Mianner, die
Sozialversicherungssystemen ausgesetzt sind, aber nicht etwa als Angeho-
riger defekter Familien (als alleinerziehende Mutter) zugleich moralisch in

128 WIDERSPRUCH - 44/03



Abhidngigkeit marginalisiert werden. Frauen treten vom héduslichen ins
offentliche Patriarchat — zu untersuchen wire also auch ein Wandel im
Charakter mannlicher Herrschaft, nicht nur ein Wechsel in der Verbindung
von System- zu Lebenswelt.

Feministische Soziologie

In feministischer Theorie ist ‘Geschlechterverhiltnisse’ kaum als Begriff
geldufig. Daher scheint es kaum widerspriichlich, wenn Plural und Singular
einander abwechseln, als kdme es nicht darauf an. So formuliert etwa
Hildegard Maria Nickel ritselhaft: ,,Das Geschlechterverhiltnis [...] (i.S.
‘gendersystem’, ‘Geschlechterordnung’) und [?] die Lage von Frauen (und
Kindern) sind Paradigmen fiir die Krise der Bundesrepublik (2000, 132).
Doris Janshen erklidrt programmatisch, ,,dass es historisch an der Zeit ist,
dass Frauen und Minner sich Begegnungsorte suchen, um qualifiziert den
Diskurs iiber das Geschlechterverhiltnis aufzunehmen® (2000, 7); um
wenig spiter festzustellen, dass zeitgleich ,.eine Akzentuierung und Aus-
einandersetzung iiber unterschiedliche Theorien zu den Geschlechterver-
haltnissen® stattfinde (13). Charlotte Annerl (1991) schreibt ein Buch zum
Geschlechterverhiltnis, aber es handelt ausschlieBlich von Geschlechter-
differenz. Irene Do6lling und Beate Krais (1997) erwahnen Geschlechterver-
héltnisse als etwas, das historisch entstanden ist und im alltdglichen Han-
deln immer wieder neu konstruiert wird (8), wodurch sie einen Anschluss
an die Konstruktion von Geschlecht schaffen, Geschlechterverhiltnisse
jedoch eher als veridnderlichen Rahmen zu fassen scheinen, nicht selbst als
Praxisformen. Andrea Maihofer (2001) spricht zumeist im Plural von
Geschlechterverhiltnissen, fasst sie jedoch nicht selbst begrifflich, sodass
sie als Helga Bildens (1980) Schwerpunkt die ,,Analyse von Geschlechter-
verhiltnissen® benennen kann, bei der ,,Verdnderungen im Geschlechter-
verhiltnis* beobachtet werden (2ff.). Subjekttheoretisch genauer resiimiert
sie: ,,Geschlechterverhiltnisse werden nicht nur durch Individuen, sondern
auch in den Individuen reproduziert. Genau das macht einen zentralen
Aspekt der ‘Produktivitdt’ (Foucault) gesellschaftlicher Hegemonie(n),
gesellschaftlicher Macht- und Krifteverhiltnisse aus® (ebd. 6).

Fiir Ursula Beer (1990) verengt sich ,,das Geschlechterverhiltnis* durch-
weg auf ,,generativen Bestandserhalt* oder ,,generative Reproduktion®. Als
solches ‘Strukturelement’ (77) will sie es in die marxsche Gesellschafts-
theorie einschreiben und diese, wenn nétig, entsprechend umbauen. Sie
begreift Marx im Grunde als Strukturtheorie, zentraler Begriff ist ,,Totali-
tat* (70ff.). ,,Die Produktion des Lebens* schirmt sie begrifflich ab gegen
empirische Praxen. Es geht ihr nicht um Praxisverhéltnisse, sondern um den
Stellenwert, den etwa die Gebarfahigkeit von Frauen (das Geschlechterver-
hiltnis) in einer Strukturtheorie der Gesellschaft hat. Der Blick geht von
oben auf eine theoretische Ordnung, in der den Individuen ein ‘kategorialer’
Platz zugewiesen wird. Dass diese in Wirklichkeit widerstindig oder
fiigsam 1hre Leben gestalten, wird ausgeblendet. Die fiir ,,empirische*

WIDERSPRUCH - 44/03 129



Zwecke vorgeschlagenen Begriffe entbehren der Schirfe und des Kritikcha-
rakters, die marxsche Begriffe — wie etwa Arbeitsteilung oder Eigentum —
haben; sie erlauben eine soziologische Untersuchung um den Preis, die
Widerspriiche, in die sich die wirklichen Menschen verwickeln, aus dem
Blick zu riicken. Diese treten vielmehr wiederum strukturell nur auf als
»grundlegende Widerspruchskonstellation® (70). So etwa die Begriffsvor-
schldge ,,Ausdifferenzierung von Arbeitsbereichen* (52), was kritiklos
vage bleibt, oder ,,nicht marktvermittelte Arbeitsformen/Produktion® (73,
76f.), die nur scheinbar das Problem der Hausarbeitsdebatte 16sen, da in
diese Summe ja nicht bloB Titigkeiten der Reproduktion des Lebens,
sondern auch z.B. linke Theorie, Gartenarbeit, Kegeln, Ehrenamtliches etc.
eingehen.

Regina Becker-Schmidt und Gudrun-Axeli Knapp (1995) wollen die
Begrenztheit feministischer Forschung, die sich in der Analyse der Kon-
struktion von Geschlecht festgefahren habe, kritisch iiberwinden. Dafiir soll
»das Geschlechterverhiltnis* ins Zentrum feministischer Soziologie riik-
ken. Forschungsfrage ist, wie die Mann-Frau-Beziehungen ,,in bestimmten
historischen Konstellationen gesellschaftlich organisiert sind* (7), ,,inwie-
weit libergreifende Zusammenhénge und Bedingungen das Verhiltnis der
Geschlechter beeinflussen® (8) und umgekehrt, wie ,,Geschlechterbezie-
hungen‘ auf Gesellschaft zuriickwirken. Die Formulierung bleibt struktur-
theoretisch in der Logik von Ursache und Wirkung. Auf diese Weise
scheinen die Geschlechter selbst fixiert und Gesellschaft als eine Art
Rahmen gefasst, innerhalb dessen menschliche Beziehungen blof stattfin-
den. Die Rede ist von ,,Geschlechterarrangement‘ (nach Goffman 1994), von
,,Verfasstheit von Geschlechterverhiltnis* oder, fiinf Jahre spater die Schwie-
rigkeit durch Sprachflucht umgehend ,,Gender-Relationen* (2000, 45). Um
die bloB psychologisierende Erforschung von ‘Geschlechterbeziehungen’ zu
tiberwinden, fassen Becker-Schmidt und Knapp diese als ,kulturell, poli-
tisch und okonomisch® (1995, 18) und beziechen sie auf ,,Austausch in
,,Arbeit, Leistungen, Bediirfnisbefriedigungen* (17f.) oder auf ,,Ausschluss*
,,von Riaumen, Praxisfeldern, Ressourcen, Ritualen®. Im Unterschied hierzu
gelten ihnen die Geschlechterverhiltnisse (im Plural) als ,,Herrschafts- und
Machtzusammenhinge, in denen die gesellschaftliche Stellung der Genus-
Gruppen institutionell verankert und verstetigt wird* (18). Geschlechterver-
hiltnisse treten auf diese Weise zur Gesellschaftsreproduktion wie eine Art
Verwaltungsapparat hinzu; sie sind extra zu studieren und scheinen nach
eigenen Gesetzen zu funktionieren, die durch die gesamtgesellschaftliche
Reproduktion lediglich modifiziert werden kénnen.

Im Vorwort zu Becker-Schmidt/Knapp (2000) heil3t es zur Verwendung
von Singular und Plural: ,,Wenn wir die wechselseitige soziale Bezogenheit
der Genusgruppen ausdriicken wollen, [...] macht epistemologisch nur der
Begriff ‘Geschlechterverhiltnis’ einen Sinn. Stoen wir empirisch auf allen
sozialen Ebenen einer Gesellschaft auf Zustidnde der Disparitit, stellen sich
[...] alle Geschlechterordnungen als auf dhnlichen Verhiltnisbestimmun-
gen beruhend heraus, so ist ebenfalls die Einzahl geboten. [...] Der Plural ist

130 WIDERSPRUCH - 44/03



angesagt, wenn wir [...] internationale Variabilitit ins Auge fassen.” (154,
Fn 38) Die Anbindung des Begriffs Geschlechterverhiltnisse ans Interna-
tionale wird durch ,,ethnographische Vielfalt” begriindet; mit ‘das Ge-
schlechterverhiltnis’ ist eine kulturelle Anordnung als Ausdruck der Struk-
tur (Sozialgefiige, Symbole) gemeint. Gesellschaft kann in dieser Weise
kaum praktisch gedacht werden, obwohl angestrebt ist, Struktur und Hand-
lung iiber den Begriff ,,Konnexionen* (40) irgendwie zusammenzubringen.

In Anlehnung an Beer (1990) wird versucht, die Gleichheit bestimmter
Mechanismen in unterschiedlichen Bereichen (hier Familien, Gesinde- und
Dienstvertragsrecht) ,,als Ausdruck der Struktur von Produktionsverhilt-
nissen‘ (165) zu fassen. Oder es soll eine patriarchalische Bevilkerungspo-
litik, geschlechtliche Arbeitsteilung und ménnerbiindlerische Politik den
Komplementiargedanken fundieren, Geschlecht als Strukturkategorie zu
denken. Die Vielfalt, Diskrepanz, ja Gegenldufigkeit menschlicher Praxen
zu untersuchen, wird durch solches Ausdrucksdenken allerdings blockiert.
Am Ende restimiert Becker-Schmidt: ,,Es ist der feministischen Forschung
bisher nicht gelungen, eine Theorie der Geschlechterverhiltnisse zu ent-
werfen, die fihig wire, alle Ursachenkomplexe und Motivzusammenhinge
aufzuschliisseln, welche sich in den Relationen zwischen den Geschlechter-
gruppen verschrinken.” (61) Allerdings bleibt der Anspruch, ,,alle Motive
und Ursachen aufzuschliisseln®, selbst in der uneinldsbaren Vorstellung
befangen, es sei moglich, solches theoretisch zu entwerfen, statt die Praxen
der Menschen in der Organisation ihres Lebens und seiner Reproduktion
zusammenhingend zu erforschen.

Zu Beginn der zweiten Frauenbewegung hefteten sich an die Reproduk-
tionstechnologie Befreiungshoffnungen. Shulamith Firestone (1975, 1978)
hielt Retortengeburten fiir eine unerlissliche Revolution, da sie Frauenunter-
driickung als biologisch determiniert begriff. Donna Haraway schlug in
einem heftig umstrittenen Manifest vor, die ,,Gentechnologie sozialistisch-
feministisch zu unterwandern®, ,,das Durcheinandergeraten aller Grenzen
(wie denen zwischen Mensch und Maschine) zu geniefen und sie verantwor-
tungsbewusst mit abzustecken® (1984/1995, 165). Als heraufziehende ,,In-
formatik der Herrschaft* begriff Haraway die ,,Ubersetzung der Welt in ein
Kodierungsproblem, in einer Suche nach [...] einem Universalschliissel, der
alles einer instrumentellen Kontrolle unterwirft” (167). Da Frauen in den
bisherigen Grenzbefestigungen mehr verloren als gewonnen haben, sollen
sie sich nicht auf Mutterschaft, menschliche Wiirde und dhnlich ,,unschuldi-
ge* Positionen zuriickzuziehen, sondern das der kapitalistischen Inbetrieb-
nahme geschuldete Ausmal dieser ,,Informatik der Herrschaft* und die darin
steckende Gewalt gegen Frauen offensiv mit ,.eigener biotechnologischer
Politik* beantworten (169) und die Probleme der Gentechnologie unter
Beriicksichtigung von Geschlecht, Rasse und Klasse sowie von Arbeit,
Armut, Gesundheit und wirtschaftlicher Macht offentlich verhandeln.

Zu einem wichtigen Medium solcher Verhandlung wurden feministische
Science Fiction-Romane (Joanna Russ, Ursula K. LeGuin, Marge Piercy).
Hier wurde soziologische Phantasie entwickelt, wie eine Umwilzung der

WIDERSPRUCH - 44/03 131



Geschlechterverhiltnisse durch die technologische und 6konomische Ent-
wicklung im besten wie im schlimmsten Fall aussehen konnte, wenn sich
die Bindung der Mutterschaft an den weiblichen Korper auflost, wenn
Triume vom Ende aller Ursprungsmingel in Gestalt ‘fehlerloser’ Kinder
wie zum Umtausch berechtigender Waren kapitalistisch bedient werden
oder die Mensch-Maschine-Grenze durchléssig wird. Hier wird die drohen-
de Zerstorung der Erde durch die neoliberale Entfesselung eines wilden
Kapitalismus antizipatorisch erkundet. Eine Welt, in der alles dem Profit-
prinzip unterworfen wird, ldsst sich nicht ohne wachsende Selbstzerstérung
aufrechterhalten.

Geschlechterverhiltnisse als ‘Verhiltnisse, die die Menschen in der
Produktionihres Lebens eingehen’ (Marx), sind immer Produktionsverhélt-
nisse, wie Produktionsverhiltnisse umgekehrt immer auch Geschlechter-
verhiltnisse sind. Die Doppelung der ‘Produktion’ in die von Leben (im
weitesten, Aufzucht und Pflege umfassenden Sinn) und die von Lebensmit-
teln (im weitesten, die Produktionsmittel umfassenden Sinn) war Aus-
gangspunkt der historischen Verselbstindigung der letzteren zum System
der Okonomie und — im Kapitalismus — deren Dominanz iiber die
Lebensproduktion. Der Staat stabilisiert diese Dominanz, indem er dafiir
sorgt, dass sie nicht ihre Grundlage zerstort. Fiir die Analyse von Produk-
tionsverhiltnissen muss die Kodierung des Ganzen mit Uberdeterminierun-
gen, Artikulationsbeziehungen, Abhidngigkeiten betrachtet werden. Ge-
schlechterverhiltnisse als Produktionsverhiltnisse zu erforschen, verlangt
eine differenzierte Verbindung historisch-vergleichender und auf Ubergin-
ge achtender Studien mit gesellschaftstheoretischen sowie mit subjektwis-
senschaftlichen Analysen. Fiir all diese Aspekte besteht Klarungsbedarf.

Die Entwicklung und kapitalistische Verwertung der Gentechnologie
verschiebt nun aber, wo sie in die menschliche Reproduktion eingreift, die
Grenze zwischen Lebens- und Giiterproduktion so entscheidend, dass der
Zusammenhang der Geschlechterverhiltnisse als Produktionsverhiltnisse
neu gedacht werden muss. Konnte bislang davon ausgegangen werden, dass
Kapitalismus sich zu seiner Verbreitung die residuale ‘hdusliche Produkti-
onsweise’ der Familie unterwirft bzw. auf ihr gedeiht, so schiebt die
kapitalistische Industrie ihre Grenzen in die Geschlechtskorper und ihre
Fortpflanzung hinein vor. Vorldufer war die Transplantationsmedizin, die
den Korper zur verwertbaren Organressource gemacht und dem Geschift
wie dem Verbrechen ein neues Betdtigungsfeld erschlossen hat.

Die Reproduktionsmedizin hat die Grenze weiter verschoben. Samen,
Eier, Embryos werden zur Ware, Befruchtung, Qualifizierung und Einni-
stung zur kduflichen Dienstleistung. Die Gebirfdahigkeit kann verkauft
werden wie die Arbeitskraft oder wie die Nutzungsrechte am Korper zur
sexuellen Befriedigung. Solange die Hervorbringung von Kindern nicht-
kapitalistisch organisiert war, tauchten Frauenschutz und Kontrolle iiber
den Frauenkorper als zwieschlidchtige Dimension der Produktionsverhilt-
nisse auf. Nun aber werden seine Organe — wie zuvor der médnnliche Same
—selbst Rohstoff oder Produktionsmittel einer Produktionsweise, die zu den

132 WIDERSPRUCH - 44/03



bisherigen Individualititsformen der Hausfrau, der Geschiftsfrau, der Lohn-
arbeiterin, der Prostituierten, in denen die Geschlechtskorper je verschieden
agieren und zueinander positioniert sind, eine weitere Form, die der ‘Leih-
mutter’, gefiigt hat.

Dies ist der Beginn einer Entwicklung, deren Auswirkung auf die
Geschlechterverhiltnisse kiinftiger Analyse und emanzipatorischer Politik
die Aufgaben stellt. In Geschlechterverhiltnissen, in denen Frauen mit der
Fahigkeit zur Mutterschaft und den entsprechenden Schutz- und Blockie-
rungsstrategien, die gesellschaftliche Einmischung im Gro3en abgemarktet
war, kann die Durchkapitalisierung der Fortpflanzung alle Grenzen in
Bewegung bringen.

Anmerkungen

1 Gekiirzte und iiberarbeitete Fassung aus der Zeitschrift Das Argument, 243, 2001 und
aus dem Stichwort Geschlechterverhdltnisse im Historisch-Kritischen Worterbuch des
Marxismus, Bd.5, 2002.

2 Ich habe im Historisch-Kritischen Worterbuch, Bd. 5, im Stichwort Geschlechterver-
héltnisse Studien aus der franzosischen Revolution (Olympe de Gouges), aus der
biirgerlichen Ethnologie (Bachofen, Morgan), aus Marx und Engels sowie Gramsci und
Althusser, aus dem liberalen Biirgertum des 19. u. 20. Jhdts. (Mill/Taylor, Woolf), aus
der franzosischen marxistischen Anthropologie (Meillassoux u.a.) und der feministi-
schen Ethnologie diskutiert, um die Umrisse einer Theorie von Geschlechterverhiltnis-
sen kritisch zu begriinden. Der vollstindige Artikel Geschlechterverhiltnisse aus dem
Worterbuch erscheint im Mai 2003 in einer Taschenbuchausgabe: Haug, F. (Hg.)
Historisch-Kritisches Worterbuch des Feminismus. Bd. 1, Abtreibung — Hexe.

3 Umfassende Analysen und Berichte zu den einzelnen Debatten, zu Geschlecht, zu
Feminismus, zu Hausarbeit, zu Frauenbewegung finden sich unter vielen anderen in
dem Historisch-Kritischen Wérterbuch des Feminismus (Juni 2003), das daher als
Grundlagenwerk fiir feministische Theorie und Politik unentbehrlich ist.

Literatur

Annerl, Ch., 1991: Das neuzeitliche Geschlechterverhiltnis. Eine philosophische Analyse.
Frankfurt/New York

Bader, V.M., 1993: Benotigt der Kapitalismus das Patriarchat? In: EuS — Ethik und
Sozialwissenschaften, 4. Jg., H. 3

Barrett, M., 1983: Das unterstellte Geschlecht. Berlin

Becker-Schmidt, R./Knapp, G.-A. (Hg.), 1995: Das Geschlechterverhiltnis als Gegenstand
der Sozialwissenschaften. Frankfurt/New York

Becker-Schmidt, R. / Knapp, G.-A., 2000: Feministische Theorien zur Einfithrung. Ham-
burg

Becker-Schmidt, R., 2000: Frauenforschung, Geschlechterforschung, Geschlechterverhilt-
nisforschung. In: Dies. / G.-A. Knapp, 2000

Beer, U., 1990: Geschlecht, Struktur, Geschichte. Soziale Konstituierung des Geschlechter-
verhiltnisses. Frankfurt/New York

Beer, U., 1993: Die kleinen Fallstricke von groen Entwiirfen. In: EuS, 4. Jg., H. 3

Bilden, H., 1980: Geschlechtsspezifische Sozialisation. In: Hurrelmann, K. / Ulich, D.

WIDERSPRUCH - 44/03 133



(Hg.): Handbuch der Sozialisationsforschung. Weinheim/Basel

Butler, J., 1994: Phantasmatische Identifizierung und die Annahme des Geschlechts. In:
Institut fiir Sozialforschung (Hg.): Geschlechterverhiltnisse und Politik. Frankfurt

Butler, J., 1989: Merely Cultural. In: New Left Review 227

Dietrich, G., 1984: Die unvollendete Aufgabe einer marxistischen Fassung der Frauenfrage.
In: Projekt Sozialistischer Feminismus: Geschlechterverhiltnisse. Berlin

Délling, 1. / Krais, B., 1997: Ein alltdgliches Spiel. Geschlechterkonstruktionen in der
sozialen Praxis. Frankfurt/M.

Ehrenreich, B., 1984: The Hearts of Men: American Dreams and the Flight from Commit-
ment. New York

Eisenstein, Z. (Hg.), 1979: Capitalist patriarchy and the case for socialist feminism. New
York

Ferguson, A., 1979: Women as a new revolutionary class. In: Walker, P. (Hg.): Between
Labor and Capital. Boston

Firestone, S., 1975: Frauenbefreiung und sexuelle Revolution. Frankfurt/M.

Fraser, N., 1994: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Frankfurt/M.

Goffman, E., 1994: Interaktion und Geschlecht. Frankfurt/M.
Habermas, J., 1981: Theorie des kommunikativen Handelns. Zwei Bénde. Frankfurt/M.
Haraway, D., 1995: Lieber Kyborg als Géttin! Fiir eine sozialistisch-feministische Unter-
wanderung der Gentechnologie (1984). In: Dies.: Monstrése Versprechen. Hamburg
Haraway, D., 1987: Geschlecht. In: Hauser, K. (Hg.): Viele Orte iiberall? Berlin/Hamburg
Hartmann, H., 1981: The unhappy marriage of Marxism and feminism: Towards a more
progressive union. In: Sargent, L. (Hg.),: Women and Revolution. Boston

Haug, F., 1996: Knabenspiele als Menschheitsarbeit. In: EUST, Paderborn (1993), iiberarb.
In: Dies., 1996: Frauen-Politiken. Hamburg

Haug, F., 1998: Gramsci und die Produktion des Begehrens. In: Psychologie und Gesell-
schaftskritik, Heft 2/3, 22. Jg., Nr. 86/87

Heise, H., 1993: Am Anfang steht die Unterwerfung (der Frauen)? In: EuS, Heft 3

Janshen, D. (Hg.), 2000: Blickwechsel. Der neue Dialog zwischen Frauen- und Miannerfor-
schung. Frankfurt/M.

Maihofer, A., 2001: Geschlecht und Sozialisation. In: Zeitschrift fiir Ethik und Sozialwis-
senschaften, EuS, Paderborn

McDonough, R. / Harrison, R., 1978: Patriarchy and relations of production. In: Kuhn, A.
/ Wolpe, A.: Feminism and Materialism. Women and Modes of Production. London

Mitchell, J., 1974: Psychoanalysis and feminism. New York

Nickel, H.M., 2000: Frauen(erwerbs)arbeit am Ende der Industriegesellschaft. In: Janshen,
D. (Hg.), 2000, Frankfurt/M.

Ostner, 1., 1993: Die Beschrinktheit der Totalen. In: EuS, Heft 2

Pateman, C., 1985: The Personal and the Political: Can Citizenship Be Democratic? In:
University of California (Hg.), The Jefferson Memorial Lectures. Berkeley

Phelps, L., 1975: Patriarchy and Capitalism. In: Quest, 2.2.

Rech, P.W., 1993: Eine/Meine Paraphrase als ‘das Ende vom Lied’. In: EuS

Rowbotham, S., 1973: Women’s consciousness, man’s world. Harmondsworth

Sargent, L. (Hg.), 1981: Women and Revolution. Boston

Schade, G., 1993: Ansiitze zur Anderung der Geschlechterverhiltnisse. In: EuS, Heft 2

Smith, D., 1984: The Gender Subtext of Power. Toronto

Young, .M., 1981: Socialist Feminism and the Limits of Dual Systems Theory. In: Sargent,
L. (Hg.), 1981. Reprint in Hennessy, R. / Ingraham, C., 1997: Materialist Feminism.
London

134 WIDERSPRUCH - 44/03



	Geschlechterverhältnisse als Produktionsverhältnisse

