
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 23 (2003)

Heft: 44

Artikel: Geschlechterverhältnisse als Produktionsverhältnisse

Autor: Haug, Frigga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651907

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651907
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Frigga Haug

Geschlechterverhältnisse als
Produktionsverhältnisse

In Gesellschaftstheorien, Ethnologie, Kritik der Politischen Ökonomie,
Geschichte, feministischen Theorien, Männerforschung u.a. ist das Wort
Geschlechterverhältnisse geläufig, wenn auch selten begrifflich scharf
gefasst. Es gilt daher, zugleich mit der Diskussion unterschiedlicher Auffas-
sungen, Geschlechterverhältnisse' überhaupt erst als theoretischen Begriff
und damit eine Theorie der Geschlechterverhältnisse zu erarbeiten. Ich
formuliere vorweg als ein vorläufiges Resultat: Der Begriff Geschlechter-
Verhältnisse soll tauglich sein, die Einspannung der Geschlechter in die

gesellschaftlichen Gesamtverhältnisse kritisch zu untersuchen. Er setzt

voraus, was selbst Resultat der zu untersuchenden Verhältnisse ist: die
Existenz von 'Geschlechtern' im Sinne der je historisch vorfindlichen
Männer und Frauen. Die Komplementarität bei der Fortpflanzung ist die
natürliche Basis, auf der im historischen Prozess sozial geformt wird, auch,

was als 'natürlich' zu gelten hat. In dieser Weise kommen die Geschlechter
als Ungleiche aus dem Gesellschaftsprozess, wird ihre Nicht-Gleichheit zur
Grundlage weiterer Überformungen und werden Geschlechterverhältnisse
fundamentale Regelungsverhältnisse in allen Gesellschaftsformationen.
Sie durchqueren bzw. sind wiederum zentral für Fragen von Arbeitsteilung,
Herrschaft, Ausbeutung, Ideologie, Politik, Recht, Religion, Moral, Sexua-
lität, Körper und Sinnen, Sprache, ja, im Grunde kann kein Bereich sinnvoll
untersucht werden, ohne die Weise, wie Geschlechterverhältnisse formie-
ren und geformt werden, mit zu erforschen. Davon abzusehen gelingt nur,
wenn man zugleich - wie dies in der Wissenschaft traditionell üblich -
davon ausgeht, dass es nur eines, das männliche Geschlecht gibt und alle
Verhältnisse also als männliche abzubilden sind.

Dagegen zu opponieren und mit der Erforschung der 'vergessenen
Frauen' als Nachtrag auch in den Wissenschaften zu beginnen, ist ein
Verdienst des Feminismus des letzten Drittels des zwanzigsten Jahrhun-
derts. Freilich wird dabei häufig im Ansatz der Blick verstellt durch die
Phänomenologie der Männer und Frauen, wie sie als Effekt von Geschlech-
terverhältnissen in Gesellschaft in Beziehung zueinander auftreten, was die
Analyse auf Zwischenmenschliches zieht, als sei dies aus sich selbst heraus

begründbar. Im Deutschen ist dies vor allem deutlich, wenn das Wort in den

Singular rückt: das Geschlechterverhältnis, wie dies in fast allen Arbeiten
geschieht. Um den Begriff so zu fassen, dass er dem Beweglich-Veränder-
liehen seines Gegenstandes Rechnung tragen kann, ist der Plural angemes-

WIDERSPRUCH - 44/03 121



sen. Das Pluralprojekt Geschlechterverhältnisse soll wie der Begriff Pro-
duktionsverhältnisse vielschichtige Praxisverhältnisse der Geschlechter
fassen und dabei sowohl die Formierung der Akteure als auch die Reproduk-
tion des gesellschaftlichen Ganzen auf dieser Grundlage der Erkenntnis
zugänglich machen. Kein festes Verhältnis also und keine natürlichen
festen Akteure.

Die folgenden Ausführungen verorten die Studie in marxistischer wie in
feministischer Theoriegeschichte. Die Forschung ist umfangreich, verlangt
historisches Herangehen. An dieser Stelle soll lediglich die abschließende
Überprüfung und Diskussion neuerer feministischer Arbeiten vorgestellt
werden.2

Kapitalismus und Patriarchat

Die Notwendigkeit, Geschlechterverhältnisse als Produktionsverhältnisse
zu begreifen, tritt im Feminismus der zweiten Frauenbewegung zunächst
auf als Erkenntnis, dass es außer dem Kapitalismus ein weiteres Herr-
schaftssystem, das Patriarchat, gebe, und damit zugleich als Problem, das

Zueinander der beiden Herrschaftsarten zu denken. Die aus dem Maoismus
der Studentenbewegung beeinflussten Diskussionen um Haupt- und Neben-
Widerspruch versuchten ein Ganzes zu behaupten, das sie gleichzeitig in
solcher Begrifflichkeit verhinderten. Die Diskussion arbeitete sich am
Marxismus ab, wobei Marx praktisch als Autor der Klassenverhältnisse
fungierte. Nach den seit den 1970er Jahren gefochtenen Kämpfen um die
Anerkennung von Hausarbeit^ wurden die Fragen ausgeweitet auf die
Problematik gesellschaftlicher Gesamtökonomie. Die Debatte wurde unter
dem Namen „dual economy" geführt.

Als eine der ersten versucht Linda Phelps (1975), Kapitalismus und
Patriarchat als unterschiedliche Produktionsverhältnisse zu begreifen: „If
sexism is a social relationship in which males have authority over females,
pafn'arc/ry is a term which describes the whole system of interaction arising
from that basic relationship, just as capitalism is a system built on the

relationship between capitalist and worker. Patriarchal and capitalist social
relationships are two markedly different ways human beings have interac-
ted with each other and have built social, political and economic instituti-
ons." (1975, 39) Zilla Eisenstein schlägt vor, von zwei unterschiedlichen
Produktionsweisen zu sprechen, die sich wechselseitig stutzen (1979, 27);
Sheila Rowbotham (1973) hält eine solche Koexistenz lediglich für kapita-
lismusspezifisch; Ann Ferguson (1979) liefert als Bezeichnung für die von
Frauen dominant besetzte Produktionsweise den term „sex/affective pro-
duction" in Fortpflanzungsverhältnissen. Am bekanntesten wurde Heidi
Hartmanns Versuch (1981 eine materialistische Theorie der Geschlechter-
Verhältnisse zu begründen im Anschluss an die These von Marx und Engels
in der DeMtochen Meo/og/e (MEW 3,32), dass der Keim des Patriarchats die
Verfügung über weibliche Arbeitskraft sei. Dies richtete sich gegen Theo-
rien, die ein System von Geschlechterverhältnissen auf ideologischer Ebene

122 WIDERSPRUCH - 44/03



begründet sehen und die übrigen Produktionsverhältnisse als unabhängig
davon, als materiell begreifen. Zu letzteren zählt etwa Juliet Mitchell: „we
are dealing [...] with two autonomous areas, the economic mode of capita-
lism and the ideological of patriarchy" (1974, 409).

Roisin McDonough und Rachel Harrison (1978) bestehen darauf, Patri-
archat könne nur begriffen werden, wenn es im Zueinander der „relations of
human reproduction" und der ProduktionsVerhältnisse je historisch konkret
bestimmt werde, was für den Kapitalismus bedeute, die Klassenverhältnisse
in die Analyse von Geschlechterverhältnissen einzubeziehen. Gabriele
Dietrich zweifelt die Priorität der Warenproduktion an, da „die Produktion
des Lebens eine unverzichtbare Bedingung für jeden weiteren Produktions-
prozess ist"; in sozialistischer Perspektive bleibt damit „nicht nur das

Problem, wie wir die Assoziation der freien Produzenten erreichen wollen,
sondern auch, wie wir das, was 'Reproduktion' genannt wurde, für den
Verein freier Menschen gestalten wollen." (1984, 38) Iris Maria Young
(1981) schlägt vor, die „dual system"-Ansätze in Richtung einer einzigen
Theorie zu überwinden, „that can articulate and appreciate the vast diffe-
rences in the situation, structure, and experience of gender relations in
different times and places." (1980, 1997,105). Michèle Barrett fasst(1983)
die Debatte für ihre Begründung eines marxistischen Feminismus zusam-
men. Sie bleibt unvollendet, und es gilt nach wie vor, den Zusammenhang
und das wechselseitige Stützungs- und Blockierungsverhältnis, die Unter-
und Überordnungen in der Lebens- und der Lebensmittelproduktion zu
denken.

Die Kontroverse um Geschlechterverhältnisse als
Produktionsverhältnisse

Die Analyse von Geschlechterverhältnissen setzt die Kategorie Geschlecht
voraus. Bis in die 1990er Jahre hat sich die Auffassung durchgesetzt, dass
das Geschlecht sozial konstruiert sei. Die im angelsächsischen vorhandene
Möglichkeit, zwischen biologischem Geschlecht (sex) und sozialem (gen-
der) zu differenzieren, war die Basis für eine mehr als zwanzigjährige
Konjunktur, die bis in die Übernahme des Begriffes 'gender' in andere
Sprachen reichte. Aber die Analysen zum Geschlecht, die die Selbstver-
ständlichkeit vorhergehender Thematisierung von Frauenfragen ablösten -
dies nicht zuletzt auch wegen des Rückgangs der Frauenbewegung -, hatten
den noch in der Hausarbeitsdebatte vorherrschenden Bezug zu den Produk-
tionsverhältnissen abgestreift; so war von Geschlecht, nicht aber von
Geschlechterverhältnissen die Rede.

Der Untergang des Staatssozialismus machte es für marxistische Femi-
nistinnen unabweisbar, das Verhältnis von Geschlechterverhältnissen und
Produktionsweise neu zu denken, schon weil der nun offensichtliche Abbau
an Frauenrechten durch Angleichung an den Kapitalismus mit der Behaup-
tung einherging, der Staatssozialismus habe die Frauen genauso unter-
drückt wie der Kapitalismus, und zugleich, es habe sich um eine von der

WIDERSPRUCH - 44/03 123



kapitalistischen ganz unterschiedliche, mit ihr nicht konkurrenzfähige Pro-
duktionsweise gehandelt. Die Problemanordnung unterstellt, dass Ge-
Schlechterverhältnisse und Produktionsweise keinen inneren Zusammen-
hang haben. Die Zeit war für solches Nachdenken nicht günstig, denn der
Niedergang der staatssozialistischen Länder hatte Gesellschaftstheorie im
Großen in Mitleidenschaft gezogen, so dass Geschlechterverhältnisse als
Produktionsverhältnisse zu denken als ein Relikt vergangenen Denkens
hingestellt werden konnte.

Zu scharfen Kontroversen führte folgende 77ie.se: „Die herrschende
Ökonomie mit Tausch, Markt, Profit, Wachstum setzt auf eine umfassende
Ausbeutung nicht nur erwerbstätiger Arbeitskraft, sondern ebenso anderer
(dritter) Welten, die nicht nach den gleichen Prinzipien produzieren, und
auf Vernachlässigung der Sorge um Leben und ihre Überantwortung an
Menschen, die dies aus Liebe, aus 'Menschlichkeit' tun, und daher nicht als
Gleiche behandelt werden können. Ebenso ist die symbolische Ordnung,
sind die Bereiche von Kunst und Wissenschaft, ist das gesamte Zivilisati-
onsmodell durchdrungen und legitimiert durch solche Geschlechterverhält-
nisse als Produktionsverhältnisse. Das betrifft auch die Subjekte selbst als
Persönlichkeiten." (Haug, F., 1993/1996, 151) Die Kritik galt vor allem
dem Vorschlag, Geschlechterverhältnisse als Produktionsverhältnisse zu
begreifen: dies sei zeitgemäße Aufweichung des marxistischen Begriffs der
Produktionsverhältnisse (Hildegard Heise 1993, 3); gebe den „marxschen
Begrifflichkeiten [...] einen rein illustrativen Charakter, die eine Verknüp-
fung zur originären Theorie suggerieren, aber nicht mehr das Geringste mit
ihr zu tun haben" (Ursula Beer 1993,6); so werde „einer der wesentlichsten
Begriffe des Marxismus anfz- bzw. wnmarxistisch aufgefasst, indem [...] die
marxistisch gesehen notwendige Änderung der kapitalistischen Produkti-
onsverhältnisse als Widerspruch zwischen männlicher Produktion und
weiblicher Aneignung" gesehen werde (Rech 1993); dann umgekehrt:
immer weiter Produktionsverhältnisse zu untersuchen, sei altmodisch (Ilo-
na Ostner 1993, 4).

Und wieder anders: „Obgleich Haug sich ziemlich kritisch in Hinsicht
auf marxistische Ideen zeigt, frage ich mich, ob ihre Unterordnung kulturel-
1er Aspekte der Frauenunterdrückung unter Produktionsverhältnisse nicht
doch noch marxistisch gedacht ist" (Schade 1993). Dagegen Carmen
Tatschmurat emphatisch: „Dieser Zusammenhang ist unbestritten. Wer ihn
kritisiert, fällt hinter zwei Jahrzehnte Frauenforschung zurück." (1993, 3)
Beer hält es für beliebig, ob der Begriff im Singular oder Plural benutzt wird.
Sie meint, „das Geschlechterverhältnis" werde von Haug dem Kapitalver-
hältnis „additiv hinzugefügt" (1993, 3). Sie bestimmt in der Folge als

„systemübergreifende Momente von Geschlechterungleichheit [...) z.B.
den Ausschluss von Frauen von Macht und Einflusspositionen, die [...]
geschlechtsspezifische Arbeitsteilung in Familie und Erwerb, die Kultur-
Produktion weitgehend als Männersache" (1993, 8). Solche Bestimmung
sieht sowohl darüber hinweg, dass in den staatssozialistischen Ländern die
Frauen fast vollständig ins Erwerbsleben integriert waren, als auch, dass

124 WIDERSPRUCH - 44/03



etwa die Vielzahl an Schriftstellerinnen u.a. Kulturproduktion zur auch
Frauensache machten. Beer schlägt dagegen den Begriff „Geschlechterun-
gleichheit zu Lasten der Frauen" vor (10) und „Geschlechterherrschaft"
analog zu Klassenherrschaft.

Aber Klassen sind bereits ein Aspekt der Klassenherrschaft. Klassen sind
nichts Natürliches. Geschlechter aber sind (wiewohl sozial geformt und
gleichsam überbaut) auch etwas Natürliches, und die Existenz von Ge-
schlechtem ist nicht einfach die Folge oder ein Aspekt von „Geschlechter-
herrschaft". Auch der Begriff der „Geschlechterungleichheit" ist fragwür-
dig, weil der Begriff „Geschlechtergleichheit" allenfalls als politischer
Slang-Ausdruck verständlich wäre. Von Geschlechtern zu sprechen heißt
von Geschlechtsunterschieden zu sprechen. Mehr noch: Unterschied ist zu
schwach, um die Komplementarität zu denken, die durch das natürlich
ungleiche Zusammenwirken bei der Fortpflanzung bedingt ist. Rechtliche
Gleichstellung von Frauen und Männern stellt sie als Rechtssubjekte gleich,
abstrahiert also vom Geschlecht. Wo die rechtliche Gleichstellung sich
faktisch nicht verwirklicht und zu kompensatorischen Maßnahmen wie
Quotenregelungen gegriffen wird, werden sogar, von Ungleichheit ausge-
hend, die Angehörigen der einzelnen Geschlechter im Einzelfall 'ungleich'
behandelt, um zu einer durchschnittlichen Gleichbehandlung in bestimmter
Hinsicht zu gelangen. Wenn Veit Bader von „asymmetrischen Machtver-
hältnissen" (1993, 6) oder Regina Becker-Schmidt (bei Beer 1993, 5) von
„männlicher Suprematie" sprechen, ist dies zu schwach, weil Machtbezie-
hungen erst als asymmetrische überhaupt als solche wirken können, und
Vormacht ein vagierendes Phänomen ist, während Herrschaft etwas Struk-
turelles ist.

Auch der Begriff „Geschlechtergegensatz" (Heise 1993, 1), dem Klas-
sengegensatz nachgebildet, ist nicht zu Ende gedacht. Geschlechterkomple-
mentarität ist das eine (sozusagen als Naturform der Säugetiere), die
herrschaftliche Ausprägung der Verhältnisse der komplementären Ge-
schlechter das andere. Aber Heise befürchtet, das Denken von Geschlech-
terverhältnissen als Produktionsverhältnissen betreibe „die Substitution der
Klassen durch die Geschlechter" (1993, 3). Ihr Allgemeinbegriff ist der
Begriff „Geschlechterkonstellation". Da es sich bei Männern und Frauen so

nur um zwei 'Gestirne' handelt, ist nicht einsichtig, warum es eine komple-
xe Konstellation dieser beiden geben soll. Es sei denn, es wird zu modellie-
ren versucht, dass und wie in allen gesellschaftlichen Bereichen die Ge-
Schlechterverhältnisse ihre bereichsspezifischen Formen finden, und dass

es darauf ankommt, die „Konstellation" all dieser Formen zu denken, was
als strategAc/m AW/mmg zu fassen wäre.

Geschlechterverhältnisse und die Kategorie Geschlecht

Schon 1987 hat Donna Haraway grundsätzliche Kritik an der Erklärung von
Frauenunterdrückung durch das 'sex-gender-System' angemeldet. Ihre
Kritik am biologischen Essenzialismus dieser Unterscheidung bereitete den

WIDERSPRUCH - 44/03 125



Weg vor, auch das Denken von Geschlecht als unmodern zu verurteilen.
Dieses Gelände wurde vornehmlich von Judith Butler weiter bearbeitet, die
„gender" als „identifikatorisehen Ort der politischen Mobilisierung [...] auf
Kosten der Rasse oder der Sexualität, der Klasse oder der geopolitischen
Positioniertheit/Verschiebung" zurückweist (1994, 133). Sie radikalisiert
die Vorstellung von der sozialen Konstruiertheit von Geschlecht auch in den
als biologisch angenommenen Teil und verlegt damit den Kampfplatz in die
Anfangsphasen der Herausbildung von Identität. „Es gibt kein 'Ich' vor der
Annahme eines Geschlechts [...,] sich mit einem Geschlecht zu identifizie-
ren bedeutet, zu einer imaginären und überzeugenden [...] Drohung in einem
Verhältnis zu stehen" (11 Of.). Im Symbolischen wird das „sexuierte"
Subjekt normativ durch Sprache gebildet (120). Die Verschiebung der

Machtkämpfe in die Zuweisung von Geschlecht erlaubt es, Ausgrenzungen,
Verbote, Stabilisierungen als Elemente von Geschlechterverhältnissen zu
entziffern. Auch kann der Streit um die jeweilige Priorität von Rasse, Klasse
und Geschlecht, der die entsprechenden Bewegungen dazu brachte, sich
entpolitisierend zu zerstreiten, umgebaut werden in Forschungsfragen nach
den Artikulationen des einen im und auf Kosten oder zugunsten des anderen
(133).

Butler baut diesen Ansatz aus zu einem politischen Konzept auf der
Grundlage produktiver Konflikte (1998, 36 ff.) für eine Linke, die so nicht
einheitlich, aber in einem perspektivischen Sinn „universell" ist (1998,38).
Dies ist die befreiende Seite von Butlers Eingriff. Die politische Interven-
tion wird zudem schärfer durch ihr Plädoyer für eine Art demokratischer
Kohärenz (nach Gramsci), die die einzelnen für sich und ihre Identitäten
erarbeiten, ohne die Grausamkeiten der Ausgrenzungen als unreflektierte
Vereinheitlichung stets zu wiederholen. Gegen die „Plünderung der Dritten
Welt" durch Feministinnen auf der Suche nach Beispielen für die „univer-
seile patriarchale Unterordnung der Frau" (134) schlägt Butler vor: „die
Formen aufzufinden, in denen die Identifizierung in das verwickelt ist, was
sie ausschließt, und [...] den Linien dieser Verwicklung zu folgen um der
Landkarte eines zukünftigen Gemeinwesens wegen" (136). Die Verflüssi-
gung der Kategorien ist nachvollziehbar; allerdings hat die Vermeidung
jedes Funktionalismus den Nachteil für die Frage der Geschlechterverhält-
nisse, dass aus dem Blick gerät, wie es tatsächlich auch um die Reproduk-
tion der Menschen geht, eine Notwendigkeit, aus deren Abstützung, Ermög-
lichung und gleichzeitiger Marginalisierung die von Butler entzifferten
Handlungen im Symbolischen, in Sprache, im Imaginären ihre Virulenz
erhalten.

Jürgen Habermas' Analyse der modernen Gesellschaft, in der er das

kapitalistische ökonomische System als „systemisch integriert", die Klein-
familie als „sozial integriert" auffasst (1981, 1, 457, 477ff.; 2, 256, 266),
dient Nancy Fraser (1994) als paradigmatisch für androzentrische Sozial-
theorie und als Leerstelle, in die kritisch-feministische Sozialtheorie eingrei-
fen kann. An seinem Modell der unterschiedlichen Bereiche der materiellen
und symbolischen Reproduktion zeigt sie eine vertane Möglichkeit, das

126 WIDERSPRUCH - 44/03



Öffentliche und das Private in ihrem wechselseitigen Bezug wirklich neu zu
verstehen. Habermas blockiere die Möglichkeit, Familien als ökonomische
Systeme zu analysieren, als „Stätten der Arbeit, des Tauschs, der Berech-

nung, der Verteilung und Ausbeutung" (183). Dass er Kinderaufziehen als

symbolisch, Lohnarbeit dagegen als materiell auffasst, während beide beides
sind, macht die Tatsache, dass er ersteres überhaupt in sein Modell hinein-
nimmt, sogleich problematisch und zum Stützargument für das private
Kinderaufziehen als Form weiblicher Unterordnung. Fraser fasst die Schwä-
chen des habermasschen Konzepts als Unfähigkeit, den „gender subtext"
(Smith 1984) der beschriebenen „Beziehungen und Arrangements zu thema-
tisieren" 190). Alle vermittelnden Personifikationen seien aber geschlecht-
lieh bestimmt: der Arbeiter z.B. als männlich - „Gekämpft wurde um einen
Lohn, [...] als Bezahlung eines Mannes zum Unterhalt seiner ökonomisch
abhängigen Frau und Kinder" (190).

Mit Carol Pateman (1985) zeigt Fraser: Frauen sind in der Erwerbsarbeit
nicht abwesend, sondern anders präsent: z.B. reduziert auf Weiblichkeit,
häufig auf sexualisierte Bedienstete (Sekretärinnen, Hausangestellte, Ver-
käuferinnen, Prostituierte, Stewardessen); als Mitglieder der helfenden
Berufe mit mütterlichen Fähigkeiten (wie Krankenschwester, Sozialarbei-
terin, Grundschullehrerin); als gering qualifizierte Arbeiterinnen mit nied-
rigem Status in segregierten Arbeitsplätzen; als Teilzeitarbeiterinnen unter
Doppelbelastung von unbezahlter Hausarbeit und bezahlter Arbeit, als
arbeitende Ehefrauen und Mütter, als Zusatzverdienerinnen. So zeigt sich
die offizielle Ökonomie mit der Familie nicht nur durch Geld gegen Ware
verbunden, sondern auch durch die Männlichkeit 'normaler' Lohnarbeit.
Umgekehrt sei der Verbraucher „im klassischen Kapitalismus Gefährte und
Gehilfe des Arbeitenden" (191). Und „Werbung hat [...] aufbauend auf der
Weiblichkeit des Verbrauchersubjekts eine ganze Trugwelt der Begehrlich-
keit entwickelt" (ebd.). Dies ist freilich produktabhängig, und Änderungen
in dieser Branche, die auch Männer ansprechen, kämpfen nicht nur mit den

Zuschreibungen des Weiblichen, wie Barbara Ehrenreich (1984) in einer
Analyse von PZayboy zeigt.

Im Arsenal der Akteure fehlt bei Habermas die Kinderbetreuerin, kriti-
siert Fraser weiter, die er gleichwohl bei seiner Funktionsbestimmung von
Familie in einer Hauptrolle unterstellen muss. Ihre Berücksichtigung hätte
die zentrale Bedeutung von Geschlechterverhältnissen für die „institutio-
nelle Struktur des Kapitalismus" (192) zeigen können. Die „Staatsbürger-
rolle", diese Scharnierstelle zwischen Privatheit und Öffentlichkeit, ist
selbstverständlich männlich - sie bezieht sich auf den Teilnehmer an
politischer Debatte und Meinungsbildung und natürlich auf den Soldaten
als Verteidiger des Gemeinwesens und Beschützer von Frauen, Kindern,
Alten. Weil er Geschlecht nicht als analytische Kategorie sehe, misslinge es
Habermas, die Verbindungen von Familie zu offizieller Ökonomie, zu
Staat, zu politischer Rede zu sehen. „Ihm entgeht zum Beispiel die Form, in
der die maskuline Rolle des Staatsbürger/Soldaten/Beschützers den Staat
und die Öffentlichkeit nicht nur untereinander, sondern auch mit der

WIDERSPRUCH - 44/03 127



Familie und dem privaten Arbeitsplatz verbindet" (194f.), wie die Schutz/
Angewiesenheitsstruktur alle Institutionen durchzieht und wie schließlich
„die Konstruktion maskulin- und feminingeschlechtlicher Subjekte benö-
tigt wird, umyWe Rolle im klassischen Kapitalismus auszufüllen" (195).

Fräsers Analyse belegt die Bedeutung der Kategorie Geschlechterver-
hältnisse für Kritische Sozialtheorie. Sie benutzt diesen Begriff selbst nur
einmal (211), wobei er durch die Übersetzung in den Singular eher beiläufig
wird („die im Geschlechterverhältnis gründende Trennung sowohl der
männlichen Öffentlichkeit als auch der staatlich regulierten Ökonomie"
211). Ihre zentralen Begriffe sind Geschlechtsidentität und Geschlecht.
Diese Begriffsverwendung führt dazu, dass sie in ihrer Schlussfolgerung,
eine kritische Sozialtheorie kapitalistischer Gesellschaften brauche „ge-
schlechtersensitive Kategorien" (196), hinter die eigene Analyse zurück-
fällt. Schließlich zeigte auch sie Praxen, die die Menschen zur Reproduktion
ihres Lebens eingehen. Sie schlägt vor, 'Arbeiter', 'Verbraucher', Lohn als

geschlechterdLo«o»îAc/î<? Konzepte zu begreifen und Staatsbürger als ge-
schlechterpo/itAc/î. Aber auch diese Formulierung bleibt vage in Bezug auf
die gesellschaftlichen Produktionsverhältnisse, von denen man so nur die
geschlechtstypischen Effekte in den Blick bekommt. So geraten die offenen
Fragen, die Fraser aus der umfangreichen Auseinandersetzung gewinnt,
vergleichsweise harmlos und liberal: Soll eine künftige Gesellschaft, die
nicht auf Unterordnung von Frauen beruht und daher keine feste Zuschrei-
bung in den Konstruktionen von Männlichkeit und Weiblichkeit braucht,
alle Arbeit unter der Form der Lohnarbeit konzipieren oder sollte der
politische Teil der Gesellschaft, den Habermas unter den Begriff der
Staatsbürgerrolle fasste, ausgedehnt und in seiner bisherigen Form ersetzt
werden, indem das Kinderaufziehen eine Verpflichtung von allen wird?

Fraser begreift ihre Habermaskritik zugleich als Antwort auf die „dual
economy debate" der 70er und 80er Jahre als „eine der ersten feministischen
Bemühungen, Modelle mit einer 'einzigen Variablen' zu vermeiden, indem
sie die Überschneidung von Geschlecht und Klasse (und in manchen Fällen
auch Rasse) thematisierte. [Da aber] von Beginn an eine grundlegende
Trennung von Kapitalismus und Patriarchat, Klasse und Geschlecht unter-
stellt worden war, wurde niemals klar, wie sie wieder zusammengebracht
werden sollten." (19f.)

Fraser entziffert, dass Habermas die neuen sozialen Bewegungen bzw.
ihre Triebkraft ausschließlich in negativen Begriffen erklärt. Ihr Angriff
gelte der „Kolonisierung", dem „Vordringen der Systemwelt", der „Erosion
der Lebenswelt", der „Austrocknung kultureller Ressourcen" etc. Wieder
sei es die Blindheit gegen Geschlecht, die Habermas daran hindert, den

Entwicklungsprozess als widersprüchlich zu erkennen. Was ihm als das

Eindringen in die Lebenswelt etwa durch staatliche Bürokratien erscheint,
bedeutet für die Frauen, die diese Welt besiedeln, auch eine Zunahme an
Freiheit; zugleich betrifft sie der Klientelismus anders als die Männer, die
Sozialversicherungssystemen ausgesetzt sind, aber nicht etwa als Angehö-
riger defekter Familien (als alleinerziehende Mutter) zugleich moralisch in

128 WIDERSPRUCH - 44/03



Abhängigkeit marginalisiert werden. Frauen treten vom häuslichen ins
öffentliche Patriarchat - zu untersuchen wäre also auch ein Wandel im
Charakter männlicher Herrschaft, nicht nur ein Wechsel in der Verbindung
von System- zu Lebenswelt.

Feministische Soziologie

In feministischer Theorie ist 'Geschlechterverhältnisse' kaum als Begriff
geläufig. Daher scheint es kaum widersprüchlich, wenn Plural und Singular
einander abwechseln, als käme es nicht darauf an. So formuliert etwa
Hildegard Maria Nickel rätselhaft: „Das Geschlechterverhältnis [...] (i.S.
'gendersystem', 'Geschlechterordnung') und [?] die Lage von Frauen (und
Kindern) sind Paradigmen für die Krise der Bundesrepublik (2000, 132).
Doris Janshen erklärt programmatisch, „dass es historisch an der Zeit ist,
dass Frauen und Männer sich Begegnungsorte suchen, um qualifiziert den
Diskurs über das Geschlechterverhältnis aufzunehmen" (2000, 7); um
wenig später festzustellen, dass zeitgleich „eine Akzentuierung und Aus-
einandersetzung über unterschiedliche Theorien zu den Geschlechterver-
hältnissen" stattfinde (13). Charlotte Annerl (1991) schreibt ein Buch zum
Geschlechterverhältnis, aber es handelt ausschließlich von Geschlechter-
differenz. Irene Dölling und Beate Krais (1997) erwähnen Geschlechterver-
hältnisse als etwas, das historisch entstanden ist und im alltäglichen Han-
dein immer wieder neu konstruiert wird (8), wodurch sie einen Anschluss
an die Konstruktion von Geschlecht schaffen, Geschlechterverhältnisse
jedoch eher als veränderlichen Rahmen zu fassen scheinen, nicht selbst als
Praxisformen. Andrea Maihofer (2001) spricht zumeist im Plural von
Geschlechterverhältnissen, fasst sie jedoch nicht selbst begrifflich, sodass
sie als Helga Bildens (1980) Schwerpunkt die „Analyse von Geschlechter-
Verhältnissen" benennen kann, bei der „Veränderungen im Geschlechter-
Verhältnis" beobachtet werden (2ff.). Subjekttheoretisch genauer resümiert
sie: „Geschlechterverhältnisse werden nicht nur r/zzrc/z Individuen, sondern
auch z'n den Individuen reproduziert. Genau das macht einen zentralen
Aspekt der 'Produktivität' (Foucault) gesellschaftlicher Hegemonie(n),
gesellschaftlicher Macht- und Kräfteverhältnisse aus" (ebd. 6).

Für Ursula Beer 1990) verengt sich „das Geschlechterverhältnis" durch-
weg auf „generativen Bestandserhalt" oder „generative Reproduktion". Als
solches 'Strukturelement' (77) will sie es in die marxsche Gesellschafts-
theorie einschreiben und diese, wenn nötig, entsprechend umbauen. Sie
begreift Marx im Grunde als Strukturtheorie, zentraler Begriff ist „Totali-
tät" (70ff.). „Die Produktion des Lebens" schirmt sie begrifflich ab gegen
empirische Praxen. Es geht ihr nicht um Praxisverhältnisse, sondern um den
Stellenwert, den etwa die Gebärfähigkeit von Frauen (das Geschlechterver-
hältnis) in einer Strukturtheorie der Gesellschaft hat. Der Blick geht von
oben aufeine theoretische Ordnung, in der den Individuen ein 'kategorialer'
Platz zugewiesen wird. Dass diese in Wirklichkeit widerständig oder
fügsam ihre Leben gestalten, wird ausgeblendet. Die für „empirische"

WIDERSPRUCH - 44/03 129



Zwecke vorgeschlagenen ßegri/fe entbehren der Schärfe und des Kritikcha-
rakters, die marxsche Begriffe — wie etwa Arbeitsteilung oder Eigentum —
haben; sie erlauben eine soziologische Untersuchung um den Preis, die
Widersprüche, in die sich die wirklichen Menschen verwickeln, aus dem
Blick zu rücken. Diese treten vielmehr wiederum strukturell nur auf als

„grundlegende Widerspruchskonstellation" (70). So etwa die Begriffsvor-
schläge „Ausdifferenzierung von Arbeitsbereichen" (52), was kritiklos
vage bleibt, oder „nicht marktvermittelte Arbeitsformen/Produktion" (73,
76f.), die nur scheinbar das Problem der Hausarbeitsdebatte lösen, da in
diese Summe ja nicht bloß Tätigkeiten der Reproduktion des Lebens,
sondern auch z.B. linke Theorie, Gartenarbeit, Kegeln, Ehrenamtliches etc.
eingehen.

Regina Becker-Schmidt und Gudrun-Axeli Knapp (1995) wollen die
Begrenztheit feministischer Forschung, die sich in der Analyse der Kon-
struktion von Geschlecht festgefahren habe, kritisch überwinden. Dafür soll
„das Geschlechterverhältnis" ins Zentrum feministischer Soziologie rük-
ken. Forschungsfrage ist, wie die Mann-Frau-Beziehungen „in bestimmten
historischen Konstellationen gesellschaftlich organisiert sind" (7), „inwie-
weit übergreifende Zusammenhänge und Bedingungen das Verhältnis der
Geschlechter beeinflussen" (8) und umgekehrt, wie „Geschlechterbezie-
hungen" auf Gesellschaft zurückwirken. Die Formulierung bleibt struktur-
theoretisch in der Logik von Ursache und Wirkung. Auf diese Weise
scheinen die Geschlechter selbst fixiert und Gesellschaft als eine Art
Rahmen gefasst, innerhalb dessen menschliche Beziehungen bloß stattfin-
den. Die Rede ist von „Geschlechterarrangement" (nach Goffman 1994), von
„Verfasstheit von Geschlechterverhältnis" oder, fünfJahre später die Schwie-
rigkeit durch Sprachflucht umgehend „Gender-Relationen" (2000,45). Um
die bloß psychologisierende Erforschung von 'Geschlechterbeziehungen' zu
überwinden, fassen Becker-Schmidt und Knapp diese als „kulturell, poli-
tisch und ökonomisch" (1995, 18) und beziehen sie auf „Austausch" in
„Arbeit, Leistungen, Bedürfnisbefriedigungen" 17f.) oder auf „Ausschluss"
„von Räumen, Praxisfeldern, Ressourcen, Ritualen". Im Unterschied hierzu
gelten ihnen die Geschlechterverhältnisse (im Plural) als „Herrschafts- und
Machtzusammenhänge, in denen die gesellschaftliche Stellung der Genus-
Gruppen institutionell verankert und verstetigt wird" (18). Geschlechterver-
hältnisse treten auf diese Weise zur Gesellschaftsreproduktion wie eine Art
Verwaltungsapparat hinzu; sie sind extra zu studieren und scheinen nach

eigenen Gesetzen zu funktionieren, die durch die gesamtgesellschaftliche
Reproduktion lediglich modifiziert werden können.

Im Vorwort zu Becker-Schmidt/Knapp (2000) heißt es zur Verwendung
von Singular und Plural: „Wenn wir die wechselseitige soziale Bezogenheit
der Genusgruppen ausdrücken wollen, [...] macht epistemologisch nur der
Begriff 'Geschlechterverhältnis' einen Sinn. Stoßen wir empirisch auf allen
sozialen Ebenen einer Gesellschaft auf Zustände der Disparität, stellen sich
[...] alle Geschlechterordnungen als auf ähnlichen Verhältnisbestimmun-
gen beruhend heraus, so ist ebenfalls die Einzahl geboten. [...] Der Plural ist

130 WIDERSPRUCH - 44/03



angesagt, wenn wir [...] internationale Variabilität ins Auge fassen." (154,
Fn 38) Die Anbindung des Begriffs Geschlechterverhältnisse ans Interna-
tionale wird durch „ethnographische Vielfalt" begründet; mit 'das Ge-
Schlechterverhältnis' ist eine kulturelle Anordnung als Ausdruck der Struk-
tur (Sozialgefüge, Symbole) gemeint. Gesellschaft kann in dieser Weise
kaum praktisch gedacht werden, obwohl angestrebt ist, Struktur und Hand-
lung über den Begriff „Konnexionen" (40) irgendwie zusammenzubringen.

In Anlehnung an Beer (1990) wird versucht, die Gleichheit bestimmter
Mechanismen in unterschiedlichen Bereichen (hier Familien, Gesinde- und

Dienstvertragsrecht) „als Ausdruck der Struktur von Produktionsverhält-
nissen" 165) zu fassen. Oder es soll eine patriarchalische Bevölkerungspo-
litik, geschlechtliche Arbeitsteilung und männerbündlerische Politik den

Komplementärgedanken fundieren, Geschlecht als Strukturkategorie zu
denken. Die Vielfalt, Diskrepanz, ja Gegenläufigkeit menschlicher Praxen
zu untersuchen, wird durch solches Ausdrucksdenken allerdings blockiert.
Am Ende resümiert Becker-Schmidt: „Es ist der feministischen Forschung
bisher nicht gelungen, eine Theorie der Geschlechterverhältnisse zu ent-
werfen, die fähig wäre, alle Ursachenkomplexe und Motivzusammenhänge
aufzuschlüsseln, welche sich in den Relationen zwischen den Geschlechter-

gruppen verschränken." (61) Allerdings bleibt der Anspruch, „alle Motive
und Ursachen aufzuschlüsseln", selbst in der uneinlösbaren Vorstellung
befangen, es sei möglich, solches theoretisch zu entwerfen, statt die Praxen
der Menschen in der Organisation ihres Lebens und seiner Reproduktion
zusammenhängend zu erforschen.

Zu Beginn der zweiten Frauenbewegung hefteten sich an die Reproduk-
tionstechnologie Befreiungshoffnungen. Shulamith Firestone (1975, 1978)
hielt Retortengeburten für eine unerlässliche Revolution, da sie Frauenunter-
drückung als biologisch determiniert begriff. Donna Haraway schlug in
einem heftig umstrittenen Manifest vor, die „Gentechnologie sozialistisch-
feministisch zu unterwandern", „das Durcheinandergeraten aller Grenzen
(wie denen zwischen Mensch und Maschine) zu genießen und sie verantwor-
tungsbewusst mit abzustecken" (1984/1995, 165). Als heraufziehende „In-
formatik der Herrschaft" begriff Haraway die „Übersetzung der Welt in ein
Kodierungsproblem, in einer Suche nach [...] einem Universalschlüssel, der
alles einer instrumentellen Kontrolle unterwirft" (167). Da Frauen in den

bisherigen Grenzbefestigungen mehr verloren als gewonnen haben, sollen
sie sich nicht auf Mutterschaft, menschliche Würde und ähnlich „unschuldi-
ge" Positionen zurückzuziehen, sondern das der kapitalistischen Inbetrieb-
nähme geschuldete Ausmaß dieser „Informatik der Herrschaft" und die darin
steckende Gewalt gegen Frauen offensiv mit „eigener biotechnologischer
Politik" beantworten (169) und die Probleme der Gentechnologie unter
Berücksichtigung von Geschlecht, Rasse und Klasse sowie von Arbeit,
Armut, Gesundheit und wirtschaftlicher Macht öffentlich verhandeln.

Zu einem wichtigen Medium solcher Verhandlung wurden feministische
Science Fiction-Romane (Joanna Russ, Ursula K. LeGuin, Marge Piercy).
Hier wurde soziologische Phantasie entwickelt, wie eine Umwälzung der

WIDERSPRUCH - 44/03 131



Geschlechterverhältnisse durch die technologische und ökonomische Ent-
wicklung im besten wie im schlimmsten Fall aussehen könnte, wenn sich
die Bindung der Mutterschaft an den weiblichen Körper auflöst, wenn
Träume vom Ende aller Ursprungsmängel in Gestalt 'fehlerloser' Kinder
wie zum Umtausch berechtigender Waren kapitalistisch bedient werden
oder die Mensch-Maschine-Grenze durchlässig wird. Hier wird die drohen-
de Zerstörung der Erde durch die neoliberale Entfesselung eines wilden
Kapitalismus antizipatorisch erkundet. Eine Welt, in der alles dem Profit-
prinzip unterworfen wird, lässt sich nicht ohne wachsende Selbstzerstörung
aufrechterhalten.

Geschlechterverhältnisse als 'Verhältnisse, die die Menschen in der
Produktion ihres Lebens eingehen' (Marx), sind immer Produktionsverhält-
nisse, wie Produktionsverhältnisse umgekehrt immer auch Geschlechter-
Verhältnisse sind. Die Doppelung der 'Produktion' in die von Leben (im
weitesten, Aufzucht und Pflege umfassenden Sinn) und die von Lebensmit-
teln (im weitesten, die Produktionsmittel umfassenden Sinn) war Aus-
gangspunkt der historischen Verselbständigung der letzteren zum System
der Ökonomie und — im Kapitalismus — deren Dominanz über die
Lebensproduktion. Der Staat stabilisiert diese Dominanz, indem er dafür
sorgt, dass sie nicht ihre Grundlage zerstört. Für die Analyse von Produk-
tionsverhältnissen muss die Kodierung des Ganzen mit Überdeterminierun-

gen, Artikulationsbeziehungen, Abhängigkeiten betrachtet werden. Ge-
Schlechterverhältnisse als Produktionsverhältnisse zu erforschen, verlangt
eine differenzierte Verbindung historisch-vergleichender und aufÜbergän-
ge achtender Studien mit gesellschaftstheoretischen sowie mit subjektwis-
senschaftlichen Analysen. Für all diese Aspekte besteht Klärungsbedarf.

Die Entwicklung und kapitalistische Verwertung der Gentechnologie
verschiebt nun aber, wo sie in die menschliche Reproduktion eingreift, die
Grenze zwischen Lebens- und Güterproduktion so entscheidend, dass der

Zusammenhang der Geschlechterverhältnisse als Produktionsverhältnisse
neu gedacht werden muss. Konnte bislang davon ausgegangen werden, dass

Kapitalismus sich zu seiner Verbreitung die residuale 'häusliche Produkti-
onsweise' der Familie unterwirft bzw. auf ihr gedeiht, so schiebt die

kapitalistische Industrie ihre Grenzen in die Geschlechtskörper und ihre
Fortpflanzung hinein vor. Vorläufer war die Transplantationsmedizin, die
den Körper zur verwertbaren Organressource gemacht und dem Geschäft
wie dem Verbrechen ein neues Betätigungsfeld erschlossen hat.

Die Reproduktionsmedizin hat die Grenze weiter verschoben. Samen,
Eier, Embryos werden zur Ware, Befruchtung, Qualifizierung und Einni-
stung zur käuflichen Dienstleistung. Die Gebärfähigkeit kann verkauft
werden wie die Arbeitskraft oder wie die Nutzungsrechte am Körper zur
sexuellen Befriedigung. Solange die Hervorbringung von Kindern nicht-
kapitalistisch organisiert war, tauchten Frauenschutz und Kontrolle über
den Frauenkörper als zwieschlächtige Dimension der Produktionsverhält-
nisse auf. Nun aber werden seine Organe - wie zuvor der männliche Same

- selbst Rohstoff oder Produktionsmittel einer Produktionsweise, die zu den

132 WIDERSPRUCH - 44/03



bisherigen Individualitätsformen der Hausfrau, der Geschäftsfrau, der Lohn-
arbeiterin, der Prostituierten, in denen die Geschlechtskörper je verschieden
agieren und zueinander positioniert sind, eine weitere Form, die der 'Leih-
mutter', gefügt hat.

Dies ist der Beginn einer Entwicklung, deren Auswirkung auf die
Geschlechterverhältnisse künftiger Analyse und emanzipatorischer Politik
die Aufgaben stellt. In Geschlechterverhältnissen, in denen Frauen mit der

Fähigkeit zur Mutterschaft und den entsprechenden Schutz- und Blockie-
rungsstrategien, die gesellschaftliche Einmischung im Großen abgemarktet
war, kann die Durchkapitalisierung der Fortpflanzung alle Grenzen in

Bewegung bringen.

Anmerkungen

1 Gekürzte und überarbeitete Fassung aus der Zeitschrift Das Argument, 243. 2001 und

aus dem Stichwort Ge.vc/tZec/iterver/tö7tn«ie im Historisch-Kritischen Wörterbuch des

Marxismus, Bd.5, 2002.
2 Ich habe im Historisch-Kritischen Wörterbuch, Bd. 5, im Stichwort GescWecftterver-

/tà'Ztnév.ve Studien aus der französischen Revolution (Olympe de Gouges), aus der

bürgerlichen Ethnologie (Bachofen, Morgan), aus Marx und Engels sowie Gramsci und

Althusser, aus dem liberalen Bürgertum des 19. u. 20. Jhdts. (Mill/Taylor, Woolf), aus

der französischen marxistischen Anthropologie (Meillassoux u.a.) und der feministi-
sehen Ethnologie diskutiert, um die Umrisse einer Theorie von Geschlechterverhältnis-
sen kritisch zu begründen. Der vollständige Artikel Geschlechterverhältnisse aus dem
Wörterbuch erscheint im Mai 2003 in einer Taschenbuchausgabe: Haug, F. (Hg.)

ßtes Fem/nwfflWL Bd. 1, Abtreibung - Hexe.
3 Umfassende Analysen und Berichte zu den einzelnen Debatten, zu Geschlecht, zu

Feminismus, zu Hausarbeit, zu Frauenbewegung finden sich unter vielen anderen in

dem Hi.sron.sc/t-Kn7t.sc/ien lVörtet7««7t rfe.v Feminismus (Juni 2003), das daher als

Grundlagenwerk für feministische Theorie und Politik unentbehrlich ist.

Literatur

Annerl, Ch., 1991: Das neuzeitliche Geschlechterverhältnis. Eine philosophische Analyse.
Frankfurt/New York

Bader, V.M.. 1993: Benötigt der Kapitalismus das Patriarchat? In: EuS - Ethik und
Sozialwissenschaften, 4. Jg., H. 3

Barrett, M., 1983: Das unterstellte Geschlecht. Berlin
Becker-Schmidt, R. / Knapp, G.-A. (Hg.), 1995: Das Geschlechterverhältnis als Gegenstand

der Sozialwissenschaften. Frankfurt/New York
Becker-Schmidt, R. / Knapp, G.-A., 2000: Feministische Theorien zur Einführung. Harn-

bürg
Becker-Schmidt, R., 2000: Frauenforschung, Geschlechterforschung, Geschlechterverhält-

nisforschung. In: Dies. / G.-A. Knapp, 2000
Beer, U., 1990: Geschlecht, Struktur, Geschichte. Soziale Konstituierung des Geschlechter-

Verhältnisses. Frankfurt/New York
Beer, U., 1993: Die kleinen Fallstricke von großen Entwürfen. In: EuS, 4. Jg., H. 3

Bilden, H., 1980: Geschlechtsspezifische Sozialisation. In: Hurrelmann, K. / Ulich, D.

WIDERSPRUCH - 44/03 133



(Hg.): Handbuch der Sozialisationsforschung. Weinheim/Basel
Butler. J., 1994: Phantasmatische Identifizierung und die Annahme des Geschlechts. In:

Institut für Sozialforschung (Hg.): Geschlechterverhältnisse und Politik. Frankfurt
Butler, J., 1989: Merely Cultural. In: New Left Review 227

Dietrich, G.. 1984: Die unvollendete Aufgabe einer marxistischen Fassung der Frauenfrage.
In: Projekt Sozialistischer Feminismus: Geschlechterverhältnisse. Berlin

Dölling, I. / Krais, B„ 1997: Ein alltägliches Spiel. Geschlechterkonstruktionen in der
sozialen Praxis. Frankfurt/M.

Ehrenreich. B.. 1984: The Hearts of Men: American Dreams and the Flight from Commit-
ment. New York

Eisenstein, Z. (Hg.), 1979: Capitalist patriarchy and the case for socialist feminism. New
York

Ferguson, A., 1979: Women as a new revolutionary class. In: Walker, P. (Hg.): Between
Labor and Capital. Boston

Firestone, S., 1975: Frauenbefreiung und sexuelle Revolution. Frankfurt/M.
Fraser. N., 1994: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Frankfurt/M.
Goffman, E., 1994: Interaktion und Geschlecht. Frankfurt/M.
Habermas, J., 1981: Theorie des kommunikativen Handelns. Zwei Bände. Frankfurt/M.
Haraway, D., 1995: Lieber Kyborg als Göttin! Für eine sozialistisch-feministische Unter-

Wanderung der Gentechnologie (1984). In: Dies.: Monströse Versprechen. Hamburg
Haraway, D., 1987: Geschlecht. In: Hauser, K. (Hg.): Viele Orte Uberall? Berlin/Hamburg
Hartmann, H., 1981: The unhappy marriage of Marxism and feminism: Towards a more

progressive union. In: Sargent, L. (Hg.),: Women and Revolution. Boston
Haug, F., 1996: Knabenspiele als Menschheitsarbeit. In: EUST, Paderborn (1993), Uberarb.

In: Dies., 1996: Frauen-Politiken. Hamburg
Haug, F., 1998: Gramsci und die Produktion des Begehrens. In: Psychologie und Gesell-

schaftskritik, Heft 2/3, 22. Jg., Nr. 86/87
Heise, H., 1993: Am Anfang steht die Unterwerfung (der Frauen)? In: EuS, Heft 3

Janshen, D. (Hg.), 2000: Blickwechsel. Der neue Dialog zwischen Frauen- und Männerfor-
schung. Frankfurt/M.

Maihofer, A., 2001: Geschlecht und Sozialisation. In: Zeitschrift für Ethik und Sozialwis-
senschaften, EuS, Paderborn

McDonough, R. / Harrison, R., 1978: Patriarchy and relations of production. In: Kuhn, A.
/ Wölpe, A.: Feminism and Materialism. Women and Modes of Production. London

Mitchell, J., 1974: Psychoanalysis and feminism. New York
Nickel, H.M., 2000: Frauen(erwerbs)arbeit am Ende der Industriegesellschaft. In: Janshen,

D. (Hg.), 2000, Frankfurt/M.
Ostner, I., 1993: Die Beschränktheit der Totalen. In: EuS, Heft 2

Pateman. C., 1985: The Personal and the Political: Can Citizenship Be Democratic? In:
University of California (Hg.), The Jefferson Memorial Lectures. Berkeley

Phelps, L., 1975: Patriarchy and Capitalism. In: Quest. 2.2.
Rech, P.W., 1993: Eine/Meine Paraphrase als 'das Ende vom Lied'. In: EuS

Rowbotham, S., 1973: Women's consciousness, man's world. Harmondsworth
Sargent, L. (Hg.), 1981: Women and Revolution. Boston
Schade, G.. 1993: Ansätze zur Änderung der Geschlechterverhältnisse. In: EuS, Heft 2

Smith, D., 1984: The Gender Subtext of Power. Toronto
Young, I.M.. 1981: Socialist Feminism and the Limits of Dual Systems Theory. In: Sargent,

L. (Hg.), 1981. Reprint in Hennessy, R. / Ingraham, C., 1997: Materialist Feminism.
London

134 WIDERSPRUCH - 44/03


	Geschlechterverhältnisse als Produktionsverhältnisse

