
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 43

Artikel: Gerechtigkeit und Befreiung : von der fortdauernden Notwendigkeit der
Befreiungstheologie

Autor: Klein, Nikolaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652588

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nikolaus Klein

Gerechtigkeit und Befreiung
Von der fortdauernden Notwendigkeit der Befreiungstheologie

Mehrfach hat der peruanische Theologe Gustavo Gutiérrez in seinen Ver-
öffentlichungen die Feststellung wiederholt, der grundlegende Beitrag der
Befreiungstheologie für die christliche Theologie bestehe nicht darin,
innerhalb der Theologie ein neues Thema zur Debatte gestellt zu haben,
sondern darin, in einer neuen Methode, den christlichen Glauben zu verste-
hen und zur Sprache zu bringen. Mit dieser Äusserung gibt Gutiérrez einen
Konsens einer Reihe von Befreiungstheologen zum Ausdruck; ähnliche
Feststellungen lassen sich bei L. und Cl. Boff, bei J. L. Segundo, I. Ellacuria,
Jon Sobrino, J. B. Libanio, H. Assmann, E. Dussel, F. Castillo, J. MIguez
Bonino und P. Richard finden. Wenn in der westeuropäisch-nordamerika-
nischen Diskussion diese Feststellungen mit Termini wie „Paradigmen-
Wechsel" oder „Ortswechsel der Theologie" bezeichnet wurden, so geben
diese Kennzeichnungen das von den Befreiungstheologen Gemeinte nur
unzureichend wieder.

Im folgenden möchte ich das darstellen, was Gutiérrez mit seiner Fest-
Stellung zur Sprache bringen wollte, und ich glaube, auf diese Weise dem,
was mit dem Titel des Beitrags angedeutet gebracht werden sollte, entspre-
chen zu können. Ich werde dies in drei Schritten tun, indem ich zuerst
erläutere, was in der Befreiungstheologie unter „vorrangiger Option für die
Armen" (I.) gemeint ist. Dann stelle ich Gutiérrez' Begriff theologischer
Sprache, d.h. seine Zuordnung von Theologie und Spiritualität, dar (II.) und
weise auf einige Konsequenzen daraus für das Verständnis des Befreiungs-
prozesses (III.).

I.

In der Geschichte des Christentums findet sich eine immer wieder eingefor-
derte Tradition der Hinwendung zu den Armen und der freiwillig gesuchten
Armut „um des Himmelreiches willen". An dieser Zweiheit, nämlich der
Armut als einem Übel, das zumindest vermindert wenn nicht gar beendet
werden soll, und der Armut als einem Gut, nämlich einem freiwillig
übernommenen Weg in der Nachfolge Jesu, wird in der christliche Tradition
immer wieder erinnert werden. Martin Leutzsch hat in einer neueren Studie
über „Zeit und Geld im Neuen Testament" nachgewiesen' dass zu den

Optionen und Perspektiven der Jesusüberlieferung durchgehend die Wahr-
nehmung und die Kritik einer totalen Ökonomisierung des Lebens gehört:
dies gilt sowohl für den Bereich der Produktion und Distribution wie den der
Konsumtion. Soweit sich diese Kritik auf Wohlhabende bezieht, fordert sie
eine solidarische Verwendung des Vermögens. Gleichzeitig wird in der

Jesusüberlieferung auch eine totale Ökonomisierung der bettelarmen Men-

WIDERSPRUCH - 43/02 153



sehen angeklagt, sehen sich doch diese als Opfer des Gewinnstrebens der
Reichen, einer alles in Anspruch nehmenden Sorge um das Subsistenzmi-
nimum, um Nahrung und Kleidung unterworfen. Matthäus (Mt) 6,25-34
impliziert mit der Aufforderung „Sorget nicht" (6,25) auch eine Kritik an
einer Gesellschaft, die den Menschen die Sorgen für die alltäglichen
Grundbedürfnisse zu einer alles bestimmenden Wirklichkeit werden lässt.

Der hier geforderte Vorrang des Suchens der Königsherrschaft und der
Gerechtigkeit Gottes vor der Befriedigung der materiellen Grundbedürfnis-
se (6,33) bringt eine grundlegende Differenz zwischen diesen beiden zum
Ausdruck. Denn auch die karitativ gewährte bzw. sozial sichergestellte
Befriedigung der materiellen Grundbedürfnisse der Menschen muss nicht
ein Ende der Sklaverei bzw. der Herrschaft von Menschen über Menschen
bedeuten. „Nicht zuletzt die Identifikation solcher Unrechtsstrukturen mit
dem Befolgen des Willens Gottes soll verhindert werden. Deshalb legt Mt
6,33 den Ton auf die Königsherrschaft Gottes, die das Ende jeder Herrschaft
von Menschen über Menschen einschliesst, und auf die Gerechtigkeit
Gottes, die die Befriedigung der allen gemeinsamen Grundbedürfnisse für
alle einschliesst." (Leutzsch 1991,78; vgl. Anm. 1) Wenn von den Wander-
charismatikern ein Leben ohne Geld und ohne eigene Bemühung um die
lebensnotwendigen Gütern gefordert wird, so wird über die Ablehnung
einer Ökonomisierung der eigenen Lebenszeit (Mt 6,24) hinaus, eine
solidarische Praxis mit den Geld- und Mittellosen verlangt. Die Alternative
ist demnach ein Leben für Andere: „Durch Gewähr (seitens der Reichen)
und Beharren auf (seitens der Armen) solidarischer Ökonomie bleibt das

Ziel, die Königsherrschaft und Gerechtigkeit Gottes, erfahrbar." (ebd., 79).
In der Geschichte des Christentums sind diese Forderungen in ihrem

Zusammenhang der Überwindung der Armut einerseits und der freiwillig
übernommenen Armut in der Nachfolge andererseits als zentrales Grund-
thema immer wieder aktualisiert worden. In einer Textanthologie mit dem
Titel „Vicarios de Cristo" hat José Ignacio Gonzalez Faus diesen Befund in
der Beobachtung zusammengefasst, dadurch würde das christliche Gottes-
Verständnis entscheidend bestimmt.^ Im Armen begegnet dem Christen
Gott, und ohne die Hinwendung zu den Armen kann niemand als Christ
leben. Eine eindringlichere Feststellung kann nicht gemacht werden, und
gleichzeitig hält Gonzalez Faus aber andererseits fest, dass diese Einsicht
nie ihre angemessene Realisierung gefunden hat. Vielmehr zeigt sich im
Christentum, wie mühsam gewonnene Einsichten und eine ihnen angemes-
sene Praxis im Verlaufe der Geschichte verloren gehen können. So weist
Gonzalez Faus darauf hin, dass während des ersten Jahrtausends es eine
allgemein anerkannte Position war, dass der Verzicht zugunsten bedürftige-
rer Menschen auf das, was das zum Leben Notwendige überschreitet, nicht
als ein karitatives Werk der Übergebühr, sondern als eine Forderung der
Gerechtigkeit angesehen wurde. Nicht aus dem Blick zu verlieren ist
gleichfalls die Tatsache, dass das oft emphatische Bekenntnis zum „armen
Jesus" mit indivueller oder gesellschaftlich sanktionierter Verachtung für
die tatsächlich Armen einhergehen konnte, ja dass es oft dazu diente, die

154 WIDERSPRUCH - 43/02



Armen angesichts der Leiden Christi in ihrem Leiden unsichtbar zu machen.
Mit diesem Sachverhalt hängt ein zweiter Tatbestand zusammen, dass in

den theologischen Traktaten über die Armut und das Almosengeben zwar
die Verpflichtung des Einzelnen, seine Güter gerecht zu verteilen, zur
Sprache gebracht wird, d.h. die Frage nach der ungerechten Verteilung der
Güter nur insoweit in den Blick genommen wird, wie sie als Folge indivi-
duellen Fehlverhaltens erklärt werden konnte. Die Frage nach den gesell-
schaftlichen Strukturen, die an der Wurzel einer ungerechten Verteilung der
Güter stehen, wurde nicht zum Gegenstand der theologischen Debatten
gemacht. Dieser Position entsprechend wurden die Armen ein zweites Mal
enteignet, insofern sie als Objekte der Zuwendung und des Mitleids in den
Blick kamen. Man hätte erwarten können, dass aus der theologisch unbe-
strittenen Identifikation Christi mit den Armen sich zwanglos ein Verständ-
nis der Armen als Subjekte überhaupt ergeben können. Ein Grund für diesen
Sachverhalt mag darin liegen, dass für die grosskirchlich wirksamen Chri-
stologien der Bezug auf den historischen Jesus und seine Praxis sekundär
geworden war. Ergänzend zu diesen Beoachtungen kommt noch die Fest-
Stellung von Gonzalez Faus, dass in der kirchenamtlichen Verkündigung
des 19. Jahrhunderts der Zusammenhang zwischen der Frage nach dem
Umgang mit den Armen und der Christologie verloren gegangen ist.

Demgegenüber bedeutet die Entdeckung der „Option für die Armen"
innerhalb der Befreiungstheologie und deren kirchenamtliche Rezeption
für die lateinamerikanische Kirche ein Neubeginn im Vergleich zur bishe-
rigen kirchlichen Praxis und Lehre. Wenn auch in den Beschlüssen der
Zweiten Vollversammlung des lateinamerikanischen Episkopates in Me-
dellfn (1968) der Ausdruck „Option für die Armen" explizit noch nicht
auftaucht, so finden sich in ihren schon alle entscheidenden Elemente, die
für diesen Ausdruck bestimmend geworden sind.^ So steht im (14.) Doku-
ment „Armut in der Kirche": „Der besondere Auftrag des Herrn, ,den
Armen die Frohe Botschaft zu verkünden ', muss uns zu einer Verteilung der
Kräfte und des apostolischen Personals führen, die den ärmsten und bedürf-
tigsten und aus welchen Gründen auch immer ausgeschlossenen Sektoren
einen wirklichen Vorrang gibt, indem man die Initiativen und Studien, die
mit diesem Ziel bereits unternommen werden, ermutigt und beschleunigt."
(Nr. 9) Spricht hier der Text ausdrücklich von einem „wirklichen Vorrang"
der Ärmsten und Bedürftigsten, so geben die Beschlüsse von Medellfn eine
Beschreibung dessen, wer die Ärmsten und Bedürftigsten sind in jenen
Passagen, in denen sie unter den Stichworten von „Frieden und Gerechtig-
keit" eine Situationsanalyse des lateinamerikanischen Kontinents vorlegen.
Sie sprechen von durch einen „internen Kolonialismus" verursachten Span-
nungen zwischen den Klassen, von den verschiedenen Formen der Margi-
nalität im sozio-ökonomischen, politischen, kulturellen, rassischen und
religiösen Bereich und beschreiben die übermässigen Ungleichheiten zwi-
sehen den sozialen Klassen. Sie beklagen die Gleichgültigkeit der begün-
stigten Schichten gegenüber dem Elend der Marginalisierten und verurtei-
len den Gebrauch von Gewalt gegenüber jenen, die eine Veränderung ihrer

WIDERSPRUCH - 43/02 155



Lage fordern oder sich dafür einsetzen. Als weitere Gründe für die Armut
nennen die Bischöfe die internationalen Spannungen und den externen
Neokolonialismus sowie Spannungen zwischen einzelnen lateinamerikani-
sehen Ländern (Dok. 1, Nr. 2-13).

Diese Zuordnung von Gerechtigkeit und Frieden ist folgenreich, denn sie

gestattet es, das Thema der Gerechtigkeit weiter zu entfalten, indem das

Stichwort „strukturelle Ungerechtigkeit" eingeführt wird und als „institutio-
nelle Gewalt" beschrieben wird: „Wenn der Christ an die Fruchtbarkeit des

Friedens glaubt, um zur Gerechtigkeit zu gelangen, glaubt er auch, dass die
Gerechtigkeit eine unumgängliche Bedingung für den Frieden ist. Er über-
sieht nicht, dass sich Lateinamerika in vielen Gebieten in einer Situation der
Ungerechtigkeit befindet, die man institutionalisierte Gewalt nennen kann.
Nämlich dann, wenn durch Unzulänglichkeit der Strukturen der industriellen
und landwirtschaftlichen Unternehmen, der nationalen und internationalen
Wirtschaft, des kulturellen und politischen Lebens 'ganze Völker das Not-
wendigste entbehren und in einer Abhängigkeit leben, die sie an der Initiative
und Verantwortung sowie am kulturellen Aufstieg hindert'" (Nr. 16).

Dieser sozial-politischen Beschreibung Lateinamerikas gaben die Bi-
schöfe in Medellin eine Begründung, indem sie diese nach ihren eigenen
Worten als „Lehre der Kirche" zu verstehen geben. Sie sprechen von einem
dreifachen Gebrauch des Wortes „Armut" (Dok. 14, Nr. 4). Zuerst bedeutet
Armut einen Mangel an Gütern und als solcher ist sie ein Übel. In den Texten
der Propheten fanden die Bischöfe eine Beschreibung dieser Form der
Armut als „gegen den Willen des Herren gerichtet und in den meisten Fällen
als Frucht der Ungerechtigkeit und der Sünde der Menschen". Als zweite
Form nennt sie die „geistige Armut" als die Vertrauenshaltung jenes
Menschen, der alles von Gott erwartet. An dritter Stelle sprechen sie von der
Armut als freiwillig übernommener Lebensform, die um der Armen dieser
Welt willen auf sich genommen wird. Im Text wird diese dritte Form
unmittelbar verknüpft mit Leben und Verkündigung Jesus, „der alle Kon-
Sequenzen der Sünde der Menschen auf sich nahm, und der, da er reich war,
sich arm machte, um uns zu retten".

Diese christologische Deutung hat sowohl für das Verständnis einer
„Kirche der Armen" wie auch für die Bewertung der Armut weitreichende
Folgen: Armut wird als ein zu überwindendes Übel und als strukturell
bedingtes Leiden der Menschen verstanden, und sie verpflichtet die Kirche,
wenn sie sich als in der Nachfolge Jeus stehend begreifen will. So kann der
Text feststellen: „Die Kirche in Lateinamerika spürt angesichts der Bedin-
gungen der Armut und der Unterentwicklung des Kontinents die Dringlich-
keit, diesen Geist der Armut in Gesten, Haltung und Normen auszudrücken,
die sie zu einem leuchtenderen und echteren Zeichen des Herrn macht. Die
Armut so vieler Brüder und Schwestern schreit nach Gerechtigkeit, Solida-
rität, Zeugnis, Engagement, Anstrengung und Überwindung für die volle
Erfüllung des von Christus anvertrauten Heilsauftrages." (Nr. 7)

Die Beschlüsse der Konferenz von Medellin stellen eine erste innerkirch-
liehe Rezeption befreiungstheologischer Positionen dar. Von entscheiden-

156 WIDERSPRUCH - 43/02



der Bedeutung waren dabei die Beiträge von Gutiérrez einerseits durch
seine Publikationen und andererseits durch seine direkte Mitarbeit auf der
Konferenz.^ Die Dritte Vollversammlung des lateinamerikanischen Epis-
kopates in Puebla 1979) hat sich die Entscheidungen von Medellfn zu eigen
gemacht und durch den expliziten Gebrauch des Ausdrucks „Option für die
Armen", der noch durch die Qualifikation „vorrangig" besonders gekenn-
zeichnet wurde, weitergeführt.

In Kapitel II des Schlussdokuments, in welchem eine Analyse der
lateinamerikanischen Realität vorgelegt wird, beruft sich das Abschlussdo-
kument ausdrücklich auf die Beschlüsse von Medellfn: „So machen wir uns
die Dynamik der Konferenz von Medellfn zu Eigen, deren Sicht der
Wirklichkeit wir uns anschliessen, die in so vielen unserer pastoralen
Dokumente in diesem Jahrzehnt Eingang gefunden hat" (Nr. 25). Was hier
formal festgehalten wird, wird im Verlaufe des Dokumentes in einzelnen
Aussagen auch material entfaltet. So formulieren die Bischöfe im gleichen
Kapitel: „Im Licht des Glaubens betrachten wir den sich immer mehr
auftuenden Abgrund zwischen Reichen und Armen als ein Ärgernis und
einen Widerspruch zum Christsein" (Nr. 28), um dann mit einer ersten
Ursachenanalyse fortzufahren: „so stellen wir fest, dass diese Armut nicht
Zufall, sondern das Ergebnis wirtschaftlicher, sozialer, politischer und
anderer Gegebenheiten und Strukturen ist. Hierzu gehört der innere Zustand
unserer Staaten, der in vielen Fällen seinen Ursprung und Fortbestand aus
Mechanismen herleitet, die, da sie nicht von echter Menschlichkeit, sondern
von Materialismus geprägt sind, auf internationaler Ebene die Reichen
immer reicher werden lassen auf Kosten der Armen, die immer mehr
verarmen" (Nr. 30).

Wenn die Bischöfe vorerst nur allgemein von der immer grösser werden-
den Kluft zwischen Armen und Reichen sprechen, so präzisieren sie im
Verlaufe des Dokumentes die strukturellen Ursachen dieser Entwicklung,
indem sie vom „wirtschaftlichen und kulturellen Neokolonialismus", von
Wettrüsten, von fehlender Strukturreform in der Landwirtschaft und von
der weltwirtschaftlichen Abhängigkeit der nationalen Ökonomien sprechen
(vgl. Nr. 63-70). Damit lösen die Bischöfe im Bereich der Analyse das ein,
was sie zu Beginn als ihre Absicht geäussert hatten, nämlich der „Dynamik
der Konferenz von Medellfn" treu zu bleiben, was zuerst einmal bedeutet,
aus der Perspektive der Opfer die gesellschaftlichen und politischen Prozes-
se zu beschreiben, ihre Ursachen zu analysieren und zu beurteilen.

Gegenüber den Texten von Medellfn bringt das Dokument von Puebla
eine Präzisierung dessen, was es „Dienst an den Armen" nennt. Einmal
spricht das Dokument durchgehend von der „vorrangigen Option für die
Armen" (vgl. Nr. 1134-1140). Vorrangigkeit bedeutet nicht Ausschliess-
lichkeit. Gleichwohl ist die Bevorzugung der Armen Bestandteil der Ver-
kündigung und Praxis Jesu. Diesem Sachverhalt entspricht, dass die Präfe-
renz für die Armen diesen ohne Ansehen zugesprochen ist, d.h. ohne dass
sie zum voraus irgendeine politische, gesellschaftliche oder ökonomische
Leistung erbracht haben zu müssen. Folglich bezeichnen die Bischöfe in

WIDERSPRUCH - 43/02 157



Puebla den Dienst an den Armen als einen „Akt der Gerechtigkeit": „Zuerst
muss man den Forderungen der Gerechtigkeit Genüge tun, und man darf
nicht als Liebesgabe anbieten, was schon aus Gerechtigkeit geschuldet ist.
Man muss die Ursachen der Übel beseitigen, nicht nur die Wirkungen. Die
Hilfeleistung sollte so geordnet sein, dass sich die Empfänger, allmählich
von äuserer Abhängigkeit befreit, auf die Dauer selbst helfen können" (Nr.
1147). Von hier aus werden auch jene Aussagen deutlich, in denen im
Dokument von Puebla vom „evangelisierenden Potential der Armen" ge-
sprachen wird, rufen doch die Armen in ihrem Leiden und ihren Kämpfen
die Kirche zu den ursprünglichen Intentionen der Botschaft und der Praxis
Jesu zurück (vgl. Nr. 1147).

II.

Diese zuletzt zitierte Passage aus den Dokumenten von Puebla kann in ihrer
Bedeutung nicht überschätzt werden. Sie erinnert einmal an den durch die

Option für die Armen geforderten bzw. in Gang gekommenen Verände-

rungsprozess der Kirche. Sie impliziert aber auch einen radikalen Ände-

rungsprozess der Theologie, der von Gutiérrez schon in seiner grundlegen-
den Veröffentlichung „Theologie der Befreiung" (vgl. Anm. 4) formuliert
wurde: „Theologie muss kritisch von sich selbst und ihren eigenen Funda-
menten denken. Nur so wird sie zu einer vernünftigen Abhandlung, die sich
ihrer selbst bewusst und im vollen Besitz ihres begrifflichen Instrumenta-
riums ist. Allerdings beziehen wir uns nicht allein auf den erkenntnistheo-
retischen Gesichtspunkt, wenn wir von der Theologie als einer kritischen
Reflexion sprechen. Wir verknüpfen damit zugleich auch einen klaren Blick
und eine kritische Haltung gegenüber den wirtschaftlichen, sozialen und
kulturellen Bedingungen von Leben und Reflexion in der christlichen
Gemeinde." (Gutiérrez 1992, 77f„ vgl. Anm. 4)

Diese Position fasst Gutiérrez später mehrfach in der Kurzformel zusam-
men, die Theologie sei ein zweiter Akt, sie komme „erst danach", und er
spricht sogar davon, sie erhebe sich erst in der Dämmerung. Neben dieser
ersten Änderung steht als eine zweite, die man den Auszug der Theologie
aus ihrem kirchlichen Kontext nennen könnte. Um nämlich eine kritische
Reflexion kirchlicher Praxis zu leisten, muss sie den Rahmen kirchlichen
Handelns überschritten haben. Gutiérrez kann deshalb diesen zweifachen
Wechsel des Ortes der Theologie zusammenfassen: „Theologie als kritische
Reflexion erfüllt demnach eine Funktion der Befreiung des Menschen und
der christlichen Gemeinde, indem sie sie vor jeder Art von Fetischismus und
Götzendienst bewahrt und jeden kleinlichen und schädlichen Narzissmus
von ihnen fernhält." (Gutiérrez, 1992, 78; vgl. Anm. 4) Ihr theoretisch
anspruchsvolles Programm zielt also darauf, den Zusammenhang von
christlichem Glauben und Praxis angesichts der Anerkennung ihres Primats
und ihrer Autonomie zu klären.

Dieser Primat der Praxis bedingt die Nähe des Theologen zu den
Konflikten und Kämpfen der Menschen um ihre Freiheit und Würdet Sie

158 WIDERSPRUCH - 43/02



kompliziert aber gleichzeitig diese Beziehung, denn wenn man zulassen
würde, dass der Anspruch des Glaubens auf die Affirmation des Statt« çmo
reduziert würde, verlöre er seine kritische Kraft. Diese fragile Balance
bringt der Bibelwissenschaftler Moshe Greenberg zum Ausdruck, wenn er
die Sprache der Propheten beschreibt:® „Die prophetische Mahnung setzt
nicht nur in bezug auf historische Erfahrungen, sondern auch in bezug auf
religöse Gebote einen gemeinsamen Grund voraus, auf dem der Prophet und
seine Zuhörer stehen. Die Propheten scheinen an die bessere Natur ihrer
Zuhörer zu appellieren, indem sie sie mit den Forderungen Gottes konfron-
tieren, die diese kennen (oder kannten), aber vernachlässigen oder verges-
sen wollen Es ist mehr als ein schwacher Optimismus, der die über
Generationen aufeinander folgenden reformatorischen Propheten trägt; in
ihm spiegelt sich das Vertrauen der Propheten darin, dass sie letztendlich
ihre Fürsprecher in den Herzen der Zuhörer selbst hatten." Man würde die
Brisanz der prophetischen Sprache unterschätzen, wenn es in ihr nur um
eine Bestätigung altvertrauter Erwartungen seiner Zuhörer geht. Ganz im
Gegenteil gewinnt die Kritik des Propheten ihre Kraft, weil er Handlungen
und Gebräuche einer Gesellschaft prüft, und weil er dies im Namen von
Optionen tut, die in der Gesellschaft selbst anerkannt und geteilt werden.
Dass damit die von ihm eingeklagten Werte eine in ihren Inhalten wie in
ihrer Unbedingtheit bisher nicht gekannte Konkretisierung erfahren, macht
in einem die kritische Kraft und die Plausibilität seiner Rede aus.

Eine solche „undramatische" Beschreibung der Merkmale der Sprache
eines Propheten wäre missverstanden, wenn dabei übersehen würde, wovon
prophetische Sprache ihren Ausgangspunkt nimmt, nämlich von der Erfah-
rung von und von der Konfrontation mit dem Leiden unschuldiger und dem
Elend unterdrückter Menschen. Diesem Thema hat Gutiérrez eine weitge-
hend unbeachtete, umfangreiche Studie gewidmet, die nach seiner Meinung
gleichzeitig eine wissenschaftstheoretische Grundlegung der Befreiungs-
theologie darstellt. Es ist sein umfangreicher Kommentar zum Buch Hiob,
in welchem er weniger auf die vielfältigen Themen des Buches, z.B. die
Transzendenz Gottes, das Problem des Bösen, das menschliche Leid, die
Frage der Vergeltung, der Freundschaft, zu sprechen kommt als auf die
Frage der Sprache über Gott in der Grenzsituation, wie sie sich im Leiden
des Unschuldigen offenbart.^

In den Dialogen Hiobs mit seinen Freunden und in den Reden, in denen
sich Gott direkt an diesen wendet, gewinnt Hiob die Einsicht, dass Gottes
Eintreten für die Gerechtigkeit und seine Vorliebe für die Armen sich nicht
von irgendwelchen Tugenden oder Verdiensten der Armen, sondern von der
Güte und Freiheit Gottes herleite. Darum zehrt die prophetische Sprache der
Befreiungstheologie von der Sprache der Kontemplation und der intensiven
Relektüre der biblischen Tradition. In seiner Münsteraner-Vorlesung 1987
hatte Gutiérrez dies so formuliert: „Wie kann man zugleich von Gerechtig-
keit und Gratuität sprechen? Wenn ich von Gratuität spreche, geht meine
Intention nicht dahin, die Notwendigkeit des Engagements für Gerechtig-
keit zu relativieren. Es geht mir im Gegenteil darum, den wahren Kontext

WIDERSPRUCH - 43/02 159



des Kampfes für Gerechtigkeit in Erinnerung zu rufen. Wenn wir in der
Welt der Armen engagiert sind, müssen wir uns klar sein über ihre ökono-
mische Lage, über die Gründe ihrer Situation, aber zugleich müssen wir
diese Menschen .umsonst' lieben. Ohne Gratuität sind wir keine menschli-
chen Wesen." ®

III.

Für den Zusammenhang, dass Gerechtigkeit nur im Horizont eines absichts-
losen Engagements (Gratuität) möglich ist, und dass dies den Inhalt der
Theologie als Rede von Gott ausmacht, finden sich in den Publikationen von
Gutiérrez viele Hinweise. Welche Bedeutung dies für seine Deutung der
lateinamerikanischen Befreiungsprozesse hat, soll noch ausgeführt werden.
1988 veröffentlichte Gutiérrez für eine Neuauflage der „Theologie der
Befreiung" einen Rückblick auf sein bisheriges Werk.

Dabei greift er auf seine frühen Formulierungen zurück, was er unter
„integraler Befreiung" meint. Drei Ebenen lassen sich nach ihm unterschei-
den: einmal die wirtschaftliche, soziale und politische Befreiung der unter-
drückten und verarmten Völker, dann Befreiung als ein Prozess, in dem der
Mensch sein Geschick selbst in die Hand nimmt, und schliesslich meint
Befreiung die von Christus erwirkte Befreiung von der Sünde, wodurch
Gemeinschaft mit Gott und mit den anderen Menschen ermöglicht wird. Mit
dieser Differenzierung will Gutiérrez nicht nur den in den sechziger Jahren
dominierenden Entwicklungsbegriff als theologisch unzureichend zurück-
weisen, sondern es geht ihm um eine sachgerechte Bestimmung des Ver-
hältnisses von politischem Handeln und Glauben. Jede direkte Ableitung
politischer Optionen aus dem Glauben soll ausgeschlossen werden, und
doch soll durch diese Differenzierung ihr Verhältnis präzise bestimmt
werden. Dabei spielt die zweite Dimension der Befreiung die vermittelnde
Rolle: „Der Befreiungsprozess spielt sich im Übrigen auf einem Hinter-
grund ab, den man nicht ausser Acht lassen darf. Befreiung des Subkonti-
nents ist mehr als Überwindung wirtschaftlicher, sozialer und politischer
Abhängigkeit. Aufeiner tieferen Ebene ist nämlich das Werden der Mensch-
heit ein Prozess, in dem sich der Mensch im Laufe der ganzen Geschichte
emanzipiert und sich nach einer qualitativ neuen Gesellschaft frei aus-
streckt, in der er frei von jeder Versklavung leben und selbst Meister seines
Geschicks sein kann. Es geht um e/nen neuen Men.vc/zen, den zu schaffen
uns aufgegeben ist." (Gutiérrez, 1992, 47; vgl. Anm. 4) In der Auflage von
1988 ergänzt er diese Beschreibung der zweiten Dimension von Befreiung
(„der neue Mensch") durch eine wichtige Differenzierung: „Betont werden
soll, dass menschliches Zusammenleben nicht nur auf gerechten Gesell-
schaftsstrukturen beruht, sondern auch auf Haltungen und Einstellungen,
die eben nicht das mechanische Produkt dieser Strukturen sind. Auf dieser
Ebene geht es um die konkreten und schwierigen Fragen der Ethik, wobei
Ethik natürlich keine Synthese von Religion und Politik, sondern ein
Scharnier zwischen beiden Realitäten ist." (ebd. 47)

160 WIDERSPRUCH - 43/02



Der Ethik wird hier formal einmal eine Autonomie zugesprochen, die es

ihr ermöglicht, eine Funktion der Vermittlung zwischen Politik und Reli-
gion zu übernehmen. Gutiérrez gibt aber auch eine inhaltliche Bestimmung
von Ethik, wenn er sie in Beziehung setzt zum Kampf um die je grössere
Freiheit gegenüber jeder Art von Sklaverei. Wenn Ethik in der neoaristote-
lischen Deutung in der Rückbindung an ein je schon gelebtes Ethos ihre
Begründung findet, so denkt Gutiérrez hier an ein Ethos, das kritisch und
verändernd wirksam werden kann. Ein Hinweis darauf findet sich an der
Stelle, wo er auf seine Erfahrungen als Theologe mit Menschen, die in
Befreiungsprozessen engagiert sind, zu sprechen kommt: „Andererseits hat
uns die Erfahrung dieser Jahre gezeigt, dass Solidarität mit dem armen
Volk, so hochherzig sie auch sein mag, der Versuchung ausgesetzt ist,
diesem Kategorien aufzuzwingen, die ihm fremd sind, und Gefahr läuft, es

ohne jede persönliche Anteilnahme zu behandeln. Einfühlungsvermögen
für diese und andere Aspekte gehört zu einer wirklich befreienden mensch-
liehen und christlichen Praxis, die auch Rückwirkungen auf die hat, die den
Armen und Ausgebeuteten in dieser Weise begegnen wollen. Ohne Freund-
schaft mit den Armen und ohne das Leben mit ihnen zu teilen, gibt es keine
echte befreiende Praxis, weil ja Liebe nur zwischen Gleichen möglich ist.
Jedenfalls ist Befreiung ein globaler Prozess, der nichts unberührt lässt."
(Gutiérrez, 1992, 36; vgl. Anm. 4)

Ein solches Ethos findet aus der Anerkennung der andern in ihrer
Andersheit seine Inhalte und bezieht daraus seine Kraft. Diese Positionsbe-
Stimmung ist in den letzten Jahren von ihm und vielen seiner Kollegen unter
dem Stichwort einer „Theologie der Ausgeschlossenen" weiterentwickelt
worden. Dabei gehen sie davon aus, dass nicht mehr die Ausbeutung der
Arbeitskraft, sondern die ökonomische, politische und soziale Exklusion
die Hauptursache von Ungerechtigkeit und sozialen Leidens ist.'

Literatur

Neben den in den Anmerkungen erwähnten Publikationen sei noch verwiesen auf:
Castillo, F., 2000: Evangelium. Kultur und Identität. Stationen und Themen eines befrei-

ungstheologischen Diskurses. Luzern
Dussel, E., 2000: Etica de la liberaeiön en la Edad de la Globalizaciön y de la Exclusion.

Editorial Trotta, Madrid
Ellacuria, I / Sobrino, J. (Hrsg.), 1995: Mysterium Liberationis. Grundbegriffe der Theolo-

gie der Befreiung. Band 1. Luzern; Band 2. Luzern 1996

Gebara, I, 2000: Intuiciones ecofeministas. Ensayo para repensar el conocimiento y la
religion. Editorial Trotta, Madrid

Gutiérrez, G., 1989: El dios de la vida. CEP. Lima
Gutiérrez, G., 1990: Gott oder das Gold. Der befreiende Weg des Bartolomé de las Casas.

Freiburg/Br.
Gutiérrez, G., 1992: En busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bartolomé de

las Casas. CEP, Lima
Sobrino, J, 1991: Jesucristo liberador. Lectura histörico-teolögica de Jesus de Nazaret.

Editorial Trotta, Madrid; deutsch: Christologie der Befreiung. Band 1. Mainz 1998

WIDERSPRUCH - 43/02 161



Sobrino, J, 1999:, La fe en Jesucristo. Ensayo desde las vi'ctimas. Editorial Trotta, Madrid
Tamayo, J.-J. (Hrsg.), 1996: Cristianismo y liberaciön. Editorial Trotta, Madrid
Tamayo, J.-J. / Bosch, J. (Hrsg.), 2001: Panorama de la teologfa latinoamerica. Verbo

Divino, Estella

Anmerkungen

1 M. Leutzsch, Zeit und Geld im Neuen Testament, in: J. Ebach, u.a., „Leget Anmut in
das Geben." Zum Verhältnis von Ökonomie und Theologie. (Jabboq, Band 1). Güters-
loh 1991, S. 44-105.

2 J. I. Gonzalez Faus, Vicarios de Cristo. Los pobres en la teologfa y espiritualidad
cristianas. Editorial Trotta, Madrid 1991.

3 Die Schlussdokumente der Konferenzen von Medellfn 1968) und Puebla 1979) finden
sich in einer (teilweise unzureichenden) deutschen Übersetzung in: Stimmen der
Weltkirche. Band 8: Die Kirche Lateinamerikas. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn o. J.

4 Den Grundentwurf einer „ 77?eo/og/'e der ße/re;«ng " trug G. Gutiérrez 1968 anlässlich
des Nationaltreffens der Priesterbewegung ONIS im Juli 1968 in Chimbote (Peru) vor,
eine weitere Version bei der Studientagung, die das vom Ökumenischen Rat der
Kirchen und der katholischen Kirche gebildete Komitee für Gesellschaft, Entwicklung
und Frieden (SODEPAX) 1969 in Genf organisiert hatte. Das Buch „Theologie der

Befreiung" erschien 1971 in Lima, 1972 in Salamanca und in deutscher Übersetzung
1973 in München und Düsseldorf. Eine erweiterte und neubearbeitete Auflage erschien
1988 in Lima, in deutscher Übersetzung 1992 in Mainz. Nach dieser Auflage wird im
folgenden zitiert. Studien von G. Gutiérrez zur Rezeption von Medellfn, zur Vorberei-
tung und Interpretation von Puebla sind in dem Sammelband „La fuerza histörica de los

pobres" (Lima 1981 ; teilweise ins Deutsche übersetzt unter dem Titel „Die historische
Macht der Armen" München und Mainz 1984) erschienen.

5 Dazu gehört auch die Tatsache, die einer ausführlichen Darstellung würdig ist, dass

viele der Befreiungstheologen nicht nur politischer Repression bis zur Folterung und

Ermordung ausgesetzt waren, sondern innerhalb der eigenen Kirche der Häresie
verdächtigt, „Lehrzuchtverfahren" unterworfen und oft auch sanktioniert wurden. Auf
das gegen ihn in den Jahren 1983 bis 1985 angestrengte Verfahren der Glaubenskongre-
gation antwortete G. Gutiérrez mit zwei Stellungnahmen (Respuesta a las observacio-

nes, in: Misiön abierta 1985, Heft 1,S. 36-76; Teologfa y ciencias sociales, in: Laverdad
los harâ libres. CEP, Lima 1986, S. 75-112).

6 M. Greenberg, Biblical Prose Prayer as a Window to the Popular Religion of Ancient
Israel. Univ. of California Press, Berkeley 1983, S. 56; vgl. Michael Walzer, Kritik und
Gemeinsinn. Berlin 1990, S. 81-108.

7 G. Gutiérrez, Von Gott sprechen in Unrecht und Leid-Ijob. München und Mainz 1988;
die ekklesiologischen und institutionenkritischen Folgerungen finden sich in: G Gutiér-
rez, Aus den eigenen Quellen trinken. Spiritualität der Befreiung. München und Mainz
1986.

8 G. Gutiérrez, Theorie und Erfahrung im Konzept der Theologie der Befreiung, in: J.B.
Metz / P. Rottländer, Hrsg., Lateinamerika und Europa. Dialog der Theologen. Mün-
chen und Mainz 1988, S. 48-60, 59.

9 Vgl. J. Comblin, u.a., Hrsg., Cambio social y pensamiento cirstiano en América latina.
Editorial Trotta 1993; J. Comblin, Cristâos rumo âo século XXI. Nova caminhada da

libertaçào. Vozes, Petrôpolis 1996.)

162 WIDERSPRUCH - 43/02


	Gerechtigkeit und Befreiung : von der fortdauernden Notwendigkeit der Befreiungstheologie

