Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 43

Artikel: Gerechtigkeit und Befreiung : von der fortdauernden Notwendigkeit der
Befreiungstheologie

Autor: Klein, Nikolaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652588

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652588
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nikolaus Klein

Gerechtigkeit und Befreiung

Von der fortdauernden Notwendigkeit der Befreiungstheologie

Mehrfach hat der peruanische Theologe Gustavo Gutiérrez in seinen Ver-
offentlichungen die Feststellung wiederholt, der grundlegende Beitrag der
Befreiungstheologie fiir die christliche Theologie bestehe nicht darin,
innerhalb der Theologie ein neues Thema zur Debatte gestellt zu haben,
sondern darin, in einer neuen Methode, den christlichen Glauben zu verste-
hen und zur Sprache zu bringen. Mit dieser Ausserung gibt Gutiérrez einen
Konsens einer Reihe von Befreiungstheologen zum Ausdruck; dhnliche
Feststellungen lassen sich bei L. und Cl. Boff, beiJ. L. Segundo, I. Ellacuria,
Jon Sobrino, J. B. Libanio, H. Assmann, E. Dussel, F. Castillo, J. Miguez
Bonino und P. Richard finden. Wenn in der westeuropdisch-nordamerika-
nischen Diskussion diese Feststellungen mit Termini wie ,,Paradigmen-
wechsel“ oder ,,Ortswechsel der Theologie* bezeichnet wurden, so geben
diese Kennzeichnungen das von den Befreiungstheologen Gemeinte nur
unzureichend wieder.

Im folgenden mochte ich das darstellen, was Gutiérrez mit seiner Fest-
stellung zur Sprache bringen wollte, und ich glaube, auf diese Weise dem,
was mit dem Titel des Beitrags angedeutet gebracht werden sollte, entspre-
chen zu konnen. Ich werde dies in drei Schritten tun, indem ich zuerst
erlautere, was in der Befreiungstheologie unter ,,vorrangiger Option fiir die
Armen* (I.) gemeint ist. Dann stelle ich Gutiérrez’ Begriff theologischer
Sprache, d.h. seine Zuordnung von Theologie und Spiritualitit, dar (II.) und
weise auf einige Konsequenzen daraus fiir das Verstandnis des Befreiungs-
prozesses (1II.).

L

In der Geschichte des Christentums findet sich eine immer wieder eingefor-
derte Tradition der Hinwendung zu den Armen und der freiwillig gesuchten
Armut ,,um des Himmelreiches willen. An dieser Zweiheit, ndmlich der
Armut als einem Ubel, das zumindest vermindert wenn nicht gar beendet
werden soll, und der Armut als einem Gut, nimlich einem freiwillig
iibernommenen Weg in der Nachfolge Jesu, wird in der christliche Tradition
immer wieder erinnert werden. Martin Leutzsch hat in einer neueren Studie
iiber ,,Zeit und Geld im Neuen Testament* nachgewiesenl , dass zu den
Optionen und Perspektiven der Jesusiiberlieferung durchgehend die Wahr-
nehmung und die Kritik einer totalen Okonomisierung des Lebens gehort:
dies gilt sowohl fiir den Bereich der Produktion und Distribution wie den der
Konsumtion. Soweit sich diese Kritik auf Wohlhabende bezieht, fordert sie
eine solidarische Verwendung des Vermdgens. Gleichzeitig wird in der
Jesusiiberlieferung auch eine totale Okonomisierung der bettelarmen Men-

WIDERSPRUCH - 43/02 153



schen angeklagt, sehen sich doch diese als Opfer des Gewinnstrebens der
Reichen, einer alles in Anspruch nehmenden Sorge um das Subsistenzmi-
nimum, um Nahrung und Kleidung unterworfen. Matthiaus (Mt) 6,25-34
impliziert mit der Aufforderung ,,Sorget nicht“ (6,25) auch eine Kritik an
einer Gesellschaft, die den Menschen die Sorgen fiir die alltdglichen
Grundbediirfnisse zu einer alles bestimmenden Wirklichkeit werden lésst.

Der hier geforderte Vorrang des Suchens der Konigsherrschaft und der
Gerechtigkeit Gottes vor der Befriedigung der materiellen Grundbediirfnis-
se (6,33) bringt eine grundlegende Differenz zwischen diesen beiden zum
Ausdruck. Denn auch die karitativ gewéhrte bzw. sozial sichergestellte
Befriedigung der materiellen Grundbediirfnisse der Menschen muss nicht
ein Ende der Sklaverei bzw. der Herrschaft von Menschen iiber Menschen
bedeuten. ,,Nicht zuletzt die Identifikation solcher Unrechtsstrukturen mit
dem Befolgen des Willens Gottes soll verhindert werden. Deshalb legt Mt
6,33 den Ton auf die Konigsherrschaft Gottes, die das Ende jeder Herrschaft
von Menschen iiber Menschen einschliesst, und auf die Gerechtigkeit
Gottes, die die Befriedigung der allen gemeinsamen Grundbediirfnisse fiir
alle einschliesst.” (Leutzsch 1991, 78; vgl. Anm. 1) Wenn von den Wander-
charismatikern ein Leben ohne Geld und ohne eigene Bemiithung um die
lebensnotwendigen Giitern gefordert wird, so wird iiber die Ablehnung
einer Okonomisierung der eigenen Lebenszeit (Mt 6,24) hinaus, eine
solidarische Praxis mit den Geld- und Mittellosen verlangt. Die Alternative
ist demnach ein Leben fiir Andere: ,,Durch Gewihr (seitens der Reichen)
und Beharren auf (seitens der Armen) solidarischer Okonomie bleibt das
Ziel, die Konigsherrschaft und Gerechtigkeit Gottes, erfahrbar.* (ebd., 79).

In der Geschichte des Christentums sind diese Forderungen in ihrem
Zusammenhang der Uberwindung der Armut einerseits und der freiwillig
iibernommenen Armut in der Nachfolge andererseits als zentrales Grund-
thema immer wieder aktualisiert worden. In einer Textanthologie mit dem
Titel ,,Vicarios de Cristo™ hat José Ignacio G6nzalez Faus diesen Befund in
der Beobachtung zusammengefasst, dadurch wiirde das christliche Gottes-
verstindnis entscheidend bestimmt.”? Im Armen begegnet dem Christen
Gott, und ohne die Hinwendung zu den Armen kann niemand als Christ
leben. Eine eindringlichere Feststellung kann nicht gemacht werden, und
gleichzeitig hilt Génzalez Faus aber andererseits fest, dass diese Einsicht
nie ihre angemessene Realisierung gefunden hat. Vielmehr zeigt sich im
Christentum, wie mithsam gewonnene Einsichten und eine thnen angemes-
sene Praxis im Verlaufe der Geschichte verloren gehen kdnnen. So weist
Goénzalez Faus darauf hin, dass wihrend des ersten Jahrtausends es eine
allgemein anerkannte Position war, dass der Verzicht zugunsten bediirftige-
rer Menschen auf das, was das zum Leben Notwendige iiberschreitet, nicht
als ein karitatives Werk der Ubergebiihr, sondern als eine Forderung der
Gerechtigkeit angesehen wurde. Nicht aus dem Blick zu verlieren ist
gleichfalls die Tatsache, dass das oft emphatische Bekenntnis zum ,,armen
Jesus* mit indivueller oder gesellschaftlich sanktionierter Verachtung fiir
die tatsachlich Armen einhergehen konnte, ja dass es oft dazu diente, die

154 WIDERSPRUCH - 43/02



Armen angesichts der Leiden Christi in ihrem Leiden unsichtbar zu machen.
Mit diesem Sachverhalt hdngt ein zweiter Tatbestand zusammen, dass in
den theologischen Traktaten iiber die Armut und das Almosengeben zwar
die Verpflichtung des Einzelnen, seine Giiter gerecht zu verteilen, zur
Sprache gebracht wird, d.h. die Frage nach der ungerechten Verteilung der
Giiter nur insoweit in den Blick genommen wird, wie sie als Folge indivi-
duellen Fehlverhaltens erkldrt werden konnte. Die Frage nach den gesell-
schaftlichen Strukturen, die an der Wurzel einer ungerechten Verteilung der
Giiter stehen, wurde nicht zum Gegenstand der theologischen Debatten
gemacht. Dieser Position entsprechend wurden die Armen ein zweites Mal
enteignet, insofern sie als Objekte der Zuwendung und des Mitleids in den
Blick kamen. Man hitte erwarten konnen, dass aus der theologisch unbe-
strittenen Identifikation Christi mit den Armen sich zwanglos ein Verstind-
nis der Armen als Subjekte iiberhaupt ergeben konnen. Ein Grund fiir diesen
Sachverhalt mag darin liegen, dass fiir die grosskirchlich wirksamen Chri-
stologien der Bezug auf den historischen Jesus und seine Praxis sekundir
geworden war. Ergédnzend zu diesen Beoachtungen kommt noch die Fest-
stellung von Goénzalez Faus, dass in der kirchenamtlichen Verkiindigung
des 19. Jahrhunderts der Zusammenhang zwischen der Frage nach dem
Umgang mit den Armen und der Christologie verloren gegangen ist.
Demgegeniiber bedeutet die Entdeckung der ,,Option fiir die Armen*
innerhalb der Befreiungstheologie und deren kirchenamtliche Rezeption
fiir die lateinamerikanische Kirche ein Neubeginn im Vergleich zur bishe-
rigen kirchlichen Praxis und Lehre. Wenn auch in den Beschliissen der
Zweiten Vollversammlung des lateinamerikanischen Episkopates in Me-
dellin (1968) der Ausdruck ,,Option fiir die Armen* explizit noch nicht
auftaucht, so finden sich in ihren schon alle entscheidenden Elemente, die
fiir diesen Ausdruck bestimmend geworden sind.? So steht im (14.) Doku-
ment ,,Armut in der Kirche*: ,,Der besondere Auftrag des Herrn, ,den
Armen die Frohe Botschaft zu verkiinden‘, muss uns zu einer Verteilung der
Krifte und des apostolischen Personals fiithren, die den drmsten und bediirf-
tigsten und aus welchen Griinden auch immer ausgeschlossenen Sektoren
einen wirklichen Vorrang gibt, indem man die Initiativen und Studien, die
mit diesem Ziel bereits unternommen werden, ermutigt und beschleunigt.”
(Nr. 9) Spricht hier der Text ausdriicklich von einem ,,wirklichen Vorrang*
der Armsten und Bediirftigsten, so geben die Beschliisse von Medellin eine
Beschreibung dessen, wer die Armsten und Bediirftigsten sind in jenen
Passagen, in denen sie unter den Stichworten von ,,Frieden und Gerechtig-
keit* eine Situationsanalyse des lateinamerikanischen Kontinents vorlegen.
Sie sprechen von durch einen ,,internen Kolonialismus* verursachten Span-
nungen zwischen den Klassen, von den verschiedenen Formen der Margi-
nalitdt im sozio-okonomischen, politischen, kulturellen, rassischen und
religiosen Bereich und beschreiben die iibermissigen Ungleichheiten zwi-
schen den sozialen Klassen. Sie beklagen die Gleichgiiltigkeit der begiin-
stigten Schichten gegeniiber dem Elend der Marginalisierten und verurtei-
len den Gebrauch von Gewalt gegeniiber jenen, die eine Veridnderung ihrer

WIDERSPRUCH - 43/02 155



Lage fordern oder sich dafiir einsetzen. Als weitere Griinde fiir die Armut
nennen die Bischofe die internationalen Spannungen und den externen
Neokolonialismus sowie Spannungen zwischen einzelnen lateinamerikani-
schen Lindern (Dok. 1, Nr. 2-13).

Diese Zuordnung von Gerechtigkeit und Frieden ist folgenreich, denn sie
gestattet es, das Thema der Gerechtigkeit weiter zu entfalten, indem das
Stichwort ,,strukturelle Ungerechtigkeit® eingefiihrt wird und als ,,institutio-
nelle Gewalt* beschrieben wird: ,,Wenn der Christ an die Fruchtbarkeit des
Friedens glaubt, um zur Gerechtigkeit zu gelangen, glaubt er auch, dass die
Gerechtigkeit eine unumgéngliche Bedingung fiir den Frieden ist. Er iiber-
sieht nicht, dass sich Lateinamerika in vielen Gebieten in einer Situation der
Ungerechtigkeit befindet, die man institutionalisierte Gewalt nennen kann.
Nimlich dann, wenn durch Unzulédnglichkeit der Strukturen der industriellen
und landwirtschaftlichen Unternehmen, der nationalen und internationalen
Wirtschaft, des kulturellen und politischen Lebens ’ganze Volker das Not-
wendigste entbehren und in einer Abhéngigkeit leben, die sie an der Initiative
und Verantwortung sowie am kulturellen Aufstieg hindert* (Nr. 16).

Dieser sozial-politischen Beschreibung Lateinamerikas gaben die Bi-
schofe in Medellin eine Begriindung, indem sie diese nach ihren eigenen
Worten als ,,Lehre der Kirche* zu verstehen geben. Sie sprechen von einem
dreifachen Gebrauch des Wortes ,,Armut“ (Dok. 14, Nr. 4). Zuerst bedeutet
Armut einen Mangel an Giitern und als solcher ist sie ein Ubel. In den Texten
der Propheten fanden die Bischife eine Beschreibung dieser Form der
Armut als ,,gegen den Willen des Herren gerichtet und in den meisten Féllen
als Frucht der Ungerechtigkeit und der Siinde der Menschen®. Als zweite
Form nennt sie die ,.geistige Armut“ als die Vertrauenshaltung jenes
Menschen, der alles von Gott erwartet. An dritter Stelle sprechen sie von der
Armut als freiwillig iibernommener Lebensform, die um der Armen dieser
Welt willen auf sich genommen wird. Im Text wird diese dritte Form
unmittelbar verkniipft mit Leben und Verkiindigung Jesus, ,,der alle Kon-
sequenzen der Siinde der Menschen auf sich nahm, und der, da er reich war,
sich arm machte, um uns zu retten‘.

Diese christologische Deutung hat sowohl fiir das Verstindnis einer
,Kirche der Armen* wie auch fiir die Bewertung der Armut weitreichende
Folgen: Armut wird als ein zu iiberwindendes Ubel und als strukturell
bedingtes Leiden der Menschen verstanden, und sie verpflichtet die Kirche,
wenn sie sich als in der Nachfolge Jeus stehend begreifen will. So kann der
Text feststellen: ,,Die Kirche in Lateinamerika spiirt angesichts der Bedin-
gungen der Armut und der Unterentwicklung des Kontinents die Dringlich-
keit, diesen Geist der Armut in Gesten, Haltung und Normen auszudriicken,
die sie zu einem leuchtenderen und echteren Zeichen des Herrn macht. Die
Armut so vieler Briider und Schwestern schreit nach Gerechtigkeit, Solida-
ritit, Zeugnis, Engagement, Anstrengung und Uberwindung fiir die volle
Erfiillung des von Christus anvertrauten Heilsauftrages.* (Nr. 7)

Die Beschliisse der Konferenz von Medellin stellen eine erste innerkirch-
liche Rezeption befreiungstheologischer Positionen dar. Von entscheiden-

156 WIDERSPRUCH - 43/02



der Bedeutung waren dabei die Beitrige von Gutiérrez einerseits durch
seine Publikationen und andererseits durch seine direkte Mitarbeit auf der
Konferenz.? Die Dritte Vollversammlung des lateinamerikanischen Epis-
kopates in Puebla (1979) hat sich die Entscheidungen von Medellin zu eigen
gemacht und durch den expliziten Gebrauch des Ausdrucks ,,Option fiir die
Armen®, der noch durch die Qualifikation ,,vorrangig* besonders gekenn-
zeichnet wurde, weitergefiihrt.

In Kapitel II des Schlussdokuments, in welchem eine Analyse der
lateinamerikanischen Realitit vorgelegt wird, beruft sich das Abschlussdo-
kument ausdriicklich auf die Beschliisse von Medellin: ,,So machen wir uns
die Dynamik der Konferenz von Medellin (...) zu Eigen, deren Sicht der
Wirklichkeit wir uns anschliessen, die in so vielen unserer pastoralen
Dokumente in diesem Jahrzehnt Eingang gefunden hat* (Nr. 25). Was hier
formal festgehalten wird, wird im Verlaufe des Dokumentes in einzelnen
Aussagen auch material entfaltet. So formulieren die Bischéfe im gleichen
Kapitel: ,Im Licht des Glaubens betrachten wir den sich immer mehr
auftuenden Abgrund zwischen Reichen und Armen als ein Argernis und
einen Widerspruch zum Christsein® (Nr. 28), um dann mit einer ersten
Ursachenanalyse fortzufahren: ,,so stellen wir fest, dass diese Armut nicht
Zufall, sondern das Ergebnis wirtschaftlicher, sozialer, politischer und
anderer Gegebenheiten und Strukturen ist. Hierzu gehort der innere Zustand
unserer Staaten, der in vielen Féllen seinen Ursprung und Fortbestand aus
Mechanismen herleitet, die, da sie nicht von echter Menschlichkeit, sondern
von Materialismus geprédgt sind, auf internationaler Ebene die Reichen
immer reicher werden lassen auf Kosten der Armen, die immer mehr
verarmen‘ (Nr. 30).

Wenn die Bischofe vorerst nur allgemein von der immer grosser werden-
den Kluft zwischen Armen und Reichen sprechen, so prézisieren sie im
Verlaufe des Dokumentes die strukturellen Ursachen dieser Entwicklung,
indem sie vom ,,wirtschaftlichen und kulturellen Neokolonialismus®, von
Wettriisten, von fehlender Strukturreform in der Landwirtschaft und von
der weltwirtschaftlichen Abhiingigkeit der nationalen Okonomien sprechen
(vgl. Nr. 63-70). Damit 16sen die Bischoéfe im Bereich der Analyse das ein,
was sie zu Beginn als ihre Absicht gedussert hatten, ndmlich der ,,Dynamik
der Konferenz von Medellin* treu zu bleiben, was zuerst einmal bedeutet,
aus der Perspektive der Opfer die gesellschaftlichen und politischen Prozes-
se zu beschreiben, ihre Ursachen zu analysieren und zu beurteilen.

Gegeniiber den Texten von Medellin bringt das Dokument von Puebla
eine Prizisierung dessen, was es ,,.Dienst an den Armen‘ nennt. Einmal
spricht das Dokument durchgehend von der ,,vorrangigen Option fiir die
Armen* (vgl. Nr. 1134-1140). Vorrangigkeit bedeutet nicht Ausschliess-
lichkeit. Gleichwohl ist die Bevorzugung der Armen Bestandteil der Ver-
kiindigung und Praxis Jesu. Diesem Sachverhalt entspricht, dass die Prife-
renz fiir die Armen diesen ohne Ansehen zugesprochen ist, d.h. ohne dass
sie zum voraus irgendeine politische, gesellschaftliche oder 6konomische
Leistung erbracht haben zu miissen. Folglich bezeichnen die Bischofe in

WIDERSPRUCH - 43/02 157



Puebla den Dienst an den Armen als einen ,,Akt der Gerechtigkeit®: ,,Zuerst
muss man den Forderungen der Gerechtigkeit Geniige tun, und man darf
nicht als Liebesgabe anbieten, was schon aus Gerechtigkeit geschuldet ist.
Man muss die Ursachen der Ubel beseitigen, nicht nur die Wirkungen. Die
Hilfeleistung sollte so geordnet sein, dass sich die Empfanger, allméhlich
von duserer Abhédngigkeit befreit, auf die Dauer selbst helfen kénnen* (Nr.
1147). Von hier aus werden auch jene Aussagen deutlich, in denen im
Dokument von Puebla vom ,,evangelisierenden Potential der Armen* ge-
sprochen wird, rufen doch die Armen in ihrem Leiden und ihren Kadmpfen
die Kirche zu den urspriinglichen Intentionen der Botschaft und der Praxis
Jesu zuriick (vgl. Nr. 1147).

i

Diese zuletzt zitierte Passage aus den Dokumenten von Puebla kann in ihrer
Bedeutung nicht {iberschitzt werden. Sie erinnert einmal an den durch die
Option fiir die Armen geforderten bzw. in Gang gekommenen Verédnde-
rungsprozess der Kirche. Sie impliziert aber auch einen radikalen Ande-
rungsprozess der Theologie, der von Gutiérrez schon in seiner grundlegen-
den Veroffentlichung ,,Theologie der Befreiung* (vgl. Anm. 4) formuliert
wurde: ,,Theologie muss kritisch von sich selbst und ihren eigenen Funda-
menten denken. Nur so wird sie zu einer verniinftigen Abhandlung, die sich
ihrer selbst bewusst und im vollen Besitz ihres begrifflichen Instrumenta-
riums ist. Allerdings beziehen wir uns nicht allein auf den erkenntnistheo-
retischen Gesichtspunkt, wenn wir von der Theologie als einer kritischen
Reflexion sprechen. Wir verkniipfen damit zugleich auch einen klaren Blick
und eine kritische Haltung gegeniiber den wirtschaftlichen, sozialen und
kulturellen Bedingungen von Leben und Reflexion in der christlichen
Gemeinde.* (Gutiérrez 1992, 77f., vgl. Anm. 4)

Diese Position fasst Gutiérrez spater mehrfach in der Kurzformel zusam-
men, die Theologie sei ein zweiter Akt, sie komme ,,erst danach®, und er
spricht sogar davon, sie erhebe sich erst in der Dimmerung. Neben dieser
ersten Anderung steht als eine zweite, die man den Auszug der Theologie
aus ihrem kirchlichen Kontext nennen konnte. Um namlich eine kritische
Reflexion kirchlicher Praxis zu leisten, muss sie den Rahmen kirchlichen
Handelns iiberschritten haben. Gutiérrez kann deshalb diesen zweifachen
Wechsel des Ortes der Theologie zusammenfassen: ,,Theologie als kritische
Reflexion erfiillt demnach eine Funktion der Befreiung des Menschen und
der christlichen Gemeinde, indem sie sie vor jeder Art von Fetischismus und
Gotzendienst bewahrt und jeden kleinlichen und schidlichen Narzissmus
von ihnen fernhilt.” (Gutiérrez, 1992, 78; vgl. Anm. 4) Ihr theoretisch
anspruchsvolles Programm zielt also darauf, den Zusammenhang von
christlichem Glauben und Praxis angesichts der Anerkennung ihres Primats
und ihrer Autonomie zu kléren.

Dieser Primat der Praxis bedingt die Ndhe des Theologen zu den
Konflikten und Kimpfen der Menschen um ihre Freiheit und Wiirde.> Sie

158 WIDERSPRUCH - 43/02



kompliziert aber gleichzeitig diese Beziehung, denn wenn man zulassen
wiirde, dass der Anspruch des Glaubens auf die Affirmation des Status quo
reduziert wiirde, verlore er seine kritische Kraft. Diese fragile Balance
bringt der Bibelwissenschaftler Moshe Greenberg zum Ausdruck, wenn er
die Sprache der Propheten beschreibt:® ,Die prophetische Mahnung setzt
nicht nur in bezug auf historische Erfahrungen, sondern auch in bezug auf
religose Gebote einen gemeinsamen Grund voraus, auf dem der Prophet und
seine Zuhorer stehen. Die Propheten scheinen an die bessere Natur ihrer
Zuhorer zu appellieren, indem sie sie mit den Forderungen Gottes konfron-
tieren, die diese kennen (oder kannten), aber vernachldssigen oder verges-
sen wollen (...) Es ist mehr als ein schwacher Optimismus, der die iiber
Generationen aufeinander folgenden reformatorischen Propheten trigt; in
ihm spiegelt sich das Vertrauen der Propheten darin, dass sie letztendlich
ihre Fiirsprecher in den Herzen der Zuhorer selbst hatten.” Man wiirde die
Brisanz der prophetischen Sprache unterschitzen, wenn es in ihr nur um
eine Bestdtigung altvertrauter Erwartungen seiner Zuhorer geht. Ganz im
Gegenteil gewinnt die Kritik des Propheten ihre Kraft, weil er Handlungen
und Gebriduche einer Gesellschaft priift, und weil er dies im Namen von
Optionen tut, die in der Gesellschaft selbst anerkannt und geteilt werden.
Dass damit die von ihm eingeklagten Werte eine in ihren Inhalten wie in
ihrer Unbedingtheit bisher nicht gekannte Konkretisierung erfahren, macht
in einem die kritische Kraft und die Plausibilitéit seiner Rede aus.

Eine solche ,,undramatische* Beschreibung der Merkmale der Sprache
eines Propheten wire missverstanden, wenn dabei iibersehen wiirde, wovon
prophetische Sprache ihren Ausgangspunkt nimmt, ndmlich von der Erfah-
rung von und von der Konfrontation mit dem Leiden unschuldiger und dem
Elend unterdriickter Menschen. Diesem Thema hat Gutiérrez eine weitge-
hend unbeachtete, umfangreiche Studie gewidmet, die nach seiner Meinung
gleichzeitig eine wissenschaftstheoretische Grundlegung der Befreiungs-
theologie darstellt. Es ist sein umfangreicher Kommentar zum Buch Hiob,
in welchem er weniger auf die vielfdltigen Themen des Buches, z.B. die
Transzendenz Gottes, das Problem des Bosen, das menschliche Leid, die
Frage der Vergeltung, der Freundschaft, zu sprechen kommt als auf die
Frage der Sprache iiber Gott in der Grenzsituation, wie sie sich im Leiden
des Unschuldigen offenbart.’

In den Dialogen Hiobs mit seinen Freunden und in den Reden, in denen
sich Gott direkt an diesen wendet, gewinnt Hiob die Einsicht, dass Gottes
Eintreten fiir die Gerechtigkeit und seine Vorliebe fiir die Armen sich nicht
vonirgendwelchen Tugenden oder Verdiensten der Armen, sondern von der
Giite und Freiheit Gottes herleite. Darum zehrt die prophetische Sprache der
Befreiungstheologie von der Sprache der Kontemplation und der intensiven
Relektiire der biblischen Tradition. In seiner Miinsteraner-Vorlesung 1987
hatte Gutiérrez dies so formuliert: ,,Wie kann man zugleich von Gerechtig-
keit und Gratuitét sprechen? Wenn ich von Gratuitit spreche, geht meine
Intention nicht dahin, die Notwendigkeit des Engagements fiir Gerechtig-
keit zu relativieren. Es geht mir im Gegenteil darum, den wahren Kontext

WIDERSPRUCH - 43/02 159



des Kampfes fiir Gerechtigkeit in Erinnerung zu rufen. (...) Wenn wir in der
Welt der Armen engagiert sind, miissen wir uns klar sein iiber ihre 6kono-
mische Lage, iiber die Griinde ihrer Situation, aber zugleich miissen wir
diese Menschen ,umsonst‘ lieben. Ohne Gratuitit sind wir keine menschli-
chen Wesen.“ 8

IIL.

Fiir den Zusammenhang, dass Gerechtigkeit nur im Horizont eines absichts-
losen Engagements (Gratuitit) moglich ist, und dass dies den Inhalt der
Theologie als Rede von Gott ausmacht, finden sich in den Publikationen von
Gutiérrez viele Hinweise. Welche Bedeutung dies fiir seine Deutung der
lateinamerikanischen Befreiungsprozesse hat, soll noch ausgefiihrt werden.
1988 veroffentlichte Gutiérrez fiir eine Neuauflage der ,,Theologie der
Befreiung* einen Riickblick auf sein bisheriges Werk.

Dabei greift er auf seine frilhen Formulierungen zuriick, was er unter
»integraler Befreiung* meint. Drei Ebenen lassen sich nach thm unterschei-
den: einmal die wirtschaftliche, soziale und politische Befreiung der unter-
driickten und verarmten Volker, dann Befreiung als ein Prozess, in dem der
Mensch sein Geschick selbst in die Hand nimmt, und schliesslich meint
Befreiung die von Christus erwirkte Befreiung von der Siinde, wodurch
Gemeinschaft mit Gott und mit den anderen Menschen erméglicht wird. Mit
dieser Differenzierung will Gutiérrez nicht nur den in den sechziger Jahren
dominierenden Entwicklungsbegriff als theologisch unzureichend zuriick-
weisen, sondern es geht ihm um eine sachgerechte Bestimmung des Ver-
hiltnisses von politischem Handeln und Glauben. Jede direkte Ableitung
politischer Optionen aus dem Glauben soll ausgeschlossen werden, und
doch soll durch diese Differenzierung ihr Verhiltnis prdzise bestimmt
werden. Dabei spielt die zweite Dimension der Befreiung die vermittelnde
Rolle: , Der Befreiungsprozess spielt sich im Ubrigen auf einem Hinter-
grund ab, den man nicht ausser Acht lassen darf. Befreiung des Subkonti-
nents ist mehr als Uberwindung wirtschaftlicher, sozialer und politischer
Abhingigkeit. Aufeiner tieferen Ebene ist ndmlich das Werden der Mensch-
heit ein Prozess, in dem sich der Mensch im Laufe der ganzen Geschichte
emanzipiert und sich nach einer qualitativ neuen Gesellschaft frei aus-
streckt, in der er frei von jeder Versklavung leben und selbst Meister seines
Geschicks sein kann. Es geht um einen neuen Menschen, den zu schaffen
uns aufgegeben ist.” (Gutiérrez, 1992, 47; vgl. Anm. 4) In der Auflage von
1988 erginzt er diese Beschreibung der zweiten Dimension von Befreiung
(,,der neue Mensch*) durch eine wichtige Differenzierung: ,,Betont werden
soll, dass menschliches Zusammenleben nicht nur auf gerechten Gesell-
schaftsstrukturen beruht, sondern auch auf Haltungen und Einstellungen,
die eben nicht das mechanische Produkt dieser Strukturen sind. Auf dieser
Ebene geht es um die konkreten und schwierigen Fragen der Ethik, wobei
Ethik natiirlich keine Synthese von Religion und Politik, sondern ein
Scharnier zwischen beiden Realititen ist.* (ebd. 47)

160 WIDERSPRUCH - 43/02



Der Ethik wird hier formal einmal eine Autonomie zugesprochen, die es
ihr ermoglicht, eine Funktion der Vermittlung zwischen Politik und Reli-
gion zu iibernehmen. Gutiérrez gibt aber auch eine inhaltliche Bestimmung
von Ethik, wenn er sie in Beziehung setzt zum Kampf um die je grossere
Freiheit gegeniiber jeder Art von Sklaverei. Wenn Ethik in der neoaristote-
lischen Deutung in der Riickbindung an ein je schon gelebtes Ethos ihre
Begriindung findet, so denkt Gutiérrez hier an ein Ethos, das kritisch und
verdndernd wirksam werden kann. Ein Hinweis darauf findet sich an der
Stelle, wo er auf seine Erfahrungen als Theologe mit Menschen, die in
Befreiungsprozessen engagiert sind, zu sprechen kommt: ,,Andererseits hat
uns die Erfahrung dieser Jahre gezeigt, dass Solidaritidt mit dem armen
Volk, so hochherzig sie auch sein mag, der Versuchung ausgesetzt ist,
diesem Kategorien aufzuzwingen, die ihm fremd sind, und Gefahr lduft, es
ohne jede personliche Anteilnahme zu behandeln. Einfiihlungsvermogen
fiir diese und andere Aspekte gehort zu einer wirklich befreienden mensch-
lichen und christlichen Praxis, die auch Riickwirkungen auf die hat, die den
Armen und Ausgebeuteten in dieser Weise begegnen wollen. Ohne Freund-
schaft mit den Armen und ohne das Leben mit ihnen zu teilen, gibt es keine
echte befreiende Praxis, weil ja Liebe nur zwischen Gleichen moglich ist.
Jedenfalls ist Befreiung ein globaler Prozess, der nichts unberiihrt 1dsst.*
(Gutiérrez, 1992, 36; vgl. Anm. 4)

Ein solches Ethos findet aus der Anerkennung der andern in ihrer
Andersheit seine Inhalte und bezieht daraus seine Kraft. Diese Positionsbe-
stimmung ist in den letzten Jahren von ihm und vielen seiner Kollegen unter
dem Stichwort einer ,,Theologie der Ausgeschlossenen® weiterentwickelt
worden. Dabei gehen sie davon aus, dass nicht mehr die Ausbeutung der
Arbeitskraft, sondern die 6konomische, politische und soziale Exklusion
die Hauptursache von Ungerechtigkeit und sozialen Leidens ist.’?

Literatur

Neben den in den Anmerkungen erwihnten Publikationen sei noch verwiesen auf:

Castillo, F., 2000: Evangelium, Kultur und Identitét. Stationen und Themen eines befrei-
ungstheologischen Diskurses. Luzern

Dussel, E., 2000: Etica de la liberacién en la Edad de la Globalizacién y de la Exclusién.
Editorial Trotta, Madrid

Ellacuria, I/ Sobrino, J. (Hrsg.), 1995: Mysterium Liberationis. Grundbegriffe der Theolo-
gie der Befreiung. Band 1. Luzern; Band 2. Luzern 1996

Gebara, I, 2000: Intuiciones ecofeministas. Ensayo para repensar el conocimiento y la
religién. Editorial Trotta, Madrid

Gutiérrez, G., 1989: El dios de la vida. CEP, Lima

Gutiérrez, G., 1990: Gott oder das Gold. Der befreiende Weg des Bartolomé de las Casas.
Freiburg/Br.

Gutiérrez, G., 1992: En busca de los pobres de Jesucristo. El pensamiento de Bartolomé de
las Casas. CEP, Lima

Sobrino, J, 1991: Jesucristo liberador. Lectura histérico-teolégica de Jesis de Nazaret.
Editorial Trotta, Madrid; deutsch: Christologie der Befreiung. Band 1. Mainz 1998

WIDERSPRUCH - 43/02 161



Sobrino, J, 1999:, La fe en Jesucristo. Ensayo desde las victimas. Editorial Trotta, Madrid
Tamayo, J.-J. (Hrsg.), 1996: Cristianismo y liberacién. Editorial Trotta, Madrid
Tamayo, J.-J. / Bosch, J. (Hrsg.), 2001: Panorama de la teologia latinoamerica. Verbo

Divino, Estella

Anmerkungen

1

162

M. Leutzsch, Zeit und Geld im Neuen Testament, in: J. Ebach, u.a., ,,Leget Anmut in
das Geben.* Zum Verhiltnis von Okonomie und Theologie. (Jabbog, Band 1). Giiters-
loh 1991, S. 44-105.

J. I. Gonzélez Faus, Vicarios de Cristo. Los pobres en la teologia y espiritualidad
cristianas. Editorial Trotta, Madrid 1991.

Die Schlussdokumente der Konferenzen von Medellin (1968) und Puebla (1979) finden
sich in einer (teilweise unzureichenden) deutschen Ubersetzung in: Stimmen der
Weltkirche. Band 8: Die Kirche Lateinamerikas. Hrsg. vom Sekretariat der Deutschen
Bischofskonferenz, Bonn o. J.

Den Grundentwurf einer ,, Theologie der Befreiung * trug G. Gutiérrez 1968 anlésslich
des Nationaltreffens der Priesterbewegung ONIS im Juli 1968 in Chimbote (Peru) vor,
eine weitere Version bei der Studientagung, die das vom Okumenischen Rat der
Kirchen und der katholischen Kirche gebildete Komitee fiir Gesellschaft, Entwicklung
und Frieden (SODEPAX) 1969 in Genf organisiert hatte. Das Buch ,,Theologie der
Befreiung" erschien 1971 in Lima, 1972 in Salamanca und in deutscher Ubersetzung
1973 in Miinchen und Diisseldorf. Eine erweiterte und neubearbeitete Auflage erschien
1988 in Lima, in deutscher Ubersetzung 1992 in Mainz. Nach dieser Auflage wird im
folgenden zitiert. Studien von G. Gutiérrez zur Rezeption von Medellin, zur Vorberei-
tung und Interpretation von Puebla sind in dem Sammelband ,,L.a fuerza histdrica de los
pobres* (Lima 1981; teilweise ins Deutsche iibersetzt unter dem Titel ,,Die historische
Macht der Armen‘ Miinchen und Mainz 1984) erschienen.

Dazu gehort auch die Tatsache, die einer ausfiihrlichen Darstellung wiirdig ist, dass
viele der Befreiungstheologen nicht nur politischer Repression bis zur Folterung und
Ermordung ausgesetzt waren, sondern innerhalb der eigenen Kirche der Hiresie
verdichtigt, ,,Lehrzuchtverfahren* unterworfen und oft auch sanktioniert wurden. Auf
das gegenihnin den Jahren 1983 bis 1985 angestrengte Verfahren der Glaubenskongre-
gation antwortete G. Gutiérrez mit zwei Stellungnahmen (Respuesta a las observacio-
nes, in: Misién abierta 1985, Heft 1, S. 36-76; Teologia y ciencias sociales, in: La verdad
los hara libres. CEP, Lima 1986, S. 75-112).

M. Greenberg, Biblical Prose Prayer as a Window to the Popular Religion of Ancient
Israel. Univ. of California Press, Berkeley 1983, S. 56; vgl. Michael Walzer, Kritik und
Gemeinsinn. Berlin 1990, S. 81-108.

G. Gutiérrez, Von Gott sprechen in Unrecht und Leid - Ijob. Miinchen und Mainz 1988;
die ekklesiologischen und institutionenkritischen Folgerungen finden sich in: G Gutiér-
rez, Aus den eigenen Quellen trinken. Spiritualitit der Befreiung. Miinchen und Mainz
1986.

G. Gutiérrez, Theorie und Erfahrung im Konzept der Theologie der Befreiung, in: J.B.
Metz / P. Rottlidnder, Hrsg., Lateinamerika und Europa. Dialog der Theologen. Miin-
chen und Mainz 1988, S. 48-60, 59.

Vgl. J. Comblin, u.a., Hrsg., Cambio social y pensamiento cirstiano en América latina.
Editorial Trotta 1993; J. Comblin, Cristdos rumo do século XXI. Nova caminhada da
libertacdo. Vozes, Petrépolis 1996.)

WIDERSPRUCH - 43/02



	Gerechtigkeit und Befreiung : von der fortdauernden Notwendigkeit der Befreiungstheologie

