Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 43

Artikel: Mit Foucault gegen Gender : eine machttheoretische Kritik am
Paradigma des sozialen Konstrukts ‘Gender’

Autor: Soiland, Tove

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652583

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652583
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Tove Soiland

Mit Foucault gegen Gender

Eine machttheoretische Kritik am Paradigma des sozialen
Konstrukts ‘Gender’

Die an sich erfreuliche Tatsache, dass durch die Institutionalisierung der
Gender Studies der Frage der Geschlechtlichkeit endlich der ihr gebiihrende
Platz in der Forschung zukommt, wird gegenwirtig durch eine merkwiirdi-
ge Tendenz unterlaufen: anders als sonst in den Sozialwissenschaften
iiblich findet im Zuge einer iiberwiltigenden Ausweitung der angewandten
Gender-Forschung praktisch keinerlei Reflexion auf deren theoretische
Grundlage mehr statt. Fast scheint es, als habe im Falle von Gender die
Empirie zu einer Immunisierung des Konzeptes gefiihrt oder zumindest zu
einer Uniformierung seiner konzeptionellen Handhabung, die verwischt,
wie wenig gesichert die machtanalytischen Voraussetzungen des Gender-
Konzeptes eigentlich sind. In seinem Kern besagt das ihm zugrundegelegte
Selbstverstindnis in etwa, dass die im Geschlechterverhiltnis wirksamen
Machtmechanismen auf die normative Macht von Geschlechterreprisenta-
tionen zuriickzufithren seien, deren Wirkungsmichtigkeit durch das Auf-
zeigen ihres kulturell-gesellschaftlichen Zustandekommens tangiert wer-
den konne. In der Folge konzentriert sich die empirische Gender-Forschung
denn auch konsequenterweise darauf, der Entstehung solcher Reprisenta-
tionen nachzugehen, um zu verstehen, wie sich Leitbilder als allgemein
giiltige Vorstellungen iiber die Geschlechtlichkeit etablieren. Kritik am
Geschlechterverhiltnis erscheint in dieser Sichtweise demnach primdr als
Kritik an der Zuweisung geschlechtlicher Identitaten. Dieser in der Formel
vom Geschlecht als sozialem Konstrukt wiedergegebene ‘Gender-Kon-
sens’ hat sich mittlerweile so weitgehend durchgesetzt, dass eine Diskus-
sion der darin implizit gemachten Annahmen kaum mehr méglich scheint.!

Dabei wire die Frage, ob Macht tatsiachlich in der hier vorgestellten
Weise funktioniert, nicht nur dringend nétig, sondern auch naheliegend,
ginge man auf jenen Philosophen zuriick, von dem zumindest die gegenwir-
tig in den Gender Studies vorherrschende Richtung im Wesentlichen ihre
Anregung bezog: auf Foucault. Ich werde deshalb im folgenden die These
vertreten, dass die heute in den Sozialwissenschaften zur Anwendung
gelangenden Ansitze von Gender mit ihrer Fokussierung auf Identititszu-
schreibungen beziehungsweise deren Dekonstruktion in wesentlichen Punk-
ten weit hinter Foucaults Machtanalytik, wie er sie insbesondere in seiner
dritten Schaffensperiode ausgearbeitet hat, zuriickfallen, obwohl Gender-
Theoretikerinnen gerade hierin Foucault zu folgen den Anspruch erheben.2

WIDERSPRUCH - 43/02 139



Dabei zielt die Stossrichtung meiner Kritik nicht, wie manchmal gedussert,
dahin, dass ein Uberhang an Theorie das Konzept gegeniiber Kritik unan-
tastbar gemacht und von der sowieso kaum mehr vorhandenen ‘Basis’ der
Frauenbewegung unnétig entfernt habe. Im Gegenteil bin ich der Ansicht,
dass ein Mangel an theoretischer Schirfe — verbunden mit einem morali-
schen Imperativ zu immer weiteren Vernetzungen, zu Transdisziplinaritét
und der damit einhergehenden Produktion immer neuer Anschlussstellen
(race, classe, sexuelle orientation etc.) — das Konzept in eine Diffusitat
gefiihrt hat, die eine eingehende Auseinandersetzung mit machttheoreti-
schen Fragen nahezu verunméglicht. Die Uberzeugung, mit der Aufzeigung
des ‘Konstruktionscharakters von Geschlecht’ einen emanzipativen oder
machtkritischen Beitrag zu leisten, scheint dabei ebenso unantastbar, wie
sie theoretisch kontingent ist.

Foucaults Gouvernementalitiitsthese

Die Aussage, es gehe Foucault nicht primédr um eine Kritik an Identitéiten,
mag erstaunen, hatte Foucault doch u.a. mit seinem Aufsatz Nietzsche, die
Genealogie, die Historie den Grundstein jener fiir die Entwicklung der
feministischen Theorie so zentralen Kritik an identity politics gelegt. Seine
Ausserung etwa: ,Nichts am Menschen — auch nicht sein Leib — ist
unverédnderlich genug, um die anderen Menschen verstehen und sich in
ihnen wiedererkennen zu kénnen*? , mag eine ganze Generation von Theo-
retikerinnen geprédgt haben mit threm Verweis, dass auch die korperliche
Gegebenbheit, selbst in ihrer geschlechtlichen Evidenz, als eine zu befragen-
de Entitédt und keineswegs als der gesicherte Ausgangspunkt einer Emanzi-
pationsbewegung zu betrachten sei. So entstand mit Joan W. Scott, Judith
Butler, Theresa de Lauretis und anderen eine Theorietradition, die in
Anschluss an Michel Foucault Machtwirkungen nicht ldnger auffasste als
das Zuschiitten einer verborgenen Wesenhaftigkeit, sondern umgekehrt ihr
Wirken gerade in der Erzeugung einer solchen Vorstellung von ‘Essenz’
verortete.*

Entscheidend ist dieser Paradigmenwechsel deshalb, weil er erlaubt, die
Tiatigkeit der Macht nicht ausschliesslich als repressiv zu denken, sondern
ihre Michtigkeit in ihrer eigentlichen Produktivitdt zu sehen: Foucaults
Rede von der ,Produktivitit der Macht“, mit der er das von ihm so
bezeichnete juridische Denken’ iiberwinden wollte, vermag viel eher als
eine an Verbot und Gesetz orientierte Machtvorstellung unser eigenes
Eingebundensein in Macht zu bedenken, ja iiberhaupt Macht als Verhiltnis
zu denken. Doch ist es genau in diesem Punkt, das heisst in der Frage, was
genau denn die Macht tut, wenn sie nicht einfach unterdriickt, sondern
‘hervorbringt’ und wie der Prozess dieser Hervorbringung im Konkreten
vorzustellen sei, dass Foucault sich wiederholt genotigt sah, seine eigene
Vorstellung zu revidieren.

140 WIDERSPRUCH - 43/02



Meine im Folgenden zu erorternde These ist es, dass die am Paradigma
des sozialen Konstrukts orientierte Gender-Theorie jene entscheidende,
von Foucault Ende der 70er Jahre vollzogene Erweiterung seiner Machtana-
Iytik, die heute allgemein unter dem Namen ‘Gouvernementalitét’ bekannt
ist, nicht mehr zur Kenntnis genommen hat und damit wichtige Impulse
Foucaults fiir ein addquateres Verstindnis der Funktionsweise geschlech-
terhierarchisierender Mechanismen vergibt: mit ihrer Fokussierung auf
,Geschlechterreprédsentationen®, ,,Weiblichkeitsbilder®, ,,Rollenverhalten®,
,kulturelle Kodierungen*etc.® verstehen Gender-Feministinnen unter Fou-
caults Rede von der Produktivitdt der Macht eine sich mehr oder weniger
disziplindrer Praktiken bedienende Hervorbringung normativer geschlecht-
licher Identititen’ , womit sie in der Entwicklung von Foucaults Machttheo-
rie beim ersten Band von Sexualitit und Wahrheit und hier erst noch bei
Butlers spezifischer Interpretation desselben stehenbleiben. Diese Privile-
gierung von Normierungs- und Disziplinierungsprozessen als Erklarungs-
matrix fiir die Produktivitdt der Macht ignoriert Foucaults spitere Thema-
tisierung des Selbstverhiltnisses, denn Foucault ist gerade nicht Zeit seines
Lebens jener Theoretiker der Disziplin geblieben, zu dem er oft filschli-
cherweise gemacht wird.

Es ist das grosse Verdienst Thomas Lemkes, fiir den deutschsprachigen
Raum erstmals gezeigt zu haben, dass Foucaults Hinwendung zu Fragen des
Subjekts, die er nach Erscheinen des ersten Bandes seiner Geschichte der
Sexualitdt vollzieht, nicht einem neu erwachenden Interesse an Ethik
entspringt, sondern vielmehr als Bestandteil seiner Gouvernementalitits-
analyse zu betrachten ist, die er im Rahmen seiner Vorlesungen ab Ende der
70er Jahre erarbeitet und die sein Machtkonzept von Grund auf verdndert
hat.® In dem darin entwickelten Begriff von ,,Regierung* fokussiert Fou-
cault zunehmend auf die Anschlussstellen, die die Technologien der Herr-
schaft im Individuum selbst in Form von dessen ,,Selbstfiihrung* vorfinden.
Denn er geht nunmehr davon aus, dass die spétkapitalistische Gesellschaft
insbesondere in ihrer neoliberalen Auspriagung in der ihr eigenen Verkniip-
fung von ,,Technologien der Beherrschung anderer und den Technologien
des Selbst* (1993b, 27) iiber ein viel 6konomischeres Steuerungsinstrument
verfiigt, als es jene ‘archaischeren’, rein praskriptiv wirkenden Machttech-
nologien darzustellen vermochten. Diese Konzeption von Regierung als
,JFithren der Fiithrungen‘® fokussiert also auf jenen ,,Kontaktpunkt, an dem
die Form der Lenkung der Individuen durch andere mit der Weise ihrer
Selbstfithrung verkoppelt ist* (1993a, 203). Foucaults Interesse fiir das
Subjekt, fiir Subjektivierungsformen und die damit verbundenen Selbstver-
hiltnisse ist also dem Versuch geschuldet, ,,Machtbeziehungen®, nachdem
er diese in fritheren Jahren ausschliesslich als Herrschaftsbeziehungen
verstand, nunmehr ,,von den Selbsttechniken aus (zu) untersuchen*.!? Es ist
Foucaults These, dass gerade via diesen von ihm so bezeichneten ,,Selbst-
technologien“!! eine noch viel tiefgreifendere Einbindung des Individu-
ums in Macht stattfindet, ohne die die Funktionsweise moderner westlicher
Gesellschaften kaum zu verstehen ist.!?

WIDERSPRUCH - 43/02 141



Butlers verkiirzte Foucault-Rezeption

Worin genau unterscheidet sich demnach Foucaults Subjekt — und auch das
psychoanalytische, wie ich weiter unten zeigen werde — vom Konzept der
Identitéit, wie es in Gender zur Anwendung gelangt? Bekanntlich bemiiht
sich auch Judith Butler seit The Psychic Life of Power (2001b) um ein
Verstindnis der Funktionsweise von Macht in ihrer subjektiven oder subjek-
tivierenden Dimension, um jenen Punkt also, an dem die Macht die Form
eines psychischen Geschehens annimmt, und sie beansprucht darin sogar,
eine ,,psychoanalytische Kritik an Foucault” vorzulegen. Ich mochte der
gestellten Frage zunéchst anhand dieser Kontroverse nachgehen, denn sie
scheint mir ins Zentrum des hier zur Debatte Stehenden zu fiihren: Butler
schldgt Foucault gleichsam vor, sein Anliegen, die Produktivitit der Macht
zu denken, in eine psychoanalytische Terminologie zu fassen. Die ,,Reduk-
tion des psychoanalytisch reichen Begriffs der Psyche auf den Begriff einer
verkerkernden Seele (84), wie Foucault ‘die Psyche’ in Uberwachen und
Strafen nennt, bleibe einerseits, so ihre Kritik, bei der ,,Repressionshypothe-
se* stehen, die Foucault gerade iiberwinden wolle, und vergebe damit anderer-
seits die Moglichkeit, den ,,Produktionsmechanismus® in der Erzeugung be-
stimmter Begehrensobjekte, ja des Begehrens selbst zu sehen (2001b, 84, 29).

Abgesehen davon, dass diese Kritik wie gesagt eine Schaffensperiode
Foucaults trifft, die dieser selbst ldngst hinter sich gelassen hat, vertritt
Butler im folgenden eine Vorstellung von Begehren, die Foucault gerade
kritisiert: es ist eine gravierende Fehllektiire Butlers zu behaupten, Foucault
spreche in Sexualitiit und Wahrheit 1 von einer Erotisierung des Gesetzes,!?
ist es doch exakt diese aus der Lacanschen Psychoanalyse stammende
Begehrenskonzeption mit ihrer Verkniipfung von Begehren und Gesetz, fiir
die Foucault in seiner legendédren Kritik an der Repressionshypothese nur
Hohn iibrig hat.!'4 Demnach aber ist es Butler selbst, die dem ,,Disziplinar-
diskurs* des frithen Foucault verhaftet bleibt, indem sie diesen lediglich um
die psychoanalytische Rede von der begehrenserzeugenden Funktion des
Gesetzes ergédnzt, nicht sehend, dass es genau diese Vorstellung von der
,.,Produktivitit der Norm* mit ihrer Fixierung auf Gesetz und Regel ist, die
Foucault, seit er sich mit der Geschichte der Sexualitit beschiftigt, zuneh-
mend vehement bestreitet.!> So spricht Butler dann von der ,,disziplinidren
Subjektbildung®, von einer ,,Subjektivationsnorm* oder vom mit ,,leiden-
schaftlichem Verhaftetsein“ an sein Verbot geketteten ,,gesetzestreuen
Subjekt®, womit sie schlussendlich nicht nur hinter Foucault, sondern auch
hinter die Psychoanalyse zuriickfallt. Butlers nun ihrerseits leidenschaftli-
ches Interesse fiir Normen, mit dem sie eine ganze Generation junger
Theoretikerinnen in die Irre fiihrt,'® entstammt der in ihren fritheren Werken
entwickelten Vorstellung von Geschlechtskonstitution als eines performa-
tiven Aktes, der in der erzwungenen Wiederholung einer Norm durch das
Subjekt stets von neuem bestitigt, damit aber auch wegen der dieser
Wiederholung inhidrenten Moglichkeit einer verschiebenden Wiedereinset-
zung der Norm als wandelbar vorgestellt werden kann.

142 WIDERSPRUCH - 43/02



Nur scheinbar paradox enthilt deshalb der Disziplinardiskurs, mit dem
Butler auch und gerade in der Sprache der Psychoanalyse die geschlechtli-
che Subjektivierung zu fassen sucht, die Moglichkeit eines Freiraums, den
sieinder Angewiesenheit der Norm auf ihr eben nie vollstéindig gelingendes
‘Zitiertwerden’ verortet. Mit dieser ,,produktiven Iterabilitdt* aber missver-
steht Butler nicht nur Foucaults Rede von der Produktivitit als Widerstén-
digkeit,!” sondern sie reduziert damit auch das psychoanalytische Begehren
auf die mittels Disziplinartechnologien erzwungene Imitation einer Norm.
Psychoanalytisch gesprochen aber wire die Geschlechtlichkeit verstanden
als Identitit im Sinne eines Imagines oder einer Norm — in der Terminologie
Lacans das moi imaginaire — wesentlich harmloser, das heisst leichter zu
iiberwinden, als wie es sich die Psychoanalyse tatsichlich und vermutlich
addquater denkt: als unbewusste ,,Position”. Dass Butler diese mit umwer-
fender Beharrlichkeit als Norm missversteht, ja missverstehen will, dass sie
Lacans,, Position’ des Subjekts im Symbolischen ... als Norm* auffasst, als
,,diskursive Forderung“ nach einer ,kohdrenten Identitdit”, obwohl das
Lacansche Subjekt als Unbewusstes genau das nicht ist,'® dass sie also das
Subjekt des unbewussten Begehrens mit einer bewussten geschlechtlichen
Identitdt im Sinne klarer normativer Vorgaben gleichsetzt — diese Konfusi-
on kann meines Erachtens nur mit der vagen Hoffnung erklért werden, als
Norm moge sich die geschlechtliche Identitidt doch noch als kritisierbar
erweisen.!? Und dies mag auch einiges von der Attraktivitit erkliren, die
das Modell der Reprisentation fiir die gesamte Theorie von Gender offen-
bar hat.20

Doch Foucault hat mit guten Griinden diese Vorstellung einer disziplina-
ren Subjektwerdung hinter sich gelassen.?! Zwar ist es richtig, dass auch er
das juridische Modell zunéchst mit der Vorstellung eines via einem ,,Macht-
Wissens-Dispositiv“ operierenden Disziplinarapparates zu iiberwinden
hoffte, doch zweifelt er spidter zunehmend an der machttheoretischen
Relevanz von Normen. Diese jedoch sind im Konzept von Gender omnipri-
sent, selbst dann, wenn — offenbar in Anlehnung an Butler die psychoana-
lytische Rede vom Geschlecht als symbolischer Position missverstehend —
von der ,diskursiven Verfasstheit der Geschlechter® die Rede ist: Zu
untersuchen, wie beispielsweise in Medizin oder Biologie die Geschlechter
diskursiv erzeugt werden, impliziert doch immer noch, dass die so produ-
zierte Geschlechtlichkeit hernach als normative Vorlage fiir eine Ausrich-
tung fungiert. Doch genau diese Vorstellung von Macht als einer vorgeben-
den, gleichsam Vorlagen produzierenden Entitit vermag in Foucaults
Einschitzung den Charakter der Machttechnologie einer neoliberalen Ge-
sellschaft nicht mehr addquat zu fassen. Wenn Foucault deshalb in diesem
Zusammenhang von einem ,,negativen Denken“?? spricht, so weil er dieser
,Normierung* nunmehr die ,,Normalisierung* (1982, 7f.) als eine ,,positi-
ve, die Realitit nicht mehr formende, sondern sie lediglich ‘bewirtschaf-
tende’ Technologie gegeniiberstellt (1977, 163). An Stelle von Vorgaben,
seien diese nun juridisch, disziplinir oder diskursiv erzeugt, stiitzt sich
dieser neue Machttypus gerade durch die Herstellung von Kontingenzen ab:

WIDERSPRUCH - 43/02 143



Nicht das ,,Verhalten der Menschen* soll bestimmt, sondern die sie umge-
bende Umwelt in einer Weise modifiziert werden, dass deren latente
Ungewissheit von sich aus auf das Verhalten der Menschen wirkt.?? Diese
in ihrem Charakter offenbar schwer zu durchschauende politische Rationa-
litét, die gerade keine Zielgrossen mehr kennt, weil sie sich an der Eigen-
gesetzlichkeit der Realitdt orientiert, bedarf nicht der Vorschrift, sondern
der Freiheit des Individuums, dessen Individualitit die Voraussetzung fiir
ihr reibungsloses Funktionieren ist: der hier lediglich noch stimulierten
Realitdt antwortet auf individueller Ebene die Selbsttechnologie, die im
Namen der Selbstverwirklichung fiir eine stets addquate Anpassung an die
so geschaffene Offenheit sorgt.

Gender: eine juridische Machtkonzeption

Foucaults Analyse erhilt, betrachtet man unter ihrer Perspektive die Ge-
schlechterproblematik, einiges an Plausibilitit: Es stellt sich doch heute die
Frage, ob wir tatsédchlich noch mit klaren Vorstellungen dariiber, wie wir als
Frau oder Mann zu sein haben, konfrontiert, geschweige denn von solchen
Vorgaben irgendwie ‘unterdriickt’ oder gar diszipliniert werden. Wie ist zu
verstehen, dass die Konzeption von Gender diese hier wie iiberall stattfin-
dende Pluralisierung nicht in ihre theoretische Reflexion aufnimmt und
trotz der offensichtlichen und oftmals widerspriichlichen Vielfalt von
Bildern an der Vorstellung machtgerierender Wirkungen von Représenta-
tionen festhdlt? Worin denn genau bestiinde der Inhalt, dessen Konstrukt
Gender angeblich sein soll? Das Konzept der Reprisentation respektive die
damit verbundene Kritik an Bedeutungszuschreibungen unterstellt, dass
Machtwirkungen einer Norm entspringen, deren Klarheit und Vorgéngig-
keit selbstverstindlich vorausgesetzt werden. Auch dort, wo der theoreti-
sche Ansatz von Gender durchaus Subjektivierungsformen ins Blickfeld
nimmt, das heisst nicht von Zuschreibungen, sondern ganz eigentlich von
der Erzeugung geschlechtlicher Subjekte ausgeht, bleibt der Ursprung
dieses Konstitutionsprozesses eine Norm, die in ihrem Inhalt als klar
vorgestellt wird. Doch konnte es nicht ebenso gut die ‘Kontingenz der
Norm’ sein, die uns zu schaffen macht?

Aus Foucaults Perspektive bleibt Gender in seinem Kern einem juridi-
schen Machtmodell verhaftet, mit dem nicht mehr erklirt werden kann,
warum geschlechtersegregierende Wirkungen offensichtlich auch dort wei-
terbestehen oder sogar zunehmen, wo, wie bei uns heute, geschlechtliche
Identititen im Sinne klarer geschlechtlicher Verhaltensweisen weitgehend
in Auflosung begriffen sind. Ja es stellt sich umgekehrt sogar die Frage, ob
Gender mit seiner Zielsetzung, Geschlechterstereotype aufzulosen, mittler-
weile nicht selbst zu einer ,,politischen Technologie® im eben genannten
Sinne geworden ist, die via einem ganzen Set von Anreizungen Einzelne
oder ganze Gruppen zu fordern sucht und so das Versprechen zur Selbstent-
faltung mit dem neoliberalen Flexibilisierungsdiktat verkoppelt.?*

144 WIDERSPRUCH - 43/02



Betrachtet man beispielsweise das Gender Mainstreaming, so fillt auf,
dass in seiner konkreten Umsetzung in Form von Mentoring-Programmen
und Gender-Trainings oftmals eine v6llig individualisierende Perspektive
vorherrscht, die aus der ‘Chancengleichheit’ ein ganzes, meist an Frauen
gerichtetes Biindel von Impulsen macht, die sie dazu befdhigen sollen, von
ihrer Freiheit einen verniinftigen Gebrauch zu machen. Das Streben nach
individueller Freiheit und Selbstentfaltung geht dabei problemlos Hand in
Hand mit den Erfordernissen eines deregulierten Arbeitsmarktes, dem es
darum zu tun ist, sozial verursachte Risiken nach Moglichkeit zu privatisie-
ren. Wenn deshalb, wie Foucault zurecht vermutet, die Rationalitdt moder-
ner Machtstrukturen auf der Gleichzeitigkeit von Individualisierungs- und
Totalisierungsverfahren beruht,”> wenn mit andern Worten gerade das
‘Individuelle’ machtintegrierend wirkt, dann ist die Kritik an normativen
Zuschreibungen ein ebenso ohnméchtiges Instrument wie die im Namen der
Individualitdt erhobene Forderung nach unendlicher Pluralisierung, z.B.
geschlechtlicher Identitéten.

Relevanz des Begehrenssubjekts fiir eine Machttheorie

Wihrenddem also beide, Foucault und Butler, das machtrelevante Gesche-
hen in jenem Bereich vermuten, in welchem das Subjekt selbst aktiv, ja mit
seiner Selbsttitigkeitin das Geschehen involviertist, soist dieses Selbstver-
hiltnis doch im Falle Butlers durch eine Norm, bei Foucault aber gerade
durch eine Kontingenz induziert. Es ist Foucaults These, dass die macht-
technisch gesehen so zentrale Anschlussstelle zwischen Selbsttechniken
und Herrschaftstechniken sich integral jener aus dem christlichen Pastorat
iiberkommenen und fiir die Genealogie des modernen Subjekts so bestim-
mend gewordenen ,,Hermeneutik des Selbst* verdankt, die eben gerade
nicht um eine Klarheit, sondern um ein stets zu entzifferndes, sich in der
Tendenz immer entziehendes und letztlich im Verborgenen bleibendes
inneres ‘Wahres’ kreist (1993a, 204, 201f., 211). Wenn Foucault betont,
dass die Fiihrung der Menschen in der christlich-abendldandischen Kultur
von diesen nicht nur Gehorsam und Unterordnung verlangt, sondern auch
,,Wahrheitsakte*“,%% so weil gerade iiber letztere die entscheidende Einbin-
dung erfolgt: Sein wahres Selbst zu finden erfordert nicht nur eine stete
Verbalisierung aller Seelenregungen, sondern auch, diesen Redefluss ei-
nem andern mitzuteilen. Eine Art sdkularisiertes Pastorat installiert sich via
dem ‘Wahren’, eine Verwiesenheit auf den Andern, der als Interpretator
meiner inneren Wahrheit diese besser versteht als ich und dem ich infolge-
dessen auch emotional verbunden bin. Als Kontingenz wird das Wahre
gleichsam zum Einfallstor fiir eine Fithrung, die das Subjekt iiber ein fiir es
nie einholbares Wissen an sich bindet. Dass Foucault hier natiirlich primir
an die Psychoanalyse denkt, ist offensichtlich.2’” Demnach aber wirft
Foucault der Psychoanalyse nicht nur vor, juridisch zu denken, was hinlang-
lich bekannt ist, er wirft ihr dariiber hinaus noch viel mehr vor, dass sie
gerade das nicht tut, wenn sie dieses Wahre in seinem Inhalt nicht festlegt,

WIDERSPRUCH - 43/02 145



sondern es als ein erst zu Entdeckendes in Aussicht stellt. Hier spatestens
stellt sich die Frage, ob das Konzept von Gender demnach in Richtung
Foucaults dritter Schaffensperiode zu verlassen wére — oder nicht besser
doch in Richtung der Psychoanalyse? Offenbar stehen sich hier zwei
unversohnliche Machtkonzepte gegeniiber: Denn wenn sich auch Foucault
und die Psychoanalyse darin einig sind, dass dieses ‘Wahre’ keine Norm ist,
sondern fiir ein uneinholbares Begehren des Subjektes steht, so sind sie doch
vollig kontrdr in der Frage, wie dessen Gehalt in Bezug auf eine Machtana-
lytik einzuschidtzen ist. Fiir Foucault ist diese sich um eine Offenheit
drehende Begehrensstruktur die bisher raffinierteste Ausformung jener
Pastoralmacht, die ihr historisch entstandenes Sein in der Hypostasierung
einer anthropologischen Konstante verabsolutiert,”® wihrend umgekehrt
Herrschaft fiir die Psychoanalyse gerade im Versuch griindet, diese im
Begehrenssubjekt angelegte Angewiesenheit auf den andern zu negieren.
Aus psychoanalytischer Sicht ist dieses ‘Wahre’ wohl weniger ein
pastorales Géngelband als Ausdruck davon, dass wir als menschliche
Wesen grundsitzlich in einer Verwiesenheit auf andere stehen. Das zu
interpretierende Wahre verweist fiir sie deshalb lediglich auf die Spur einer
notwendigen Alteritét, die das Subjekt gleich einer Kerbe in sich trigt: eine
Andersheit, die unser innerstes Selbst von Grund auf durchzieht und ohne
die wir nicht existieren wiirden.”® Wenn das aus der abendlindischen
Kultur iiberkommene Subjektmodell gerade diese Spur des Andern zu
tilgen sucht, indem es ein Autonomieideal aufrechterhilt, das gezwungen
ist, alles, was darin stort, von sich abzuspalten, um es an ein von ihm selbst
gesetztes ‘Weibliches’ zu delegieren, so hat das psychoanalytische Subjekt-
modell dem feministischen Anliegen, das nicht nur die Frau aus dieser
Depotfunktion befreien, sondern iiberhaupt diese Abspaltung vereiteln will,
einiges zu bieten — und ich wiirde sagen, einiges mehr als Foucault. Denn es
bleibt unklar, wie Foucault mit seinem Bestreben, eine Existenzform
jenseits des Begehrenssubjekts zu finden, jene fiir das Geschlechterverhilt-
nis so zentrale Allmachtsproblematik des tradierten Subjektmodells iiber-
winden will. Es ist die Psychoanalyse, die dessen bewusstseinsphilosophi-
sche Pramissen mit ihrem Begriff des Unbewussten herausfordert.
Anstatt deshalb das Begehrenssubjekt ganz iiber Bord zu werfen, wie
Foucault dies tut, wire vielmehr jene von der Sache her eigentlich nicht
gegebene Verkniipfung zu befragen, mit der die Psychoanalyse die Fihig-
keit, unsere eigene Begrenztheit zu akzeptieren, an die Existenz der patri-
archalen Familie bindet. Dies ist ein zweiter und meines Erachtens der
interessantere Strang, den Judith Butler ansatzweise bereits in Psyche der
Macht, explizit aber seit Antigones Verlangen verfolgt, womit sie bemer-
kenswerterweise in eine dhnliche Richtung zielt wie ihre angebliche Kon-
trahentin Luce Irigaray. Mit ihrem Verweis, dass auch andere verwandt-
schaftliche Bande als die der patriarchalen Kleinfamilie den Menschen in
eine Struktur der Gemeinschaftlichkeit einfithren konnen, entbindet sie
nicht nur jenes Moment der Inkulturation von dieser monstrésen Verkoppe-
lung, mit der Lacan den ,Eintritt in die symbolische Ordnung* an einen

146 WIDERSPRUCH - 43/02



.intervenierenden Vater“ kniipft. Sie schldgt damit gleichsam vor, die
symbolische Ordnung in ihrer Verdnderbarkeit zu denken, indem sie diese
von ihrer miannlichen Markierung befreit. Damit greift sie, dhnlich wie
Irigaray, das piéce de résistance der psychoanalytischen Geschlechterme-
taphysik an, ohne den Gehalt jener Alterititsstruktur, mit welcher die
Psychoanalyse dem gesellschaftlichen Sein des Menschen und damit der
grundsitzlichen Unverfiigbarkeit des Andern Rechnung trigt, zu vergeben.

Was sich dabei abzeichnet, ist ein Ausgang aus einer fiir die feministi-
sche Theorie fatalen Alternative: Theoretiker wie Foucault und in etwas
anderer Weise auch Derrida, die bislang dem Feminismus als Basis der
Kritik am psychoanalytischen Sexismus dienten, weisen gleichzeitig deren
Verkniipfung von Alteritdt mit menschlicher Abhédngigkeit ab, womit sie
ungewollt die Psychoanalyse in ihrer Annahme bestérken, die fiir das
gesellschaftliche Zusammenleben so zentrale Anerkennung unserer Be-
grenztheit sei an die ihr eigene Geschlechtermetaphysik gebunden. Fiir uns
hingegen tite not, eine Theorie der Alteritédt zu entwickeln, die sich nicht
entlang dieser Geschlechtermetaphysik bewegt. Nicht die Begehrensstruk-
tur zu iiberwinden, sondern jene das Begehren erzeugenden Strukturen
anders zu denken, wire demnach das feministische Projekt.

Anmerkungen

1 Als Ausnahmen sind hier zu nennen: Gesa Lindemann (2001) und Holland-Cunz
(1999).
2 Dieser sich am franzosischen Poststrukturalismus orientierende Begriff von Gender
scheint heute in den Kultur-, den Sozial- und den Politikwissenschaften vorzuherr-
schen. Er geht im Wesentlichen auf die deutschsprachige Rezeption von Judith Butler,
Joan W. Scott, Donna Haraway und Teresa de Lauretis zuriick, die alle massgebend von
Foucault beeinflusst sind. Daneben existiert ein mehr am Marxismus orientierter
Gender-Begriff, der in entwicklungspolitischen Zusammenhéngen und in der femini-
stischen Okonomie zur Anwendung gelangt. Diese Differenzierung verdanke ich
Mascha Maddrin.
1974, 97, Ubersetzung leicht verindert.
Ausfiihrlich bei Scott (1997).
5 ,,Das Abendland hat nie ein anderes Représentationssystem, eine andere Darstellungs-
weise oder Analysemoglichkeit der Macht gehabt als die des Rechtes, des Systems des
Rechtes. Und ich glaube, dass dies der Grund dafiir ist, warum wir bis heute, gewisser-
massen am Ende der Erzihlung, keine andere Moglichkeiten haben, Macht zu analysie-
ren ausser die, die im Gebrauch jener elementaren, grundlegenden Begriffe des
Gesetzes, der Regel, der Souveridnitit, der Abtretung von Macht etc. liegen. Ich denke,
dass es diese juridische Konzeption der Macht ist, diese vom Gesetz und von der
Souverdnitit, von der Regel und vom Verbot ausgehende Konzeption der Macht, von
der wir uns jetzt losmachen miissen, wenn wir zu einer Analyse nicht nur der Darstel-
lungsweise der Macht, sondern ihrer realen Funktionsweise voranschreiten wollen.*
(1994a, 186, U.v.m.)
So ein Querschnitt aus der Einfilhrung von Wesely (2000).
7 Als ein Beispiel unter vielen: , Représentation ist ein normativer und normierender
Effekt von Sprache. Im politischen Prozess der rechtlichen und sozialen Subjektwer-

B W

=)

WIDERSPRUCH - 43/02 147



10

11

12

13

14

148

dung gilt ebenso, dass die Kategorien, die die Subjekte reprisentieren sollen, diese erst
bzw. auf eine spezifische Weise hervorbringen. Damit ist nicht nur gemeint, dass die
repriasentierenden Kategorien die Wirklichkeit der Machtbeziehungen erschaffen,
sondern sie agieren innerhalb dieser Machtbeziehungen normierend und disziplinie-
rend” (Niekant 1999, 41).

Lemke 2000, 8-10; 1997. Dass dieser machttheoretische Hintergrund von Foucaults
Interesse an Subjektivierungsformen bis heute nicht nur von der Gender-Theorie kaum
zur Kenntnis genommen wird, hingt u.a. damit zusammen, dass Foucaults Vorlesungen
bis heute kaum oder nur in verstreuten Aufsitzen und Vortrdgen zugénglich sind.
Betrachtet man nur die in Buchform erschienenen Folgebinde von Sexualitdt und
Wahrheit, so bleibt unverstindlich, dass Foucault sich iiberhaupt erst im Zusammen-
hang mit seiner Gouvernementalititsanalyse fiir Selbsttechnologien zu interessiert
beginnt.

,,Vielleicht eignet sich ein Begriff wie Fiihrung gerade kraft seines Doppelsinns gut
dazu, das Spezifische an den Machtverhiltnissen zu fassen. ‘Fiithrung’ ist zugleich die
Tétigkeit des ‘Anfiihrens’ anderer (vermoge mehr oder weniger strikter Zwangsmecha-
nismen) und die Weise des Sich-Verhaltens in einem mehr oder weniger offenen Feld
von Mdglichkeiten. Machtausiibung besteht im ‘Fiihren der Fiihrungen’ und in der
Schaffung der Wahrscheinlichkeit.” (1987, 255) Und: ,,In der weiten Bedeutung des
Wortes ist Regierung nicht eine Weise, Menschen zu zwingen, das zu tun, was der
Regierende will; vielmehr ist sie immer ein bewegliches Gleichgewicht mit Ergéinzun-
gen und Konflikten zwischen Techniken, die Zwang sicherstellen und Prozessen, durch
die das Selbst durch sich selbst konstituiert oder modifiziert wird.* (1993a, 203f. Ubers.
nach Lemke 1997, 264)

»Als ich Asyle, Gefidngnisse usw. studierte, insistierte ich vielleicht zu sehr auf den
Herrschaftstechniken. Was wir Disziplin nennen, ist etwas wirklich Wichtiges in dieser
Art Institution. Aber es ist nur ein Aspekt der Kunst der Menschenregierung in unserer
Gesellschaft. Nachdem ich das Feld der Machtverhiiltnisse von den Herrschaftstechni-
ken aus betrachtet hatte, mochte ich in den kommenden Jahren Machtbeziehungen von
den Selbsttechniken aus untersuchen.“ (1984, 36)

»Techniken, die es Individuen ermdglichen, mit eigenen Mitteln bestimmte Operatio-
nen mit ihren eigenen Korpern, mit ihren eigenen Seelen, mit ihrer eigenen Lebensfiih-
rung zu vollziehen, und zwar so, dass sie sich selber transformieren, sich selber
modifizieren und einen bestimmten Zustand von Vollkommenheit, Gliick, Reinheit,
tibernatiirlicher Kraft erlangen. Nennen wir diese Techniken Technologien des Selbst.*
(1984, 35f; vgl. auch 1993a, 203)

Lorey (1996), die als eine der wenigen Foucaults Thematisierung des Selbstverhiltnis-
ses zur Kenntnis nimmt, missversteht dieses als Freiraum des Subjekts gegeniiber der
Macht.

,»Denken wir daran, dass die repressive Funktion des Gesetzes in Sexualitdt und
Wahrheit eben dadurch unterminiert wird, dass sie selbst Objekt einer erotischen
Besetzung und Erregung wird. Der Disziplinierungsapparat kann die Sexualitét nicht
verdringen, weil er selbst erotisiert ist und zum Anlass eines sexuellen Antriebs wird*
(2001b, 97).

Am priagnantesten in der Forderung, ,,den Sex ohne das Gesetz und die Macht ohne den
Konig zu denken* (Foucault 1977, 112, aber auch 18-21, 106f, 101ff, 111f, 156). Und:
,,Wenn wir annehmen, dass Macht nur die Funktion hat zu verbieten, kommen wir dazu,
bestimmte Mechanismen erfinden zu miissen — Lacan muss dies, und die andern auch
—, um sagen zu konnen: ‘seht, wir identifizieren uns eben mit der Macht’. Oder wir
sagen, es gebe eine masochistische Bindung an die Macht, welche macht, dass wir
denjenigen lieben, der uns etwas verbietet. Aber, andererseits, wenn wir davon ausge-
hen, dass die Funktion der Macht nicht primér darin liegt zu verbieten, sondern zu
produzieren, Liiste zu produzieren, in diesem Moment konnen wir verstehen, wie wir

WIDERSPRUCH - 43/02



15

16

17

18

19

20

21

22

zugleich der Macht gehorchen konnen und in diesem Gehorchen eine Lust finden,
welche nicht unbedingt masochistisch sein muss.” (Foucault 1994a, 200, U.v.m)
Zwar billigt Foucault der Psychoanalyse durchaus zu, mit ihrer Triebkonzeption als
kulturell vermittelter einen wichtigen Schritt getan zu haben, doch bleibe deren
Verkoppelung mit dem Gesetz einem juridischen Machtmodell verhaftet: ,,Sie [die
Psychoanalytiker] fahren also fort anzunehmen, dass die Bedeutung der Macht, ihr
zentraler Punkt, also das, was die Macht konstituiert, immer noch das Verbot, das
Gesetz, das Nein sagen ist, also einmal mehr die Form oder die Formel: du darfst nicht.*
(1994a, 183, U.v.m.)

,»An Foucaults Beschreibung dieser Disziplinierungen des Korpers haben Feministin-
nen angekniipft, um die disziplinédre Erzeugung der Geschlechtszugehorigkeit darzule-
gen.”“ (Butler 2001b, 82) Zur Rezeption als eines unter ungezidhlten Beispielen:
,»Dadurch stehen sowohl die ‘Ein’- wie die ‘Ausgeschlossenen’ unter einem Zwang, den
Butler in Anlehnung an Foucault als diskursive Macht begreift. (Meyer 2001, 334)
,Diese Abhiingigkeit des Subjekts und seiner Kohérenz von der Wiederholung macht
vielleicht genau die Inkohdrenz des Subjekts aus ... . Diese Wiederholung oder besser
Iterabilitdt wird so zum Nicht-Ort der Subversion“ (2001b, 95). Zur Performanz als
erzwungener Wiederholung einer geschlechtlichen Norm vgl. 1997, 137-140, 38ff.
Vgl. 2001b, 85. Vermutlich missversteht Butler Lacans wiederholte Formulierung von
der ‘Forderung des Diskurses’ oder den ‘Erfordernissen des Diskurses’, die natiirlich
etwas vollig anderes, ndmlich die Tatsache der Sprachlichkeit des Menschen meint.
Vgl. z.B.: ,Das geschlechtliche Sein dieser nicht-alle Frauen geht nicht iiber den
Korper, sondern iiber das, was resultiert aus einer logischen Forderung im Sprechen.*
(Lacan 1986, 14)

Butler verwechselt unbeabsichtigt das Imagindre und das Symbolische resp. das Subjekt,
indem sie das Symbolische mit normativer und also bewusster geschlechtlicher Identitét,
das Imaginire aber mit dem, was dieser Identitit widerstrebt, gleichsetzt, womit sie das
Imaginire, anstelle des Subjekts wie bei Lacan, zum Unbewussten macht: ,,Was [das
Symbolische] nicht ordnen kann, erscheint im Imaginéren als Unordnung, als Schauplatz,
auf dem die Identitit bestritten wird.” (2001b, 93) ,,Man muss unterscheiden zwischen
dem Begriff der Psyche, der den Begriff des Unbewussten mit einschliesst, und dem
Begriff des Subjekts, dessen Bildung bedingt ist durch den Ausschluss des Unbewussten.
(Ebd., 191, Anm. 4) Und: ,,Lacan beschreibt [das Ichideal] als ‘Position’ des Subjekts im
Symbolischen, als Norm, die das Subjekt in die Sprache und damit in die verfiigbaren
Schemata kultureller Verstdndlichkeit einfiihrt. Dieses lebensfiahige und intelligible Sein,
dieses Subjekt, wird immer um einen Preis hervorgebracht, und alles, was der normativen
Forderung widersteht, durch die das Subjekt eingefiihrt wird, bleibt unbewusst. Die
Psyche, die das Unbewusste einschliesst, ist somit vom Subjekt ganz verschieden; sie ist
genau das, was iiber die einkerkernde Wirkung der diskursiven Forderung einer kohiren-
ten Identitiit, iiber die diskursive Forderung, ein kohirentes Subjekt zu werden, hinaus-
reicht. Die Psyche ist das, was der Verregelmissigung entgeht, die Foucault den norma-
lisierenden Diskursen zuschreibt.” (Ebd., 83) Zum Subjekt als unbewusste sprachliche
Position bei Lacan vgl. Lacan 1986, 90, 128.

So stehen bspw. in den schweizerischen Graduiertenkollegien Gender Studies 2002-
2005 bei allen vier beteiligten Schweizer Universitdaten Fragen der Geschlechterrepri-
sentation im Vordergrund. Vgl. auch Lauretis (1996) und Anm. 7.

Zur Abwendung Foucaults von Fragen der Disziplinierung vgl. Lemke 1997, 140f, 190-
193. Und: Foucault 1982, 5-10.

,Die Disziplinarmechanismen sind ebenfalls das Ergebnis negativen Denkens. ... Diszi-
plinarische Normierung ist der Entwurf eines optimalen Modells, die Operation der
Disziplin besteht darin, die Leute an dieses Modell anzupassen. Die Norm hat den
Charakter einer primitiven Vorschreibung des Normalen.“ (1982, 7f) ,,Vorschrift und
Verbot haben die Funktion, einer Realitét als Bremse zu antworten. Das Gesetz arbeitet

WIDERSPRUCH - 43/02 149



23

24
25

26

27

28

29

150

in der Vorstellung: es ist negativ. Die Disziplin arbeitet in einer Ergidnzung der Realitit:
sieistkiinstlich. Die Sicherheit wird dagegen versuchen, in der Realitét zu arbeiten, indem
sie die Elemente dieser Realitdt in Beziehung aufeinander ins Spiel bringt” (Foucault
1982, 8). ‘Sicherheitsdispositiv’ verwendet Foucault synonym mit Gouvernementalitt.
Er meint damit aber nicht einfache Kontrolle, sondern das Verwalten der Realitiit mittels
Statistiken, Risikoerwigungen etc., politische Technologien also, die die Realitit zu
ihrem Vorbild nehmen und lediglich regulierend eingreifen. Vgl. auch Lemke 2000, 13f.
,.Politik soll die Regeln nicht bis in das Verhalten der Menschen zuriickfiihren, sondern
mit der Realitit als ihrer einzigen Vorgabe spielen. Ihr grundlegendes Prinzip ist, dass
die politische Technik die Realitit niemals auflosen darf. Liberalismus heisst, dass die
Realitit sich aufgrund von Gesetzen, Prinzipien und Mechanismen entwickelt, die ihr
entnommen sind. Die Freiheit muss in den Mutationen der Machtmechanismen einge-
schlossen sein; sie ist der Bezugsrahmen des Einsatzes der Dispositive der Sicherheit,
die nur funktionieren kénnen, wenn man ihnen die Freiheit gibt ... .* (1982, 8)

Vgl. Piihl/Schulz (2001); vgl. zu dieser Problematik auch Lemke (2000, 24).

,»lch glaube, das wichtigste Kennzeichen unserer politischen Rationalitit ist, dass die
Integration des Individuums in eine Gemeinschaft oder in eine Totalitit aus der stetigen
Korrelation zwischen einer wachsenden Individualisierung und der Stirkung eben
dieser Totalitédt resultiert.” (1993c, 186) Und: ,Ich glaube, dass es niemals in der
Geschichte der menschlichen Gesellschaft ... eine so verwickelte Kombination von
Individualisierungstechniken und Totalisierungsverfahren innerhalb ein und derselben
politischen Struktur gegeben hat.” (1987, 248)

,»Acte de verité® 1994b, 125. Und: ,,Jeder Christ muss erforschen, wer er ist, was in ihm
vorgeht, welche Fehler er begangen hat, welchen Versuchungen er ausgesetzt ist.
Dariiberhinaus ist jeder verpflichtet, diese Dinge anderen Leuten zu erzéhlen und daher
Zeugnis abzulegen wider sich selber.” (1984, 36f)

1993a, 218-220. Und: ,,Ich habe versucht zu erklaren, wieso ich mich fiir die Praktiken
der Selbstbefragungen und des Gestiindnisses interessierte. Diese beiden Praktiken
schienen mir das beste Zeugnis fiir das zentrale Problem, welches die Genealogie des
modernen Subjekts ist. Diese Genealogie ist seit Jahren meine Obsession, weil sie ein
moglicher Weg ist, die traditionelle Subjektphilosophie zu iiberwinden. Ich mochte
dieser Genealogie nachgehen vom Gesichtspunkt der Techniken aus, Techniken des
Selbst, wie ich sie nenne. Unter diesen Selbsttechniken sind fiir die modernen Gesell-
schaften diejenigen die wichtigsten, so denke ich, die mit interpretativen Analysen des
Subjekts, mit einer Hermeneutik des Selbst arbeiten. Wie formierte sich diese Herme-
neutik des Selbst? (1993a, 225, U.v.m.)

Diese von Foucault angenommene historische Kontingenz des Begehrenssubjekts ldsst
ihn nach den Praktiken fragen, ,,durch die die Individuen dazu verhalten worden sind,
... sich als Begehrenssubjekte zu entziffern, anzuerkennen und einzugestehen und damit
zwischen sich und sich selber ein gewisses Verhiltnis einzuleiten, das sie im Begehren
die Wahrheit ihres ... Sein entdecken lisst.” (1986, 11f)

Der Begriff ‘Alteritit’ spieltim franzdsischen Poststrukturalismus, u.a. bei Lévinas und
Derrida, eine zentrale Rolle und fand von da her Eingang in die feministische Theorie.
Er meint zunichst einfach ‘Andersheit’, wird jedoch meist verwendet im Sinn jener
notwendigen Fremdheit, die der Menschen, sobald er zu einem gesellschaftlichen wird,
in sich aufnehmen muss, da er in eine vorgefundene Welt eintritt, die er nicht selber
gestaltet hat. Lacan fasst den Spracherwerb in diesem Sinn und spricht deshalb von
einer Unterwerfung unter die ,,symbolische Ordnung™, bei der gleichzeitig das Subjekt
entsteht (Subjekt heisst auch: das Unterworfene). Von daher sein beriihmtes Diktum:
‘ich ist ein anderer’, was Butler wie folgt paraphrasiert: ,,Das Begehren als eigenes
Wesen zu leben, erfordert eine Unterordnung unter die Welt der andern, die sehr
fundamental nicht die eigene ist... . Nurdurch das Existieren in einer Alteritét existieren
wir als unser eigenes Sein.” (Butler 2001b, 32, U'bersetzung veridndert.)

WIDERSPRUCH - 43/02



Literatur

Butler, Judith, 1997: Korper von Gewicht. Frankfurt/M.

Butler, Judith, 2001a: Antigones Verlangen: Verwandtschaft zwischen Leben und Tod.
Frankfurt/M.

Butler, Judith, 2001b: Psyche der Macht. Das Subjekt der Unterwerfung. Frankfurt/M.

Foucault, Michel, 1974: Nietzsche, die Genealogie, die Historie. In: Ders.: Von der
Subversion des Wissens. Miinchen

Foucault, Michel, 1977: Der Wille zum Wissen. Sexualitdt und Wahrheit 1. Frankfurt/M.

Foucault, Michel, 1982: Vorlesungen zur Analyse der Machtmechanismen (1978). In: Ders.: Der
Staub und die Wolke. Bielefeld

Foucault, Michel, 1984: Sexualitit und Einsamkeit. In: Ders.: Von der Freundschaft. Michel
Foucault im Gesprich. Berlin

Foucault, Michel, 1986: Der Gebrauch der Liiste. Sexualitdt und Wahrheit 2. Frankfurt/M.

Foucault, Michel, 1987: Das Subjekt und die Macht. In: Dreyfus, Hubert L./Rabinow, Paul:
Jenseits von Strukturalismus und Hermeneutik. Frankfurt/M.

Foucault, Michel, 1993a: About the Beginning of the Hermeneutics of the Self. Two Lectures
at Dartmouth. In: Political Theory, Vol. 21 No.2. London/New Delhi

Foucault, Michel, 1993b: Technologien des Selbst. In: Martin, Luther H./Gutman, Huck/
Hutton, Patrick H. (Hg.): Technologien des Selbst. Frankfurt/M.

Foucault, Michel, 1993c¢: Die politische Technologie der Individuen. In: Martin, Luther H./
Gutman, Huck/Hutton, Patrick H. (Hg.): Technologien des Selbst. Frankfurt/M.

Foucault, Michel, 1994a: Les mailles du pouvoir. In: Ders.: Dits et écrits IV (1980-1988). Paris

Foucault, Michel, 1994b: Subjectivité et vérité. In: Ders.: Dits et écrits IV (1980-1988). Paris

Holland-Cunz, Barbara, 1999: Naturverhiltnisse in der Diskussion: Die Kontroverse um
‘sex and gender’ in der feministischen Theorie. In: Bauhardt, Christine/Wahl, Angelika
von (Hg.): Gender and Politics. ‘Geschlecht’ in der feministischen Politikwissenschaft.
Opladen

Lacan, Jacques, 1986: Encore. Das Seminar XX. Weinheim

Lauretis, Teresa de, 1996: Die Technologie des Geschlechts. In: Scheich, Elvira (Hg.): Vermit-
telte Weiblichkeit. Feministische Wissenschafts- und Gesellschaftstheorie. Hamburg

Lemke, Thomas, 1997: Eine Kritik der politischen Vernunft. Foucaults Analyse der modernen
Gouvernementalitit. Berlin/Hamburg

Lemke, Thomas / Krasmann, Susanne / Brockling, Ulrich, 2000: Gouvernementalitit, Neoli-
beralismus und Selbsttechnologie. Eine Einleitung. In: Dies. (Hg.): Gouvernementalitiit der
Gegenwart. Studien zur Okonomisierung des Sozialen. Frankfurt/M.

Lindemann, Gesa, 2001: Korper — Leib — Geschlechterdifferenz. In: Brander, Stefanie /
Schweizer, Rainer J. / Sitter-Liver, Beat (Hg.): Geschlechterdifferenz und Macht. Reflexi-
on gesellschaftlicher Prozesse. Freiburg

Lorey, Isabel, 1996: Immer Arger mit dem Subjekt. Tiibingen

Meyer, Katrin, 2001: Resignifications. Figuren der ‘immanenten Kritik’ im postfeministi-
schen Diskurs. In: Brander, Stefanie / Schweizer, Rainer J. / Sitter-Liver, Beat (Hg.):
Geschlechterdifferenz und Macht. Reflexion gesellschaftlicher Prozesse. Freiburg

Niekant, Renate, 1999: Zur Krise der Kategorie ‘Frau’ und ‘Geschlecht’. Judith Butler und
der Abschied von feministischer Identitatspolitik. In: Bauhardt, Christine / Wahl, Ange-
lika von (Hg.): Gender and Politics. ‘Geschlecht’ in der feministische Politikwissen-
schaft. Opladen

Piihl, Katharina / Schulz, Susanne, 2001 : Gouvernementalitit und Geschlecht — Uber das
Paradox der Festschreibung und Flexibilisierung der Geschlechterverhiltnisse. Konig-
stein/Ts

Scott, Joan W., 1997: Nach der Geschichte? In: Werkstattgeschichte Jg. 6, Nr. 17.

Wesely, Sabine (Hg.), 2000: Gender Studies in den Sozial- und Kulturwissenschaften.
Bielefeld

WIDERSPRUCH - 43/02 151



	Mit Foucault gegen Gender : eine machttheoretische Kritik am Paradigma des sozialen Konstrukts 'Gender'

