
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 43

Artikel: Wie Macht überwinden? : Die Welt verändern, ohne die Macht zu
übernehmen

Autor: Holloway, John

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652519

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


John Holloway

Wie Macht überwinden?
Die Welt verändern, ohne die Macht zu übernehmen*

Um über Macht und die Veränderung der Welt ohne Machtübernahme (und
auch alles andere) nachdenken zu können, müssen wir vom Tun ausgehen.
Unser Tun ist immer Teil des gesellschaftlichen Flusses des Tuns, selbst
dort wo es eine individuelle Handlung zu sein scheint. Unsere Fähigkeit,
etwas zu tun, bedeutet immer, dass unser Handeln vom vorigen oder
gegenwärtigen Handeln anderer durchwirkt ist. Unsere Fähigkeit, etwas zu
tun, ist immer das Ergebnis des Tuns anderer.

Kreative Macht ist deshalb niemals individuell: sie ist immer gesell-
schaftlich. Sie kann nicht als in einem reinen, unbefleckten Zustand befind-
lieh gedacht werden, denn ihr Vorhandensein wird immer Teil der Weise
bleiben, in der Gesellschaftlichkeit geschaffen wird, die Weise, in der das

Tun organisiert ist. Tun und kreative Macht sind immer Teil eines gesell-
schaftlichen Flusses, aber dieser Fluss setzt sich unterschiedlich zusammen.
Wenn der gesellschaftliche Fluss des Tuns zerbrochen wird, dann wird
kreative Macht in ihr Gegenteil, in instrumentelle Macht, verkehrt. '

Das Vorhandensein von kreativer Macht als instrumenteller Macht
bedeutet, dass die große Mehrheit der Tuenden in Menschen verwandelt
wird, denen etwas angetan wird. Ihre Aktivität wird in Passivität verwan-
delt, ihre Subjektivität in Objektivität.-

Während kreative Macht vereinigend wirkt, mein Tun mit dem Tun
anderer zusammenführt, wirkt die Ausübung von instrumenteller Macht
trennend. Die Ausübung von instrumenteller Macht trennt die Konzeption
von der Umsetzung, das Getane vom Tun, das Tun des Einen vom Tun des

Anderen, das Subjekt vom Objekt. Diejenigen, die instrumenteile Macht
ausüben, sind Trennende-' die das Getane vom Tun und die Tuenden von
den Mitteln des Tuns trennen.

Instrumentelle Macht heißt, den gesellschaftlichen Fluss des Tuns zu
brechen. Diejenigen, die Macht über das Tun anderer ausüben, negieren die
Subjektivität dieser anderen, negieren deren Anteil am Fluss des Tuns,
schließen sie von der Geschichte aus. Instrumentelle Macht bricht mit
gegenseitiger Anerkennung: diejenigen, über die Macht ausgeübt wird,
werden nicht anerkannt (und diejenigen, die Macht ausüben, werden von
niemandem anerkannt, den sie als anerkennenswert erachten^). Dem Tun
der Tuenden wird dessen gesellschaftliche Gültigkeit entzogen: wir und
unser Tun werden unsichtbar. Die Geschichte wird zur Geschichte der
Mächtigen, zur Geschichte derer, die anderen sagen, was sie zu tun haben.
Der Fluss des Tuns wird zu einem antagonistischen Prozess in dem das Tun
der meisten Menschen negiert wird und in dem sich einige wenige das Tun
der meisten Menschen aneignen. Der Fluss des Tuns wird zu einem zerbro-
chenen Prozess.

WIDERSPRUCH - 43/02 105



Das Zerbrechen des Flusses des Tuns schließt immer physische Gewalt
oder die Androhung physischer Gewalt ein. Die Drohung „Arbeite für uns,
sonst wirst du sterben oder körperliche Strafen erleiden", ist immer präsent.
Wenn Herrschaft Diebstahl des Getanen vom Tuenden ist, dann ist dieser
Diebstahl notwendigerweise ein bewaffneter Diebstahl. Aber nur die Stabi-

lisierung oder Institutionalisierung der Androhung oder des Einsatzes

körperlicher Gewalt, die in verschiedenen Formen auftritt, schafft die
Möglichkeit Gewalt anzuwenden. Um die Dynamik und die Schwäche
instrumenteller Macht zu verstehen, ist es sehr wichtig, diesen Prozess der

Stabilisierung oder Institutionalisierung zu begreifen.
Kreative Macht ist grundlegend gesellschaftlich und wird durch die

Form dieser Gesellschaftlichkeit in ihr Gegenteil, instrumentelle Macht,
verkehrt. Unsere Fähigkeit-zu-tun ist unvermeidbar Teil des gesellschaftli-
chen Flusses des Tuns, aber das Zerbrechen dieses Flusses ordnet diese

Fähigkeiten Kräften unter, die wir nicht kontrollieren.
Also existiert Tun antagonistisch, als gegen sich selbst gerichtetes Tun, als

vom Getanen beherrschtes Tun, als vom Tuenden entfremdetes Tun. Die
antagonistische Existenz des Tuns kann verschiedenartig ausgedrückt wer-
den: als Antagonismus zwischen kreativer Macht und instrumenteller Macht,
zwischen Tun und Arbeit, zwischen Nützlichkeit (Gebrauchswert) und Wert,
zwischen gesellschaftlichem Fluss des Tuns und Fragmentierung.

In jedem dieser genannten Begriffspaare besteht zwischen den beiden
Polen A und B ein Antagonismus, aber es ist kein äußerlicher Antagonis-
mus. In jedem Fall existiert Pol A als Pol B : Pol B ist die Existenzweise oder
Form von Pol A. In jedem Fall negiert Pol B Pol A, sodass Pol Ain der Form
der Negation existiert.^ Der Inhalt (Pol A) wird in jedem Fall von seiner
Form beherrscht, aber er existiert in antagonistischer Spannung mit dieser
Form. Diese Herrschaft von Form über Inhalt (der Arbeit über das Tun, des

Kapitals über das Getane, und so weiter) ist die Quelle der Entsetzlichkei-
ten, gegen die wir anschreien.

Aber welche Rolle spielt das, was in der Form des Negiertseins existiert?
Existiert es überhaupt? Wo ist die kreative Macht, wo ist das nicht entfrem-
dete Tun, wo ist der gesellschaftliche Fluss des Tuns? Verfügen sie über
irgendeine von ihren gegenwärtigen Existenzformen verschiedene Exi-
Stenz? Sind es nicht bloß Ideen oder romantische Echos eines eingebildeten
Goldenen Zeitalters? Sie sind sicherlich nicht als romantischer Rückgriff
auf ein vergangenes Zeitalter zu verstehen: ob es wirklich jemals ein
goldenes Zeitalter freien Tuns (Urkommunismus) gegeben hat, interessiert
uns heute nicht wirklich. Sie verweisen nicht auf die Vergangenheit,
sondern auf eine mögliche Zukunft: eine Zukunft, deren Möglichkeit von
ihrer realen Existenz in der Gegenwart abhängt. Das, was in der Form des

Negiertseins existiert, existiert deshalb zwangsläufig in Auflehnung gegen
dieses Negiertsein. Es gibt kein nicht entfremdetes Tun in der Vergangen-
heit, noch kann es, nach Art der Hippies, in einer gegenwärtigen Idylle
existieren: trotzdem existiert es, und zwar, und das ist entscheidend, als

gegenwärtiger Antagonismus seiner Negierung, als gegenwärtige voraus-

106 WIDERSPRUCH - 43/02



schauende-Vorstellung-über-seine-Negation-hinaus-in-eine-andere-Welt,
als ein in der Gegenwart existierendes Noch-Nicht^ Das, was in der Form
der Negation existiert, ist die Substanz des Ekstatischen, die Materialität des

Schreis, die Wahrheit, die es uns erlaubt, von der vorhandenen Welt als
unwahr zu reden.

Aber es ist noch mehr. Die kreative Macht existiert in der Form der
instrumenteilen Macht, also in der Form des Negiertseins. Sie existiert nicht
nur als Revolte gegen ihre Negation, sie existiert auch als materielle
Grundlage der Negation. Die Negation kann nicht ohne das, was negiert
wird, existieren. Das Getane ist vom Tun abhängig.^ Der Eigentümer des
Getanen ist vom Tuenden abhängig. Egal wie sehr das Getane die Existenz
des Tuns negiert, wie im Falle des Werts, wie im Falle des Kapitals, es gibt
keine Möglichkeit für das Getane ohne das Tun zu existieren. Egal wie sehr
das Getane das Tun beherrscht, seine Existenz hängt vollständig von diesem
Tun ab. Anders ausgedrückt, sind Herrscher immer von denen, über die sie

herrschen, abhängig. Das Kapital ist vollständig von der es erschaffenden
Arbeit (und darum von der vorherigen Verwandlung des Tuns in Arbeit)
abhängig. Das Existierende hängt vollständig von dem, was in seiner
negierten Form existiert, ab. Das ist die Schwäche aller Herrschaftssysteme
und der Schlüssel zum Verständnis ihrer Dynamik. Das ist die Grundlage
für Hoffnung.

„Macht" ist darum ein verwirrender Begriff, der einen Antagonismus
verdeckt (und dies in einer Weise tut, welche die Macht der Mächtigen
widerspiegelt). „Macht" wird in zwei sehr unterschiedlichen Bedeutungen
gebraucht, als kreative Macht und als instrumenteile Macht. Im Englischen
wird das Problem manchmal durch die Verwendung von Begriffen aus
anderen Sprachen gelöst. So wird zwischen potentia (kreative Macht) und
poteVas (instrumentelle Macht) unterschieden.^ Wenn jedoch die Unter-
Scheidung in diesen Begriffen dargestellt wird, dann zielt dies scheinbar nur
auf einen Unterschied ab, während das Problem darin besteht, dass es sich
um einen Antagonismus, eine antagonistische Metamorphose handelt. Krea-
tive Macht existiert als instrumenteile Macht, aber kreative Macht wird
durch instrumenteile Macht unterdrückt und lehnt sich gegen sie auf.
Schließlich ist instrumenteile Macht nichts weiter als die Metamorphose
kreativer Macht, und deshalb vollkommen von dieser abhängig.

Der Kampf des Schreis ist der Kampf um die Befreiung der kreativen
Macht von instrumenteller Macht, der Kampf zur Befreiung des Tuns von
Arbeit, zur Befreiung der Subjektivität von ihrer Objektivierung. In diesem
Kampf ist es von entscheidender Bedeutung zu begreifen, dass es nicht eine
Frage von Macht gegen Macht, von Gleichem gegen Gleiches ist. Es ist kein
symmetrischer Kampf. Der Kampf um die Befreiung der kreativen Macht
ist der Kampf um die Bekräftigung des gesellschaftlichen Flusses des Tuns,
gegen dessen Fragmentierung und Negation. Auf der einen Seite befindet
sich der Kampf zur Wiederverflechtung unseres Lebens auf der Grundlage
der gegenseitigen Anerkennung unserer Teilnahme am gesellschaftlichen
Fluss des Tuns, auf der anderen Seite steht der Versuch die Fragmentierung

WIDERSPRUCH - 43/02 107



dieses Flusses, die Negation unseres Tuns, immer und immer wieder
durchzusetzen. Aus der Perspektive des Schreis ist der leninistische Apho-
rismus, dass Macht eine Angelegenheit des Wer-Wem sei, absolut falsch; so
wie auch der maoistische Spruch, dass die Macht aus den Gewehrläufen
käme, falsch ist: Instrumentelle Macht kann vielleicht aus den Gewehrläu-
fen kommen, nicht aber kreative Macht. Der Kampf um die Befreiung
kreativer Macht ist kein Kampf zur Etablierung einer Gegenmacht, sondern
vielmehr einer Anti-Macht, etwas, das sich radikal von instrumenteller
Macht unterscheidet. Vorstellungen der Revolution, die sich auf die Über-
nähme der Macht konzentrieren, drehen sich typischerweise um die Idee
einer Gegenmacht. Die Strategie besteht darin, eine Gegenmacht aufzubau-

en, eine Macht, die sich gegen die herrschende Macht stellen kann. Die
revolutionäre Bewegung wurde häufig als ein Spiegelbild der Macht,
Armee gegen Armee, Partei gegen Partei vorgestellt, was dazu führte, dass

sich die Macht selbst in der Revolution reproduziert. Anti-Macht ist deshalb
keine Gegenmacht, sondern etwas sehr viel radikaleres: es ist die Auflösung
instrumenteller Macht, die Emanzipation kreativer Macht. Dies ist die
große, absurde, unvermeidliche Herausforderung des kommunistischen
Traums: durch die Auflösung instrumenteller Macht eine freie Gesellschaft
ohne Machtbeziehungen zu schaffen. Dieses Projekt ist weitaus radikaler,
und zugleich weitaus realistischer als jegliche Vorstellung der Revolution,
die auf der Eroberung der Macht basiert.

Anti-Macht steht nicht nur in dem Sinne in grundsätzlichem Gegensatz
zu instrumenteller Macht, dass es ein radikal anderes Projekt ist, sondern
auch in dem Sinne, dass es in ständigem Konflikt mit instrumenteller Macht
existiert. Der Versuch, kreative Macht in einer Weise auszuüben, die nicht
die Ausübung von Macht über andere beinhaltet, gerät unvermeidlich mit
instrumenteller Macht in Konflikt. Potent/a ist keine Alternative, die mit
pototas einfach nur in friedlicher Koexistenz lebt. Es mag so scheinen, als

könnten wir einfach unseren Garten pflegen, unsere eigene Welt liebevoller
Beziehungen schaffen, uns weigern, unsere Hände mit dem Dreck der
Macht zu beschmutzen, aber dies ist eine Illusion. Es gibt keine Unschuld,
und diese Wahrheit trifft in immer stärkerem Maße zu. Die Ausübung
kreativer Macht in einer Weise, die nicht auf Wertschaffung konzentriert
ist, kann nur als Antagonismus zu instrumenteller Macht existieren. Dies
liegt nicht am Charakter der kreativen Macht (die nicht von Natur aus

antagonistisch ist), sondern am unersättlichen Wesen, dem „Werwolfsheiß-
hunger" (Marx 1965, S. 243 [1984: 258]) instrumenteller Macht. Wenn
kreative Macht nicht in instrumenteller Macht untergehen soll, dann kann
sie nur, offen oder latent, als Macht-gegen, als Anti-Macht existieren.

Es ist wichtig, den antagonistischen Charakter kreativer Macht im Kapi-
talismus hervorzuheben, da die Hauptrichtungen der Sozialwissenschaften
das antagonistische Wesen der Entwicklung des eigenen Potenzials des

Menschen übersehen. Das antagonistische Wesen der Macht wird übersehen
und es wird angenommen, dass die kapitalistische Gesellschaft die Möglich-
keit bietet, das menschliche Potenzial (kreative Macht) vollständig zu

108 WIDERSPRUCH - 43/02



entwickeln. Geld, sofern es denn überhaupt als relevant erachtet wird (und
erstaunlicherweise wird es im Allgemeinen in Diskussionen über Macht
nicht erwähnt, wobei vermutlich davon ausgegangen wird, dass Geld zur
Ökonomie gehört und Macht zur Soziologie), wird normalerweise eher unter
dem Aspekt der Ungleichheit gesehen, als unter dem Aspekt des Komman-
dos. Es wird angenommen, dass kreative Macht bereits emanzipiert sei.

Dasselbe trifft auf Subjektivität zu. Die Tatsache, dass kreative Macht
nur in Antagonismus zu instrumenteller Macht (als Anti-Macht) existieren
kann, bedeutet selbstverständlich, dass Subjektivität im Kapitalismus nur
antagonistisch existieren kann, in Widerspruch zu seiner eigenen Objekti-
vierung. Das Subjekt als bereits emanzipiert zu erachten, wie es die
vorherrschende Sozialwissenschaft im Allgemeinen tut, heißt die gegen-
wärtige Objektivierung des Subjektes als Subjektivität, als Freiheit zu
billigen. Viele der von Strukturalisten oder Postmodernisten hervorge-
brachten Angriffe gegen die Subjektivität können vielleicht in diesem Sinne
verstanden werden, als Angriffe gegen die falsche Vorstellung einer eman-
zipierten (und darum autonomen und kohärenten) Subjektivität.® Wenn
hier argumentiert wird, dass unser Ausgangspunkt unvermeidbar die Sub-

jektivität sein muss, dann heißt das nicht, dass eine kohärente oder autono-
me Subjektivität zum Ausgangspunkt genommen würde. Ganz im Gegen-
teil, denn die Tatsache, dass Subjektivität nur antagonistisch zur eigenen
Objektivierung existieren kann, bedeutet, dass diese Objektivierung und ihr
Kampf dagegen sie auseinander reißt.

In diesem Buch wird die absurde und schemenhafte Welt der Anti-Macht
untersucht. Sie ist einfach deswegen absurd und schemenhaft, da in der Welt
der orthodoxen Sozialwissenschaft (Soziologie, Politologie, Wirtschafts-
Wissenschaft und so weiter) Macht für so selbstverständlich gehalten wird,
dass nichts anderes sichtbar ist. In der Sozialwissenschaft, die versucht, die
Welt zu erklären, wie sie ist, die versucht zu zeigen, wie die Welt funktio-
niert, ist Macht der Grundpfeiler aller Kategorien, so dass trotz (ja sogar
wegen) ihrer ausdrücklichen Neutralität, diese Sozialwissenschaft aktiv an
der Trennung zwischen Subjekt und Objekt, der Substanz der Macht,
teilhat. Für uns ist der Begriff der Macht nur insofern interessant, als er uns
ermöglicht, die Herausforderung der Anti-Macht zu verstehen: die Untersu-
chung der Macht in Abstraktion von der Anti-Macht, Herausforderung und
Projekt zugleich, vermag nichts anderes, als die aktive Reproduktion der
Macht zu vollbringen.

Wir haben die Frage der Macht unter dem Aspekt eines binären Antagonis-
mus zwischen Tun und Getanem dargestellt. In diesem Verhältnis ordnet
das Getane, welches in der Form des Kapitals existiert (und anscheinend
von den Kapitalisten kontrolliert wird, die sich in Wahrheit aber unter seiner
Kontrolle befinden), sich immer unersättlicher das Tun zum alleinigen
Zwecke seiner Selbstausweitung unter.

Aber ist dies nicht zu einfach? Sicherlich ist doch das, gegen das wir
anschreien, weitaus komplexer? Was ist mit der Weise in der Ärzte ihre

WIDERSPRUCH - 43/02 109



Patienten behandeln, was ist mit der Weise in der Lehrer ihre Schüler oder
Eltern ihre Kinder behandeln? Was ist mit der Behandlung Schwarzer durch
Weiße? Was ist mit der Unterordnung von Frauen durch Männer? Ist es
nicht zu simpel, zu reduktionistisch zu sagen, dass Macht Kapital ist und
Kapital Macht? Gibt es nicht viele verschiedene Formen von Macht?

Um unser Beharren auf dem binären Wesen des Antagonismus der Macht
(oder, in traditionelleren Begriffen, unser Beharren auf der Klassenanalyse)
zu erklären, ist es nötig unsere Schritte zurückzuverfolgen. Der Ausgangs-
punkt dieser Argumentation ist nicht der Drang, die Gesellschaft zu verste-
hen oder zu erklären, wie sie funktioniert. Unser Ausgangspunkt ist sehr viel
zugespitzter: der Schrei, der Antrieb die Gesellschaft radikal zu verändern.
Aus dieser Perspektive fragen wir, wie die Gesellschaft funktioniert. Der
Ausgangspunkt führte uns dazu, die Frage des Tuns in den Mittelpunkt
unserer Diskussion zu stellen, und dies führte uns wiederum zu dem
Antagonismus zwischen Tun und Getanem.

Offensichtlich sind andere Perspektiven möglich. Es ist normalerweise
üblich, positiv mit der Frage zu beginnen, wie die Gesellschaft funktioniert.
Diese Perspektive führt nicht notwendigerweise dazu, das Tun und die
Weise in der das Tun organisiert ist, in den Mittelpunkt zu stellen. Im Falle
Foucaults führt es eher dazu, das Reden, die Sprache in den Mittelpunkt zu
stellen. Diese Perspektive ermöglicht ihm sicherlich, die enorme Vielfalt und
die Komplexität von Machtbeziehungen zu erklären, sowie, was aus unserer
Perspektive noch wichtiger ist, die Vielfalt und Komplexität des Wider-
stands gegen die Macht in der heutigen Gesellschaft aufzuklären. Diese
Vielfalt und Komplexität sind jedoch die Vielfalt eines Standfotos, oder
eines Gemäldes.'" In der von Foucault analysierten Gesellschaft gibt es
keine Entwicklung: einen Wechsel von einem Standfoto zum anderen, aber
keine Entwicklung. Es kann auch keine Entwicklung geben, sofern nicht das

Tun und dessen antagonistische Existenz im Mittelpunkt stehen. Darum
gibt es in Foucaults Analyse eine ganze Menge von Widerständigkeiten,
aber es gibt keine Möglichkeit zur Emanzipation. Einzig eine sich endlos
verschiebende Konstellation von Macht-und-Widerstand ist möglich.

Unsere Argumentation in diesem Kapitel hat zu zwei wichtigen Ergeb-
nissen geführt, die es wert sind, wiederholt zu werden. Erstens wurde,
dadurch dass das Tun in den Mittelpunkt gestellt wurde, die Verletzbarkeit
instrumenteller Macht gezeigt. Das Tun ist von dem Tuenden abhängig,
Kapital ist von Arbeit abhängig. Das ist der entscheidende Lichtspalt, der
Hoffnungsfunken, der Wendepunkt der Argumentation. Die Erkenntnis,
dass die Mächtigen von den „Machtlosen"' ' abhängig sind, verwandelt den
Schrei von einem Schrei der Wut zu einem Schrei der Hoffnung, zu einem
zuversichtlichen Schrei der Anti-Macht.'^ Diese Erkenntnis führt uns über
die bloß radikaldemokratische Perspektive eines endlosen Kampfes gegen
die Macht hinaus zu einer Position, von der aus wir die Frage nach der
Verletzbarkeit des Kapitals und der wirklichen Möglichkeit gesellschaftli-
eher Veränderung stellen können. Aus dieser Perspektive müssen wir also
alle Theorie nicht so sehr danach befragen, wie sie die Gegenwart erhellt,

110 WIDERSPRUCH - 43/02



sondern welches Licht sie auf die Verletzbarkeit der Herrschaft wirft. Wir
wollen keine Theorie der Herrschaft, sondern eine Theorie der Verletzbar-
keit von Herrschaft, der Krise der Herrschaft, als Ausdruck unserer eigenen
(Anti-)Macht. Die Betonung des Verständnisses von Macht als „Vielfältig-
keit von Kraftverhältnissen" verschafft uns keine Grundlage, um diese

Frage zu stellen. Im Gegenteil führt dies in Wirklichkeit dazu, diese Frage
auszublenden, denn, während Widerstand in Foucaults Werk (wenigstens in
seinem Spätwerk) ein zentraler Begriff ist, wird doch die Vorstellung der

Emanzipation als absurd ausgeschlossen, da sie, wie Foucault richtig
hervorhebt, von der Annahme der Einheit der Machtbeziehungen ausgeht.

Die Frage nach der Verletzbarkeit der Macht zu stellen, erfordert darum
zwei Schritte: einmal die Öffnung der Kategorie der Macht, um deren

widersprüchlichen Charakter, der hier als Antagonismus zwischen kreati-
ver Macht und instrumenteller Macht beschrieben wurde, zu enthüllen; und
zweitens, dieses antagonistische Verhältnis als innerliches Verhältnis zu
verstehen. Kreative Macht existiert als instrumentelle Macht: instrumentel-
le Macht ist die Form von kreativer Macht, eine Form die ihren Inhalt
negiert. Instrumentelle Macht kann nur als verwandelte kreative Macht
existieren. Kapital kann nur als Produkt verwandelten Tuns (Arbeit) existie-
ren. Dies ist der Schlüssel zu seiner Schwäche. Die in Marx' Diskussion des

Kapitalismus so wichtige Frage der Form, ist für das Verständnis der
Verletzbarkeit der Herrschaft von entscheidender Bedeutung. Die von
Negri vorgenommene (und so brillant entwickelte)Unterscheidung zwi-
sehen konstituierender und konstituierter Macht vollzieht den ersten der
beiden Schritte und ermöglicht ein Verständnis des gegen sich selbst

antagonistischen Wesens der Macht um über revolutionäre Veränderungen
zu reden. Die Beziehung zwischen konstituierender und konstituierter
Macht bleibt jedoch eine äußerliche. Konstitution (die Verwandlung von
konstituierender in konstituierte Macht) wird als Äeakf/on auf die konstitu-
ierende demokratische Macht der Massen aufgefasst. Dies sagt uns jedoch
nichts über die Verletzbarkeit des Prozesses der Erschaffung aus. Ange-
sichts der instrumenteilen Macht (konstituierte Macht) erzählt es uns von
der Allgegenwärtigkeit und Stärke des absoluten Kampfes der Massen, aber

es sagt uns nichts über die entscheidenden Zusammenhang der Abhängig-
keit instrumenteller Macht (konstituierte Macht) von kreativer Macht (kon-
stituierende Macht). In diesem Sinne verbleibt Negri, trotz all der Überzeu-

gungskraft und Genialität seiner Ausführungen, auf der Ebene radikalde-
mokratischer Theorie.'"*

Es gibt in der Tat Millionen Formen des Widerstands, eine ungeheuer
komplexe Welt von Antagonismen. Diese auf einen empirisch einheitlichen
Konflikt zwischen Kapital und Arbeit zu reduzieren, oder für die empirisch
aufgefasste Hegemonie des Kampfes der Arbeiterklasse zu argumentieren,
oder dafür einzutreten, dass diese scheinbar nicht klassenabhängigen Wi-
derstände unter die Kategorie Klassenkampf eingeordnet werden müssen,
stellte eine absurde Gewalt dar. Die Argumentation ist hier genau entgegen-
gesetzt: Die Tatsache, dass die kapitalistische Gesellschaft durch einen

WIDERSPRUCH - 43/02 111



binären Antagonismus zwischen Tun und Getanem charakterisiert wird,
bedeutet, dass dieser Antagonismus als Vielfalt von Antagonismen exi-
stiert. Das binäre Wesen der Macht (als Antagonismus zwischen kreativer
Macht und instrumenteller Macht) bedeutet, dass Macht als „Vielfältigkeit
von Kraftverhältnissen" erscheint. Anstatt von der Vielfalt auszugehen,
müssen wir bei der vorhergehenden Vervielfachung, die diese Vielfalt erst
ermöglicht, beginnen. Anstatt bei den vielfältigen Identitäten (Frauen,
Schwarze, Schwule, Basken, Iren und so weiter) zu beginnen, müssen wir
von dem Prozess der Identitätsbildung, der erst diese Identitäten ermöglicht,
ausgehen. In dieser Perspektive ist ein Aspekt von Foucaults enorm anre-
genden Schriften genau der, dass er, ohne es in diesen Begriffen zu
präsentieren, unser Verständnis der Fragmentierung des Flusses des Tuns,
unser historisches Verständnis dessen, was wir im nächsten Kapitel als
Prozess der Fetischisierung bezeichnen werden, stark bereichert.

Bevor wir zur Diskussion des Fetischismus übergehen, muss noch ein
letzter Punkt Erwähnung finden. Foucault betont, dass Macht nicht nur
unter rein negativen Vorzeichen betrachtet werden sollte, sondern dass wir
sie auch als Weise verstehen müssen, in der die Macht die Realität erschafft
und uns erschafft. Das trifft unzweifelhaft zu: Wir werden nicht in einem
von Macht freien Vakuum gezeugt und geboren, sondern in einer von Macht
durchzogenen Gesellschaft; wir sind Produkte dieser Gesellschaft. Fou-
cault versäumt es jedoch die Kategorie der Macht zu öffnen, und auf den
fundamentalen Antagonismus, der sie charakterisiert, hinzuweisen. Darum
können wir beispielsweise sagen, dass wir Produkte des Kapitals sind, oder
dass alles, was wir konsumieren, Waren sind. Das ist unzweifelhaft so, aber
es ist trügerisch. Erst wenn wir diese Kategorien öffnen, wenn wir z.B.
sagen, dass die Ware durch einen Antagonismus zwischen Wert und
Gebrauchswert charakterisiert ist, dass Gebrauchswert in der Form des

Werts und in Rebellion gegen diese Form existiert, dass die volle Entwick-
lung unseres menschlichen Potenzials unsere Teilnahme an dieser Rebel-
lion voraussetzt und so weiter: Erst dann bekommt die Aussage, dass alles,
was wir konsumieren, eine Ware ist, einen Sinn. Ebenso mit Macht: Erst
wenn wir die Kategorie der Macht öffnen, und instrumentelle Macht als

antagonistische Form kreativer Macht auffassen, macht es Sinn zu sagen,
dass die Macht uns konstituiert. Die Macht, die uns konstituiert, ist ein
Antagonismus, ein Antagonismus, von dem wir zutiefst und unvermeidlich
Teil sind.

* Der Text ist ein Auszug aus dem 3. Kapitel der Neuerscheinung von John Holloway: Die
Welt verändern, ohne die Macht zu übernehmen (Verlag Westfälisches Dampfboot, Müns-
ter 2002). Wir danken dem Autor und dem Verlag für die Abdruckgenehmigung.

112 WIDERSPRUCH - 43/02



Anmerkungen

1 J.H. nutzt die Breite des englischen Begriffs für Macht („power"), der nicht nur die

politische Macht kennzeichnet, sondern auch persönliche Kraft, Stärke, Fähigkeit. Mit
dem Begriffspaar „kreative/instrumentelle Macht" wird hier versucht ein deutschspra-
chiges Pendant zu entwickeln, da die direkte Übersetzung der verwendeten Termini
(„power-to-do", bzw. dessen Kurzform „power-to", sowie „power-over") wenig sinn-
volle Wortungetüme produziert. Der dialektische Zusammenhang beider Begriffe wird
im Text entwickelt (Anm. d. Ü.).

2 Marx beschreibt die entfremdete Aktivität der Arbeiter im Kapitalismus so: ,,[D](ie)
Thätigkeit als Leiden, d(ie) Kraft als Ohnmacht, d(ie) Zeugung als Entmannung. Die
e/gnc physische und geistige Energie des Arbeiters, sein persönliches Leben, - denn

was ist Leben als Thätigkeit - als eine wider ihn selbst gewendete, von ihm unabhän-

gige, ihm nicht gehörige Thätigkeit" (1975, S. 275 [1988: 135]).
3 Debord, der den Kapitalismus als die „Gesellschaft des Spektakels" kennzeichnet,

schreibt (1995, S. 20 [1996: 23]): „Die Trennung ist das Alpha und Omega des

Spektakels" [Hervorhebung i. O.].
4 Wie Hegel in der „Phänomenologie des Geistes" hervorgehoben hat: 1977, S. 11 Iff

[1986: 145ff],
5 Siehe hierzu Gunn (1992, S. 14): „In der marxistischen Vorstellung extirierr Stillstand,

aber er existiert als sich in entfremdeter Form am Leben haltender Kampf, d.h. in der
Form des /Vegterrsetns" (Hervorhebung i. O.).

6 Vgl. Bloch (1973) zur Existenz des Noch-Nicht in der Gegenwart.
7 Das ist das Kernstück der Marxschen Arbeitswerttheorie.
8 Dasselbe trifft auf die Differenzierung zwischen puissance und pouvoir, oder Vermö-

gen und ATac/tf zu.
9 Vgl. Ashe (1999) S. 92-93: „Seit Kants Beitrag hat die Vorstellung, dass gewisse

transzendentale Züge der Subjektivität, die essenziell und unveränderlich sind, die
Grundlage eines Großteils der Arbeiten westlicher Philosophie gebildet... Zeitgenös-
sische Gegner dieser Sicht definieren den Begriff des Subjektes als Ergebnis von
Kultur, Ideologie und Macht. Anstatt Subjektivität als autonom und unveränderlich
aufzufassen, begreifen sie das Subjekt als offen, instabil und schwach." Das Problem
besteht jedoch nicht darin, die Bedeutung von Subjektivität zu negieren, sondern

Subjektivität vom idealisierten Subjekt zu retten. Oder, wie Adorno es formuliert (dabei
die Begriffe Subjekt und Subjektivität in entgegengesetztem Sinne gebrauchend):
„Seitdem der Autor den eigenen geistigen Impulsen vertraute, empfand er es als seine

Aufgabe, mit der Kraft des Subjekts den Trug konstitutiver Subjektivität zu durchbre-
chen" (1990, S. xx [1997: 10]).

10 Man erinnere sich seiner faszinierenden Analyse von Velazquez' „Las Meninas" am

Anfang von „Die Ordnung der Dinge": faszinierend, aber bewegungslos.
11 Dies ist sicherlich ein zentraler Beitrag des Marxismus zu negativer Theorie.
12 Vgl. Hoiloway (1997).
13 Vgl. Negri (1997).
14 Es ist interessant, Negris Wiederaneignung des radikaldemokratischen Vorstoßes politi-

scher Theorie (die Entwicklung des Konzeptes der „konstituierenden Macht") mit Blochs
Wiederaneignung des Noch-Nicht, der über die bestehende Gesellschaft hinausweisen-
den Planung, als in der traditionellen Überlieferung, der Kunst und politischer Theorie
ständig vorhandenem Thema, miteinander zu vergleichen. Man stelle beispielsweise
Blochs enthusiastische Ausführungen zu Joachim von Fiore (1993, S. 590-598) denen

Negris gegenüber, der, Joachim und Savonarola zusammenbringend, abschätzig sagt:
,,[Ü]bel gesinnt bin ich, wie Machiavelli, den Mönchen, die von Beruf Propheten sind, ,in
dieser, unserer Stadt, die ein Magnet für alle Hochstapler der Welt ist'" 1999, S. 100).

Negris theoretische Vorstellungen werden in Kap. 9 ausführlicher diskutiert.

WIDERSPRUCH - 43/02 113



Literatur

Adorno, Theodor W., 1997: Negative Dialektik. Frankfurt/M.
Bloch, Ernst, 1973: Das Prinzip Hoffnung (3 Bände), Frankfurt/M.
Foucault, Michel, 1971 : Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanwissenschaf-

ten. Frankfurt/M.
Gunn, Richard, 1992: Against Historical Materialism: Marxism as a First-order Discourse.

In: Bonefeld, Werner / Gunn, Richard / Psychopedis, Kosmas: Open Marxism, Introduc-
tion. London

Hardt, Michael / Negri, Antonio, 2002: Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt/M.
Hegel, Georg W.F., 1977: Die Phänomenologie des Geistes. Bd. 3, Frankfurt/M.
Holloway, John, 1997: Vom Schrei der Verweigerung zum Schrei der Macht: ZurZentralität

der Arbeit. Wildcard-Zirkular, Nr. 34/35, Berlin
Holloway, John, 1993: Reform des Staates: Globales Kapital und nationaler Staat. In:

Prokla, Heft 90, Berlin
Marx, Karl, 1988: Ökonomisch-philosophische Manuskripte. Leipzig
Negri, Antonio, 1992: II potere costituente. Saggio sulle alternative del moderno. Milano
Negri, Antonio / Hardt, Michael, 1997 : Die Arbeit des Dionysos. Materialistische Staatskri-

tik in der Postmoderne. Berlin

John Ho//oway
Die Welt verändern,
ohne die Macht übernehmen
in Kooperation mit dem Instituto
de Ciencias Sociales y
Humanidades, Mexiko
2002-255 S.

24,80-SFR 42,90
ISBN 3-89691-514-2

£/mar A/fvafer/B/rg'/f Mahn/topf
Globalisierung der Unsicherheit
Arbeit im Schatten, schmutziges
Geld und informelle Politik
2002 - gebunden 393 S.

24,80-SFR 42,90
ISBN 3-89691-513-4

www. da mpfboot-verlag. de

Verlag WESTFÄLISCHES DAMPFBOOT
Dorotheenstr. 26a - 48145 Münster

Tel.: 0251/60 860 80 - Fax: 0251/60 860 20
info@dampfboot-verlag.de

§

114 WIDERSPRUCH - 43/02


	Wie Macht überwinden? : Die Welt verändern, ohne die Macht zu übernehmen

