Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 43

Artikel: Wie Macht Uberwinden? : Die Welt verandern, ohne die Macht zu
Ubernehmen

Autor: Holloway, John

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652519

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652519
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

John Holloway
Wie Macht iiberwinden?

Die Welt verandern, ohne die Macht zu iibernehmen*

Um iiber Macht und die Verianderung der Welt ohne Machtiibernahme (und
auch alles andere) nachdenken zu konnen, miissen wir vom Tun ausgehen.
Unser Tun ist immer Teil des gesellschaftlichen Flusses des Tuns, selbst
dort wo es eine individuelle Handlung zu sein scheint. Unsere Féhigkeit,
etwas zu tun, bedeutet immer, dass unser Handeln vom vorigen oder
gegenwirtigen Handeln anderer durchwirkt ist. Unsere Féahigkeit, etwas zu
tun, ist immer das Ergebnis des Tuns anderer.

Kreative Macht ist deshalb niemals individuell: sie ist immer gesell-
schaftlich. Sie kann nicht als in einem reinen, unbefleckten Zustand befind-
lich gedacht werden, denn ihr Vorhandensein wird immer Teil der Weise
bleiben, in der Gesellschaftlichkeit geschaffen wird, die Weise, in der das
Tun organisiert ist. Tun und kreative Macht sind immer Teil eines gesell-
schaftlichen Flusses, aber dieser Fluss setzt sich unterschiedlich zusammen.
Wenn der gesellschaftliche Fluss des Tuns zerbrochen wird, dann wird
kreative Macht in ihr Gegenteil, in instrumentelle Macht, verkehrt.!

Das Vorhandensein von kreativer Macht als instrumenteller Macht
bedeutet, dass die groe Mehrheit der Tuenden in Menschen verwandelt
wird, denen etwas angetan wird. Ihre Aktivitidt wird in Passivitdt verwan-
delt, ihre Subjektivitit in Objektivitit.

Wihrend kreative Macht vereinigend wirkt, mein Tun mit dem Tun
anderer zusammenfiihrt, wirkt die Ausiibung von instrumenteller Macht
trennend. Die Ausiibung von instrumenteller Macht trennt die Konzeption
von der Umsetzung, das Getane vom Tun, das Tun des Einen vom Tun des
Anderen, das Subjekt vom Objekt. Diejenigen, die instrumentelle Macht
ausiiben, sind Trennende® die das Getane vom Tun und die Tuenden von
den Mitteln des Tuns trennen.

Instrumentelle Macht heiBt, den gesellschaftlichen Fluss des Tuns zu
brechen. Diejenigen, die Macht iiber das Tun anderer ausiiben, negieren die
Subjektivitit dieser anderen, negieren deren Anteil am Fluss des Tuns,
schlieBen sie von der Geschichte aus. Instrumentelle Macht bricht mit
gegenseitiger Anerkennung: diejenigen, iiber die Macht ausgeiibt wird,
werden nicht anerkannt (und diejenigen, die Macht ausiiben, werden von
niemandem anerkannt, den sie als anerkennenswert erachten* ). Dem Tun
der Tuenden wird dessen gesellschaftliche Giiltigkeit entzogen: wir und
unser Tun werden unsichtbar. Die Geschichte wird zur Geschichte der
Michtigen, zur Geschichte derer, die anderen sagen, was sie zu tun haben.
Der Fluss des Tuns wird zu einem antagonistischen Prozess in dem das Tun
der meisten Menschen negiert wird und in dem sich einige wenige das Tun
der meisten Menschen aneignen. Der Fluss des Tuns wird zu einem zerbro-
chenen Prozess.

WIDERSPRUCH - 43/02 105



Das Zerbrechen des Flusses des Tuns schlieBt immer physische Gewalt
oder die Androhung physischer Gewalt ein. Die Drohung ,,Arbeite fiir uns,
sonst wirst du sterben oder korperliche Strafen erleiden®, ist immer prisent.
Wenn Herrschaft Diebstahl des Getanen vom Tuenden ist, dann ist dieser
Diebstahl notwendigerweise ein bewaffneter Diebstahl. Aber nur die Stabi-
lisierung oder Institutionalisierung der Androhung oder des Einsatzes
korperlicher Gewalt, die in verschiedenen Formen auftritt, schafft die
Moglichkeit Gewalt anzuwenden. Um die Dynamik und die Schwiche
instrumenteller Macht zu verstehen, ist es sehr wichtig, diesen Prozess der
Stabilisierung oder Institutionalisierung zu begreifen.

Kreative Macht ist grundlegend gesellschaftlich und wird durch die
Form dieser Gesellschaftlichkeit in ihr Gegenteil, instrumentelle Macht,
verkehrt. Unsere Fahigkeit-zu-tun ist unvermeidbar Teil des gesellschaftli-
chen Flusses des Tuns, aber das Zerbrechen dieses Flusses ordnet diese
Fahigkeiten Kriften unter, die wir nicht kontrollieren.

Alsoexistiert Tun antagonistisch, als gegen sich selbst gerichtetes Tun, als
vom Getanen beherrschtes Tun, als vom Tuenden entfremdetes Tun. Die
antagonistische Existenz des Tuns kann verschiedenartig ausgedriickt wer-
den: als Antagonismus zwischen kreativer Macht und instrumenteller Macht,
zwischen Tun und Arbeit, zwischen Niitzlichkeit (Gebrauchswert) und Wert,
zwischen gesellschaftlichem Fluss des Tuns und Fragmentierung.

In jedem dieser genannten Begriffspaare besteht zwischen den beiden
Polen A und B ein Antagonismus, aber es ist kein duflerlicher Antagonis-
mus. In jedem Fall existiert Pol A als Pol B: Pol B ist die Existenzweise oder
FormvonPol A. In jedem Fall negiert Pol B Pol A, so dass Pol A in der Form
der Negation existiert.> Der Inhalt (Pol A) wird in jedem Fall von seiner
Form beherrscht, aber er existiert in antagonistischer Spannung mit dieser
Form. Diese Herrschaft von Form iiber Inhalt (der Arbeit iiber das Tun, des
Kapitals iiber das Getane, und so weiter) ist die Quelle der Entsetzlichkei-
ten, gegen die wir anschreien.

Aber welche Rolle spielt das, was in der Form des Negiertseins existiert?
Existiert es iiberhaupt? Wo ist die kreative Macht, wo ist das nicht entfrem-
dete Tun, wo ist der gesellschaftliche Fluss des Tuns? Verfiigen sie iiber
irgendeine von ihren gegenwirtigen Existenzformen verschiedene Exi-
stenz? Sind es nicht bloB Ideen oder romantische Echos eines eingebildeten
Goldenen Zeitalters? Sie sind sicherlich nicht als romantischer Riickgriff
auf ein vergangenes Zeitalter zu verstehen: ob es wirklich jemals ein
goldenes Zeitalter freien Tuns (Urkommunismus) gegeben hat, interessiert
uns heute nicht wirklich. Sie verweisen nicht auf die Vergangenheit,
sondern auf eine mogliche Zukunft: eine Zukunft, deren Moglichkeit von
ihrer realen Existenz in der Gegenwart abhingt. Das, was in der Form des
Negiertseins existiert, existiert deshalb zwangsldufig in Auflehnung gegen
dieses Negiertsein. Es gibt kein nicht entfremdetes Tun in der Vergangen-
heit, noch kann es, nach Art der Hippies, in einer gegenwirtigen Idylle
existieren: trotzdem existiert es, und zwar, und das ist entscheidend, als
gegenwirtiger Antagonismus seiner Negierung, als gegenwirtige voraus-

106 WIDERSPRUCH - 43/02



schauende-Vorstellung-iiber-seine-Negation-hinaus-in-eine-andere-Welt,
als ein in der Gegenwart existierendes Noch-Nicht® . Das, was in der Form
der Negation existiert, ist die Substanz des Ekstatischen, die Materialitit des
Schreis, die Wahrheit, die es uns erlaubt, von der vorhandenen Welt als
unwahr zu reden.

Aber es ist noch mehr. Die kreative Macht existiert in der Form der
instrumentellen Macht, also in der Form des Negiertseins. Sie existiert nicht
nur als Revolte gegen ihre Negation, sie existiert auch als materielle
Grundlage der Negation. Die Negation kann nicht ohne das, was negiert
wird, existieren. Das Getane ist vom Tun abhingig.” Der Eigentiimer des
Getanen ist vom Tuenden abhingig. Egal wie sehr das Getane die Existenz
des Tuns negiert, wie im Falle des Werts, wie im Falle des Kapitals, es gibt
keine Méglichkeit fiir das Getane ohne das Tun zu existieren. Egal wie sehr
das Getane das Tun beherrscht, seine Existenz hidngt vollstidndig von diesem
Tun ab. Anders ausgedriickt, sind Herrscher immer von denen, iiber die sie
herrschen, abhingig. Das Kapital ist vollstindig von der es erschaffenden
Arbeit (und darum von der vorherigen Verwandlung des Tuns in Arbeit)
abhidngig. Das Existierende hidngt vollstindig von dem, was in seiner
negierten Form existiert, ab. Das ist die Schwiche aller Herrschaftssysteme
und der Schliissel zum Verstdndnis ihrer Dynamik. Das ist die Grundlage
fiir Hoffnung.

,»Macht* ist darum ein verwirrender Begriff, der einen Antagonismus
verdeckt (und dies in einer Weise tut, welche die Macht der Michtigen
widerspiegelt). ,,Macht* wird in zwei sehr unterschiedlichen Bedeutungen
gebraucht, als kreative Macht und als instrumentelle Macht. Im Englischen
wird das Problem manchmal durch die Verwendung von Begriffen aus
anderen Sprachen gelost. So wird zwischen potentia (kreative Macht) und
potestas (instrumentelle Macht) unterschieden.® Wenn jedoch die Unter-
scheidung in diesen Begriffen dargestellt wird, dann zielt dies scheinbar nur
auf einen Unterschied ab, wiahrend das Problem darin besteht, dass es sich
um einen Antagonismus, eine antagonistische Metamorphose handelt. Krea-
tive Macht existiert als instrumentelle Macht, aber kreative Macht wird
durch instrumentelle Macht unterdriickt und lehnt sich gegen sie auf.
SchlieBlich ist instrumentelle Macht nichts weiter als die Metamorphose
kreativer Macht, und deshalb vollkommen von dieser abhidngig.

Der Kampf des Schreis ist der Kampf um die Befreiung der kreativen
Macht von instrumenteller Macht, der Kampf zur Befreiung des Tuns von
Arbeit, zur Befreiung der Subjektivitit von ihrer Objektivierung. In diesem
Kampf ist es von entscheidender Bedeutung zu begreifen, dass es nicht eine
Frage von Macht gegen Macht, von Gleichem gegen Gleiches ist. Es ist kein
symmetrischer Kampf. Der Kampf um die Befreiung der kreativen Macht
ist der Kampf um die Bekriftigung des gesellschaftlichen Flusses des Tuns,
gegen dessen Fragmentierung und Negation. Auf der einen Seite befindet
sich der Kampf zur Wiederverflechtung unseres Lebens auf der Grundlage
der gegenseitigen Anerkennung unserer Teilnahme am gesellschaftlichen
Fluss des Tuns, auf der anderen Seite steht der Versuch die Fragmentierung

WIDERSPRUCH - 43/02 107



dieses Flusses, die Negation unseres Tuns, immer und immer wieder
durchzusetzen. Aus der Perspektive des Schreis ist der leninistische Apho-
rismus, dass Macht eine Angelegenheitdes Wer-Wem sei, absolut falsch; so
wie auch der maoistische Spruch, dass die Macht aus den Gewehrldufen
kidme, falsch ist: Instrumentelle Macht kann vielleicht aus den Gewehrlau-
fen kommen, nicht aber kreative Macht. Der Kampf um die Befreiung
kreativer Macht ist kein Kampf zur Etablierung einer Gegenmacht, sondern
vielmehr einer Anti-Macht, etwas, das sich radikal von instrumenteller
Macht unterscheidet. Vorstellungen der Revolution, die sich auf die Uber-
nahme der Macht konzentrieren, drehen sich typischerweise um die Idee
einer Gegenmacht. Die Strategie besteht darin, eine Gegenmacht aufzubau-
en, eine Macht, die sich gegen die herrschende Macht stellen kann. Die
revolutiondre Bewegung wurde hidufig als ein Spiegelbild der Macht,
Armee gegen Armee, Partei gegen Partei vorgestellt, was dazu fiihrte, dass
sich die Macht selbst in der Revolution reproduziert. Anti-Macht ist deshalb
keine Gegenmacht, sondern etwas sehr viel radikaleres: es ist die Auflosung
instrumenteller Macht, die Emanzipation kreativer Macht. Dies ist die
groBBe, absurde, unvermeidliche Herausforderung des kommunistischen
Traums: durch die Auflosung instrumenteller Macht eine freie Gesellschaft
ohne Machtbeziehungen zu schaffen. Dieses Projekt ist weitaus radikaler,
und zugleich weitaus realistischer als jegliche Vorstellung der Revolution,
die auf der Eroberung der Macht basiert.

Anti-Macht steht nicht nur in dem Sinne in grundsétzlichem Gegensatz
zu instrumenteller Macht, dass es ein radikal anderes Projekt ist, sondern
auch in dem Sinne, dass es in standigem Konflikt mit instrumenteller Macht
existiert. Der Versuch, kreative Macht in einer Weise auszuiiben, die nicht
die Ausiibung von Macht iiber andere beinhaltet, gerdt unvermeidlich mit
instrumenteller Macht in Konflikt. Potentia ist keine Alternative, die mit
potestas einfach nur in friedlicher Koexistenz lebt. Es mag so scheinen, als
konnten wir einfach unseren Garten pflegen, unsere eigene Welt liebevoller
Beziehungen schaffen, uns weigern, unsere Hédnde mit dem Dreck der
Macht zu beschmutzen, aber dies ist eine Illusion. Es gibt keine Unschuld,
und diese Wahrheit trifft in immer stirkerem Mafie zu. Die Ausiibung
kreativer Macht in einer Weise, die nicht auf Wertschaffung konzentriert
ist, kann nur als Antagonismus zu instrumenteller Macht existieren. Dies
liegt nicht am Charakter der kreativen Macht (die nicht von Natur aus
antagonistisch ist), sondern am unersittlichen Wesen, dem ,,WerwolfsheiB3-
hunger® (Marx 1965, S. 243 [1984: 258]) instrumenteller Macht. Wenn
kreative Macht nicht in instrumenteller Macht untergehen soll, dann kann
sie nur, offen oder latent, als Macht-gegen, als Anti-Macht existieren.

Es ist wichtig, den antagonistischen Charakter kreativer Macht im Kapi-
talismus hervorzuheben, da die Hauptrichtungen der Sozialwissenschaften
das antagonistische Wesen der Entwicklung des eigenen Potenzials des
Menschen iibersehen. Das antagonistische Wesen der Macht wird iibersehen
und es wird angenommen, dass die kapitalistische Gesellschaft die Moglich-
keit bietet, das menschliche Potenzial (kreative Macht) vollstindig zu

108 WIDERSPRUCH - 43/02



entwickeln. Geld, sofern es denn iiberhaupt als relevant erachtet wird (und
erstaunlicherweise wird es im Allgemeinen in Diskussionen iiber Macht
nicht erwidhnt, wobei vermutlich davon ausgegangen wird, dass Geld zur
Okonomie gehort und Macht zur Soziologie), wird normalerweise eher unter
dem Aspekt der Ungleichheit gesehen, als unter dem Aspekt des Komman-
dos. Es wird angenommen, dass kreative Macht bereits emanzipiert sel.

Dasselbe trifft auf Subjektivitit zu. Die Tatsache, dass kreative Macht
nur in Antagonismus zu instrumenteller Macht (als Anti-Macht) existieren
kann, bedeutet selbstverstindlich, dass Subjektivitit im Kapitalismus nur
antagonistisch existieren kann, in Widerspruch zu seiner eigenen Objekti-
vierung. Das Subjekt als bereits emanzipiert zu erachten, wie es die
vorherrschende Sozialwissenschaft im Allgemeinen tut, heiBit die gegen-
wirtige Objektivierung des Subjektes als Subjektivitit, als Freiheit zu
billigen. Viele der von Strukturalisten oder Postmodernisten hervorge-
brachten Angriffe gegen die Subjektivitdt konnen vielleicht in diesem Sinne
verstanden werden, als Angriffe gegen die falsche Vorstellung einer eman-
zipierten (und darum autonomen und kohirenten) Subjektivitit.” Wenn
hier argumentiert wird, dass unser Ausgangspunkt unvermeidbar die Sub-
jektivitdt sein muss, dann heilit das nicht, dass eine kohdrente oder autono-
me Subjektivitit zum Ausgangspunkt genommen wiirde. Ganz im Gegen-
teil, denn die Tatsache, dass Subjektivitit nur antagonistisch zur eigenen
Objektivierung existieren kann, bedeutet, dass diese Objektivierung und ihr
Kampf dagegen sie auseinander reift.

In diesem Buch wird die absurde und schemenhafte Welt der Anti-Macht
untersucht. Sie ist einfach deswegen absurd und schemenhaft, dain der Welt
der orthodoxen Sozialwissenschaft (Soziologie, Politologie, Wirtschafts-
wissenschaft und so weiter) Macht fiir so selbstverstdndlich gehalten wird,
dass nichts anderes sichtbar ist. In der Sozialwissenschaft, die versucht, die
Welt zu erkliren, wie sie ist, die versucht zu zeigen, wie die Welt funktio-
niert, ist Macht der Grundpfeiler aller Kategorien, so dass trotz (ja sogar
wegen) ihrer ausdriicklichen Neutralitét, diese Sozialwissenschaft aktiv an
der Trennung zwischen Subjekt und Objekt, der Substanz der Macht,
teilhat. Fiir uns ist der Begriff der Macht nur insofern interessant, als er uns
ermoglicht, die Herausforderung der Anti-Macht zu verstehen: die Untersu-
chung der Macht in Abstraktion von der Anti-Macht, Herausforderung und
Projekt zugleich, vermag nichts anderes, als die aktive Reproduktion der
Macht zu vollbringen.

Wir haben die Frage der Macht unter dem Aspekt eines bindren Antagonis-
mus zwischen Tun und Getanem dargestellt. In diesem Verhiltnis ordnet
das Getane, welches in der Form des Kapitals existiert (und anscheinend
von den Kapitalisten kontrolliert wird, die sich in Wahrheit aber unter seiner
Kontrolle befinden), sich immer unerséttlicher das Tun zum alleinigen
Zwecke seiner Selbstausweitung unter.

Aber ist dies nicht zu einfach? Sicherlich ist doch das, gegen das wir
anschreien, weitaus komplexer? Was ist mit der Weise in der Arzte ihre

WIDERSPRUCH - 43/02 109



Patienten behandeln, was ist mit der Weise in der Lehrer ihre Schiiler oder
Eltern ihre Kinder behandeln? Was ist mit der Behandlung Schwarzer durch
WeiBe? Was ist mit der Unterordnung von Frauen durch Minner? Ist es
nicht zu simpel, zu reduktionistisch zu sagen, dass Macht Kapital ist und
Kapital Macht? Gibt es nicht viele verschiedene Formen von Macht?

Um unser Beharren auf dem bindren Wesen des Antagonismus der Macht
(oder, in traditionelleren Begriffen, unser Beharren auf der Klassenanalyse)
zu erkléren, ist es notig unsere Schritte zuriickzuverfolgen. Der Ausgangs-
punkt dieser Argumentation ist nicht der Drang, die Gesellschaft zu verste-
hen oder zu erkldren, wie sie funktioniert. Unser Ausgangspunktist sehr viel
zugespitzter: der Schrei, der Antrieb die Gesellschaft radikal zu veridndern.
Aus dieser Perspektive fragen wir, wie die Gesellschaft funktioniert. Der
Ausgangspunkt fithrte uns dazu, die Frage des Tuns in den Mittelpunkt
unserer Diskussion zu stellen, und dies fiihrte uns wiederum zu dem
Antagonismus zwischen Tun und Getanem.

Offensichtlich sind andere Perspektiven moglich. Es ist normalerweise
iiblich, positiv mit der Frage zu beginnen, wie die Gesellschaft funktioniert.
Diese Perspektive fiihrt nicht notwendigerweise dazu, das Tun und die
Weise in der das Tun organisiert ist, in den Mittelpunkt zu stellen. Im Falle
Foucaults fiihrt es eher dazu, das Reden, die Sprache in den Mittelpunkt zu
stellen. Diese Perspektive ermoglicht ihm sicherlich, die enorme Vielfalt und
die Komplexitit von Machtbeziehungen zu erkldren, sowie, was aus unserer
Perspektive noch wichtiger ist, die Vielfalt und Komplexitidt des Wider-
stands gegen die Macht in der heutigen Gesellschaft aufzukldren. Diese
Vielfalt und Komplexitit sind jedoch die Vielfalt eines Standfotos, oder
eines Gemildes.!? In der von Foucault analysierten Gesellschaft gibt es
keine Entwicklung: einen Wechsel von einem Standfoto zum anderen, aber
keine Entwicklung. Es kann auch keine Entwicklung geben, sofern nicht das
Tun und dessen antagonistische Existenz im Mittelpunkt stehen. Darum
gibt es in Foucaults Analyse eine ganze Menge von Widerstiandigkeiten,
aber es gibt keine Moglichkeit zur Emanzipation. Einzig eine sich endlos
verschiebende Konstellation von Macht-und-Widerstand ist méglich.

Unsere Argumentation in diesem Kapitel hat zu zwei wichtigen Ergeb-
nissen gefiihrt, die es wert sind, wiederholt zu werden. Erstens wurde,
dadurch dass das Tun in den Mittelpunkt gestellt wurde, die Verletzbarkeit
instrumenteller Macht gezeigt. Das Tun ist von dem Tuenden abhéngig,
Kapital ist von Arbeit abhingig. Das ist der entscheidende Lichtspalt, der
Hoffnungsfunken, der Wendepunkt der Argumentation. Die Erkenntnis,
dass die Méchtigen von den ,,Machtlosen“!! abhingig sind, verwandelt den
Schrei von einem Schrei der Wut zu einem Schrei der Hoffnung, zu einem
zuversichtlichen Schrei der Anti-Macht.!? Diese Erkenntnis fiihrt uns iiber
die bloB radikaldemokratische Perspektive eines endlosen Kampfes gegen
die Macht hinaus zu einer Position, von der aus wir die Frage nach der
Verletzbarkeit des Kapitals und der wirklichen Méglichkeit gesellschaftli-
cher Verinderung stellen konnen. Aus dieser Perspektive miissen wir also
alle Theorie nicht so sehr danach befragen, wie sie die Gegenwart erhellt,

110 WIDERSPRUCH - 43/02



sondern welches Licht sie auf die Verletzbarkeit der Herrschaft wirft. Wir
wollen keine Theorie der Herrschaft, sondern eine Theorie der Verletzbar-
keit von Herrschaft, der Krise der Herrschaft, als Ausdruck unserer eigenen
(Anti-)Macht. Die Betonung des Verstandnisses von Macht als ,,Vielfaltig-
keit von Kraftverhiltnissen* verschafft uns keine Grundlage, um diese
Frage zu stellen. Im Gegenteil fiihrt dies in Wirklichkeit dazu, diese Frage
auszublenden, denn, wihrend Widerstand in Foucaults Werk (wenigstens in
seinem Spitwerk) ein zentraler Begriff ist, wird doch die Vorstellung der
Emanzipation als absurd ausgeschlossen, da sie, wie Foucault richtig
hervorhebt, von der Annahme der Einheit der Machtbeziehungen ausgeht.

Die Frage nach der Verletzbarkeit der Macht zu stellen, erfordert darum
zwel Schritte: einmal die ()ffnung der Kategorie der Macht, um deren
widerspriichlichen Charakter, der hier als Antagonismus zwischen kreati-
ver Macht und instrumenteller Macht beschrieben wurde, zu enthiillen; und
zweitens, dieses antagonistische Verhiltnis als innerliches Verhiltnis zu
verstehen. Kreative Macht existiert als instrumentelle Macht: instrumentel-
le Macht ist die Form von kreativer Macht, eine Form die ihren Inhalt
negiert. Instrumentelle Macht kann nur als verwandelte kreative Macht
existieren. Kapital kann nur als Produkt verwandelten Tuns (Arbeit) existie-
ren. Dies ist der Schliissel zu seiner Schwiche. Die in Marx’ Diskussion des
Kapitalismus so wichtige Frage der Form, ist fiir das Verstindnis der
Verletzbarkeit der Herrschaft von entscheidender Bedeutung. Die von
Negri vorgenommene (und so brillant entwickelte)'?® Unterscheidung zwi-
schen konstituierender und konstituierter Macht vollzieht den ersten der
beiden Schritte und ermdoglicht ein Verstindnis des gegen sich selbst
antagonistischen Wesens der Macht um iiber revolutionire Verdnderungen
zu reden. Die Beziehung zwischen konstituierender und konstituierter
Macht bleibt jedoch eine duBerliche. Konstitution (die Verwandlung von
konstituierender in konstituierte Macht) wird als Reaktion auf die konstitu-
ierende demokratische Macht der Massen aufgefasst. Dies sagt uns jedoch
nichts iiber die Verletzbarkeit des Prozesses der Erschaffung aus. Ange-
sichts der instrumentellen Macht (konstituierte Macht) erzahlt es uns von
der Allgegenwirtigkeit und Stiarke des absoluten Kampfes der Massen, aber
es sagt uns nichts iiber die entscheidenden Zusammenhang der Abhéngig-
keit instrumenteller Macht (konstituierte Macht) von kreativer Macht (kon-
stituierende Macht). In diesem Sinne verbleibt Negri, trotz all der Uberzeu-
gungskraft und Genialitit seiner Ausfithrungen, auf der Ebene radikalde-
mokratischer Theorie.!#

Es gibt in der Tat Millionen Formen des Widerstands, eine ungeheuer
komplexe Welt von Antagonismen. Diese auf einen empirisch einheitlichen
Konflikt zwischen Kapital und Arbeit zu reduzieren, oder fiir die empirisch
aufgefasste Hegemonie des Kampfes der Arbeiterklasse zu argumentieren,
oder dafiir einzutreten, dass diese scheinbar nicht klassenabhéngigen Wi-
derstinde unter die Kategorie Klassenkampf eingeordnet werden miissen,
stellte eine absurde Gewalt dar. Die Argumentation ist hier genau entgegen-
gesetzt: Die Tatsache, dass die kapitalistische Gesellschaft durch einen

WIDERSPRUCH - 43/02 111



bindren Antagonismus zwischen Tun und Getanem charakterisiert wird,
bedeutet, dass dieser Antagonismus als Vielfalt von Antagonismen exi-
stiert. Das bindre Wesen der Macht (als Antagonismus zwischen kreativer
Macht und instrumenteller Macht) bedeutet, dass Macht als ,,Vielfiltigkeit
von Kraftverhiltnissen* erscheint. Anstatt von der Vielfalt auszugehen,
miissen wir bei der vorhergehenden Vervielfachung, die diese Vielfalt erst
ermoglicht, beginnen. Anstatt bei den vielfdltigen Identititen (Frauen,
Schwarze, Schwule, Basken, Iren und so weiter) zu beginnen, miissen wir
vondem Prozess der Identitdtsbildung, der erst diese Identititen erméglicht,
ausgehen. In dieser Perspektive ist ein Aspekt von Foucaults enorm anre-
genden Schriften genau der, dass er, ohne es in diesen Begriffen zu
prisentieren, unser Verstindnis der Fragmentierung des Flusses des Tuns,
unser historisches Verstindnis dessen, was wir im nichsten Kapitel als
Prozess der Fetischisierung bezeichnen werden, stark bereichert.

Bevor wir zur Diskussion des Fetischismus iibergehen, muss noch ein
letzter Punkt Erwdhnung finden. Foucault betont, dass Macht nicht nur
unter rein negativen Vorzeichen betrachtet werden sollte, sondern dass wir
sie auch als Weise verstehen miissen, in der die Macht die Realitit erschafft
und uns erschafft. Das trifft unzweifelhaft zu: Wir werden nicht in einem
von Macht freien Vakuum gezeugt und geboren, sondern in einer von Macht
durchzogenen Gesellschaft; wir sind Produkte dieser Gesellschaft. Fou-
cault versdumt es jedoch die Kategorie der Macht zu 6ffnen, und auf den
fundamentalen Antagonismus, der sie charakterisiert, hinzuweisen. Darum
konnen wir beispielsweise sagen, dass wir Produkte des Kapitals sind, oder
dass alles, was wir konsumieren, Waren sind. Das ist unzweifelhaft so, aber
es ist triigerisch. Erst wenn wir diese Kategorien 6ffnen, wenn wir z.B.
sagen, dass die Ware durch einen Antagonismus zwischen Wert und
Gebrauchswert charakterisiert ist, dass Gebrauchswert in der Form des
Werts und in Rebellion gegen diese Form existiert, dass die volle Entwick-
lung unseres menschlichen Potenzials unsere Teilnahme an dieser Rebel-
lion voraussetzt und so weiter: Erst dann bekommt die Aussage, dass alles,
was wir konsumieren, eine Ware ist, einen Sinn. Ebenso mit Macht: Erst
wenn wir die Kategorie der Macht 6ffnen, und instrumentelle Macht als
antagonistische Form kreativer Macht auffassen, macht es Sinn zu sagen,
dass die Macht uns konstituiert. Die Macht, die uns konstituiert, ist ein
Antagonismus, ein Antagonismus, von dem wir zutiefst und unvermeidlich
Teil sind.

* Der Text ist ein Auszug aus dem 3. Kapitel der Neuerscheinung von John Holloway: Die
Welt verindern, ohne die Macht zu iibernehmen (Verlag Westfilisches Dampfboot, Miins-
ter 2002). Wir danken dem Autor und dem Verlag fiir die Abdruckgenehmigung.

112 WIDERSPRUCH - 43/02



Anmerkungen

00 4

10

11
12
13
14

J.H. nutzt die Breite des englischen Begriffs fiir Macht (,,power*), der nicht nur die
politische Macht kennzeichnet, sondern auch persénliche Kraft, Stirke, Fihigkeit. Mit
dem Begriffspaar , kreative/instrumentelle Macht* wird hier versucht ein deutschspra-
chiges Pendant zu entwickeln, da die direkte Ubersetzung der verwendeten Termini
(,,power-to-do*, bzw. dessen Kurzform ,,power-to*, sowie ,,power-over*) wenig sinn-
volle Wortungetiime produziert. Der dialektische Zusammenhang beider Begriffe wird
im Text entwickelt (Anm. d. U.).

Marx beschreibt die entfremdete Aktivitit der Arbeiter im Kapitalismus so: ,,[D](ie)
Thatigkeit als Leiden, d(ie) Kraft als Ohnmacht, d(ie) Zeugung als Entmannung. Die
eigne physische und geistige Energie des Arbeiters, sein persdnliches Leben, — denn
was ist Leben als Thitigkeit — als eine wider ihn selbst gewendete, von ihm unabhiin-
gige, ihm nicht gehorige Thitigkeit* (1975, S. 275 [1988: 135]).

Debord, der den Kapitalismus als die ,,Gesellschaft des Spektakels* kennzeichnet,
schreibt (1995, S. 20 [1996: 23]): ,Die Trennung ist das Alpha und Omega des
Spektakels* [Hervorhebung i. O.].

Wie Hegel in der ,,Phiinomenologie des Geistes* hervorgehoben hat: 1977, S. 111ff
[1986: 145ff].

Siehe hierzu Gunn (1992, S. 14): ,,In der marxistischen Vorstellung existiert Stillstand,
aber er existiert als sich in entfremdeter Form am Leben haltender Kampf, d.h. in der
Form des Negiertseins* (Hervorhebung i. O.).

Vgl. Bloch (1973) zur Existenz des Noch-Nicht in der Gegenwart.

Das ist das Kernstiick der Marxschen Arbeitswerttheorie.

Dasselbe trifft auf die Differenzierung zwischen puissance und pouvoir, oder Vermo-
gen und Macht zu.

Vgl. Ashe (1999) S. 92-93: | Seit Kants Beitrag hat die Vorstellung, dass gewisse
transzendentale Ziige der Subjektivitit, die essenziell und unverinderlich sind, die
Grundlage eines GroBteils der Arbeiten westlicher Philosophie gebildet ... Zeitgenos-
sische Gegner dieser Sicht definieren den Begriff des Subjektes als Ergebnis von
Kultur, Ideologie und Macht. Anstatt Subjektivitét als autonom und unverénderlich
aufzufassen, begreifen sie das Subjekt als offen, instabil und schwach.* Das Problem
besteht jedoch nicht darin, die Bedeutung von Subjektivitit zu negieren, sondern
Subjektivitiat vom idealisierten Subjekt zu retten. Oder, wie Adorno es formuliert (dabei
die Begriffe Subjekt und Subjektivitit in entgegengesetztem Sinne gebrauchend):
»Seitdem der Autor den eigenen geistigen Impulsen vertraute, empfand er es als seine
Aufgabe, mit der Kraft des Subjekts den Trug konstitutiver Subjektivitit zu durchbre-
chen* (1990, S. xx [1997: 10]).

Man erinnere sich seiner faszinierenden Analyse von Veldzquez’ ,,Las Meninas“ am
Anfang von ,,.Die Ordnung der Dinge*: faszinierend, aber bewegungslos.

Dies ist sicherlich ein zentraler Beitrag des Marxismus zu negativer Theorie.

Vgl. Holloway (1997).

Vgl. Negri (1997).

Es ist interessant, Negris Wiederaneignung des radikaldemokratischen VorstoBes politi-
scher Theorie (die Entwicklung des Konzeptes der , konstituierenden Macht*‘) mit Blochs
Wiederaneignung des Noch-Nicht, der iiber die bestehende Gesellschaft hinausweisen-
den Planung, als in der traditionellen Uberlieferung, der Kunst und politischer Theorie
stindig vorhandenem Thema, miteinander zu vergleichen. Man stelle beispielsweise
Blochs enthusiastische Ausfithrungen zu Joachim von Fiore (1993, S. 590-598) denen
Negris gegeniiber, der, Joachim und Savonarola zusammenbringend, abschitzig sagt:
,[U]bel gesinnt bin ich, wie Machiavelli, den Monchen, die von Beruf Propheten sind, ,in
dieser, unserer Stadt, die ein Magnet fiir alle Hochstapler der Welt ist*““ (1999, S. 100).
Negris theoretische Vorstellungen werden in Kap. 9 ausfiihrlicher diskutiert.

WIDERSPRUCH - 43/02 113



Literatur

Adorno, Theodor W., 1997: Negative Dialektik. Frankfurt/M.

Bloch, Ernst, 1973: Das Prinzip Hoffnung (3 Bénde), Frankfurt/M.

Foucault, Michel, 1971: Die Ordnung der Dinge. Eine Archéologie der Humanwissenschaf-
ten. Frankfurt/M.

Gunn, Richard, 1992: Against Historical Materialism: Marxism as a First-order Discourse.
In: Bonefeld, Werner / Gunn, Richard / Psychopedis, Kosmas: Open Marxism, Introduc-
tion. London

Hardt, Michael / Negri, Antonio, 2002: Empire. Die neue Weltordnung. Frankfurt/M.

Hegel, Georg W.F., 1977: Die Phinomenologie des Geistes. Bd. 3, Frankfurt/M.

Holloway, John, 1997: Vom Schrei der Verweigerung zum Schrei der Macht: Zur Zentralitét
der Arbeit. Wildcard-Zirkular, Nr. 34/35, Berlin

Holloway, John, 1993: Reform des Staates: Globales Kapital und nationaler Staat. In:
Prokla, Heft 90, Berlin

Marx, Karl, 1988: Okonomisch-philosophische Manuskripte. Leipzig

Negri, Antonio, 1992: Il potere costituente. Saggio sulle alternative del moderno. Milano

Negri, Antonio / Hardt, Michael, 1997: Die Arbeit des Dionysos. Materialistische Staatskri-
tik in der Postmoderne. Berlin

John Holloway
Die Welt verandern,

300 ¥ RO 1LLOWAY

in Kooperation mit dem Instituto
de Ciencias Socialesy i =
Humanidades, Mexiko ohne tip Mac
erander

|
ohne die Macht libernehmen }
i
a

2002 - 265 S.
€ 24,80 - SFR 42,90
ISBN 3-89691-514-2

Eimar Aitvater/Birgit Mahnkopf
Globalisierung der Unsicherheit
Arbeit im Schatten, schmutziges
Geld und informelle Politik

VEETHLICHIS DAMIVEORT
b

2002 - gebunden 393 S. Verlag WESTFALISCHES DAMPFBOOT

€24,80-SFR 42,90 Dorotheenstr. 26a - 48145 Minster
ISBN 3-89691-513-4 Tel.: 0251/60 860 80 - Fax: 0251/60 860 20
www.dampfboot-verlag.de info@dampfboot-verlag.de

114 WIDERSPRUCH - 43/02



	Wie Macht überwinden? : Die Welt verändern, ohne die Macht zu übernehmen

