
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 42

Artikel: Gewalt und Geschlecht

Autor: Werlhof, Claudia von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652025

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claudia von Werlhof

Gewalt und Geschlecht

Dieser Aufsatz* entstand vor dem 11.9.2001. Dieser Tag, aber auch das

internationale Geschehen danach zeigen mehr denn je, wie sehr Gewaltaus-
Übung, die Organisation von Gewalt, Terror, Krieg, ihre Propagierung und

Banalisierung eine nahezu reine Männerdomäne sind. Es wird öffentlich und
als völlig selbstverständlich hingenommen, dass die zu „Bösen" Erklärten
von denen, die das erklärt haben, militärisch angegriffen werden dürfen, als

gäbe es ein globales Gewaltmonopol, das nun mit allen Mitteln durchzuset-
zen sei. Globalisierung als Krieg stellt alles in den Schatten, was historisch
bisher der Fall war. Daraus folgt selbstverständlich nicht, dass Frauen danach
streben sollten, sich an all dem „gleichberechtigt zu beteiligen", etwa im
Sinne der Forderung „Frauen zum Heer!", sondern dass es umgekehrt darum
gehen muß, die Männer endlich vom Töten wegzubringen.

Die heutige Situation macht es damit klarer als je zuvor, dass Frauenfor-
schung auf keinen Fall darin bestehen kann, die gesellschaftlichen Verhält-
nisse als gegebene, als unveränderbare vorauszusetzen, um auf dieser
Grundlage einen systemimmanenten Kampf um „Rechte" zu führen. Genau
dies ist im Moment aber der Mainstream in der akademischen Frauenfor-
schung, der Gender-Forschung wie auch in der Frauenpolitik. Typischer-
weise wird daher in den letzteren nicht thematisiert, ja tabuisiert. Worum es

hier geht: um die Tatsache der Existenz von Gewalt, Patriarchat, Naturzer-
Störung sowie die Möglichkeit, diese auch wieder zu beenden.

„Ich töte, also bin ich."

Ein Satz, der nur von einem Mann stammen kann (Theodor Däubler). Trotz
der zunehmenden Einbeziehung von Frauen ins Militär und in konkrete
Kriegshandlungen, trotz der Bestrebungen von Frauen, in die Real-Politik
und an die Macht zu kommen, trotz der im letzten Jahrzehnt gängigen
Behauptung einer sogenannten „Gender"-Forschung, das Geschlecht sei

lediglich ein „soziales Konstrukt", also eine bloße gesellschaftliche Erfin-
dung ohne eigenständige Qualität (Butler 1991), und trotz der auch immer
wieder behaupteten „Geschlechtsneutralität" unserer gesellschaftlichen
Verhältnisse werden Frauen ihre Existenz oder „Identität" - wenn über-
haupt - immer noch nicht durch die Möglichkeit des Töten-Könnens
begründen wollen. Natürlich werden auch viele Männer sich nicht auf diese
Weise definieren lassen wollen, aber sie wissen dennoch, was gemeint ist
und woran sie partizipieren.

Was ist gemeint? Die Frage zeigt schon, daß es sich hierbei nicht nur um
ein Problem der Gegenwart handelt, und auch nicht nur um eines der
jüngeren Vergangenheit. Wir haben es mit unserer ganzen Geschichte der
Gewalt zu tun, mit Kontinuitäten über lange Zeiträume, aber auch mit
Brüchen. Denn nur wenn wir davon ausgehen, daß das Töten der und durch

WIDERSPRUCH - 42/02 121



Männer keine an ihr Geschlecht gebundene Naturtatsache, sondern eine
Kulturtatsache ist, macht es einen Sinn, sich überhaupt mit der Frage zu

beschäftigen, und das heißt: mit der Möglichkeit, daß Männer mit dem
Töten wieder aufhören - und nicht auch noch Frauen damit anfangen.

Es muß also, wenn wir nicht irgendeinem „Biologismus" nachhängen
wollen, eine gesellschaftliche Entwicklung gegeben haben, bei der Männer
anfingen, sich über das Töten und andere Gewalthandlungen zu definieren.
Und es sieht so aus, als sei dies heute nicht nur immer noch der Fall, sondern

sogar in zunehmendem Maße. Maria Mies nennt dies die „Ramboisierung"
der Männer (Mies 1994). Auch ohne hier alle verfügbaren Zahlen zusam-
menzutragen, kann behauptet werden, daß in keinem Jahrhundert so viel
Krieg, Mord, Folter und Vergewaltigung waren wie im zwanzigsten, von
den Opfern sogenannter indirekter, „struktureller" Gewalt des ökonomi-
sehen, politischen und technologischen Systems ganz zu schweigen. Es ist
darüber hinaus nicht übertrieben, wenn man festhält, daß das Töten gerade-
zu zu einem Hauptthema der Kulturindustrie und der Medien geworden ist.
Übrigens auch in Kindersendungen, so daß heute sogar eine „Normalität"
des Tötens suggeriert wird, wie sie historisch wahrscheinlich ohne Beispiel
ist (von Werlhof 1991). Daß dabei neuerdings zunehmend Frauen als
Täterinnen auftauchen, ist allerdings, verglichen mit der sozialen Realität,
Fiktion. Nach wie vor sind Frauen keine Killer-Typen, was nicht heißt, daß

nicht in bestimmten Situationen, Institutionen und Filmen versucht würde,
sie dazu zu machen. Aber auch dies wird von Männern produziert.

Wir haben es bei den Formen direkter, unmittelbarer, „politischer" und

körperlicher Gewalt und Gegengewalt zunächst einmal mit einem männli-
chen Verhaltensmuster zu tun, das sowohl die Alltags- wie die Kriegsgewalt
kennzeichnet. Besonders typisch für diese Verbindung von Alltags- und
Kriegsgewalt ist die Vergewaltigung (Kappeler 1994, 1999; Kappeler u.a.
1994; Brownmiller 1980; Fiegl 1990), die darauf verweist, daß gerade die
alltäglichsten wie die kriegerischsten Gewalthandlungen einen „sexuellen"
Charakter haben, indem sie nicht nur von Männern ausgehen, sondern
insbesondere auch gegen das weibliche Geschlecht gerichtet sind. So gibt
es Gewalthandlungen, die überhaupt nur an Frauen begangen werden
können. Umgekehrt ist die speziell gegen den männlichen Körper gerichtete
Gewalt eine, die fast immer von andern Männern ausgeht (vgl. Frauenhaus
Köln 1980; Chesler 1979; Völger/von Welck 1990).

Überdurchschnittlich oft sind die Opfer von Gewalt Frauen sowie Perso-

nen und Gruppen von Personen, die im weitesten Sinne als mehr oder
weniger „weiblich" charakterisiert werden. Als solche gelten Kinder, Ko-
Ionisierte, alte Menschen und allgemein alle, die man glaubt, nicht ernstneh-
men zu müssen oder „aus gutem Grund" angreifen zu „dürfen" wie nicht-
weißhäutige „Fremde". Auch Tiere, Pflanzen und die außermenschliche
Natur insgesamt werden eher in die Nähe des „Weiblichen" gerückt.
Gewalthandlungen gegen sie gelten anscheinend als unbedenklich, als

Kavaliersdelikt, oder sogar als „notwendig" (von Werlhof 1996a). So
scheint männliche Gewaltanwendung nicht einfach nur individuelle Grün-

122 WIDERSPRUCH - 42/02



de zu haben, sondern bewegt sich auch vor dem konkreten Hintergrund von
Rassismus, Sexismus und Naturfeindlichkeit. Es ist, als ob die Kerngruppe
derer, die glaubten, die meisten „Gründe" für Gewalttaten zu haben, aus
einer Minderheit von erwachsenen „weißen Männern" besteht. War es der
von den kolonisierten Indianern sogenannte „weiße Mann", der das, was wir
heute als Gewalt kennen und erfahren, „erfand", diese Gewalt systemati-
sierte, als Gewaltsystem überall aufder Welt ausbreitete und dabei nach und
nach auch seine Opfer, ja sogar Frauen in den Sog von Gewalt und
Gegengewalt zog?

Wenn es das ist, was uns die historischen Tatsachen sagen, dann ist
verständlich, warum es heute eigentlich immer noch ein Tabu ist, von
„Männer-Gewalt" zu reden, trotz oder gerade wegen der Aktualität dieser
Problematik - und trotz oder gerade wegen der Frauenbewegung, die seit
Ende der 60er Jahre nicht aufgehört hat, dieses Thema in die Öffentlichkeit
zu bringen (vgl. Janssen-Jurreit 1979). Es ist in diesem Zusammenhang
bemerkenswert, daß bei Männern Schuldgefühle wegen Gewalthandlungen
so gut wie nie aufzutauchen scheinen. In der Gerichtsmedizin wurde
festgestellt, daß Männer, die sich an Frauen oder Kindern vergangen oder/
und sie sogar getötet hatten, deswegen fast nie ein schlechtes Gewissen
zeigten (vgl. Trube-Becker 1987). Im übrigen, so heißt es immer wieder,
gäbe es heute auch nicht mehr Gewalt als früher, es werde ihr nur mehr
öffentliche Aufmerksamkeit zuteil.

Nach jüngeren UNO-Daten sind seit dem Vietnamkrieg die Opfer heu-
tiger Kriege zu 80 Prozent Frauen und Kinder (NDR 1992). Meldungen über
eine „Verbesserung" dieser Situation liegen nicht vor. In China, wo die Ein-
Kind-Familie staatlich vorgeschrieben ist, kommen praktisch nur noch
Buben auf die Welt, was bedeutet, daß immer mehr weibliche Föten
abgetrieben werden. In Indien ließ sich bereits in den 70er Jahren statistisch
nachweisen, daß sich das Zahlenverhältnis zwischen Männern und Frauen
rapide zu Ungunsten der Frauen verschoben hatte, die nur mehr 40 statt über
50 Prozent der Bevölkerung ausmachten (vgl. Mies 1985). Aber auch die

sogenannte strukturelle, speziell die ökonomische Gewalt gerade gegen
Frauen läßt sich benennen. Nach älteren UNO-Daten, die bisher nicht
aktualisiert wurden, erledigen Frauen weltweit zwei Drittel aller Arbeit,
bekommen dafür aber nur ein Zehntel aller Einkommen und besitzen ein
Hundertstel aller Produktionsmittel (vgl. auch Madörin 1996). Männer
besitzen demnach 99 Prozent aller Produktionsmittel, 90 Prozent aller
Einkommen und verrichten nur ein Drittel aller Arbeit (UN 1980).

Die Gewalt gegen Frauen war das primäre Thema der neuen Frauenbe-

wegung und der damit beginnenden „Frauenforschung" seit Ende der 60er
Jahre. Umso erstaunlicher, aber auch bezeichnender ist es, daß seit den 80er
Jahren, aus den USA kommend, eine sogenannte „Gender"-bzw. „Ge-
schlechter"-Forschung international - vor allem im akademischen Milieu
und in der Politik - propagiert wird, die davon nichts mehr wissen will (Lenz
2001). Ist dies die Antwort der stark männlich geprägten Wissenschaft auf
die mit der Frauenforschung hoffentlich nahende Auflösung des Rätsels der

WIDERSPRUCH - 42/02 123



Gewalt? Versuchen hier Wissenschaftlerinnen im Namen und im Dienste
einer patriarchalen Gesellschaftsordnung unter dem Deckmantel eines

sogenannten „Feminismus" und „Postfeminismus" noch einmal zu verhin-
dem, daß das größte Geheimnis der herrschenden Gesellschaft gelüftet
wird? (Bell/Klein u.a. 1996).

Meine 77zese lautet: Systematische Gewaltanwendung ist die Haupter-
findung der patriarchalen „Zivilisation" und „Kultur". Sie hat sich von
Anfang an grundsätzlich gegen Frauen gerichtet, und von da aus auch gegen
andere. Sie prägt wie vielleicht nichts anderes die Entwicklung von Gesell-
schaft und menschlichen Beziehungen weltweit bis heute. Sie hat zu einem
so großen Kulturverlust und Rückschritt in der Geschichte der Menschheit
geführt, daß heute ein Zerfall der patriarchal organisierten Gesellschaft
eingetreten ist, der in vielen Ländern bis zum Zusammenbruch der Sozial-
Ordnung selbst führt.

Die Gewalt gegen Frauen - historische Hintergründe

Die Gewalt hat - als gesellschaftliches Phänomen - eine Entstehungsge-
schichte und verschiedene Erscheinungsformen und neben ihrer Chrono-
Logik auch ihre eigene, von Zeit und Raum relativ unabhängige „Logik".
Das legt jedenfalls die Permanenz der Gewalt in der Geschichte nahe. Das
heißt, es scheint ein hartnäckiges Interesse daran zu bestehen, Gewalt als

geschichtsunabhängiges, ewiges Naturgesetz erscheinen zu lassen. Nicht
umsonst wird gesellschaftliche Gewalt oft genug mit angeblicher Natur-
Gewalt gerechtfertigt (Darwin 1989; Sofsky 1996).

Auch die Geschichtsforschung geht mehrheitlich davon aus, daß es

„immer schon" das Problem der Gewalt gegeben habe, nach der Devise: Der
Mensch ist „egoistisch" und „schlecht" und hat immer schon Kriege geführt
bzw. „Konflikte" mit Gewalt gelöst (vgl. Tiger/Fox 1971; Godelier 1987).
Den Ergebnissen der historischen Frauenforschung zufolge ist dies jedoch
falsch und irreführend, und erscheint von da her gesehen als eine bloße
Schutzbehauptung zur Rechtfertigung heutiger Gewaltverhältnisse als an-
geblich „natürlicher" Freud 1974;Girard 1992; Marx 1974). Hört man auf,
daran zu glauben, daß der für uns wesentliche Teil der menschlichen
Geschichte erst mit den Despotien im Vorderen bis Fernen Orient beginnt
(zuletzt noch bei Bernal 1992), dann eröffnet sich ein völlig neues Spektrum
des Studiums gesellschaftlicher Möglichkeiten und von Zeiten und Räu-

men, die wesentlich länger und umfassender die gesellschaftliche Wirklich-
keit bestimmt haben.

Wir können festhalten: Es gibt einen Zusammenhang zwischen Gewalt
und Geschlecht, er ist allgegenwärtig und tritt in sehr vielen verschiedenen
Formen auf, ist offensichtlich älter als die Neuzeit, weltweit verbreitet und
kein Natur-Phänomen, sondern ein Kultur-Phänomen. Um uns mit einer
solchen umfangreichen Frage auseinanderzusetzen, müssen wir zunächst
einmal versuchen, das Problem einzugrenzen - aber nicht, indem wir es auf
einen Teilaspekt reduzieren, sondern umgekehrt sein ganzes Ausmaß skiz-

124 WIDERSPRUCH - 42/02



zenhaft darstellen und akzeptieren. Wenn uns dies gelingt, dann können wir
gewissermaßen von „außen" auf dieses Problem „zurück"-schauen. Erst
dann, wenn wir den ganzen Problemzusammenhang „im Blick" haben,
können wir letztlich auch seine Teilaspekte besser verstehen, seine Ver-
schiedenheiten, seine Entwicklungsdynamik, aber auch seine Grenzen. Ein
solches methodisches Verfahren, das allerdings dem nicht zufällig heute
geförderten Spezialistentum in der Wissenschaft entgegengesetzt ist, wäre
bei allen Kulturphänomenen möglich, denn sie alle haben eine Geschichte.
Sie fangen einmal an, sie wandeln sich und sie vergehen wieder. Also ist es

möglich, sie mit einem solch „archäologischen" Blick (Foucault 1981) zu
sehen, so als würden oder könnten sie bereits der Vergangenheit angehören,
folglich auch überwunden werden. Wann begann, wann beginnt Gewalt und
warum?

Die europäische Diskussion zum Thema begann mit der Entdeckung des

„guten Wilden" (De las Casas 1974; Fink-Eitel 1974; Todorov 1985). Die
Eroberung Amerikas und das gewalttätige Vorgehen der Kolonialisten
bildeten einen scharfen Kontrast zu den friedlichen und freundlichen
indigenen Kulturen, denen sie begegneten. Dem wurde allerdings bald das

Bild vom „bösen Wilden" entgegengehalten, dem nun alle Greueltaten, die
die Eroberer begangen hatten, in die Schuhe geschoben wurde, um die
eigene Gewaltanwendung zu rechtfertigen (Stüben 1985). Derartige Pro-
jektions-Mechanismen, die dazu dienen, die wirklichen Gewaltzusammen-
hänge zu verkehren, finden wir immer wieder, wenn es um die Rechtferti-
gung von Unterdrückung anderer geht, seien es „Primitive", Kolonisierte,
Fremde aller Art und, last but not least, Frauen sowie die Zerstörung der
Natur insgesamt. Wenn schon nicht behauptet wird, daß die Gewalt der
Menschen eine mehr oder weniger gleichbleibende anthropologische Kon-
stante sei, und zwar von Anfang an, dann wird doch mindestens von einer
Art „Gründungsgewalt" (Girard 1992) ausgegangen, die „notwendig" (ge-
wesen) sei, um menschliche Kultur, Zivilisation, Religion oder ein irgend-
wie geartetes Zusammenleben von Menschen überhaupt zu gestalten und zu
garantieren. Oder es wird behauptet, im Laufe der Zivilisation sei die
Gewalt in der Fortschrittsentwicklung wesentlich eingeschränkt worden
(Elias 1980; dagegen Duerr 1993). Aus heutiger Sicht und der des Ge-
Schlechterverhältnisses sieht dies allerdings ziemlich anders aus (Benn-
holdt-Thomsen 1985).

Die dazugehörigen (patriarchalen) Mythen benennen regelmäßig einen
„Feind", der zu unterwerfen, zu kontrollieren war (z.B. der Fremde, die
Natur, eine drohende Gefahr), oder ein „Opfer", das einmal zu bringen war
bzw. von nun an zu bringen ist: das Opfer des Sohnes, das Opfer der Arbeit,
das Menschenopfer, der Vatermord, der Muttermord (vgl. Neumann 1989;
Weiler 1991; Bergmann 1992, 1997; Tazi-Preve 1997). Die einen sind der
Sündenbock, der die Schuld aller auf sich nimmt, die anderen opfern sich für
irgendeinen „Fortschritt" oder werden einer „Notwendigkeit" zum Opfer
gebracht. Andere wiederum sind „Tyrannen", die ihren Nachfolgern nicht
weichen wollten, und wieder andere, schließlich, wollten sich nicht fügen,

WIDERSPRUCH - 42/02 125



gingen eigensinnige oder umgekehrte Wege und waren auf irgendeine
Weise zu „mächtig": die Frauen und Mütter.

Die neue Matriarchatsforschung, die - unterbrochen durch Nationalso-
zialismus, Kriegs- und Nachkriegszeit - seit den 70er Jahren wieder zu
arbeiten begonnen hat, hat inzwischen den Beweis erbracht, daß alles ganz
anders gesehen werden muß, als wir es gewohnt sind. Die Gewalt beginnt
sich seit dem 5. Jahrtausend v. Chr. als ein systematische Mittel gesell-
schaftlichen Handelns durchzusetzen. Sie verläßt damit den Rahmen bloß
affektiven Handelns und wird zum Machtmittel, „Plan", zum System: Diese
Gewalt begründet das, was später „Politik" und „Ökonomie" genannt wird.
Das heißt, das, was wir heute darunter verstehen, setzt, historisch gesehen,
Gewaltverhältnisse voraus.

Von heute aus gesehen sind 7000 Jahre vielleicht ein langer Zeitraum,
menschheitsgeschichtlich dagegen ist es ein sehr kurzer. Demnach hat
systematisierte, geplante Gewalt erst jüngst die Geschichte zu prägen
begonnen. Vom östlichen Mittelmeerraum bis nach Indien, von Ägypten bis
nach Ostafrika und von Südost- bis Nord- und NordWesteuropa beginnt in
dieser Zeit eine „Indogermanisierung", ein „komplizierter Wandlungspro-
zeß, der zu einem drastischen kulturellen Wandel führte, wie er sonst nur
noch bei der Eroberung des amerikanischen Kontinents anzutreffen ist"
(Gimbutas 1994, 13). Die indogermanischen Einwanderer waren beritten,
mobil und Halbnomaden. Die Gesellschaften, die sie überfielen, waren
seßhafte Acker- und Gartenbauern, friedlich, unbewaffnet und mit einer
blühenden Zivilisation: Es waren Frauenkulturen, matriarchale Gesell-
Schäften, wie sie überall auf der Welt existierten, eine globale Kultur, von
der heute nur noch wenige Reste am Leben sind (vgl. Göttner-Abendroth
1980, 1991; Eisler 1993; Meier-Seethaler 1992; Weiler 1991; Bennholdt-
Thomsen 1994).

Die Vielfalt an inzwischen verfügbarer Literatur aus allen Gegenden der
Welt (für Indien vgl. auch Chattopadyaya 1973) läßt keinen Zweifel daran,
daß die Muster immer die gleichen waren, ob in Europa, Amerika, Asien oder
Afrika: Patriarchal organisierte kriegerische Horden überfallen matriarchal
organisierte friedliche (Hoch-)Kulturen, zerstören diese teilweise oder ganz,
werden im ersten Ansturm noch assimiliert, im zweiten und dritten (4.
Jahrtausend in Europa) nicht mehr (Gimbutas 1994). In dieser Zeit entstehen
überall patriarchale Herrschaftssysteme wie z.B. die „Orientalische Despo-
tie" (Wittfogel 1977) und das Pharaonenreich (Wolf 1994), die von ungeheu-
rer Grausamkeit und Gewalttätigkeit gekennzeichnet sind und einen enor-
men Kulturverlust sowie eine totale Verkehrung und Hierarchisierung der
gesellschaftlichen Organisationsform sowie der lokalen Ökonomie bewirk-
ten. Im Ergebnis wird eine von Männern geprägte und angeführte kriegeri-
sehe und kulturell primitive Herrenkultur mit Gewalt gegenüber einer
friedlichen, waffenlosen, komplexen, egalitären, herrschaftsfreien und wohl-
habenden, von Frauen geprägten Kultur durchgesetzt.

Dies ist der historische Fundamentalzusammenhang von Geschlecht und
Gewalt, wie er unsere High-Tech- Gesellschaft und unser Verhältnis zuein-

126 WIDERSPRUCH - 42/02



ander sowie zur Natur bis heute prägt. Die gewaltsame Etablierung eines

von Männern erfundenen Herrschaftssystems ist im eigentlichen Sinne der
Sündenfall unserer Geschichte. Von den historischen Fakten aus empfiehlt
es sich daher, die Entstehung „patriarchaler" Herrschaftssysteme nicht
mehr systemimmanent, sondern systemexmanent, also aus der Sicht einer
viel älteren und im wesentlichen „matriarchal" geprägten Menschheitsge-
schichte her zu untersuchen (Eisler 1993). Erst aus dieser Perspektive ist
nämlich das ganze Ausmaß des Problems: seine verschiedenen Erschei-
nungsformen und Entwicklungen, seine heutige Kulmination und Akzelle-
ration zu verstehen und darüber hinaus - paradoxerweise - auch seine
Überwindbarkeit.

Wenn demnach matriarchale Gesellschaften der Normalfall der damali-
gen Gesellschaft waren und ihre Zerstörung von außen kam und nicht
aufgrund innerer Zerrüttungserscheinungen begann (vgl. die unterschiedli-
chen Positionen von Meier-Seethaler und Göttner-Abendroth), dann fragt
sich, wie patriarchale Eroberer überhaupt entstehen und sich durchsetzen
konnten. Diese Frage wird von Göttner-Abendroth damit beantwortet, daß
die späteren Eroberer ihre ehemals ebenfalls matriarchalen Gemeinschaften
verlassen mußten, weil insbesondere Klimakatastrophen (Eiszeiten) sie
dazu zwangen. In der Tat zeigt die vergleichende Klima- und Kulturge-
Schichtsforschung (Lamb 1994) entsprechende Zusammenhänge auf. Gött-
ner-Abendroth nennt die dadurch in Gang gesetzten Bewegungen „katastro-
phische Wanderungen". Wenn man einmal die Mechanismen, Strategien
und Methoden verstanden hat, mit denen Eroberungs- und „Patriarchalisie-
rungs"-Prozesse erfolgen, dann sieht man, daß sie sich ständig wiederholen
und auch heute im großen wie im kleinen immer nach dem gleichen Schema
ablaufen. So wird die Chronologie der Gewaltanwendung zu einer Logik
der „Patriarchalisierung", die wir bis in unseren Alltag hinein beobachten
können und die immer den selben Gewaltcharakter hat. Hauptmerkmal ist
Eroberung, also Krieg (vgl. Wolf 1994; Degen 1996; von Paczensky 1970;
Müller 1987).

Nicht nur die Frauenkulturen als eigenständige gesellschaftliche Organi-
sations-, Wissens- und Wirtschaftsformen wurden dabei zerstört, sondern
auch ihre Trägerinnen und Erfinderinnen, die Frauen selbst, wurden in
unglaublich hoher Zahl (für Ägypten Wolf 1994) liquidiert. Der Frauen-
Mord hat also eine Tradition, die noch weit hinter die Hexenverfolgung zu
Beginn der Neuzeit zurückreicht. Auch der „mythische" Mutter-Mord ist
durchaus als realer zu verstehen (Tazi-Preve 1997), waren doch die Mütter
diejenigen, die die größte Erfahrung und Weisheit über ihre mütterliche
Kultur bewahrten, das alte Wissen immer wieder erneuerten und vor allem
auch das nun ständig bedrohte Leben ihrer Kinder, Verwandten und Stam-
mesgenosslnnen zäh und entschlossen verteidigten.

Die traditionelle Geschichtsschreibung klammert diese Entstehungsbe-
dingungen aus; sie beginnt mit einer Zeitphase, in der überall gewalttätige,
kriegerische und hierarchische Herrschaftssysteme als „Norm" bereits
etabliert waren. Die Zeit davor gilt als „vorgeschichtlich", in der die Gewalt

WIDERSPRUCH - 42/02 127



der Herrschaft mit einer angeblich noch größeren, umfänglicheren und
gefährlicheren Gewalt „archaischer" Zeiten verglichen wird. So sollen in
„archaischen" Zeiten ausgerechnet Frauen und Mütter besonders grausam,
blutrünstig und mordgierig gewesen sein (Nibley 1980). Es gibt in unseren
Gesellschaften eine Tabuisierung weiblichen Widerstands, eine gerade
auch bei Männern tiefsitzende Angst davor, Frauen könnten nun doch noch
Rache nehmen oder überhaupt zurückfinden zu Empfindungen, die sie in
ihrer Kultur pflegten, als diese zerstört wurde: Entsetzen, Trauer, Wut,
Klarheit und Mut. Wahrscheinlich wird in einer patriarchalen Gesellschaft
nichts so sehr gefürchtet wie derartige Empfindungen, wenn sie bei Frauen
auftauchen, wie überhaupt die Intensität der weiblichen Empfindungsfähig-
keit, bestehe sie in Wut oder in Liebe. Wäre nicht gerade sie der Wegweiser
zur (historischen) Wahrheit der heute herrschenden Gesellschaftsordnung?
(vgl. Anders 1987).

In allen Patriarchaten ist daher die „Kastration" der weiblichen Empfin-
dungs-, Denk- und Bewegungsfähigkeit sowie die Unterdrückung der
Freiheit an der Tagesordnung, vom Einkerkern im Haus (im Sinne des

Begriffs Harem Kerker), über das Verhüllen und Verkleiden bis zur
Unkenntlichkeit, und umgekehrt über das Enthüllen und Preisgeben des

weiblichen Körpers bis zur Verstümmelung von Leib, zur Verachtung von
Seele und Geist der Frauen: „Es gibt Grund genug zu der Annahme, daß die
widerlichen Höllenmartern in erster Linie zur Einschüchterung der Frauen
erfunden wurden, damit sie den neuen, patriarchalen Gesetzen gehorchten"
(Wolf 1994, 71 Folter und Vergewaltigung von Frauen, das in Japan und
China praktizierte Verstümmeln der Füße durch Einbinden, die indogerma-
nische Sitte des Sati (oder Suttee) der Witwenverbrennung, wie sie noch
lange Zeit in Indien praktiziert wurde, und die Schamlippen- und Klitoris-
beschneidung, die sich als „pharaonische Beschneidung" von Ägypten aus
über die gesamte islamische Welt bis nach Europa und in die USA ausge-
breitet hat, sind Beispiele dafür (vgl. Daly 1981; Janssen Jurreit 1979; Wolf
1994).

Die gewaltsame Trennung der Frauen von der Geschichte ihrer Lebens-
kultur, von sich selbst und den Wurzeln menschlicher Kultur wurde offen-
sichtlich in allen Perioden des Patriarchats als zentral angesehen. Da nützt
es den Frauen auch nichts, wenn sie, inzwischen gezähmt, angepasst und
brav hausfraulich ihre Nützlichkeit in Politik und Verwaltung, Wissen-
schaft und Militär beweisen wollen und durchaus bereit sind, nicht nur als

passive, sondern auch als „aktive Objekte" (vgl. Genth/von Werlhof 1989)
selbst in den patriarchalsten Institutionen der Gesellschaft mitzumachen -
nach der Devise: Emanzipation heißt, zu den Tätern anstatt zu den Opfern
zu gehören. Aber es wurde und wird ihnen auch die Anpassung ans
Patriarchat nicht honoriert. Wieder wird auch diese Leistung zu ihren
Ungunsten ausgenutzt: Die Frauen werden zunehmend mitverantwortlich
gemacht für die Katastrophen, die das patriarchale Gesellschaftssystem
weltweit erkennbar bewirkt hat.

128 WIDERSPRUCH - 42/02



Patriarchat als alchemistisches Projekt

Das patriarchale Projekt ist nicht nur ein militärisches, politisches, ideolo-
gisches, religiöses, moralisches (im Sinne seiner eigenen Rechtfertigung)
und ethisches (im Sinne seiner Definition vom „richtigen Leben"), sondern
auch ein ökonomisches und ein technologisches. Auf allen Ebenen dieses

Projekts wird versucht, die Frauen, die Natur in immer mehr Teilen dieser
Welt nicht nur dauerhaft zu unterwerfen und zu plündern wie eine „Natur-
Ressource", sondern auch: von ihr endlich unabhängig zu werden, sie in
eine männliche geschöpfte, tatsächlich patriarchale zu verwandeln bzw.
auch ohne sie zu einer männlich geschöpften Welt und Natur zu kommen,
zu einer „männlichen Natur" und Welt. Diese künstliche Welt soll die, die
wir haben, durch etwas völlig Neues, Anderes„ersetzen". Diese Ersetzung
der Welt setzt daher durchaus ihre Zersetzung voraus. Ich nenne diesen
Transformationsversuch die „Alchemie" des Patriarchats (vgl. von Werlhof
2001). Das alchemistische Denken prägt die Patriarchatsgeschichte von
Anfang bis heute. Es besteht in einer Reihe von Versuchen, in letzter Instanz
„Leben zu machen" (Paracelsus 1990; Jung 1987; Gebelein 1996; Eliade
1980) und damit eine patriarchale männliche „Identität" und „Individuati-
on" zu ermöglichen, nach der Devise: Erst wenn nur der Mann ein Schöpfer,
Erzeuger ist, kann er „zu sich" kommen, ist er „jemand". Als Schöpfer der
Welt soll er im Prinzip gottähnlich wirksam werden und hält sich fortan mit
Vorliebe irgendwo zwischen Himmel und Erde auf - nicht mehr aber gern
auf dem Boden irdischer Realitäten. Dies ist zunächst als religiös-ideologi-
sehe Vorstellung zu verstehen, seit der Neuzeit aber auch ganz materiell,
ökonomisch und technologisch. Das alchemistische Projekt der Transfor-
mation von Mensch und Natur in etwas anderes, das ihre Vernichtung und
angeblich mögliche künstliche Neuentstehung („zweite" Natur) mit ein-
schließt, ist für mich der rote Faden der Gewalt im Patriarchat.

Innerhalb der patriarchalen Kontinuität haben wir es also auch mit einer
Entwicklung im Sinne einer Zuspitzung und nicht etwa eines Abbaus
patriarchalen Denkens und Handelns zu tun. Für eine Periodisierung der
Entwicklungen innerhalb des Patriarchats bietet sich neben der Technologie

- im Sinn verschiedener „alchemistischer" Methoden - vor allem die
Ökonomie an, zumal auch sie durchaus in ein alchemistisches Interpréta-
tionsschema paßt. Aus patriarchaler Sicht ist die kapitalistische Wirtschaft
eine Art alchemistischer „Stein der Weisen", weil die Warenproduktion und
das Geld so aussehen, als würden sie Subsistenzbedürfnisse der Gesell-
Schaft ersetzen können durch den Warenkonsum und den Geldbesitz, und
als würde die Macht der Frauen, neues Leben hervorzubringen, gebrochen
werden können durch die Macht, diese Tätigkeit immer mehr zu „teilen und
zu beherrschen", um sie sich schließlich ganz zu unterwerfen und anzueig-
nen. Die alchemistische Transformation der patriarchalen Gesellschaft in
eine (scheinbar) immer mehr von Frauen und Natur unabhängige, die
dadurch angeblich noch nicht einmal der Trennungs-Gewalt mehr bedarf,
ist jedoch ein bloßer Schein. Die Gewalt der „ursprünglichen Akkumula-

WIDERSPRUCH - 42/02 129



tion" muß dauernd fortgesetzt und kontinuierlich beibehalten werden, weil
der ökonomische Prozeß auch im Kapitalismus weiterhin und trotz aller
Maschinisierung der Natur, der menschlichen Arbeitskraft und der weibli-
chen Gebärtätigkeit bedarf (von Werlhof 1997,2001 Auch die Subsistenz-
bedürfnisse sind nicht völlig zum Verschwinden zu bringen, weil die Ware
und das Geld keineswegs alle Bedürfnisse befriedigen. Die Knappheit ist
das Ergebnis des alchemistischen Ökonomieprojekts des Patriarchats, des

Kapitalismus, Lebensmittel und Naturreichtum in einen Haufen Blech oder
Papier und menschliche Lebenskraft in „Arbeitskraft" und diese in „Kapi-
tal", „geronnene, tote, vergangene Arbeit" - wie Marx schon sagte - zu
verwandeln. Es bleibt, wie Johan Galtung formulierte, nur „ein Loch im
Boden". Knappheit ist also auch an künstlichen Ersatzwelten - insofern sie
nichts wirklich zu „ersetzen" vermögen.

Die Gewalt der ökonomischen und technologischen Zerstörung im Patri-
archat findet in der kapitalistischen Weltwirtschaft erst ihren wirklichen
Ausdruck. Das Ziel der Übung, die Subsistenz durch Waren, den Reichtum
durch Geld und die Eigenmacht des Lebendigen durch Maschinen und
Waffen zu „ersetzen", ist eine Rechnung, die nicht aufgehen kann. Die
Kapital-"Verwertung" ist bloße Vernichtung, der Produktionswahn endet
auf der Müllhalde und der „patriarchal geborene Maschinen-Mensch"
schließlich, der „Cyborg", ist weder in Sicht, noch wird es ihn statt uns
„Dinosauriern" (Minsky 1988) wirklich geben können, eben weil unsere
Lebensbedingungen auf Erden nicht beliebig veränderbar sind. Sie sind
lediglich verwundbar, zerstörbar.

Weshalb angesichts der laufenden Naturzerstörung und dem rasanten
Verbrauch der letzten Reste matriarchaler Lebens- und Subsistenzzusam-
menhänge immer noch keine Panik ausgebrochen ist, ist dem nach wie vor
akzeptierten Aberglauben zu verdanken, daß eine schöne Neue Welt kom-
men wird, weil der technische Fortschritt sie uns demnächst beschert. Daher
wird nicht erkannt, was zu sehen ist, daß nämlich außer Zerstörung über-
haupt nichts sein wird. Der Glaube ans Patriarchat wirkt immer noch dem
Wissen um den Zustand der Welt entgegen. Die unsägliche Gewalt, die allen
Lebewesen angetan wird, uns selbst eingeschlossen, wird nicht wahr- nicht
ernstgenommen, weil der patriarchale Fortschrittsmythos und seine angeb-
lieh schöpferische Qualität immer noch überzeugen. Kein „Elend der Welt"
(Bourdieu 1997) vermag bisher die meisten davon abzubringen.

Wenn wir die Augen öffnen, dann sehen wir, daß das Patriarchat im
Prozeß des Scheiterns ist. Diese Lektion haben weltweit inzwischen vor
allem Frauen verstanden (Mies/Shiva 1995). Sie haben ihren Anteil an der
Kulturgeschichte der Menschheit immer noch nicht vergessen; und solange
es Frauen sind, die tatsächlich immer noch das neue Leben hervorbringen
- und sie werden es auch in Zukunft sein - machen sie auch konkrete
Erfahrungen mit Wahrheiten, die im Patriarchat verleugnet werden. Von da

aus haben sie es auch leichter als Männer, sich wieder mit den übrigen
Lebewesen verbunden zu sehen und die prinzipielle Feindschaft der Natur,
der Erde, der Welt und den Frauen gegenüber aufzugeben, das alte Gefühl

130 WIDERSPRUCH - 42/02



des Einsseins, des Kontinuums (Liedloff 1996) von allem Leben, das „Ich
bin wie alles ist" (Lispector 1980) wieder zuzulassen. Daher sind Frauen
auch in der Ökologiegfrage wesentlich sensibler, bewusster und zukunfts-
fähiger (Ökofeminismus), weil Frauen die Lebewesen, die sie hervorbrin-
gen, nicht verelendet, krank und vernichtet sehen wollen. Es schmerzt sie
auf eine andere, viel tiefere Weise als Männer, und dies gibt ihnen auch die
emotionale Kraft, Bewegungen in Gang zu setzten und neue Lebensformen
in und mit der Natur (vgl. Bennholdt-Thomsen/Mies 1996) zu sehen, zu
praktizieren und sich vom evolutionären Forschrittsdenken sowie von dem
Festhalten an Hierarchien und Herrschaftssystemen zu befreien (von Werl-
hof 1998).

Die Europäerinnen und das Erbe der Gewalt

Kein Kontinent hat eine kriegerischere Geschichte als Europa, keiner hat so
viele Krieger hervorgebracht und den Krieg auch vom religiösen (Kreuzzü-
ge, fortgesetzte Mission, Religionskriege) und politischen in den ökonomi-
sehen und privaten Bereich gebracht (Konkurrenzprinzip, patriarchale
Familie). Wenn heute jedermann in Europa mehr oder weniger mühelos
wieder zum Eroberer, Unterdrücker, Mörder und Vergewaltiger werden
kann, wie das die jüngere Geschichte auf dem Balkan zeigt, dann ist dies nur
der Geschichte wegen verständlich, wurde doch die Wirksamkeit des

kriegerischen Milieus, man könnte mit Sheldrake sagen, des kriegerischen
„morphogenetischen Feldes" (Sheldrake 1990), doch nie wirklich unterbro-
chen. Entsprechend ist das europäische „Kultur"-Erbe keineswegs fried-
lieh, demokratisch und egalitär, sondern beschränkt den „Frieden" immer
nur auf die eigene Gruppe, „Rasse", Nation oder das eigene Geschlecht. Das

Naturrecht, die Menschenrechte, die Aufklärung, das Völkerrecht, alle
definieren den „Anderen", für den die neuen Errungenschaften nicht gelten
sollen: Kolonisierte, Frauen, Natur, dieselben wie eh und je. Vor diesem
Hintergrund erweist sich auch die berühmte europäische Erfindung des

„Individuums" als ganz und gar nicht glorreich. Ist doch das Individuum der
durch Erziehung „selbstbeherrschte" Einzelne, der „Held", der nur durch
die Disziplinierung und die Qual, die er selbst erlebt oder/und sich selbst
angetan hat, imstande ist, sich nun auch von anderen beherrschen zu lassen
bzw. andere zu beherrschen (Ernst 1991), und ihnen dieselbe Schmach
anzutun (vgl. Keller 1989). Nur wer Gewalt erfahren, internalisiert, sich
selbst angetan und überlebt hat, ist fähig (wenn auch nicht gezwungen),
dieses und mehr auch anderen anzutun (Gruen 1987; Theweleit 1977;
Renggli 1992).

Bei den Europäerinnen ist eine Gespaltenheit zu beobachten. Einerseits
haben Frauen inzwischen den Haß des Patriarchats auf alles Lebendige und
Lebensfrohe, Eigenständige und „Weibliche" übernommen und in einen
Selbsthaß verwandelt, der auch schon den Schritt zur Gewalt nach außen in
sich birgt und mit sich bringt. Andererseits fahren andere fort, das Leiden,
das die Zerstörung der Lebensfreude durch patriarchale Gewalt bewirkt, als

WIDERSPRUCH - 42/02 131



Selbstzerstörung zu leben oder an andere Frauen und vor allem an die
Kinder weiterzugeben.

Im Patriarchat ist es lebensgefährlich, Frau zu sein. Frauenarbeit und
Frauenleben sind noch nie in so umfangreichem Maße so „wertlos" gewesen
wie heute. In einer Stadt voller „Weltmarktfabriken" an der mexikanisch-
US-amerikanischen Grenze, Ciudad Juarez, wo vor allem junge Frauen für
einen Hungerlohn Kleidung, Chips und Elektronik für den Weltmarkt
produzieren, wurden in einem Jahr allein 287 Frauen ermordet (Gabriel
1998). Wie können bei solchen Erfahrungen die Frauen wieder zu ihrer
großen Liebes- und Lebensfähigkeit finden, selbst wenn dies tatsächlich die
einzige Möglichkeit wäre, die sie hätten, um am Wiederaufbau des Matri-
archats als „zweiter Kultur" (Genth 1996) und als längerfristigere Alterna-
tive zum Patriarchat zu arbeiten?

Im Gegensatz zu Männern fühlen sich nämlich sehr viele Frauen für
irgend etwas schuldig. Es ist kein Zufall, daß daran gearbeitet wird - in der
Psychoanalyse und in Frauengruppen, die an die Macht im Patriarchat
kommen wollen -, den Frauen diese „Schuldgefühle", beispielsweise eine
„Rabenmutter" zu sein, auszutreiben (vgl. Beiträge zur feministischen
Theorie und Praxis 17, 1986). Dies wird damit begründet, daß Frauen ja
schließlich nichts Schuldhaftes getan hätten. Es ist aber wohl eher so, daß
das Schuldgefühl dieser Frauen gar nicht deshalb entsteht, irgend etwas
getan, sondern etwas unterlassen zu haben. Die Frauen leiden also nicht an
Stelle der Männer für deren Gewalttaten, sondern letztlich daran, dieser
Gewalttat nicht wirklich etwas entgegengesetzt zu haben. Das Schuldgefühl
vieler Frauen ist ihre historische Scham angesichts der Tatsache, daß sie

sich, ihre Kinder und ihre Kultur nicht schützen konnten - dazu zu schwach,
zu unentschlossen, zu ohnmächtig, zu korrupt, zu verdummt oder zu mutlos
waren. Das zeigt einen Weg auf. Frauen können nicht bruchlos und ohne
Auseinandersetzung zu einer neuen Tagesordnung übergehen. Es muß
aufgearbeitet werden, wie es zur Durchsetzung der Gewalt kommen konnte,
wer welchen Anteil daran hatte (vgl. Thürmer-Rohr 1989) - und warum
damit eigentlich niemand mehr fortfahren möchte.

Von nun an, so könnte es heißen, verhalten wir uns anders: Wir verteidi-
gen das Leben, unseres, das unserer Kinder und das der Welt, und lassen uns
davon um keinen Preis abbringen. Nur mit dieser Risikobereitschaft werden
Frauen und Männer ein Leben wiedergewinnen, das diesen Namen verdient.
Denn auch Männer sind ja nicht „von Natur aus" Gewalttäter. Aus histori-
sehen Gründen werden aber die Männer wesentlich mehr Probleme haben
als Frauen, zur Akzeptanz des Lebens auf dieser Erde zurückzufinden.
Schließlich hat die „Kultur" der Gewalt im Patriarchat ihnen auch „Vortei-
le" gebracht und ihre „Identität" als Männer ist sehr viel stärker damit
verknüpft. In diesem Sinne geht es nicht um die „Bestrafung von Schuldi-
gen", sondern um das Erkennen der Zusammenhänge (Lessing 1987) und
ein dementsprechendes konsequentes Handeln in Gegenwart und Zukunft.

* Es handelt sich hier um die gekürzte Fassung eines umfangreichen Manuskripts.

132 WIDERSPRUCH - 42/02



Literatur

Anders, Günther, 1987: Die Antiquiertheit des Menschen, 2 Bände. München

Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis, Nr. 17, 1986: Neue Heimat Therapie. Köln
Bell, Diane / Klein, Renate (Hg,), 1996: Radically Speaking. Feminism Reclaimed. London
Bennholdt-Thomsen, Veronika, 1985: Zivilisation, moderner Staat und Gewalt. Eine

feministische Kritik an Norbert Elias' Zivilisationstheorie. In: Beiträge zur feministi-
sehen Theorie und Praxis 13: Unser Staat. Köln

Bennholdt-Thomsen (Hg.), 1994: Yuchitän - Stadt der Frauen. Vom Leben im Matriarchat.
Reinbek

Bennholdt-Thomsen, Veronika / Mies, Maria. 1996: Eine Kuh für Hillary. Die Subsistenz-

Perspektive. München
Bergmann, Anna, 1992: Fruchtbarkeit als Todeskult im Patriarchat: Historisch-Philosophi-

sehe Hintergründe des modernen Menschenopfers. In: Prokla, Zeitschrift für Kritische
Sozialwissenschaft, Heft 89, 22. Jahrg., Nr. 4, Münster

Bergmann, Anna, 1997: Töten, Opfern, Zergliedern und Reinigen in der Entstehungsge-
schichte des modernen Körpermodells. In: Metis, Zeitschrift für historische Frauenfor-
schung und feministische Praxis, 11

Bernal, Martin, 1992: Schwarze Athene. Die afroasiatischen Wurzeln der griechischen
Antike. Wie das klassische Griechenland „erfunden" wurde. München/Leipzig

Bourdieu, Pierre, 1997: Das Elend der Welt. Konstanz
Braun, Christina von, 2000: Gender, Geschlecht und Geschichte. In: Dies./Stephan, Inge

(Hg.): Gender Studien. Eine Einführung. Stuttgart/Weimar
Brownmiller, Susan, 1980: Gegen unseren Willen. Vergewaltigung und Männerherrschaft.

Frankfurt
Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/M.
Chattopadhyaya, Debiprasad, 1973: Lokayata: A Study in Ancient Indian Materialism. New

Delhi
Chesler, Phyllis, 1979: Über Männer. Reinbek
Clastres, Pierre, 1976: Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie. Frankfurt/M.
Daly, Mary ,1981: Gyn-Ökologie. Eine Meta-Ethik des radikalen Feminismus. München
Darwin, Charles, 1989: Die Entstehung der Arten durch natürliche Zuchtwahl. Stuttgart
Däubler, Theodor, zit. bei Werlhof, Claudia von 1991, S. 165, Linz
De las Casas, Bartholomé, 1974: The Devastation of the Indies. A Brief Account. New York
Degen. Barbara, 1996: Im Kernland der Hexenprozesse. In: Readerin des feministischen

Rechtsinstituts e.V., Lose Gedanken - ungebunden. Zu feministischen Rechtsideen und

aus der Rechtspraxis, Nr. 1

Duerr, Hans Peter, 1993: Obszönität und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisationsprozeß. Bd.
3, Frankfurt/M.

Eisler, Riane, 1993: Kelch und Schwert. Von der Herrschaft zur Partnerschaft. Weibliches
und männliches Prinzip in der Geschichte. München

Eliade, Mircea, 1980: Schmiede und Alchemisten. Stuttgart
Elias, Norbert, 1980: Über den Prozeß der Zivilisation. 2 Bände. Frankfurt/M.
Ernst, Werner W., 1991: Zur Psychoanalyse der Denkgewalt. In: Texte. Psychoanalyse,

Ästhetik, Kulturkritik, Nr. 3.Innsbruck
Fiegl, Verena, 1990: Der Krieg gegen die Frauen. Zum Zusammenhang von Sexismus und

Militarismus. Bielefeld
Fink-Eitel, Hinrich, 1974: Die Philosophie und die Wilden. Über die Bedeutung des

Fremden für die Europäische Geistesgeschichte. Hamburg
Foucault, Michel, 1981: Archäologie des Wissens. Frankfurt/M.
Frauenhaus Köln 1980: Nachrichten aus dem Ghetto Liebe. Gewalt gegen Frauen, Ursachen

- Auswirkungen - Bewältigungsstrategien. Frankfurt/M.

WIDERSPRUCH - 42/02 133



Freud, Sigmund, 1974: Totem und Tabu (einige Übereinstimmungen im Seelenleben der
Wilden und der Neurotiker). In: Ders.: Fragen der Gesellschaft - Ursprünge der Religion.
Frankfurt/M.

Gabriel, Leo, 1998: Thema: Maquila. In: Panorama. Lateinamerika anders. Österreichische
Zeitschrift für Lateinamerika Nr. 2, Februar

Gebelein, Helmut, 1996: Alchemie. Die Magie des Stofflichen. München
Genth, Renate / Werlhof, Claudia von, 1989: Geschlechtsspezifische Bedingungen und

Formen des Umgangs mit Informations- und Kommunikationstechnologien. Untersu-
chungsbericht über das Projekt Nr. 95 des „So-Tech-Programms" des Ministeriums für
Arbeit, Gesundheit und Soziales des Landes NRW. Minden/Düsseldorf

Genth, Renate, 1996: Matriarchat als zweite Kultur. In: Werlhof, Claudia von/Schweigho-
fer, Annemarie/Ernst, Werner (Hg.): Herren-Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebensform.
Frankfurt/M.

Gimbutas, Marija, 1994: Das Ende Alteuropas: Der Einfall von Steppennomaden aus
SUdrußland und die Indogermanisierung Mitteleuropas. Innsbruck

Girard, René, 1992: Das Heilige und die Gewalt. Frankfurt/M.
Godelier, Maurice, 1987: Die Produktion der großen Männer. Frankfurt/New York
Göttner-Abendroth. Heide/Derungs, Kurt (Hg.), 1997: Matriarchate als herrschaftsfreie

Gesellschaften. Bern
Göttner-Abendroth, Heide, 1980: Die Göttin und ihr Heros. Die matriarchalen Religionen

in Mythos, Märchen und Dichtung. München
Göttner-Abendroth, Heide, 1989: Das Matriarchat I. Geschichte seiner Erforschung. Stutt-

gart/Berlin/Köln
Göttner-Abendroth, Heide, 1991 : Das Matriarchat II, 1. Stammesgesellschaften in Ostasien,

Indonesien. Ozeanien. Stuttgart/Berlin/Köln
Göttner-Abendroth, Heide, 1996: Die Macht von Frauen. Matriarchate als herrschaftsfreie

Gesellschaften. In: Werlhof, Claudia von/Schweighofer, Annemarie/Ernst, Werner (Hg.):
Herren-Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebenform. Frankfurt/M.

Gruen, Arno, 1987: Der Wahnsinn der Normalität. Realismus als Krankheit: Eine grundle-
gende Theorie zur menschlichen Destruktivität. München

Janssen-Jurreit, Marie-Louise, 1979: Sexismus. Oder die Abtreibung der Frauenfrage.
Frankfurt

Jung, Carl Gustav, 1987: Erlösungsvorstellungen in der Alchemie. (Grundwerk, Band 6).
Ölten

Kappeler, Susanne / Renka, Mira / Beyer, Melanie (Hg.), 1994: Vergewaltigung - Krieg -
Nationalismus. Eine feministische Kritik. München

Kappeler, Susanne, 1994: Der Wille zur Gewalt. Politik des persönlichen Verhaltens.
München

Kappeler, Susanne, 1999: Militärmachismo und der Kniefall der Zivilgesellschaft. Wider-
spruch 37, Zürich

Keller, Catherine, 1989: Der Ich-Wahn. Abkehr von einem lebensfeindlichen Ideal. Zürich
Lamb, H.H 1994: Klima- und Kulturgeschichte. Der Einfluß des Wetters auf den Gang der

Geschichte. Reinbek
Lenz, Ilse, 2001: Globalisierung, Ethnizität, Geschlecht: Gibt es Chancen zur sozialen

Gestaltung? In: Raiser, Michaela (Hg.),: Egalitäre Differenz. Ansätze, Einsätze und

Auseinandersetzungen im Kampf um Anerkennung und Gerechtigkeit. Innsbruck
Lessing, Hellmut, 1987: Männlichkeit und Gewalt. In: Dialog, Beiträge zur Friedensfor-

schung Nr. 8: Identität und Gewalt. Schlaining
Liedloff, Jean, 1996: Auf der Suche nach dem verlorenen Glück. Gegen die Zerstörung

unserer Glücksfähigkeit in der frühen Kindheit. München
Lispector, Ciarice, 1980: Die Passion nach G.H. Frankfurt/M.
Madörin, Mascha, 1996: Der kleine Unterschied - in Milliarden Franken. In: Widerspruch

Heft 31, Zürich

134 WIDERSPRUCH - 42/02



Marx, Karl, 1974: Über die sogenannte ursprüngliche Akkumulation, In: Marx/Engels
Werke, Band 23. Berlin

Meier-Seethaler, Carola, 1992: Ursprünge und Befreiungen, Die sexistischen Wurzeln der
Kultur. Frankfurt/M.

Mies, Maria, 1985: „Erwünschte" Frauen - „Unerwünschte" Frauen. Kapitalistische und
sozialistische Akkumulation und Bevölkerungspolitik. In: Beiträge zur feministischen
Theorie und Praxis Nr. 14, Köln

Mies, Maria, 1994: Gegen die Ramboisierung der Männer. In: Bündnis 90/Die Grünen NRW
(Hg.): Zwischen Rambo und Märchenprinz. Ein politischer Diskurs zur Männeremanzi-

pation. Reader zum 1. Männerkongreß von Bündnis 90/Die Grünen NRW am 28. Mai
1994

Mies, Maria / Shiva, Vandana, 1995: Ökofeminismus. Zürich
Mies, Maria / Werlhof, Claudia von (Hg.) 1999: Lizenz zum Plündern. Das Multilaterale

Abkommen über Investitionen - MAI. Globalisierung der Konzernherrschaft und was
wir dagegen tun können. Hamburg

Minsky, Marvin, 1988: Interview in „Maschinenträume", Film von Peter Krieg. Freiburg
Müller, Ingo, 1987: Furchtbare Juristen. Die unbewältigte Vergangenheit unserer Justiz.

München
Neumann. Erich, 1989: Die Große Mutter. Eine Phänomenologie der weiblichen Gestaltun-

gen des Unbewussten. Ölten

Nibley, Hugh W„ 1980: Patriarchy and Matriarchy, in: Blueprints for Living. Perspectives
for Latter-day Saint Women. Provo (Utah)

Paczensky, Gerd von, 1970: Die Weißen kommen. Die wahre Geschichte des Kolonialis-
mus. Hamburg

Paracelsus, 1990: Die Geheimnisse. Ein Lesebuch aus seinen Schriften, hgg. von Will-Erich
Peuckert. München

Renggli, Franz, 1992: Selbstzerstörung aus Verlassenheit. Hamburg
Sheldrake, Rupert, 1990: Das Gedächtnis der Natur: das Geheimnis der Entstehung der

Formen in der Natur. Bern/München/Wien
Sofsky, Wolfgang, 1996: Traktat Uber die Gewalt. Frankfurt/M.
Stüben, Peter E. (Hg.), 1985: Kahlschlag im Paradies. Die Vernichtung der Regenwälder -

Das Ende der Stammesvölker. Gießen

Tazi-Preve, Irene, 1997: Patriarchale Mutterschaft versus mütterliche Ordnung. Eine Kritik
an der Mutterfeindlichkeit in der politischen Theorie und Praxis sowie in Teilen der

Frauenforschung. Innsbruck (Diss.)
Theweleit, Klaus, 1977: Männerphantasien. 1. Band. Frankfurt/M.
Thürmer-Rohr, Tina u.a. (Hg.), 1989: Mittäterschaft und Entdeckungslust. Berlin
Tiger, Lionel / Fox, Robin, 1971: Das Herrentier - Steinzeitjäger im Spätkapitalismus.

München/Gütersloh/Wien
Todorov, Tzetvan, 1985: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. Frankfurt/M.
Trube-Becker, Elisabeth, 1987: Sexuelle Mißhandlung von Kindern. In: Fässler, Hildegard

(Hg.): Das Tabu der Gewalt. Innsbruck
UN, United Nations, 1980: Programme of Action for the Second Half of the UN-Decade for

Women: Equality, Development and Peace. World Conference. Kopenhagen
Weiler, Gerda, 1991: Der enteignete Mythos. Eine feministische Revision der Archetypen-

lehre C. G. Jungs und Erich Neumanns. Frankfurt/M.
Werlhof, Claudia von, 1991 : Die Krise und die Produktion von Gewalt als „Normalität". In:

Dunkl, D. u.a. (Hg.): VerHEERend. Braucht Österreich eine Armee?. Linz
Werlhof, Claudia von, 1996a: Das Rechtssystem und der Muttermord. In: Dies.: Mutter-

Los. Frauen im Patriarchat zwischen Angleichung und Dissidenz. München
Werlhof, Claudia von, 1996b: „Femokratie"? Warum auch die Demokratie die Frauen nicht

vom Patriarchat befreit. In: Dies.: Mutter-Los. Frauen im Patriarchat zwischen Anglei-
chung und Dissidenz. München

WIDERSPRUCH - 42/02 135



Werlhof, Claudia von, 1996c: Freud-los? Die „Religion", der „Vater", die „Herrschaft":
Unhintergehbare Voraussetzung aller Kultur?. In: Dies.: Mutter-Los. Frauen im Patriar-
chat zwischen Angleichung und Dissidenz. München

Werlhof, Claudia von, 1997: „Schöpfung aus Zerstörung"? Die Gentechnik als moderne
Alchemie und ihre ethisch-religiöse Rechtfertigung. In: Baier, Wilhelm (Hg.): Genetik:
Einführung und Kontroverse. Graz

Werlhof, Claudia von, 1998: Wie kommt es zum „heißen Frieden" und zur herrschaftsfreien
Demokratie?. In: European University Center for Peace Studies (Hg.): Is small beautiful?
Die Leopold Khor-Vorlesungen, Band 1 der Schlainiger Schriften zur Friedens- und

Konfliktforschung. Wien
Werlhof, Claudia von, 2001: Patriarchat als „alchemistisches System": Die (Z)ErSetzung

des Lebendigen. In: Wolf. Maria (Hg.): Optimierung und Zerstörung. Intertheoretische
Analysen zum menschlich Lebendigen. Innsbruck

Werlhof, Claudia von, 2002: „Wenn wir die Hausarbeit verstanden haben, haben wir die
Ökonomie verstanden". (Haus)Frauen, „Gender" und das Projekt des Patriarchats. Man.
Innsbruck

Wesel, Uwe, 1980: Der Mythos vom Matriarchat. Frankfurt/M.
Wittfogel. Karl A„ 1977: Die orientalische Despotie. Eine vergleichende Untersuchung

totaler Macht. Frankfurt/M.
Wolf, Doris, 1994: Was war vor den Pharaonen? Die Entdeckung der Urmütter Ägyptens.

Zürich

!KIIIIIIIIIII!IIL¥/lllll/JirOI KLIO Buchhandlung und Antiquariat
von der Crone, Heiniger Linow & Co.

Geistes- und sozialwissenschaftliche Buchhandlung mit fach-

spezifischen Dienstleistungen und umfangreichem Sortiment

Buchhändlerisch und wissenschaftlich ausgebildetes Personal

An- und Verkauf antiquarischer Bücher

KLIO Buchhandlung KLIO Antiquariat
Zähringerstrasse 45 Zähringerstrasse 41

Postfach 699 Postfach 699
CH-8025 Zürich 1 CH-8025 Zürich 1

www.klio-buch.ch

Geschichte

Philosophie

Germanistik

Alte Sprachen

Soziologie

Politologie

Ethnologie

Religion

Kommunikation

Belletristik

Tel. 01 251 42 12

Fax 01 251 86 12

136 WIDERSPRUCH - 42/02


	Gewalt und Geschlecht

