Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 42

Artikel: Gewalt und Geschlecht

Autor: Werlhof, Claudia von

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652025

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652025
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Claudia von Werlhof
Gewalt und Geschlecht

Dieser Aufsatz* entstand vor dem 11.9.2001. Dieser Tag, aber auch das
internationale Geschehen danach zeigen mehr denn je, wie sehr Gewaltaus-
iibung, die Organisation von Gewalt, Terror, Krieg, ihre Propagierung und
Banalisierung eine nahezu reine Midnnerdomine sind. Es wird 6ffentlich und
als vollig selbstverstiandlich hingenommen, dass die zu ,,.Bosen* Erklirten
von denen, die das erklirt haben, militdrisch angegriffen werden diirfen, als
gibe es ein globales Gewaltmonopol, das nun mit allen Mitteln durchzuset-
zen sei. Globalisierung als Krieg stellt alles in den Schatten, was historisch
bisher der Fall war. Daraus folgt selbstverstdndlich nicht, dass Frauen danach
streben sollten, sich an all dem ,,gleichberechtigt zu beteiligen®, etwa im
Sinne der Forderung ,,Frauen zum Heer!*, sondern dass es umgekehrt darum
gehen muB, die Minner endlich vom T6ten wegzubringen.

Die heutige Situation macht es damit klarer als je zuvor, dass Frauenfor-
schung auf keinen Fall darin bestehen kann, die gesellschaftlichen Verhalt-
nisse als gegebene, als unveridnderbare vorauszusetzen, um auf dieser
Grundlage einen systemimmanenten Kampf um ,,Rechte* zu fithren. Genau
dies ist im Moment aber der Mainstream in der akademischen Frauenfor-
schung, der Gender-Forschung wie auch in der Frauenpolitik. Typischer-
weise wird daher in den letzteren nicht thematisiert, ja tabuisiert. Worum es
hier geht: um die Tatsache der Existenz von Gewalt, Patriarchat, Naturzer-
storung sowie die Moglichkeit, diese auch wieder zu beenden.

,,1ch tote, also bin ich.*

Ein Satz, der nur von einem Mann stammen kann (Theodor Dédubler). Trotz
der zunehmenden Einbeziehung von Frauen ins Militdr und in konkrete
Kriegshandlungen, trotz der Bestrebungen von Frauen, in die Real-Politik
und an die Macht zu kommen, trotz der im letzten Jahrzehnt gingigen
Behauptung einer sogenannten ,,Gender*-Forschung, das Geschlecht sei
lediglich ein ,,soziales Konstrukt®, also eine blofe gesellschaftliche Erfin-
dung ohne eigenstindige Qualitit (Butler 1991), und trotz der auch immer
wieder behaupteten ,,Geschlechtsneutralitit unserer gesellschaftlichen
Verhiltnisse werden Frauen ihre Existenz oder ,JIdentitit” — wenn iiber-
haupt — immer noch nicht durch die Moglichkeit des Toten-Konnens
begriinden wollen. Natiirlich werden auch viele Minner sich nicht auf diese
Weise definieren lassen wollen, aber sie wissen dennoch, was gemeint ist
und woran sie partizipieren.

Was ist gemeint? Die Frage zeigt schon, dal3 es sich hierbei nicht nur um
ein Problem der Gegenwart handelt, und auch nicht nur um eines der
jiingeren Vergangenheit. Wir haben es mit unserer ganzen Geschichte der
Gewalt zu tun, mit Kontinuitdten iiber lange Zeitrdume, aber auch mit
Briichen. Denn nur wenn wir davon ausgehen, dafl das Téten der und durch

WIDERSPRUCH - 42/02 121



Mainner keine an ihr Geschlecht gebundene Naturtatsache, sondern eine
Kulturtatsache ist, macht es einen Sinn, sich iiberhaupt mit der Frage zu
beschiftigen, und das heifit: mit der Moglichkeit, dal Ménner mit dem
Toten wieder aufhdren — und nicht auch noch Frauen damit anfangen.

Es muB} also, wenn wir nicht irgendeinem ,,Biologismus* nachhiéngen
wollen, eine gesellschaftliche Entwicklung gegeben haben, bei der Ménner
anfingen, sich iiber das Toten und andere Gewalthandlungen zu definieren.
Und es sieht so aus, als sei dies heute nicht nur immer noch der Fall, sondern
sogar in zunehmendem Mafe. Maria Mies nennt dies die ,,Ramboisierung*
der Minner (Mies 1994). Auch ohne hier alle verfiigbaren Zahlen zusam-
menzutragen, kann behauptet werden, daB} in keinem Jahrhundert so viel
Krieg, Mord, Folter und Vergewaltigung waren wie im zwanzigsten, von
den Opfern sogenannter indirekter, ,,struktureller” Gewalt des 6konomi-
schen, politischen und technologischen Systems ganz zu schweigen. Es ist
dariiber hinaus nicht iibertrieben, wenn man festhélt, dafl das Toten gerade-
zu zu einem Hauptthema der Kulturindustrie und der Medien geworden ist.
Ubrigens auch in Kindersendungen, so dal} heute sogar eine ,,Normalitat*
des Totens suggeriert wird, wie sie historisch wahrscheinlich ohne Beispiel
ist (von Werlhof 1991). Dall dabei neuerdings zunehmend Frauen als
Titerinnen auftauchen, ist allerdings, verglichen mit der sozialen Realitit,
Fiktion. Nach wie vor sind Frauen keine Killer-Typen, was nicht heilt, da
nicht in bestimmten Situationen, Institutionen und Filmen versucht wiirde,
sie dazu zu machen. Aber auch dies wird von Ménnern produziert.

Wir haben es bei den Formen direkter, unmittelbarer, ,,politischer* und
korperlicher Gewalt und Gegengewalt zunichst einmal mit einem ménnli-
chen Verhaltensmuster zu tun, das sowohl die Alltags- wie die Kriegsgewalt
kennzeichnet. Besonders typisch fiir diese Verbindung von Alltags- und
Kriegsgewalt ist die Vergewaltigung (Kappeler 1994, 1999; Kappeler u.a.
1994; Brownmiller 1980; Fiegl 1990), die darauf verweist, dal gerade die
alltdaglichsten wie die kriegerischsten Gewalthandlungen einen ,,sexuellen*
Charakter haben, indem sie nicht nur von Ménnern ausgehen, sondern
insbesondere auch gegen das weibliche Geschlecht gerichtet sind. So gibt
es Gewalthandlungen, die iiberhaupt nur an Frauen begangen werden
konnen. Umgekehrtist die speziell gegen den ménnlichen Korper gerichtete
Gewalt eine, die fast immer von andern Ménnern ausgeht (vgl. Frauenhaus
Koln 1980; Chesler 1979; Volger/von Welck 1990).

Uberdurchschnittlich oft sind die Opfer von Gewalt Frauen sowie Perso-
nen und Gruppen von Personen, die im weitesten Sinne als mehr oder
weniger ,,weiblich® charakterisiert werden. Als solche gelten Kinder, Ko-
lonisierte, alte Menschen und allgemein alle, die man glaubt, nicht ernstneh-
men zu miissen oder ,,aus gutem Grund‘ angreifen zu ,,diirfen* wie nicht-
weilhdutige ,,Fremde*. Auch Tiere, Pflanzen und die auermenschliche
Natur insgesamt werden eher in die Nihe des ,,Weiblichen“ geriickt.
Gewalthandlungen gegen sie gelten anscheinend als unbedenklich, als
Kavaliersdelikt, oder sogar als ,notwendig® (von Werlhof 1996a). So
scheint minnliche Gewaltanwendung nicht einfach nur individuelle Griin-

122 WIDERSPRUCH - 42/02



de zu haben, sondern bewegt sich auch vor dem konkreten Hintergrund von
Rassismus, Sexismus und Naturfeindlichkeit. Es ist, als ob die Kerngruppe
derer, die glaubten, die meisten ,,Griinde* fiir Gewalttaten zu haben, aus
einer Minderheit von erwachsenen ,,weilen Médnnern* besteht. War es der
von den kolonisierten Indianern sogenannte ,,weie Mann*, der das, was wir
heute als Gewalt kennen und erfahren, ,,erfand®, diese Gewalt systemati-
sierte, als Gewaltsystem iiberall auf der Welt ausbreitete und dabei nach und
nach auch seine Opfer, ja sogar Frauen in den Sog von Gewalt und
Gegengewalt zog?

Wenn es das ist, was uns die historischen Tatsachen sagen, dann ist
verstindlich, warum es heute eigentlich immer noch ein Tabu ist, von
.Minner-Gewalt* zu reden, trotz oder gerade wegen der Aktualitidt dieser
Problematik — und trotz oder gerade wegen der Frauenbewegung, die seit
Ende der 60er Jahre nicht aufgehort hat, dieses Thema in die Offentlichkeit
zu bringen (vgl. Janssen-Jurreit 1979). Es ist in diesem Zusammenhang
bemerkenswert, dafl bei Mannern Schuldgefiihle wegen Gewalthandlungen
so gut wie nie aufzutauchen scheinen. In der Gerichtsmedizin wurde
festgestellt, da Minner, die sich an Frauen oder Kindern vergangen oder/
und sie sogar getotet hatten, deswegen fast nie ein schlechtes Gewissen
zeigten (vgl. Trube-Becker 1987). Im iibrigen, so heiflt es immer wieder,
gibe es heute auch nicht mehr Gewalt als frither, es werde ihr nur mehr
offentliche Aufmerksamkeit zuteil.

Nach jiingeren UNO-Daten sind seit dem Vietnamkrieg die Opfer heu-
tiger Kriege zu 80 Prozent Frauen und Kinder (NDR 1992). Meldungen iiber
eine ,,Verbesserung* dieser Situation liegen nicht vor. In China, wo die Ein-
Kind-Familie staatlich vorgeschrieben ist, kommen praktisch nur noch
Buben auf die Welt, was bedeutet, daB immer mehr weibliche Féten
abgetrieben werden. In Indien lieB sich bereits in den 70er Jahren statistisch
nachweisen, dal} sich das Zahlenverhiltnis zwischen Médnnern und Frauen
rapide zu Ungunsten der Frauen verschoben hatte, die nur mehr 40 statt iiber
50 Prozent der Bevolkerung ausmachten (vgl. Mies 1985). Aber auch die
sogenannte strukturelle, speziell die 6konomische Gewalt gerade gegen
Frauen 14Bt sich benennen. Nach dlteren UNO-Daten, die bisher nicht
aktualisiert wurden, erledigen Frauen weltweit zwei Drittel aller Arbeit,
bekommen dafiir aber nur ein Zehntel aller Einkommen und besitzen ein
Hundertstel aller Produktionsmittel (vgl. auch Madorin 1996). Minner
besitzen demnach 99 Prozent aller Produktionsmittel, 90 Prozent aller
Einkommen und verrichten nur ein Drittel aller Arbeit (UN 1980).

Die Gewalt gegen Frauen war das primédre Thema der neuen Frauenbe-
wegung und der damit beginnenden ,,Frauenforschung* seit Ende der 60er
Jahre. Umso erstaunlicher, aber auch bezeichnender ist es, daf} seit den 80er
Jahren, aus den USA kommend, eine sogenannte ,,Gender“-bzw. ,,Ge-
schlechter*“-Forschung international — vor allem im akademischen Milieu
und in der Politik — propagiert wird, die davon nichts mehr wissen will (Lenz
2001). Ist dies die Antwort der stark ménnlich geprigten Wissenschaft auf
die mit der Frauenforschung hoffentlich nahende Auflésung des Ritsels der

WIDERSPRUCH - 42/02 123



Gewalt? Versuchen hier WissenschaftlerInnen im Namen und im Dienste
einer patriarchalen Gesellschaftsordnung unter dem Deckmantel eines
sogenannten ,,Feminismus* und ,,Postfeminismus* noch einmal zu verhin-
dern, daBl das groBte Geheimnis der herrschenden Gesellschaft geliiftet
wird? (Bell/Klein u.a. 1996).

Meine These lautet: Systematische Gewaltanwendung ist die Haupter-
findung der patriarchalen ,,Zivilisation* und , Kultur”. Sie hat sich von
Anfang an grundsitzlich gegen Frauen gerichtet, und von da aus auch gegen
andere. Sie prigt wie vielleicht nichts anderes die Entwicklung von Gesell-
schaft und menschlichen Beziehungen weltweit bis heute. Sie hat zu einem
so grofen Kulturverlust und Riickschritt in der Geschichte der Menschheit
gefiihrt, daBB heute ein Zerfall der patriarchal organisierten Gesellschaft
eingetreten ist, der in vielen Lindern bis zum Zusammenbruch der Sozial-
ordnung selbst fiihrt.

Die Gewalt gegen Frauen — historische Hintergriinde

Die Gewalt hat — als gesellschaftliches Phinomen — eine Entstehungsge-
schichte und verschiedene Erscheinungsformen und neben ihrer Chrono-
Logik auch ihre eigene, von Zeit und Raum relativ unabhéngige ,,Logik*.
Das legt jedenfalls die Permanenz der Gewalt in der Geschichte nahe. Das
heiBit, es scheint ein hartndckiges Interesse daran zu bestehen, Gewalt als
geschichtsunabhingiges, ewiges Naturgesetz erscheinen zu lassen. Nicht
umsonst wird gesellschaftliche Gewalt oft genug mit angeblicher Natur-
Gewalt gerechtfertigt (Darwin 1989; Sofsky 1996).

Auch die Geschichtsforschung geht mehrheitlich davon aus, daBl es
,immer schon* das Problem der Gewalt gegeben habe, nach der Devise: Der
Menschist,,egoistisch* und ,,schlecht* und hat immer schon Kriege gefiihrt
bzw. ,,Konflikte* mit Gewalt gelost (vgl. Tiger/Fox 1971; Godelier 1987).
Den Ergebnissen der historischen Frauenforschung zufolge ist dies jedoch
falsch und irrefiihrend, und erscheint von da her gesehen als eine bloBe
Schutzbehauptung zur Rechtfertigung heutiger Gewaltverhiltnisse als an-
geblich ,,natiirlicher* ( Freud 1974; Girard 1992; Marx 1974). Hort man auf,
daran zu glauben, daBl der fiir uns wesentliche Teil der menschlichen
Geschichte erst mit den Despotien im Vorderen bis Fernen Orient beginnt
(zuletzt noch bei Bernal 1992), dann eroffnet sich ein vollig neues Spektrum
des Studiums gesellschaftlicher Moglichkeiten und von Zeiten und Réu-
men, die wesentlich linger und umfassender die gesellschaftliche Wirklich-
keit bestimmt haben.

Wir konnen festhalten: Es gibt einen Zusammenhang zwischen Gewalt
und Geschlecht, er ist allgegenwirtig und tritt in sehr vielen verschiedenen
Formen auf, ist offensichtlich ilter als die Neuzeit, weltweit verbreitet und
kein Natur-Phianomen, sondern ein Kultur-Phanomen. Um uns mit einer
solchen umfangreichen Frage auseinanderzusetzen, miissen wir zunichst
einmal versuchen, das Problem einzugrenzen — aber nicht, indem wir es auf
einen Teilaspekt reduzieren, sondern umgekehrt sein ganzes Ausmal skiz-

124 WIDERSPRUCH - 42/02



zenhaft darstellen und akzeptieren. Wenn uns dies gelingt, dann kénnen wir
gewissermalBen von ,,aullen‘ auf dieses Problem ,,zuriick*-schauen. Erst
dann, wenn wir den ganzen Problemzusammenhang ,im Blick™ haben,
konnen wir letztlich auch seine Teilaspekte besser verstehen, seine Ver-
schiedenheiten, seine Entwicklungsdynamik, aber auch seine Grenzen. Ein
solches methodisches Verfahren, das allerdings dem nicht zufillig heute
geforderten Spezialistentum in der Wissenschaft entgegengesetzt ist, wire
bei allen Kulturphdnomenen moglich, denn sie alle haben eine Geschichte.
Sie fangen einmal an, sie wandeln sich und sie vergehen wieder. Also ist es
moglich, sie mit einem solch ,,archéologischen Blick (Foucault 1981) zu
sehen, so als wiirden oder konnten sie bereits der Vergangenheit angehoren,
folglich auch iiberwunden werden. Wann begann, wann beginnt Gewalt und
warum?

Die europiische Diskussion zum Thema begann mit der Entdeckung des
»guten Wilden* (De las Casas 1974; Fink-Eitel 1974; Todorov 1985). Die
Eroberung Amerikas und das gewalttitige Vorgehen der Kolonialisten
bildeten einen scharfen Kontrast zu den friedlichen und freundlichen
indigenen Kulturen, denen sie begegneten. Dem wurde allerdings bald das
Bild vom ,,bosen Wilden* entgegengehalten, dem nun alle Greueltaten, die
die Eroberer begangen hatten, in die Schuhe geschoben wurde, um die
eigene Gewaltanwendung zu rechtfertigen (Stiiben 1985). Derartige Pro-
jektions-Mechanismen, die dazu dienen, die wirklichen Gewaltzusammen-
hidnge zu verkehren, finden wir immer wieder, wenn es um die Rechtferti-
gung von Unterdriickung anderer geht, seien es ,,Primitive*, Kolonisierte,
Fremde aller Art und, last but not least, Frauen sowie die Zerstérung der
Natur insgesamt. Wenn schon nicht behauptet wird, daB3 die Gewalt der
Menschen eine mehr oder weniger gleichbleibende anthropologische Kon-
stante sei, und zwar von Anfang an, dann wird doch mindestens von einer
Art ,,Griindungsgewalt” (Girard 1992) ausgegangen, die ,,notwendig™ (ge-
wesen) sei, um menschliche Kultur, Zivilisation, Religion oder ein irgend-
wie geartetes Zusammenleben von Menschen iiberhaupt zu gestalten und zu
garantieren. Oder es wird behauptet, im Laufe der Zivilisation sei die
Gewalt in der Fortschrittsentwicklung wesentlich eingeschriankt worden
(Elias 1980; dagegen Duerr 1993). Aus heutiger Sicht und der des Ge-
schlechterverhiltnisses sieht dies allerdings ziemlich anders aus (Benn-
holdt-Thomsen 1985).

Die dazugehorigen (patriarchalen) Mythen benennen regelméfBig einen
,.Feind“, der zu unterwerfen, zu kontrollieren war (z.B. der Fremde, die
Natur, eine drohende Gefahr), oder ein ,,Opfer*, das einmal zu bringen war
bzw. von nun an zu bringen ist: das Opfer des Sohnes, das Opfer der Arbeit,
das Menschenopfer, der Vatermord, der Muttermord (vgl. Neumann 1989;
Weiler 1991; Bergmann 1992, 1997; Tazi-Preve 1997). Die einen sind der
Siindenbock, der die Schuld aller auf sich nimmt, die anderen opfern sich fiir
irgendeinen ,,Fortschritt“ oder werden einer ,,Notwendigkeit* zum Opfer
gebracht. Andere wiederum sind ,,Tyrannen®, die ihren Nachfolgern nicht
weichen wollten, und wieder andere, schlieBlich, wollten sich nicht fiigen,

WIDERSPRUCH - 42/02 125



gingen eigensinnige oder umgekehrte Wege und waren auf irgendeine
Weise zu ,,médchtig®: die Frauen und Miitter.

Die neue Matriarchatsforschung, die — unterbrochen durch Nationalso-
zialismus, Kriegs- und Nachkriegszeit — seit den 70er Jahren wieder zu
arbeiten begonnen hat, hat inzwischen den Beweis erbracht, daf alles ganz
anders gesehen werden muf, als wir es gewohnt sind. Die Gewalt beginnt
sich seit dem 5. Jahrtausend v. Chr. als ein systematische Mittel gesell-
schaftlichen Handelns durchzusetzen. Sie verldBt damit den Rahmen blof3
affektiven Handelns und wird zum Machtmittel, ,,Plan*, zum System: Diese
Gewalt begriindet das, was spiter ,,Politik* und ,,Okonomie* genannt wird.
Das heif}t, das, was wir heute darunter verstehen, setzt, historisch gesehen,
Gewaltverhiltnisse voraus.

Von heute aus gesehen sind 7000 Jahre vielleicht ein langer Zeitraum,
menschheitsgeschichtlich dagegen ist es ein sehr kurzer. Demnach hat
systematisierte, geplante Gewalt erst jiingst die Geschichte zu prigen
begonnen. Vom 6stlichen Mittelmeerraum bis nach Indien, von Agypten bis
nach Ostafrika und von Siidost- bis Nord- und Nordwesteuropa beginnt in
dieser Zeit eine ,,Indogermanisierung”, ein ,,komplizierter Wandlungspro-
zeB, der zu einem drastischen kulturellen Wandel fiihrte, wie er sonst nur
noch bei der Eroberung des amerikanischen Kontinents anzutreffen ist*
(Gimbutas 1994, 13). Die indogermanischen Einwanderer waren beritten,
mobil und Halbnomaden. Die Gesellschaften, die sie uiberfielen, waren
seBhafte Acker- und Gartenbauern, friedlich, unbewaffnet und mit einer
bliilhenden Zivilisation: Es waren Frauenkulturen, matriarchale Gesell-
schaften, wie sie iiberall auf der Welt existierten, eine globale Kultur, von
der heute nur noch wenige Reste am Leben sind (vgl. Gottner-Abendroth
1980, 1991; Eisler 1993; Meier-Seethaler 1992; Weiler 1991; Bennholdt-
Thomsen 1994).

Die Vielfalt an inzwischen verfiigbarer Literatur aus allen Gegenden der
Welt (fiir Indien vgl. auch Chattopadyaya 1973) lat keinen Zweifel daran,
dal die Muster immer die gleichen waren, ob in Europa, Amerika, Asien oder
Afrika: Patriarchal organisierte kriegerische Horden iiberfallen matriarchal
organisierte friedliche (Hoch-)Kulturen, zerstoren diese teilweise oder ganz,
werden im ersten Ansturm noch assimiliert, im zweiten und dritten (4.
Jahrtausend in Europa) nicht mehr (Gimbutas 1994). In dieser Zeit entstehen
iiberall patriarchale Herrschaftssysteme wie z.B. die ,,Orientalische Despo-
tie* (Wittfogel 1977) und das Pharaonenreich (Wolf 1994), die von ungeheu-
rer Grausamkeit und Gewalttitigkeit gekennzeichnet sind und einen enor-
men Kulturverlust sowie eine totale Verkehrung und Hierarchisierung der
gesellschaftlichen Organisationsform sowie der lokalen Okonomie bewirk-
ten. Im Ergebnis wird eine von Ménnern geprigte und angefiihrte kriegeri-
sche und kulturell primitive Herrenkultur mit Gewalt gegeniiber einer
friedlichen, waffenlosen, komplexen, egalitiren, herrschaftsfreien und wohl-
habenden, von Frauen geprigten Kultur durchgesetzt.

Dies ist der historische Fundamentalzusammenhang von Geschlecht und
Gewalt, wie er unsere High-Tech- Gesellschaft und unser Verhiltnis zuein-

126 WIDERSPRUCH - 42/02



ander sowie zur Natur bis heute prigt. Die gewaltsame Etablierung eines
von Minnern erfundenen Herrschaftssystems ist im eigentlichen Sinne der
Siindenfall unserer Geschichte. Von den historischen Fakten aus empfiehlt
es sich daher, die Entstehung ,patriarchaler” Herrschaftssysteme nicht
mehr systemimmanent, sondern systemexmanent, also aus der Sicht einer
viel dlteren und im wesentlichen ,,matriarchal* geprigten Menschheitsge-
schichte her zu untersuchen (Eisler 1993). Erst aus dieser Perspektive ist
namlich das ganze Ausmal} des Problems: seine verschiedenen Erschei-
nungsformen und Entwicklungen, seine heutige Kulmination und Akzelle-
ration zu verstehen und dariiber hinaus — paradoxerweise — auch seine
Uberwindbarkeit.

Wenn demnach matriarchale Gesellschaften der Normalfall der damali-
gen Gesellschaft waren und ihre Zerstérung von auflen kam und nicht
aufgrund innerer Zerriittungserscheinungen begann (vgl. die unterschiedli-
chen Positionen von Meier-Seethaler und Géttner-Abendroth), dann fragt
sich, wie patriarchale Eroberer iiberhaupt entstehen und sich durchsetzen
konnten. Diese Frage wird von Gottner-Abendroth damit beantwortet, dall
die spiteren Eroberer ihre ehemals ebenfalls matriarchalen Gemeinschaften
verlassen muBten, weil insbesondere Klimakatastrophen (Eiszeiten) sie
dazu zwangen. In der Tat zeigt die vergleichende Klima- und Kulturge-
schichtsforschung (Lamb 1994) entsprechende Zusammenhinge auf. Gott-
ner-Abendroth nennt die dadurch in Gang gesetzten Bewegungen , katastro-
phische Wanderungen®. Wenn man einmal die Mechanismen, Strategien
und Methoden verstanden hat, mit denen Eroberungs- und ,,Patriarchalisie-
rungs*-Prozesse erfolgen, dann sieht man, daB sie sich standig wiederholen
und auch heute im groBen wie im kleinen immer nach dem gleichen Schema
ablaufen. So wird die Chronologie der Gewaltanwendung zu einer Logik
der ,,Patriarchalisierung®, die wir bis in unseren Alltag hinein beobachten
konnen und die immer den selben Gewaltcharakter hat. Hauptmerkmal ist
Eroberung, also Krieg (vgl. Wolf 1994; Degen 1996; von Paczensky 1970;
Miiller 1987).

Nicht nur die Frauenkulturen als eigenstéindige gesellschaftliche Organi-
sations-, Wissens- und Wirtschaftsformen wurden dabei zerstort, sondern
auch ihre Trigerinnen und Erfinderinnen, die Frauen selbst, wurden in
unglaublich hoher Zahl (fiir Agypten Wolf 1994) liquidiert. Der Frauen-
Mord hat also eine Tradition, die noch weit hinter die Hexenverfolgung zu
Beginn der Neuzeit zuriickreicht. Auch der ,,mythische* Mutter-Mord ist
durchaus als realer zu verstehen (Tazi-Preve 1997), waren doch die Miitter
diejenigen, die die groBte Erfahrung und Weisheit iiber ihre miitterliche
Kultur bewahrten, das alte Wissen immer wieder erneuerten und vor allem
auch das nun stindig bedrohte Leben ihrer Kinder, Verwandten und Stam-
mesgenosslnnen zih und entschlossen verteidigten.

Die traditionelle Geschichtsschreibung klammert diese Entstehungsbe-
dingungen aus; sie beginnt mit einer Zeitphase, in der iiberall gewalttitige,
kriegerische und hierarchische Herrschaftssysteme als ,Norm® bereits
etabliert waren. Die Zeitdavor gilt als ,,vorgeschichtlich®, in der die Gewalt

WIDERSPRUCH - 42/02 127



der Herrschaft mit einer angeblich noch groBeren, umféanglicheren und
gefdhrlicheren Gewalt ,,archaischer* Zeiten verglichen wird. So sollen in
»~archaischen* Zeiten ausgerechnet Frauen und Miitter besonders grausam,
blutriinstig und mordgierig gewesen sein (Nibley 1980). Es gibt in unseren
Gesellschaften eine Tabuisierung weiblichen Widerstands, eine gerade
auch bei Minnern tiefsitzende Angst davor, Frauen konnten nun doch noch
Rache nehmen oder iiberhaupt zuriickfinden zu Empfindungen, die sie in
ihrer Kultur pflegten, als diese zerstort wurde: Entsetzen, Trauer, Wut,
Klarheit und Mut. Wahrscheinlich wird in einer patriarchalen Gesellschaft
nichts so sehr gefiirchtet wie derartige Empfindungen, wenn sie bei Frauen
auftauchen, wie iiberhaupt die Intensitét der weiblichen Empfindungsfidhig-
keit, bestehe sie in Wut oder in Liebe. Wire nicht gerade sie der Wegweiser
zur (historischen) Wahrheit der heute herrschenden Gesellschaftsordnung?
(vgl. Anders 1987).

In allen Patriarchaten ist daher die ,,Kastration* der weiblichen Empfin-
dungs-, Denk- und Bewegungsfihigkeit sowie die Unterdriickung der
Freiheit an der Tagesordnung, vom Einkerkern im Haus (im Sinne des
Begriffs Harem = Kerker), iiber das Verhiillen und Verkleiden bis zur
Unkenntlichkeit, und umgekehrt iiber das Enthiillen und Preisgeben des
weiblichen Korpers bis zur Verstimmelung von Leib, zur Verachtung von
Seele und Geist der Frauen: ,,Es gibt Grund genug zu der Annahme, daB die
widerlichen Hollenmartern in erster Linie zur Einschiichterung der Frauen
erfunden wurden, damit sie den neuen, patriarchalen Gesetzen gehorchten*
(Wolf 1994, 71). Folter und Vergewaltigung von Frauen, das in Japan und
China praktizierte Verstiimmeln der Fiie durch Einbinden, die indogerma-
nische Sitte des Sati (oder Suttee) der Witwenverbrennung, wie sie noch
lange Zeit in Indien praktiziert wurde, und die Schamlippen- und Klitoris-
beschneidung, die sich als ,,pharaonische Beschneidung* von Agypten aus
iiber die gesamte islamische Welt bis nach Europa und in die USA ausge-
breitet hat, sind Beispiele dafiir (vgl. Daly 1981; Janssen Jurreit 1979; Wolf
1994).

Die gewaltsame Trennung der Frauen von der Geschichte ihrer Lebens-
kultur, von sich selbst und den Wurzeln menschlicher Kultur wurde offen-
sichtlich in allen Perioden des Patriarchats als zentral angesehen. Da niitzt
es den Frauen auch nichts, wenn sie, inzwischen gezdhmt, angepasst und
brav hausfraulich ihre Niitzlichkeit in Politik und Verwaltung, Wissen-
schaft und Militdr beweisen wollen und durchaus bereit sind, nicht nur als
passive, sondern auch als ,,aktive Objekte* (vgl. Genth/von Werlhof 1989)
selbst in den patriarchalsten Institutionen der Gesellschaft mitzumachen —
nach der Devise: Emanzipation heift, zu den Tétern anstatt zu den Opfern
zu gehoren. Aber es wurde und wird ihnen auch die Anpassung ans
Patriarchat nicht honoriert. Wieder wird auch diese Leistung zu ihren
Ungunsten ausgenutzt: Die Frauen werden zunehmend mitverantwortlich
gemacht fiir die Katastrophen, die das patriarchale Gesellschaftssystem
weltweit erkennbar bewirkt hat.

128 WIDERSPRUCH - 42/02



Patriarchat als alchemistisches Projekt

Das patriarchale Projekt ist nicht nur ein militdrisches, politisches, ideolo-
gisches, religioses, moralisches (im Sinne seiner eigenen Rechtfertigung)
und ethisches (im Sinne seiner Definition vom ,,richtigen Leben*), sondern
auch ein dkonomisches und ein technologisches. Auf allen Ebenen dieses
Projekts wird versucht, die Frauen, die Natur in immer mehr Teilen dieser
Welt nicht nur dauerhaft zu unterwerfen und zu pliindern wie eine ,,Natur-
Ressource®, sondern auch: von ihr endlich unabhidngig zu werden, sie in
eine minnliche geschopfte, tatsdchlich patriarchale zu verwandeln bzw.
auch ohne sie zu einer ménnlich geschopften Welt und Natur zu kommen,
zu einer ,,mannlichen Natur* und Welt. Diese kiinstliche Welt soll die, die
wir haben, durch etwas vollig Neues, Anderes,,ersetzen®. Diese Ersetzung
der Welt setzt daher durchaus ihre Zersetzung voraus. Ich nenne diesen
Transformationsversuch die ,,Alchemie* des Patriarchats (vgl. von Werlhof
2001). Das alchemistische Denken prigt die Patriarchatsgeschichte von
Anfang bis heute. Es bestehtin einer Reihe von Versuchen, in letzter Instanz
,.Leben zu machen* (Paracelsus 1990; Jung 1987; Gebelein 1996; Eliade
1980) und damit eine patriarchale minnliche ,,Identitit” und ,,Individuati-
on“ zu ermdglichen, nach der Devise: Erst wenn nur der Mann ein Schopfer,
Erzeuger ist, kann er ,,zu sich* kommen, ist er ,,jemand®. Als Schopfer der
Welt soll er im Prinzip gottihnlich wirksam werden und hilt sich fortan mit
Vorliebe irgendwo zwischen Himmel und Erde auf — nicht mehr aber gern
auf dem Boden irdischer Realititen. Dies ist zundchst als religios-ideologi-
sche Vorstellung zu verstehen, seit der Neuzeit aber auch ganz materiell,
okonomisch und technologisch. Das alchemistische Projekt der Transfor-
mation von Mensch und Natur in etwas anderes, das ihre Vernichtung und
angeblich mogliche kiinstliche Neuentstehung (,,zweite* Natur) mit ein-
schlieBt, ist fiir mich der rote Faden der Gewalt im Patriarchat.

Innerhalb der patriarchalen Kontinuitét haben wir es also auch mit einer
Entwicklung im Sinne einer Zuspitzung und nicht etwa eines Abbaus
patriarchalen Denkens und Handelns zu tun. Fiir eine Periodisierung der
Entwicklungen innerhalb des Patriarchats bietet sich neben der Technologie
— im Sinn verschiedener ,,alchemistischer* Methoden — vor allem die
Okonomie an, zumal auch sie durchaus in ein alchemistisches Interpreta-
tionsschema palit. Aus patriarchaler Sicht ist die kapitalistische Wirtschaft
eine Art alchemistischer ,,Stein der Weisen®, weil die Warenproduktion und
das Geld so aussehen, als wiirden sie Subsistenzbediirfnisse der Gesell-
schaft ersetzen konnen durch den Warenkonsum und den Geldbesitz, und
als wiirde die Macht der Frauen, neues Leben hervorzubringen, gebrochen
werden konnen durch die Macht, diese Tatigkeit immer mehr zu ,,teilen und
zu beherrschen®, um sie sich schlielich ganz zu unterwerfen und anzueig-
nen. Die alchemistische Transformation der patriarchalen Gesellschaft in
eine (scheinbar) immer mehr von Frauen und Natur unabhingige, die
dadurch angeblich noch nicht einmal der Trennungs-Gewalt mehr bedarf,
ist jedoch ein bloBer Schein. Die Gewalt der ,,urspriinglichen Akkumula-

WIDERSPRUCH - 42/02 129



tion* muf} dauernd fortgesetzt und kontinuierlich beibehalten werden, weil
der okonomische Prozefl auch im Kapitalismus weiterhin und trotz aller
Maschinisierung der Natur, der menschlichen Arbeitskraft und der weibli-
chen Gebairtitigkeit bedarf (von Werlhof 1997,2001). Auch die Subsistenz-
bediirfnisse sind nicht vollig zum Verschwinden zu bringen, weil die Ware
und das Geld keineswegs alle Bediirfnisse befriedigen. Die Knappheit ist
das Ergebnis des alchemistischen Okonomieprojekts des Patriarchats, des
Kapitalismus, Lebensmittel und Naturreichtum in einen Haufen Blech oder
Papier und menschliche Lebenskraft in ,,Arbeitskraft* und diese in ,,Kapi-
tal“, ,,geronnene, tote, vergangene Arbeit* — wie Marx schon sagte — zu
verwandeln. Es bleibt, wie Johan Galtung formulierte, nur ,.ein Loch im
Boden“. Knappheit ist also auch an kiinstlichen Ersatzwelten — insofern sie
nichts wirklich zu ,.ersetzen* vermogen.

Die Gewalt der 6konomischen und technologischen Zerstérung im Patri-
archat findet in der kapitalistischen Weltwirtschaft erst ihren wirklichen
Ausdruck. Das Ziel der Ubun g, die Subsistenz durch Waren, den Reichtum
durch Geld und die Eigenmacht des Lebendigen durch Maschinen und
Waffen zu ,.ersetzen®, ist eine Rechnung, die nicht aufgehen kann. Die
Kapital-“Verwertung* ist bloBe Vernichtung, der Produktionswahn endet
auf der Miillhalde und der ,patriarchal geborene Maschinen-Mensch*
schlieBlich, der ,,Cyborg®, ist weder in Sicht, noch wird es ihn statt uns
,Dinosauriern (Minsky 1988) wirklich geben konnen, eben weil unsere
Lebensbedingungen auf Erden nicht beliebig verdnderbar sind. Sie sind
lediglich verwundbar, zerstorbar.

Weshalb angesichts der laufenden Naturzerstorung und dem rasanten
Verbrauch der letzten Reste matriarchaler Lebens- und Subsistenzzusam-
menhidnge immer noch keine Panik ausgebrochen ist, ist dem nach wie vor
akzeptierten Aberglauben zu verdanken, dal eine schone Neue Welt kom-
men wird, weil der technische Fortschritt sie uns demnéchst beschert. Daher
wird nicht erkannt, was zu sehen ist, dal nimlich auBler Zerstérung iiber-
haupt nichts sein wird. Der Glaube ans Patriarchat wirkt immer noch dem
Wissen um den Zustand der Welt entgegen. Die unsédgliche Gewalt, die allen
Lebewesen angetan wird, uns selbst eingeschlossen, wird nicht wahr- nicht
ernstgenommen, weil der patriarchale Fortschrittsmythos und seine angeb-
lich schopferische Qualitidt immer noch iiberzeugen. Kein ,,Elend der Welt*
(Bourdieu 1997) vermag bisher die meisten davon abzubringen.

Wenn wir die Augen 0ffnen, dann sehen wir, daB3 das Patriarchat im
Prozel} des Scheiterns ist. Diese Lektion haben weltweit inzwischen vor
allem Frauen verstanden (Mies/Shiva 1995). Sie haben ihren Anteil an der
Kulturgeschichte der Menschheit immer noch nicht vergessen; und solange
es Frauen sind, die tatsachlich immer noch das neue Leben hervorbringen
— und sie werden es auch in Zukunft sein — , machen sie auch konkrete
Erfahrungen mit Wahrheiten, die im Patriarchat verleugnet werden. Von da
aus haben sie es auch leichter als Ménner, sich wieder mit den iibrigen
Lebewesen verbunden zu sehen und die prinzipielle Feindschaft der Natur,
der Erde, der Welt und den Frauen gegeniiber aufzugeben, das alte Gefiihl

130 WIDERSPRUCH - 42/02



des Einsseins, des Kontinuums (Liedloff 1996) von allem Leben, das ,,Ich
bin wie alles ist* (Lispector 1980) wieder zuzulassen. Daher sind Frauen
auch in der Okologiegfrage wesentlich sensibler, bewusster und zukunfts-
fihiger (Okofeminismus), weil Frauen die Lebewesen, die sie hervorbrin-
gen, nicht verelendet, krank und vernichtet sehen wollen. Es schmerzt sie
auf eine andere, viel tiefere Weise als Minner, und dies gibt ihnen auch die
emotionale Kraft, Bewegungen in Gang zu setzten und neue Lebensformen
in und mit der Natur (vgl. Bennholdt-Thomsen/Mies 1996) zu sehen, zu
praktizieren und sich vom evolutiondren Forschrittsdenken sowie von dem

Festhalten an Hierarchien und Herrschaftssystemen zu befreien (von Werl-
hof 1998).

Die EuropéierInnen und das Erbe der Gewalt

Kein Kontinent hat eine kriegerischere Geschichte als Europa, keiner hat so
viele Krieger hervorgebracht und den Krieg auch vom religiosen (Kreuzzii-
ge, fortgesetzte Mission, Religionskriege) und politischen in den 6konomi-
schen und privaten Bereich gebracht (Konkurrenzprinzip, patriarchale
Familie). Wenn heute jedermann in Europa mehr oder weniger miihelos
wieder zum Eroberer, Unterdriicker, Morder und Vergewaltiger werden
kann, wie das die jiingere Geschichte auf dem Balkan zeigt, dann ist dies nur
der Geschichte wegen verstindlich, wurde doch die Wirksamkeit des
kriegerischen Milieus, man konnte mit Sheldrake sagen, des kriegerischen
»morphogenetischen Feldes* (Sheldrake 1990), doch nie wirklich unterbro-
chen. Entsprechend ist das européische ,,Kultur“-Erbe keineswegs fried-
lich, demokratisch und egalitdr, sondern beschrinkt den ,,Frieden immer
nur auf die eigene Gruppe, ,,Rasse®, Nation oder das eigene Geschlecht. Das
Naturrecht, die Menschenrechte, die Aufklirung, das Volkerrecht, alle
definieren den ,,Anderen®, fiir den die neuen Errungenschaften nicht gelten
sollen: Kolonisierte, Frauen, Natur, dieselben wie eh und je. Vor diesem
Hintergrund erweist sich auch die beriihmte europdische Erfindung des
,Individuums* als ganz und gar nicht glorreich. Ist doch das Individuum der
durch Erziehung ,,selbstbeherrschte‘ Einzelne, der ,,Held“, der nur durch
die Disziplinierung und die Qual, die er selbst erlebt oder/und sich selbst
angetan hat, imstande ist, sich nun auch von anderen beherrschen zu lassen
bzw. andere zu beherrschen (Ernst 1991), und ihnen dieselbe Schmach
anzutun (vgl. Keller 1989). Nur wer Gewalt erfahren, internalisiert, sich
selbst angetan und iiberlebt hat, ist fahig (wenn auch nicht gezwungen),
dieses und mehr auch anderen anzutun (Gruen 1987; Theweleit 1977;
Renggli 1992).

Bei den Européerinnen ist eine Gespaltenheit zu beobachten. Einerseits
haben Frauen inzwischen den HalB des Patriarchats auf alles Lebendige und
Lebensfrohe, Eigenstindige und ,,Weibliche* iibernommen und in einen
Selbsthall verwandelt, der auch schon den Schritt zur Gewalt nach aulen in
sich birgt und mit sich bringt. Andererseits fahren andere fort, das Leiden,
das die Zerstorung der Lebensfreude durch patriarchale Gewalt bewirkt, als

WIDERSPRUCH - 42/02 131



Selbstzerstérung zu leben oder an andere Frauen und vor allem an die
Kinder weiterzugeben.

Im Patriarchat ist es lebensgefihrlich, Frau zu sein. Frauenarbeit und
Frauenleben sind noch nie in soumfangreichem MaBe so ,,wertlos* gewesen
wie heute. In einer Stadt voller ,,Weltmarktfabriken* an der mexikanisch-
US-amerikanischen Grenze, Ciudad Juarez, wo vor allem junge Frauen fiir
einen Hungerlohn Kleidung, Chips und Elektronik fiir den Weltmarkt
produzieren, wurden in einem Jahr allein 287 Frauen ermordet (Gabriel
1998). Wie konnen bei solchen Erfahrungen die Frauen wieder zu ihrer
groBen Liebes- und Lebensfihigkeit finden, selbst wenn dies tatsdchlich die
einzige Moglichkeit wire, die sie hitten, um am Wiederaufbau des Matri-
archats als ,,zweiter Kultur” (Genth 1996) und als ldngerfristigere Alterna-
tive zum Patriarchat zu arbeiten?

Im Gegensatz zu Minnern fithlen sich ndmlich sehr viele Frauen fiir
irgend etwas schuldig. Es ist kein Zufall, daf daran gearbeitet wird — in der
Psychoanalyse und in Frauengruppen, die an die Macht im Patriarchat
kommen wollen —, den Frauen diese ,,Schuldgefiihle, beispielsweise eine
,,Rabenmutter zu sein, auszutreiben (vgl. Beitrige zur feministischen
Theorie und Praxis 17, 1986). Dies wird damit begriindet, da Frauen ja
schlieBlich nichts Schuldhaftes getan hétten. Es ist aber wohl eher so, daB3
das Schuldgefiihl dieser Frauen gar nicht deshalb entsteht, irgend etwas
getan, sondern etwas unterlassen zu haben. Die Frauen leiden also nicht an
Stelle der Minner fiir deren Gewalttaten, sondern letztlich daran, dieser
Gewalttat nicht wirklich etwas entgegengesetzt zu haben. Das Schuldgefiihl
vieler Frauen ist ihre historische Scham angesichts der Tatsache, daB sie
sich, ihre Kinder und ihre Kultur nicht schiitzen konnten —dazu zu schwach,
zu unentschlossen, zu ohnméchtig, zu korrupt, zu verdummt oder zu mutlos
waren. Das zeigt einen Weg auf. Frauen kénnen nicht bruchlos und ohne
Auseinandersetzung zu einer neuen Tagesordnung iibergehen. Es muf
aufgearbeitet werden, wie es zur Durchsetzung der Gewalt kommen konnte,
wer welchen Anteil daran hatte (vgl. Thiirmer-Rohr 1989) — und warum
damit eigentlich niemand mehr fortfahren mochte.

Von nun an, so konnte es heiflen, verhalten wir uns anders: Wir verteidi-
gen das Leben, unseres, das unserer Kinder und das der Welt, und lassen uns
davon um keinen Preis abbringen. Nur mit dieser Risikobereitschaft werden
Frauen und Ménner ein Leben wiedergewinnen, das diesen Namen verdient.
Denn auch Minner sind ja nicht ,,von Natur aus* Gewalttiter. Aus histori-
schen Griinden werden aber die Minner wesentlich mehr Probleme haben
als Frauen, zur Akzeptanz des Lebens auf dieser Erde zuriickzufinden.
SchlieBlich hat die ,,Kultur* der Gewalt im Patriarchat ihnen auch ,,Vortei-
le* gebracht und ihre ,JIdentitdt” als Manner ist sehr viel stidrker damit
verkniipft. In diesem Sinne geht es nicht um die ,,Bestrafung von Schuldi-
gen®, sondern um das Erkennen der Zusammenhinge (Lessing 1987) und
ein dementsprechendes konsequentes Handeln in Gegenwart und Zukunft.

* Es handelt sich hier um die gekiirzte Fassung eines umfangreichen Manuskripts.

132 WIDERSPRUCH - 42/02



Literatur

Anders, Giinther, 1987: Die Antiquiertheit des Menschen, 2 Binde. Miinchen

Beitrige zur feministischen Theorie und Praxis, Nr. 17, 1986: Neue Heimat Therapie. Koln

Bell, Diane/ Klein, Renate (Hg.), 1996: Radically Speaking. Feminism Reclaimed. London

Bennholdt-Thomsen, Veronika, 1985: Zivilisation, moderner Staat und Gewalt. Eine
feministische Kritik an Norbert Elias’ Zivilisationstheorie. In: Beitrdge zur feministi-
schen Theorie und Praxis 13: Unser Staat. Kéln

Bennholdt-Thomsen (Hg.), 1994: Yuchitan — Stadt der Frauen. Vom Leben im Matriarchat.
Reinbek

Bennholdt-Thomsen, Veronika / Mies, Maria, 1996: Eine Kubh fiir Hillary. Die Subsistenz-
perspektive. Miinchen

Bergmann, Anna, 1992: Fruchtbarkeit als Todeskult im Patriarchat: Historisch-Philosophi-
sche Hintergriinde des modernen Menschenopfers. In: Prokla, Zeitschrift fiir Kritische
Sozialwissenschaft, Heft 89, 22. Jahrg., Nr. 4, Miinster

Bergmann, Anna, 1997: To6ten, Opfern, Zergliedern und Reinigen in der Entstehungsge-
schichte des modernen Korpermodells. In: Metis, Zeitschrift fiir historische Frauenfor-
schung und feministische Praxis, 11

Bernal, Martin, 1992: Schwarze Athene. Die afroasiatischen Wurzeln der griechischen
Antike. Wie das klassische Griechenland ,.erfunden® wurde. Miinchen/Leipzig

Bourdieu, Pierre, 1997: Das Elend der Welt. Konstanz

Braun, Christina von, 2000: Gender, Geschlecht und Geschichte. In: Dies./Stephan, Inge
(Hg.): Gender Studien. Eine Einfiihrung. Stuttgart/Weimar

Brownmiller, Susan, 1980: Gegen unseren Willen. Vergewaltigung und Ménnerherrschaft.
Frankfurt

Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/M.

Chattopadhyaya, Debiprasad, 1973: Lokayata: A Study in Ancient Indian Materialism. New
Delhi

Chesler, Phyllis, 1979: Uber Ménner. Reinbek

Clastres, Pierre, 1976: Staatsfeinde. Studien zur politischen Anthropologie. Frankfurt/M.

Daly, Mary ,1981: Gyn-Okologie. Eine Meta-Ethik des radikalen Feminismus. Miinchen

Darwin, Charles, 1989: Die Entstehung der Arten durch natiirliche Zuchtwahl. Stuttgart

Diubler, Theodor, zit. bei Werlhof, Claudia von 1991, S. 165, Linz

De las Casas, Bartholomé, 1974: The Devastation of the Indies. A Brief Account. New York

Degen, Barbara, 1996: Im Kernland der Hexenprozesse. In: Readerin des feministischen
Rechtsinstituts e.V., Lose Gedanken — ungebunden. Zu feministischen Rechtsideen und
aus der Rechtspraxis, Nr. 1

Duerr, Hans Peter, 1993: Obszgnitit und Gewalt. Der Mythos vom Zivilisationsprozef3. Bd.
3, Frankfurt/M.

Eisler, Riane, 1993: Kelch und Schwert. Von der Herrschaft zur Partnerschaft. Weibliches
und minnliches Prinzip in der Geschichte. Miinchen

Eliade, Mircea, 1980: Schmiede und Alchemisten. Stuttgart

Elias, Norbert, 1980: Uber den ProzeB der Zivilisation. 2 Biinde. Frankfurt/M.

Ernst, Werner W., 1991: Zur Psychoanalyse der Denkgewalt. In: Texte. Psychoanalyse,
Asthetik, Kulturkritik, Nr. 3.Innsbruck

Fiegl, Verena, 1990: Der Krieg gegen die Frauen. Zum Zusammenhang von Sexismus und
Militarismus. Bielefeld

Fink-Eitel, Hinrich, 1974: Die Philosophie und die Wilden. Uber die Bedeutung des
Fremden fiir die Européische Geistesgeschichte. Hamburg

Foucault, Michel, 1981: Archdologie des Wissens. Frankfurt/M.

Frauenhaus Koln 1980: Nachrichten aus dem Ghetto Liebe. Gewalt gegen Frauen, Ursachen
— Auswirkungen — Bewiltigungsstrategien. Frankfurt/M.

WIDERSPRUCH - 42/02 133



Freud, Sigmund, 1974: Totem und Tabu (einige Ubereinstimmungen im Seelenleben der
Wilden und der Neurotiker). In: Ders.: Fragen der Gesellschaft — Urspriinge der Religion.
Frankfurt/M.

Gabriel, Leo, 1998: Thema: Maquila. In: Panorama. Lateinamerika anders. Osterreichische
Zeitschrift fiir Lateinamerika Nr. 2, Februar

Gebelein, Helmut, 1996: Alchemie. Die Magie des Stofflichen. Miinchen

Genth, Renate / Werlhof, Claudia von, 1989: Geschlechtsspezifische Bedingungen und
Formen des Umgangs mit Informations- und Kommunikationstechnologien. Untersu-
chungsbericht iiber das Projekt Nr. 95 des ,,So-Tech-Programms* des Ministeriums fiir
Arbeit, Gesundheit und Soziales des Landes NRW. Minden/Diisseldorf

Genth, Renate, 1996: Matriarchat als zweite Kultur. In: Werlhof, Claudia von/Schweigho-
fer, Annemarie/Ernst, Werner (Hg.): Herren-Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebensform.
Frankfurt/M.

Gimbutas, Marija, 1994: Das Ende Alteuropas: Der Einfall von Steppennomaden aus
SiidruBland und die Indogermanisierung Mitteleuropas. Innsbruck

Girard, René, 1992: Das Heilige und die Gewalt. Frankfurt/M.

Godelier, Maurice, 1987: Die Produktion der grolen Minner. Frankfurt/New York

Gottner-Abendroth, Heide/Derungs, Kurt (Hg.), 1997: Matriarchate als herrschaftsfreie
Gesellschaften. Bern

Gottner-Abendroth, Heide, 1980: Die Géttin und ihr Heros. Die matriarchalen Religionen
in Mythos, Mirchen und Dichtung. Miinchen

Géottner-Abendroth, Heide, 1989: Das Matriarchat I. Geschichte seiner Erforschung. Stutt-
gart/Berlin/Kéln

Gottner-Abendroth, Heide, 1991: Das MatriarchatII, 1. Stammesgesellschaften in Ostasien,
Indonesien, Ozeanien. Stuttgart/Berlin/Koln

Géottner-Abendroth, Heide, 1996: Die Macht von Frauen. Matriarchate als herrschaftsfreie
Gesellschaften. In: Werlhof, Claudia von/Schweighofer, Annemarie/Ernst, Werner (Hg.):
Herren-Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebenform. Frankfurt/M.

Gruen, Arno, 1987: Der Wahnsinn der Normalitét. Realismus als Krankheit: Eine grundle-
gende Theorie zur menschlichen Destruktivitdt. Miinchen

Janssen-Jurreit, Marie-Louise, 1979: Sexismus. Oder die Abtreibung der Frauenfrage.
Frankfurt

Jung, Carl Gustav, 1987: Erlosungsvorstellungen in der Alchemie. (Grundwerk, Band 6).
Olten

Kappeler, Susanne / Renka, Mira / Beyer, Melanie (Hg.), 1994: Vergewaltigung — Krieg —
Nationalismus. Eine feministische Kritik. Miinchen

Kappeler, Susanne, 1994: Der Wille zur Gewalt. Politik des persdnlichen Verhaltens.
Miinchen

Kappeler, Susanne, 1999: Militarmachismo und der Kniefall der Zivilgesellschaft. Wider-
spruch 37, Ziirich

Keller, Catherine, 1989: Der Ich-Wahn. Abkehr von einem lebensfeindlichen Ideal. Ziirich

Lamb, H.H 1994: Klima- und Kulturgeschichte. Der EinfluBl des Wetters auf den Gang der
Geschichte. Reinbek

Lenz, Ilse, 2001: Globalisierung, Ethnizitdt, Geschlecht: Gibt es Chancen zur sozialen
Gestaltung? In: Ralser, Michaela (Hg.),: Egalitire Differenz. Ansétze, Einsitze und
Auseinandersetzungen im Kampf um Anerkennung und Gerechtigkeit. Innsbruck

Lessing, Hellmut, 1987: Minnlichkeit und Gewalt. In: Dialog, Beitrige zur Friedensfor-
schung Nr. 8: Identitit und Gewalt. Schlaining

Liedloff, Jean, 1996: Auf der Suche nach dem verlorenen Gliick. Gegen die Zerstorung
unserer Gliicksfihigkeit in der frithen Kindheit. Miinchen

Lispector, Clarice, 1980: Die Passion nach G.H. Frankfurt/M.

Madoérin, Mascha, 1996: Der kleine Unterschied — in Milliarden Franken. In: Widerspruch
Heft 31, Ziirich

134 WIDERSPRUCH - 42/02



Marx, Karl, 1974: Uber die sogenannte urspriingliche Akkumulation. In: Marx/Engels
Werke, Band 23. Berlin

Meier-Seethaler, Carola, 1992: Urspriinge und Befreiungen. Die sexistischen Wurzeln der
Kultur. Frankfurt/M.

Mies, Maria, 1985: ,,Erwiinschte” Frauen — ,,Unerwiinschte* Frauen. Kapitalistische und
sozialistische Akkumulation und Bevdlkerungspolitik. In: Beitrdge zur feministischen
Theorie und Praxis Nr. 14, Koln

Mies, Maria, 1994: Gegen die Ramboisierung der Miénner. In: Biindnis 90/Die Griinen NRW
(Hg.): Zwischen Rambo und Mirchenprinz. Ein politischer Diskurs zur Minneremanzi-
pation. Reader zum 1. Miannerkongre von Biindnis 90/Die Griinen NRW am 28. Mai
1994

Mies, Maria / Shiva, Vandana, 1995: Okofeminismus. Ziirich

Mies, Maria / Werlhof, Claudia von (Hg.) 1999: Lizenz zum Pliindern. Das Multilaterale
Abkommen iiber Investitionen — MAI. Globalisierung der Konzernherrschaft und was
wir dagegen tun kénnen. Hamburg

Minsky, Marvin, 1988: Interview in ,,Maschinentrdaume®, Film von Peter Krieg. Freiburg

Miiller, Ingo, 1987: Furchtbare Juristen. Die unbewiiltigte Vergangenheit unserer Justiz.
Miinchen

Neumann, Erich, 1989: Die Grofie Mutter. Eine Phinomenologie der weiblichen Gestaltun-
gen des Unbewussten. Olten

Nibley, Hugh W., 1980: Patriarchy and Matriarchy, in: Blueprints for Living. Perspectives
for Latter-day Saint Women. Provo (Utah)

Paczensky, Gerd von, 1970: Die Weilen kommen. Die wahre Geschichte des Kolonialis-
mus. Hamburg

Paracelsus, 1990: Die Geheimnisse. Ein Lesebuch aus seinen Schriften, hgg. von Will-Erich
Peuckert. Miinchen

Renggli, Franz, 1992: Selbstzerstorung aus Verlassenheit. Hamburg

Sheldrake, Rupert, 1990: Das Gedichtnis der Natur: das Geheimnis der Entstehung der
Formen in der Natur. Bern/Miinchen/Wien

Sofsky, Wolfgang, 1996: Traktat tiber die Gewalt. Frankfurt/M.

Stiiben, Peter E. (Hg.), 1985: Kahlschlag im Paradies. Die Vernichtung der Regenwélder —
Das Ende der Stammesvolker. Gieen

Tazi-Preve, Irene, 1997: Patriarchale Mutterschaft versus miitterliche Ordnung. Eine Kritik
an der Miitterfeindlichkeit in der politischen Theorie und Praxis sowie in Teilen der
Frauenforschung. Innsbruck (Diss.)

Theweleit, Klaus, 1977: Miannerphantasien. 1. Band. Frankfurt/M.

Thiirmer-Rohr, Tina u.a. (Hg.), 1989: Mittidterschaft und Entdeckungslust. Berlin

Tiger, Lionel / Fox, Robin, 1971: Das Herrentier — Steinzeitjéger im Spitkapitalismus.
Miinchen/Giitersloh/Wien

Todorov, Tzetvan, 1985: Die Eroberung Amerikas. Das Problem des Anderen. Frankfurt/M.

Trube-Becker, Elisabeth, 1987: Sexuelle MiBhandlung von Kindern. In: Fissler, Hildegard
(Hg.): Das Tabu der Gewalt. Innsbruck

UN, United Nations, 1980: Programme of Action for the Second Half of the UN-Decade for
Women: Equality, Development and Peace. World Conference. Kopenhagen

Weiler, Gerda, 1991: Der enteignete Mythos. Eine feministische Revision der Archetypen-
lehre C. G. Jungs und Erich Neumanns. Frankfurt/M.

Werlhof, Claudia von, 1991: Die Krise und die Produktion von Gewalt als ,,Normalitit“. In:
Dunkl, D. u.a. (Hg.): VerHEERend. Braucht Osterreich eine Armee?. Linz

Werlhof, Claudia von, 1996a: Das Rechtssystem und der Muttermord. In: Dies.: Mutter-
Los. Frauen im Patriarchat zwischen Angleichung und Dissidenz. Miinchen

Werlhof, Claudia von, 1996b: ,, Femokratie*? Warum auch die Demokratie die Frauen nicht
vom Patriarchat befreit. In: Dies.: Mutter-Los. Frauen im Patriarchat zwischen Anglei-
chung und Dissidenz. Miinchen

WIDERSPRUCH - 42/02 135



Werlhof, Claudia von, 1996¢: Freud-los? Die ,,Religion®“, der ,,Vater”, die ,,Herrschaft:
Unhintergehbare Voraussetzung aller Kultur?. In: Dies.: Mutter-Los. Frauen im Patriar-
chat zwischen Angleichung und Dissidenz. Miinchen

Werlhof, Claudia von, 1997: ,,.Schopfung aus Zerstorung“? Die Gentechnik als moderne
Alchemie und ihre ethisch-religiose Rechtfertigung. In: Baier, Wilhelm (Hg.): Genetik:
Einfithrung und Kontroverse. Graz

Werlhof, Claudia von, 1998: Wie kommt es zum ,,heiflen Frieden* und zur herrschaftsfreien
Demokratie?. In: European University Center for Peace Studies (Hg.): Is small beautiful ?
Die Leopold Khor-Vorlesungen, Band 1 der Schlainiger Schriften zur Friedens- und
Konfliktforschung. Wien

Werlhof, Claudia von, 2001: Patriarchat als ,.alchemistisches System*: Die (Z)ErSetzung
des Lebendigen. In: Wolf, Maria (Hg.): Optimierung und Zerstérung. Intertheoretische
Analysen zum menschlich Lebendigen. Innsbruck

Werlhof, Claudia von, 2002: ,,Wenn wir die Hausarbeit verstanden haben, haben wir die
Okonomie verstanden*. (Haus)Frauen, ,,Gender* und das Projekt des Patriarchats. Man.
Innsbruck

Wesel, Uwe, 1980: Der Mythos vom Matriarchat. Frankfurt/M.

Wittfogel, Karl A., 1977: Die orientalische Despotie. Eine vergleichende Untersuchung
totaler Macht. Frankfurt/M.

Wolf, Doris, 1994: Was war vor den Pharaonen? Die Entdeckung der Urmiitter Agyptens.
Zirich

INFRCHITIMLNT TN A O g mvgrmanguns und Znsianastas

Geschichte
) ) ) Philosophie

Geistes- und sozialwissenschaftliche Buchhandlung mit fach- P
spezifischen Dienstleistungen und umfangreichem Sortiment Germanistik

Alte Sprachen
Buchh&ndlerisch und wissenschaftlich ausgebildetes Personal

Soziologie
An- und Verkauf antiquarischer Biicher Politologie
Ethnologie
Religion
. . T Kommunikation
KLIO Buchhandlung KLIO Antiquariat NG,
Zahringerstrasse 45 Zihringerstrasse 41 -m Belletristik
Postfach 699 Postfach 699 I
CH-8025 Ziirich 1 CH-8025 Zirich 1 ciiad T
i el.
www.klio-buch.ch Fax 01 251 86 12

136 WIDERSPRUCH - 42/02



	Gewalt und Geschlecht

