
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 42

Artikel: Sicherheit und Solidarität : Politik der Anerkennung statt
Terrorismuskriege

Autor: Kössler, Reinhart / Melber, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651621

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhart Kössler / Henning Melber

Sicherheit und Solidarität
Politik der Anerkennung statt Terrorismuskriege

The Great Day
HURRAH for revolution and more cannon-shot!
A beggar upon horseback lashes a beggar on foot.
Hurrah for revolution and cannon come again!
The beggars have changed places, but the lash

goes on.
Wi7//ßm ßuf/er Teo/V

Trendsetter und Vor-Denker unterschiedlichster Coleur von Francis Fu-
kuyama über Richard Rorty und Salman Rushdie bis Michael Walzer
mühen sich seit dem 11. September 2001 variantenreich, den „Krieg gegen
Terrorismus" als notwendige Selbstverteidigung und als Bekräftigung von
Werten universeller Aufklärung gegen die von „Anti-Amerikanismus"
motivierte Skepsis zu rechtfertigen. Der „American way of life" soll gegen
die Angriffe der Barbarei geschützt werden und damit die Freiheit der
westlichen Welt. - Zumindest ein Teil jener Intellektuellen, die bislang
selbst gegen monokausales Denken in Entwicklungs-Einbahnstrassen eines

hegemonialen Diskurses argumentierten, erliegt somit einer fatalen Parteinah-

me, die falsche Gegensätze konstruiert. Seltener sind hingegen öffentliche
Stimmen wie die von Noam Chomsky (2001) und Arundhati Roy (2001), aber
auch Pierre Bourdieu (2001) und Edward Said (2001) zu vernehmen, die sich

gegen die allzu vordergründige, eilfertige Vereinnahmung des Ereignisses
zugunsten der umstrittenen Thesen vom „Zusammenstoß der Zivilisatio-
nen" eines Samuel Huntington gewandt haben (vgl. u.a. Schandl 2001).

Vorläufiger Höhepunkt der leichtfertigen Preisgabe intellektueller Auto-
nomie gegenüber der dominanten Sphäre des (Macht-)Politischen ist der am
12. Februar 2002 veröffentlichte „Offene Brief, den an die 60 US-ameri-
kanische Protagonisten eines akademischen Establishments trotz unter-
schiedlichster Denkansätze unterzeichneten. Es muss überraschen, dass

neben Fukuyama und Huntington nicht nur Walzer, sondern auch Amitai
Etzioni, Robert D. Putnam und Theda Skocpol dabei sind.- Sie rechtferti-
gen den „gerechten Krieg", den die US-Regierung gegen den am 11.

September 2001 verübten Terror seither glaubt auf dieser Erde führt führen
zu müssen. Die Anschläge seien Ausdruck des Hasses „gegen unsere
Existenz". Gewalt gegen diesen Hass sei als letzter Ausweg moralisch
gerechtfertigt, und der US-Staat verdiene ihre Zustimmung bei der Wah-

rung eines auch internationalen Gewaltmonopols, das eigentlich dem UN-
Sicherheitsrat zukäme: „Ein gerechter Krieg kann nur von einer legitimen
Autorität geführt werden, die Verantwortung trägt für die öffentliche
Ordnung." Bedroht durch „organisierte Killer mit globaler Reichweite",
unterstützen sie „im Namen der universalen menschlichen Moral und im

WIDERSPRUCH - 42/02 17



vollen Bewusstsein der Begrenzungen und Anforderungen eines gerechten
Krieges die Entscheidung unserer Regierung und unserer Gesellschaft,
Waffengewalt gegen sie einzusetzen". Sie erklären die US-Kriegsführung
zu ihrer eigenen Sache: „Wir kämpfen, um uns selbst zu verteidigen, aber
wir sind überzeugt, dass wir dabei auch kämpfen, um die universalen Prin-
zipien der Menschenrechte und menschlichen Würde zu verteidigen.

Angesichts der Schreckensgeschichte der mit dem „gerechten Krieg"
argumentierenden politischen Ethik seit der spanischen Conquista in Arne-
rika (vgl. Röhrig-Assunçao/Strôbele-Gregor 1992) muss diese Argumenta-
tion zutiefst befremden, zumal von Sozial- und Geisteswissenschaftlern,
die sich im akademischen Alltag Fragen der Ethik, Religion und öffentli-
chen Politik widmen. Es ist bezeichnend, dass der Aufruf zuerst auf die
Internetseite des konservativen „Institute for American Values" placiert
wurde. Diese „pathetische Bekundung eines Schulterschlusses" zeigt be-
sonders klar, wie sehr sich der Sicherheitsdiskurs seit dem 11. September
2001 in den USA verschoben hat. Die ungewöhnliche Allianz birgt Gefah-
ren, "weil solche Aktivitäten fast immer Ausdruck eines Meinungsdrucks
sind, der freie Debatten unterbindet, weil sie notwendigem Dissens die Luft
abschnüren" (Misik 2002). Repräsentanten der intellektuellen Elite der
USA machen sich so zu Erfüllungsgehilfen eines hegemonialen Diskurses
der staatlichen Obrigkeit, der - ähnlich wie der „Aufruf an die Kulturwelt"
von über hundert deutschen Wissenschaftlern nach Ausbruch des Ersten
Weltkriegs 1914 - in moralisch-politischer Selbstgerechtigkeit jegliche
(selbst-)kritische Reflexion ausschaltet (vgl. Jeismann 2002)^

Sicherheit als Privileg

Das ist eine neue Stufe im beschleunigten Prozess der Militarisierung des
Sicherheitsdenkens. Dessen Ausgangspunkt ist dort zu verorten, wo die
Kriegs- zu Verteidigungsministerien und die Militär- zur Sicherheitspolitik
wurden. Doch noch vor dreißig Jahren wurde Sicherheit in einer Gesell-
schaft wie der Westdeutschlands zusammen mit Freiheit und Gleichheit als

„Ruhe, Ordnung, Konsumgüter, etwas Lust" buchstabiert (Brückner 1972,
17/82). Heute symbolisieren weltweit, in den USA und Lateinamerika
ebenso wie im südlichen Afrika strikt segregierte, klassenspezifische
Lebens- und Wohnformen Ängste und Sicherheitsbedürfnisse der Besitzen-
den. Neben den Barrieren durch Grundstückspreise bieten sie die Möglich-
keit, auf eingehegten Gebieten mit reservatsähnlichem Charakter - ausge-
stattet mit Swimming Pool, Tennisplatz und Golfanlage - unter dem Schutz
privater Wachdienste zu leben (vgl. Castells 2001, 471f; Borsdorf 2000).

Das Pendant dazu bildet der aufwendige „Schutz", den sich nordameri-
kanische und westeuropäische Staaten mit dem Aufbau eines „neuen Li-
mes" (Rufin 1996) gegen die befürchtete und medial nachdrücklich ins
öffentliche Bewusstsein gehobene „Flut" von Migrantinnen und Migranten
leisten, da eine Minderheit unter diesen auf der Suche nach einem besseren
Leben oder auf der Flucht vor Verfolgung und Not auch in die Randbezirke

18 WIDERSPRUCH - 42/02



der Wohlstandsinseln vordringen könnte. So verkehrt sich der als Errungen-
schaft moderner Infrastruktur gefeierte Eisenbahntunnel unter dem Ärmel-
kanal plötzlich in einen kontroversen „Fluchttunnel", der den Weg aus
französischer Abschiebehaft in den englischen Untergrund eröffnet. Selbst
Australien ist vor unerwünschten Zuwanderern nicht gefeit - die restlichen
„aborigines" wissen schon lange ein Lied davon zu singen!

Die Strategie des „Weltpolizisten" USA, getreu diesem partikularen
Sicherheitsverständnis gemeinsam mit einigen „Hilfs-Sheriffs" vorgebli-
che „Terrornester" mit Gewalt „auszuräuchern" (Bush) und von Palästina
bis Kaschmir staatliche, auch zwischenstaatlich angewandte Gewalt mit
dem Ziel der Terrorismusbekämpfung zu legitimieren, verfehlt die zentrale
Botschaft des 11. September 2001 : Sicherheit ist letztlich so wenig teilbar
wie Frieden. Die Bestrebungen zur Schaffung vermeintlich befriedeter
Reservate für die Wohlhabenden dieser Erde gingen von einem Sicherheits-
konzept aus, das sich jetzt auf schreckliche Art als illusorisch erwiesen hat.
In diesem Konzept wurde nicht die Frage gestellt, ob die Welt und ihre
Menschen sicherer würden. Sicherheit sollte es vorab für die Vereinigten
Staaten von Amerika und nachrangig auch für (West-)Europa, Japan und die
kleineren Vasallenstaaten in Ost- und Südostasien geben, und innerhalb
dieser „Inseln" um die Sicherheit der Besitzenden.

Außerhalb dieser umgrenzten Zonen der Sicherheit für wenige hatten die
heißen Stellvertreterkriege während des Kalten Krieges getobt, die mit
einiger Veranlassung häufig insgesamt als der Dritte Weltkrieg bezeichnet
wurden. Befreiungskonflikte sind teilweise zu Stellvertreterkriegen gewor-
den, die sich - wie in Angola (vgl. Hodges 2001) - in „Gewaltmärkte" mit
einem dauerhaften, mittleren Niveau militärischer Auseinandersetzung
transformiert haben (Elwert 1999). Dies stellt auch im nachhinein die Frage
nach den Errungenschaften und Versäumnissen - sowie möglicherweise
auf den Grundlagen heutiger Einsichten die Suche nach den Prioritäten -
einer internationalen Solidaritätsbewegung (vgl. Kössler/Melber 2002).

Vor allem aber gemahnt dies an die erschreckende Kontinuität zwischen
den Stellvertreterkriegen der 1980er Jahre und der Geschichte militärischer
Gewalt, die bis heute die in den 1990er Jahren aufkeimende Hoffnung auf
eine „Friedensdividende" zunichte gemacht hat. Das gilt nicht zuletzt für
die virulentesten Konfliktherde der Gegenwart: für Afghanistan und den
Nahostkonflikt. Von den grauenhaften Implosionen in afrikanischen Län-
dem und Regionen - so verschiedene, in ihrer Degeneration zu Gewalt-
märkten aber doch auch verwandte Konfliktfälle wie Angola, die DR
Kongo, Liberia, Ruanda, Sierra Leone, Somalia und Sudan illustrieren dies
seit den 90er Jahren - ganz zu schweigen. Die Konstellation von Sicherheit
und ständiger existenzieller Gefährdung folgt geradezu einem konstanten
Muster, nach dem der relative Frieden (in seiner Minimalform des Fehlens
von offen ausgetragenem Krieg) in den Zentralländern des Westens in
deutlichem Kontrast zum postkolonialen Süden und seit 1992 auch zu den

Transformationsgesellschaften des Ostens gesichert und durch die fortge-
setzte Plünderung von Ressourcen mitfinanziert wurde.

WIDERSPRUCH - 42/02 19



Die Forderung nach Anerkennung in der Weltgesellschaft

Am 11. September 2001 ist dieses postkolonialistische Muster für einen
historischen Moment durchbrochen worden. In den repräsentativen Macht-
Zentren der alleinigen Supermacht manifestierte sich plötzlich eine Gewalt
und Zerstörung, wie sie sonst nur aus den Bombenhageln der großen Kriege
des 20. Jahrhunderts bekannt gewesen war. Das zumindest symbolische
Ausmass überstieg die alltägliche, manifeste Gewalt der kleineren und
größeren Kriege auf der Welt deutlich. Freilich hat ein durch die Profitma-
ximierungsstrategie eines US-Konzerns verursachter Betriebsunfall wie
Bhopal (Indien) 1984 über 16.000 Menschenleben gefordert, mehr als das

Fünffache der Toten vom 11. September. Die Schuldigen in den Konzern-
zentralen wurden nie bestraft. Die Raubbau-Technologie von Grosskonzer-
nen verschärft seit Jahren in Ländern wie z.B. Nigeria den alltäglichen
Überlebenskampf der lokalen Bevölkerung.

Auf anderer Ebene zeigt die Eskalation des Nahost-Konfliktes die
Brüchigkeit der „Koalition gegen den Terror" und die Fragwürdigkeit der
Annahme, dass sich der Nord-Süd-Gegensatz durch einfache materielle
Palliativmaßnahmen unter Kontrolle bringen, dass „Sicherheit" sich neuer-
lieh regional herstellen lasse. Abgesehen davon, dass materielle Transfers
der als notwendig erachteten Größenordnung in aller Regel ausbleiben oder
zu gering ausfallen, bestätigt eine kritische Untersuchung von Instrumenten
zur Krisenprävention und -bearbeitung die begründete generelle Skepsis
gegenüber Instrumenten der Entwicklungszusammenarbeit als Mittel des

ioc/fl/ engineering, weil diese in so unterschiedlichen, komplexen Situatio-
nen eingesetzt werden, dass sie notorisch ganz unvorhergesehene und damit
auch risikobehaftete Resultate hervorbringen (vgl. Zitelmann 2001). Mehr
noch vielleicht als um materielle Kompensationsleistungen geht es um die
Verweigerung der Anerkennung g/eicker Reckte für alle, gleichviel ob
Juden, Muslime, Palästinenser oder auch Christen. Dem liegt ein klassisch
koloniales Denkmuster zugrunde, das Kultur oder Zivilisation, Mission
oder wie im Fall des Zionismus uralte Ansprüche auf ein Land zum Maßstab
der Politik nimmt. Das soll legitimieren, dass eine bestimmte Bevölke-
rungsgruppe gegenüber einer anderen in ihren Lebensgrundlagen einge-
schränkt oder sogar gänzlich vertrieben wird - im Prinzip das Recht des

Stärkeren.
Im Umkehrschluss wird die Beliebigkeit deutlich, mit der Mächtige

historisch verbriefte Rechte proklamieren: So wird den Nachkommen
kolonialer Siedler im Südlichen Afrika ausdrücklich die durch den Kolonia-
lismus erzwungene Existenz als fortdauernde Daseinsberechtigung zuge-
sprachen, weil sie das (durch gewaltsame Vertreibung der autochthonen
Bevölkerung angeeignete) Land über mehrere Generationen vererbt, ver-
äussert oder erworben haben und es damit aufgrund des extern kontrollier-
ten Wandels im Zuge der Dekolonisierung im Rahmen der Festschreibung
bestehender Eigentumsverhältnisse legal - wohl kaum aber legitim -
besitzen. Das rechtfertigt keinesfalls die missbräuchliche Manipulation der

20 WIDERSPRUCH - 42/02



Landfrage durch Robert Mugabe und seine vorgeblichen KriegsVeteranen.
Er hat es gerade verstanden, berechtigte Forderungen nach Umverteilung
gewissenlos zu instrumentalisieren.

Eine Weltordnung, in der wie derzeit im Nahen Osten die Verweigerung
von Anerkennung womöglich noch unter dem Vorwand der Bekämpfung
von Terrorismus nicht nur hingenommen und toleriert, sondern wo die Täter
sogar aktiv unterstützt werden, kann kaum den Respekt derer erwarten, die
in einem solchen rechtlich-gewalttätigen Bezugsrahmen unweigerlich sich
ausgeschlossen und enteignet fühlen müssen. Schon Aristoteles hat vor
mehr als 2000 Jahren erkannt, dass eine zivile Ordnung, der Zusammenhalt
von Bürgern - Bürgerinnen war bei ihm noch keine Rede - nur möglich ist
auf der Grundlage der gegenseitigen Anerkennung als Freie und Gleiche.
Diese foinoniiapoZ/t/ke umfasst zunächst einmal/or/na Z Freie und Gleiche,
und materielle Ungleichheit ist hier nicht reflektiert. Darin begründet sich
das Postulat der „Freundschaft" (p/t/Zia), die unter den Bürgern herrschen
soll: Politischer Zusammenhalt ist von ziv/Zer SoZ/c/anYät nicht ablösbar.

Dies ist auch der Sinn der Parole seit den großen bürgerlichen Revolutio-
nen, die bereits den Überschuss hin zur sozialen Revolution enthält: LiZ?erte,

FgaZZfe, Fraternité. Diese unbedingte Anerkennung gleicher Rechte und
gleicher Würde ist bei allen Beschränkungen, die „nur" formelle Rechte
implizit enthalten, die Voraussetzung dafür, dass auch die für einen weit-
weiten ÄtMgZeicZt tZer LefcenscZtattcerc ganz unvermeidlichen materiellen
Transferleistungen nicht als Almosen verstanden werden, sondern als

Ausdruck gegenseitiger Anerkennung der Teilhabe an einem gemeinsamen
Projekt (vgl. Kössler 2001). Gleiches kann auch für die kleinen und großen
Transfers gelten, die etwa Menschenrechtsorganisationen im Süden von
NGOs im Norden erhalten und die immer die Gefahr des Paternalismus in
sich tragen (vgl. dazu Waterman 2000,180/81), wenn nicht eine gemeinsa-
me Zielsetzung ständig präsent gehalten wird.

Solch herablassende Mildtätigkeit schwingt in der Rede von „Entwick-
lungshilfe" immer mit, ebenso in den Überlegungen, ganze Weltregionen -
vorab Afrika südlich der Sahara - zu Objekten einer Art globaler Sozialhilfe
zu machen. Einerseits geht der Netto-Kapitaltransfer aus den Ländern
Afrikas in die OECD-Staaten wie seit Jahrzehnten weiter; andererseits
benachteiligen Austauschverhältnisse und WTO-Regelungen noch immer
die rohstoffproduzierenden Länder auch in Afrika, und die EU-Landwirt-
schaft profitiert von Protektion und Fördermitteln. Da erklären deutsche
Afrika-Wissenschaftler ganze Regionen des Kontinents zum internationa-
len Sozialfall (vgl. hierzu kritisch Hauck/Kössler/Melber 2001) und halten
am Konzept „struktureller Stabilität" fest, das verheerende Einwirkungen
von aussen kaum berücksichtigt. Auch wenn diese Form paternalistischer
Besitzstandswahrung innerhalb der Strukturen globaler Ungleichheit neu-
erdings sogar im Gewände eines im Süden konzipierten Partnerschaftsver-
trags daherkommt (vgl. Melber 2002), läuft sie letztlich doch wieder auf die
Kooptierung heimischer Eliten hinaus, die der Massenarmut in ihren Län-
dem jenseits deklamatorischer Rhetorik wenig bis nichts entgegenzusetzen

WIDERSPRUCH - 42/02 21



haben, solange sie ihre eigenen Privilegien dem Gemeinwohl vorziehen. So

spricht die „New Partnership for Africa's Development" (NEPAD) die
Sprache der internationalen Finanzinstitutionen.

Es ist gänzlich unklar, wie die hier beschworene Entwicklung - die
zudem eine Finanzierungslücke von jährlich 64 Mrd. US$ vornehmlich
durch externe Zuwendungen decken will - Zustandekommen soll. Der
Verdacht, dass es dabei letztlich doch nur um neoliberale Formeln und
Formen von Integration geht, die vereinzelten (relativen) „Wohlstandsin-
sein" innerhalb des Kontinents und innerhalb einzelner Staaten zugutekom-
men, drängt sich auf. Dazu hat vor nunmehr nahezu vierzig Jahren Frantz
Fanon (1966) mit dem Bild vom bloßen Wechsel in der Hautfarbe der
Herrschenden - und insbesondere im Kapitel über die „Missgeschicke des
nationalen Bewusstseins" - das Entscheidende bereits gesagt.

„Weder Opfer noch Henker"

So könnte nicht verfahren werden, würden materielle Gesichtspunkte im
Kontext der ernstgemeinten Anerkennung von Gleichheitsrechten und
menschlicher Würde verhandelt. Selbst wenn es den Schwarzen in Südaf-
rika vor 1994 unter Apartheid teilweise materiell besser ging als vielen
Einwohnern formal unabhängiger Länder des Kontinents, vermochte sie
dies doch keinesfalls zu beschwichtigen. Frantz Fanon hat dies bereits vor
den „Verdammten dieser Erde" vor dem Hintergrund seiner diskriminieren-
den Erfahrungen in Frankreich zu Beginn der 1950er Jahre mit dem Hinweis
darauf formuliert, dass der Mensch auch ein Nein ist: „Nein zur Verachtung
des Menschen. Nein zur Würdelosigkeit des Menschen. Zur Ausbeutung
des Menschen. Zur Ermordung dessen, was das Menschlichste im Men-
sehen ist: der Freiheit." (Fanon 1980, 141)

Anerkennung hat nicht zuletzt eine symbolische Dimension. Das Ver-
ständnis für die Dynamik, die in der Motivation solcher Verbrechen wie der
des 11. September 2001 zum Vorschein kommt, rechtfertigt keinesfalls
auch nur im entferntesten diese Taten. Sehr wohl aber handelt es sich bei der
Ergründung der Ursachen um den Versuch, sie in einen adäquaten histori-
sehen und gesellschaftlichen Zusammenhang zu stellen. Dies kann zur
Verlagerung von Verantwortlichkeiten führen. Im konkreten Fall ist es dann
nicht mehr möglich, solche Entwicklungen „dem Islam" oder selbst „dem
Fundamentalismus" oder auch einer „kulturellen Fehlentwicklung" zuzu-
schreiben.

Der Blick wird frei auf die komplexen Verwicklungen in der neueren
Geschichte des Nahen Ostens, während derer eine Reihe säkularer, natio-
nalstaatlicher Projekte scheiterte - auch als Folge der geradezu systemati-
sehen Förderung fundamentalistischer Strömungen von westlicher, aber
auch von israelischer Seite, um die für die regionalen geostrategischen
Interessen vor allem im Zusammenhang mit der Energieversorgung als

gefährlich eingestuften linksnationalistischen Regimes eines nach dem
anderen zu destabilisieren (s. etwa Sarkhosh 2002). Dabei dienten die

22 WIDERSPRUCH - 42/02



Schurken von heute, von Saddam Hussein bis Osama Bin Laden, als

willkommene Bundesgenossen (vgl. Brisard/Dasquié 2002).
Das galt auch schon zu Zeiten eines Mobutu Sese Seko, der Generäle

Augusto Pinochet und Gabriel Noriega, eines Ferdinand Marcos oder eines
Jonas Savimbi (um nur einige der zahlreichen Handlanger zu benennen, von
denen zumindest vorübergehend nützliche Dienste eingekauft wurden).
Eine Mitverantwortung westlicher, vor allem geheimdienstlicher Politik an
der Destabilisierung ganzer Regionen ist kaum bestreitbar.^ Hier ist ent-
scheidend, daß die zugrundeliegende Strategie gerade auf der Verweige-
rung der Anerkennung der Menschen in der Region als gleichwertige und
gleichberechtigte Subjekte beruht, auf ihrer Degradierung zum blossen

Objekt im Rahmen einer geopolitisch definierten Interessenlage.
Wie sich gezeigt hat, sind die Probleme der Gewalt im Weltmaßstab

ebenso wenig neu wie die Probleme der Ungleichheit oder der Anerkennung
(vgl. Kössler/Melber 1993; 2001). Die Aktualisierung der damit verknüpf-
ten Unsicherheit sollte aber auch Anlass zu noch grundsätzlicheren Überle-

gungen sein. Albert Camus mahnte schon Ende der 1950er Jahre im
Vorwort zur algerischen Chronik: „Wenn in einem immer wilderen Taumel,
der die schlichte Sprache der Vernunft unmöglich macht, Gewalt mit
Gewalt vergolten wird, kann es nicht, wie jeden Tag zu lesen steht, die

Aufgabe der Intellektuellen sein, von weitem die eine Gewalttätigkeit zu
entschuldigen und die andere zu verdammen." (zit. nach Marin 1998, 176)
Camus ist gerade da radikal (so Marin 1998, 181), wo er zu dem Ergebnis
gelangt, dass es einer Grenze der Gewalt bedarf, um dem (humanistischen)
Ursprung der Revolte treu zu bleiben.

1946 verfasste er unter dem Eindruck der neuen Dimensionen des gerade
beendeten Zweiten Weltkrieges den philosophisch-programmatischen Es-

say „Ni Victimes Ni Bourreaux" für die aus der Résistance hervorgegange-
ne Zeitung ,Combat'. Er beginnt mit der Feststellung, dass es sich bei dem
20. Jahrhundert um das Jahrhundert der Angst handele: „Was nämlich in der
Welt, in der wir leben, am meisten auffällt, ist, dass der grösste Teil der
Menschen (mit Ausnahme der Gläubigen aller Schattierungen) im allge-
meinen keine Zukunft haben. Es gibt aber kein sinnvolles Leben ohne
Aussicht auf eine Zukunft" (Camus 1996,9f.). Camus wehrt sich gegen eine
Welt, in welcher der Mord legitimiert ist. „Aber es scheint, dass man sie

nicht ändern kann ohne Aussicht auf Mord. Der Mord führt uns also zum
Mord zurück, und wir werden weiterhin im Terror leben, indem wir ihn
entweder resigniert akzeptieren oder indem wir ihn durch Mittel abschaffen
wollen, die einen anderen Terror an seine Seite setzen." (ebd., 18)

So plädiert er „für eine vorläufige Übereinkunft zwischen jenen Men-
sehen, die weder Opfer noch Henker sein wollen" (ebd., 22). Die neue
Ordnung, so Camus (1996, 39) weiter, kann nur eine universale sein, die
nationale, kontinentale und westlich-östliche Dimensionen transzendiert.
Eine Gesellschaftsform, in der internationales Recht über den Regierungen
steht (ebd., 44f.). Eine Krise des gegenwärtigen Ausmasses nämlich bedarf
der Lösung auf universaler Ebene: „Eine Regelung für alle, damit für jeden

WIDERSPRUCH - 42/02 23



die Last des Elends und der Angst kleiner wird, das ist heute unser logisches
Ziel. Aber das erfordert Taten und Opfer, das heisst Menschen. Und wenn
es heute auch viele Menschen gibt, die im geheimsten Winkel ihres Herzens
Gewalt und Blutvergiessen verwünschen, so gibt es doch nicht viele, die
bereit sind zu erkennen, dass sie dies zu einer Überprüfung ihrer Denk- und
Handlungsweise zwingt." (ebd., 55) Einer Gemeinschaft von Friedensbe-

wegten käme hierbei die Aufgabe zu, „den Irrtümern des Terrors leichtver-
ständliche Worte gegenüberzustellen und gleichzeitig die für eine befriede-
te Welt unerlässlichen Werte festzulegen" (ebd., 57). „Über fünf Kontinente
hinweg wird in den kommenden Jahren ein endloser Kampf zwischen der
Gewalt und dem Wort stattfinden. Und es stimmt, dass die Gewalt tausend-
mal bessere Aussichten hat als das Wort. Aber ich war immer der Ansicht,
wenn ein Mensch, der auf menschliche Verhältnisse hofft, ein Verrückter
sei, so sei jener, der an den Ereignissen verzweifle, ein Feigling. Und von
nun an wird es nur noch den Stolz geben, unbeirrbar jene grossartige Wette
mitzumachen, die schliesslich darüber entscheiden wird, ob Worte stärker
sind als Kugeln." (ebd., 66 f.)

Zivilität und menschliche Würde

Die US-amerikanischen Intellektuellen mit ihrem öffentlichen Bekenntnis
zum „gerechten Krieg" können sich nicht mehr in die Tradition solcher
Gedanken stellen. Sie sind machtpolitischem Sicherheitsdenken verhaftet.
Sie haben auch dem Vermächtnis eines Michel Foucault wenig Respekt
bekundet, der sich seit den späten 1970er Jahren auf ein Recht der Regierten
berief und „eine universelle Pflicht der Intellektuellen" erkannte, „die
Stimmen all jener Menschen zu respektieren, die unter Einsatz ihres Lebens
einer Obrigkeit den Gehorsam verweigern" (vgl. Marti 1994, 73 f.). Im
Gegensatz zum US-amerikanischen Plädoyer vom 12. Februar 2002, das

der artikulierten „Überzeugung, dass alle Menschen eine angeborene Wür-
de besitzen und dass folglich jeder Mensch immer als Zweck an sich und
nicht als Mittel zu betrachten ist" die Legitimierung eines „gerechten
Kriegs" folgen lässt, betont Albert Camus im vierten seiner „Briefe an einen
deutschen Freund" im Juli 1944: „Ich glaube weiterhin, dass unserer Welt
kein tieferer Sinn innewohnt. Aber ich weiss, dass etwas in ihr Sinn hat, und
das ist der Mensch euch zum Trotz werde ich euch den Namen Mensch
nicht absprechen. Wenn wir unserem Glauben treu sein wollen, sind wir
gezwungen, das in euch zu achten, was ihr bei den anderen nicht achtet."
(zit. nach Marin 1998, 44)

Es liesse sich mit Eike Hennig (2001, 38) argumentieren, dass die bis
dahin unvorhersehbaren Dimensionen von Terror, wie sie der Anschlag
vom 11. September 2001 repräsentiert, einen „Vernichtungsschlag gegen
Anerkennungskämpfe" bedeutet. Schliesslich ist selbst der zweifelhafte
Aufruf der US-Intellektuellen eine, wenn auch fehlgeleitete Reaktion dar-
auf. Die Lehre daraus kann jedoch nicht in der neuerlichen Entfaltung
militärischer Stärke und einem „Rachefeldzug" zur Flurbereinigung im

24 WIDERSPRUCH - 42/02



Sinne hegemonialer geostrategischer Interessen bestehen, wenn es um die
Suche dauerhafter Lösungen gehen soll: „Hegemonie und Vernichtung
widersprechen beide dem Modell geregelter und gehegter wechselseitiger
Anerkennungskämpfe, deren beiderseitige Voraussetzung in einer Verhand-
lungs-/Beratungsbereitschaft der .Starken' und der .Schwachen' besteht. Eine
halbierte Zivilität ist immer bedroht - von ,oben', aber auch von .unten'. Es
bedarf somit einer starken Politik für die .Politik der Anerkennung'." (Hennig
2001, 39) - Solidarität darf sich demnach aber auch nicht auf das kollektive
Engagement „unter uns", den Besitzenden, gegenüber den Habenichtsen in der

Weltgesellschaft zur Wahrung einer trügerischen Sicherheit des Status quo
reduzieren. Sie kann nur wirksam werden als weltweites Bündnis zur Schaf-
fung einer Sicherheit, die der gesamten Menschheit zugute kommt, anstatt
auf Kosten der Mehrheit und zugunsten der Minderheit langfristig die
Existenz aller zu gefährden, etwa indem „unsere Art zu leben" (Ariel Sharon
und Gerhard Schröder) mit Waffen verteidigt wird.

Freilich bleibt Solidarität näher zu bestimmen, gerade dann, wenn es
auch in der Form der nationalen Befreiungsbewegungen, die lange Zeit als

konsequentester Ausdruck des Antikolonialismus galten, nicht gelungen
ist, über formalen Machtwechsel und Kooptation neuer Eliten hinauszu-
kommen und die krasse soziale Ungleichheit kaum je ernstlich zum Thema
praktischer Politik geworden ist. Die parolenhafte Binsenweisheit des

Slogans „a luta continua" gewinnt dann tiefere Bedeutung: Eine Standort-
bestimmung internationaler Solidarität zu Beginn des 21. Jahrhunderts
wirft nach dem Ende formaler kolonialer Fremdherrschaft auch die Frage
nach den Kriterien ihrer Parteinahme neu auf. Hat Solidarität mit dem
Regime eines Robert Mugabe, den wir vor mehr als zwei Jahrzehnten als

Leitfigur einer Befreiungsbewegung unterstützten, Vorrang gegenüber der
Solidarität mit den Gewerkschaften oder Farmarbeitern in Zimbabwe? Sind
wir solidarisch mit Thabo Mbeki, oder mit dem Viertel der südafrikanischen
Gesellschaft, das HIV-positiv ist? Fühlen wir uns dem namibischen Präsi-
denten Sam Nujoma und den ideologischen Scharfmachern in der SWAPO-
Jugendliga verbunden, die mit Pseudo-Panafrikanismus und chauvinisti-
schem Nationalismus die Gegner einer Kriegsbeteiligung im Kongo oder in
Angola ebenso wie Schwule und Lesben als „unafrikanisch" denunzieren.
Auch Erfolge von Befreiungskämpfen haben nur selten dazu geführt, dass
Frieden dauerhaft gesichert wurde. Bestenfalls haben sich unter den Befrei-
ungsbewegungen an der Macht die Konflikte verlagert, und vielfältige
Formen externer Mittäterschaft haben sich dabei gehalten.

Die derzeit gewaltsam ausgetragenen Konflikte sind kaum je ausschliess-
lieh innere Angelegenheiten souveräner Staaten. Es wäre scheinheilig, so zu
tun, als ob sich mit der Erlangung formaler Souveränität der Gesellschaften
im Süden die Aufgaben einer Solidarität erledigt hätten, die nationale
Grenzen überschreitet und die globale Herausforderung ernstnimmt. Darin
ist vor allem impliziert, das nationalstaatliche Denken hinter sich zu lassen,
das den hegemonialen US-Sicherheitsdiskurs ebenso prägt wie die Rhetorik
afrikanischer Präsidenten. Neben praktischer Parteinahme erfordert dies

WIDERSPRUCH - 42/02 25



immer wieder, sich klar zu werden, was Solidarität in einem globalisierten
Zusammenhang sein kann (s. auch Waterman 2000, Kap. 7). Wenn wir hier
einige mögliche Orientierungspunkte in der Solidaritätsdebatte aufgezeigt
haben, so darf nicht vergessen werden, dass gerade in dieser Hinsicht die
Kritik der Waffen die Waffe der Kritik niemals verdrängen darf.

Anmerkungen

1 Wir danken Bawa Yamba für den Hinweis auf diese Verszeilen. Dank auch an Irmgard
Pinn, die uns mitteis elektronischer Kommunikation zahlreiche aktuelle Texte er-
schloss, von denen einige zumindest indirekt ihren Niederschlag auch in dieser Be-
Standsaufnahme finden.

2 Nachzulesen ist der Original-Wortlaut auf diversen Internet-Seiten, z.B. unter
www.americanvalues.org oder www.propositionsonline.com. Widersprochen haben
dem offenen Brief „war against terror", dieser Rechtfertigung des Krieges im Namen
der USA, u.a. Susan Sontag. Judith Butler und Edward Said: vgl. Frankfurter Rund-
schau vom 28. Februar 2002.

3 Die deutschen Zitate sind der auszugsweisen Wiedergabe des Dokumentes in der
Frankfurter Rundschau vom 14. Februar 2002 entnommen.

4 Richard Rorty zeigt sich in der seither provozierten Diskussion merklich distanziert und
macht auch keinen Hehl daraus, dass er sich wohl kaum für den Kreis der Unterzeichner
qualifiziert. Hingegen reagiert Michael Walzer zunehmend irritiert auf die Kritik und

zerdeppert mit seiner „Vorwärtsverteidigung" noch mehr Geschirr. In einem Essay
eröffnet er die Rechtfertigung des gerechten Krieges Amerikas mit einer waghalsigen
Definition von Terrorismus, die ihm zufolge „am besten auf eine nationale revolutio-
näre Befreiungsbewegung passe" (Walzer 2002). Seine Argumentation ignoriert Ursa-
chen für gewaltsamen Widerstand wie die systematische Unterdrückung durch illegi-
time Regime derart konsequent, dass er sich unter Verweis auf die Entstehung einer
internationalen Solidaritätsbewegung mit den Befreiungskämpfen in der Dritten Welt
sogar zu der Aussage versteigt: „Es gab damals viele Narren, und in jener Zeit - den

sechziger und siebziger Jahren - wurde die Kultur der Apologie geboren." (ebd.) Den
leider auch von Walzer mitverantworteten, unter dem Deckmantel des Universalismus
daherkommenden ethnozentrischen Deutungsmustern - von einem scharfsinnigen
Kritiker in den deutschen Landen unlängst als „moralischen Grössenwahn" seziert

(Herbst 2002) - treten inzwischen auch zumindest vereinzelt US-Intellektuelle entge-
gen. So äusserte die Philosophin Judith Butler den Verdacht, „dass zumindest ein Ziel
des Aufrufes sei, die verbleibenden kritischen Stimmen in der amerikanischen Öffent-
lichkeit zum Schweigen zu bringen." (Celikates 2002)

5 Interessantes fördert auch die Spurensuche entlang der Achse Enron-Cheney-Bush
zutage, was die rohstoffstrategischen Interessen der USA in der zentralasiatischen
Region (insbesondere in Afghanistan und einigen ehemaligen Sowjetrepubliken) be-

trifft. Schon das vom US-amerikanischen Repräsentantenhaus am 12. Februar 1998

veranstaltete „Hearing on US Interests in the Central Asian Republics" - mittlerweile
u.a. vom Centre for Research on Globalization ebenso zugänglich gemacht wie andere
Indizien über die Verstrickung der Grossmacht in den Versuch der Erlangung einer
Kontrolle in diesem Gebiet (http://globalresearch.ca/articles/CONl 10A.html) - eröff-
net aufschlussreiche Hintergründe.

26 WIDERSPRUCH - 42/02



Literatur

Borsdorf, Axel, 2000: Condominios von Santiago de Chile als Beispiele sozialräumlicher
Segregationstendenzen von Ober- und Mittelschicht in lateinamerikanischen Städten. In:
Peripherie, Heft 80, Frankfurt/Main

Bourdieu, Pierre, 2001: Sprechende Turbane. In: Frankfurter Rundschau, 21. November
Brisard, Jean-Charles/Guillaume Dasquié, 2002: Die verbotene Wahrheit - Die Verstri-

ckungen der USA mit Osama bin Laden. Zürich
Brückner, Peter, 1973: Freiheit, Gleichheit, Sicherheit. Von den Widersprüchen des Wohl-

stands. Frankfurt/Main (urspr. 1966)
Camus, Albert, 1996: Weder Opfer noch Henker. Über eine neue Weltordnung. Zürich
Castells, Manuel, 2001 : Das Informationszeitalter. Bd. I: Der Aufstieg der Netzwerkgesell-

schaft. Opladen
Celikates, Robin, 2002: Kidnapping. US-Intellektuelle kritisieren den Intellektuellen-

Aufruf zum „war against terror". Frankfurter Rundschau, 28. Februar

Chomsky, Noam, 2001 : Der Neue Krieg gegen den Terror. Abschrift des Vortrages aus dem

MIT Forum für Technologie und Kultur, am 18. Oktober
(http://www.talknet.de/-helmut fiedler/chomskymitvortrag.htm)

Elwert, Georg, 1999: Markets of Violence. In: Georg Elwert/Stephan Feuchtwang/Dieter
Neubert (Hg.): Dynamics of Violence. Processes of Escalation and De-Escalation in
Violent Group-Conflict. Berlin

Fanon, Frantz, 1966: Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt/Main (urspr. Paris 1961)
Fanon, Frantz, 1980: Schwarze Haut, weisse Masken. Frankfurt/Main (urspr. Paris 1952)
Hauck, Gerhard/Reinhart Kössler/Henning Melber, 2001: Neuorientierung der Afrika-

Politik? In: Peripherie, Heft 81/82, Frankfurt/Main
Hennig, Eike, 2001: Neueste Unübersichtlichkeiten. Habermas und die „Politik der Aner-

kennung". In: Kommune. Heft 12, Frankfurt/Main
Herbst, Alban Nikolai, 2002: Moralischer Grössenwahn. In: Freitag, 1. März
Hodges, Tony, 2001: Angola. From Afro-Stalinism to Petro-Diamond Capitalism. Lysaker/

Oxford/Bloomington, Ind.
Jeismann, Michael, 2002: Nächstenliebe verlangt Gewaltanwendung. In: Frankfurter All-

gemeine Zeitung, 14. Februar
Kössler, Reinhart, 2001: Globalization and Human Rights: Some Developmental Reflec-

tions. In: Frans J. Schuurman (Hg.), Globalization and Development Studies. Challenges
for the 2P' Century. London/Thousand Oaks/New Delhi

Kössler, Reinhart/Henning Melber, 1993: Chancen internationaler Zivilgesellschaft. Frank-
furt/Main

Kössler, Reinhart/Henning Melber, 2001: Internationale Solidarität mit Zukunft? In:
Widersprüche, Heft 80, Bielefeld

Kössler, Reinhart/Henning Melber, 2002: The West German Solidarity Movement with the
Liberation Struggles in Southern Africa. A (Self-)Critical Retrospective. In: Ulf Engel/
Robert Kappel (Hg.), Germany's Africa Policy Revisited. Münster/Hamburg

Marin, Lou, 1998 : Ursprung der Revolte. Albert Camus und der Anarchismus. Heidelberg
Marti, Urs, 1994: Die Universalität der Menschenrechte und das Recht auf Differenz. In:

Johannes Hoffmann (Hg.), Universale Menschenrechte im Widerspruch der Kulturen.
Frankfurt/Main

Melber, Henning, 2002: The New Partnership for Africa's Development (NEPAD) - Old
Wine in New Bottles? In: Forum for Development Studies, 1, Oslo

Misik, Robert, 2002: Collateral Damage. In: Tageszeitung, 28. Februar
Röhrig-Assuncao, Matthias/Juliane Ströbele-Gregor, 1992: Auch die Konquista war ein

„Gerechter Krieg". In: Peripherie, Heft 43/44, Münster
Roy, Arundhati, 2001 : The algebra of infinite justice. In: Guardian, 29. September; dt. und

ungekürzte Fassung „Terrorismus - ein Symptom" in: Widerspruch, Heft 41, Zürich

WIDERSPRUCH - 42/02 27



Rufin, Jean-Christophe, 1996: Die neuen Barbaren. Der Nord-Süd-Konflikt nach dem Ende
des Kalten Krieges. München

Schandl, Franz, 2001: Nation als Krieg. In: Widerspruch, Heft 41, Nationalismus, Rassis-

mus, Krieg. Zürich
Said, Edward, 2001: Adrift in similarity. In: Al-Ahram Weekly Online, Nr. 555, 11. bis 17.

Oktober
Sarkhosh, Soussan, 2002: Ein Brief aus dem Süden. In: Peripherie, Heft 85/86, Münster

O.E.)
Walzer, Michael, 2002: Wir müssen gewinnen. In: Die Welt, 2. März, München
Waterman, Peter, 2000: Globalization, Social Movements and the New Internationalisms.

London/New York.
Zitelmann, Thomas, 2001: Krisenprävention und Entwicklungspolitik - Denkstil und

Diskursgeschichten. In: Peripherie, Heft 84, Frankfurt/Main

Zeitschrift
Marxistische

Erneuerung

13. Jahrgang, Nr. 49, März 2002, 224 Seiten

Butterwegge: Sozialpolitische Bilanz vor
den Wahlen

Wissen für wen?
Lötzer - Wissenspatentierung / Bethge -
Pisa-Studie und „neuer Intergouvernemen-
talismus" / Laitko - Wissensgesellschaft
und Nachhaltigkeit / Dörhöfer - Soziologi-
sehe Sichtweisen auf die Wissensgesell-
schaft

Globalisierungskritik: Politik und
Ideologie
Unger - Ideologie und Aussenpolitik der
USA/Schumm-Garling - Neoliberale Markt-
Ökonomie / Fuchs/Hofkirchner - Globalisie-
rung - allgemeiner Prozess / Boudjenah -
Algeriens Wirtschaftskrise
Und:

Wehr - Zu Domenico Losurdo / Stiehler -
Sozialismus - ein aporetisches Projekt / Pe-
tersen - Entfremdung: Begriff und Erschei-
nungsformen / Müller - Konjunkturforschung
/ Düe - Automobiikonjunktur / Benz - Heinz
Dürrbeck

Sowie:
Berichte, Zuschriften, Buchbesprechungen
Z Einzelpreis: 9,50 Euro (zzgl. Vers.); im
Abo: 32,- Euro ; Auslandsabo 38,- Euro
(4 Hefte/Jahr incl. Vers). Bezug: über
Buchhandel (ISSN 0940-0648) oder direkt:
Z-Vertrieb: Postfach 500 936, 60397
Frankfurt/M. Tel./Fax 069 / 53 05 44 06

www.zeitschrift-marxistische-erneuerung.de
e-mail: redaktion@zme-net.de

ramrnininnniniRu v/m i n n o i c
Die Monatszeitunq für Selbstoioariisation

iiintfiiL'ikiHiiih'ifiwaHi'iUi'ni Debatte

über Organisations- & Kommunikations-
strukturen in linkspolitischen Gruppen

itn,'iiwi=ij:IWl Der Kollektivfilm über

den G-8-Gipfel »Un mondo diverso é possi-

ble« auf der Berlinale EEUffiEHEill Ab-

Schlussdokument für Frieden und soziale

Gerechtigkeit iiuvurwa Die Antiglobali-

sierungsbewegung nach dem 11. Septem-

beri:nvianiii'[ ttski im iTTTtl Anstöße für
gesellschaftlichen Wandel [EEE!Z3E3I
Entwicklungspartnerschaft für Selbsthilfe-

Genossenschaften maunaim »Spendet«

Limousinen für Zwangsarbeiterinnen
uiiBiiHMi'ii Termine, Rezensionen, u.v.m.

EnMUmm das einzige Adressenver-

zeichnis der Alternativen Bewegungen. Mit

ca. 12.500 Anschriften aus der BRD, CH, A

und internationale Kontaktanschriften mit
nsnHgrMilllJliMIHWiffilHl im Innen-
teil. 1.300 Zeitschriften mit zahlreichen Be-

Schreibungen, Video- & Filmgruppen sowie

Freie Radios. Ca. 280 Seiten (DIN A4) für
18 EUR zzgl. 2 EUR Versandkosten, ISBN

3-924085-05-6.

Ein Schnupperabo
3 Monate frei Haus
gibt es für 5 Euro

(Es endet automatisch und muß nicht gekündigt werden.
Nur gegen Vorkasse: Schein/Briefmarken/Bankein2uy!)

Bestellungen im Internet oder über CONTRASTE e.V.,

Postfach 10 45 20,69035 Heidelberg

Probelesen: www.contraste.org

28 WIDERSPRUCH - 42/02


	Sicherheit und Solidarität : Politik der Anerkennung statt Terrorismuskriege

