Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 22 (2002)

Heft: 42

Artikel: Sicherheit und Solidaritat : Politik der Anerkennung statt
Terrorismuskriege

Autor: Kossler, Reinhart / Melber, Henning

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651621

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651621
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reinhart Kossler / Henning Melber
Sicherheit und Solidaritiit

Politik der Anerkennung statt Terrorismuskriege

The Great Day
HURRAH for revolution and more cannon-shot!
A beggar upon horseback lashes a beggar on foot.
Hurrah for revolution and cannon come again!
The beggars have changed places, but the lash
goes on.

William Butler Yeats'

Trendsetter und Vor-Denker unterschiedlichster Coleur von Francis Fu-
kuyama iiber Richard Rorty und Salman Rushdie bis Michael Walzer
miihen sich seit dem 11. September 2001 variantenreich, den ,,Krieg gegen
Terrorismus‘ als notwendige Selbstverteidigung und als Bekriftigung von
Werten universeller Aufkldrung gegen die von ,,Anti-Amerikanismus®
motivierte Skepsis zu rechtfertigen. Der ,,American way of life* soll gegen
die Angriffe der Barbarei geschiitzt werden und damit die Freiheit der
westlichen Welt. — Zumindest ein Teil jener Intellektuellen, die bislang
selbst gegen monokausales Denken in Entwicklungs-Einbahnstrassen eines
hegemonialen Diskurses argumentierten, erliegt somit einer fatalen Parteinah-
me, die falsche Gegensitze konstruiert. Seltener sind hingegen offentliche
Stimmen wie die von Noam Chomsky (2001) und Arundhati Roy (2001), aber
auch Pierre Bourdieu (2001) und Edward Said (2001) zu vernehmen, die sich
gegen die allzu vordergriindige, eilfertige Vereinnahmung des Ereignisses
zugunsten der umstrittenen Thesen vom ,,Zusammensto der Zivilisatio-
nen“ eines Samuel Huntington gewandt haben (vgl. u.a. Schandl 2001).
Vorldufiger Hohepunkt der leichtfertigen Preisgabe intellektueller Auto-
nomie gegeniiber der dominanten Sphire des (Macht-)Politischen ist der am
12. Februar 2002 verodffentlichte ,,Offene Brief*, den an die 60 US-ameri-
kanische Protagonisten eines akademischen Establishments trotz unter-
schiedlichster Denkansdtze unterzeichneten. Es muss iiberraschen, dass
neben Fukuyama und Huntington nicht nur Walzer, sondern auch Amitai
Etzioni, Robert D. Putnam und Theda Skocpol dabei sind.? Sie rechtferti-
gen den ,gerechten Krieg“, den die US-Regierung gegen den am 11.
September 2001 veriibten Terror seither glaubt auf dieser Erde fiihrt fithren
zu miissen. Die Anschlige seien Ausdruck des Hasses ,.,gegen unsere
Existenz®“. Gewalt gegen diesen Hass sei als letzter Ausweg moralisch
gerechtfertigt, und der US-Staat verdiene ihre Zustimmung bei der Wah-
rung eines auch internationalen Gewaltmonopols, das eigentlich dem UN-
Sicherheitsrat zukdme: ,,Ein gerechter Krieg kann nur von einer legitimen
Autoritdat gefiihrt werden, die Verantwortung tragt fiir die offentliche
Ordnung.” Bedroht durch ,,organisierte Killer mit globaler Reichweite®,
unterstiitzen sie ,,im Namen der universalen menschlichen Moral und im

WIDERSPRUCH - 42/02 17



vollen Bewusstsein der Begrenzungen und Anforderungen eines gerechten
Krieges ..., die Entscheidung unserer Regierung und unserer Gesellschaft,
Waffengewalt gegen sie einzusetzen®. Sie erkldren die US-Kriegsfiihrung
zu ihrer eigenen Sache: ,,Wir kimpfen, um uns selbst zu verteidigen, aber
wir sind iiberzeugt, dass wir dabei auch kimpfen, um die universalen Prin-
zipien der Menschenrechte und menschlichen Wiirde zu verteidigen.*3
Angesichts der Schreckensgeschichte der mit dem ,,gerechten Krieg*
argumentierenden politischen Ethik seit der spanischen Conquista in Ame-
rika (vgl. Rohrig-Assungao/Strobele-Gregor 1992) muss diese Argumenta-
tion zutiefst befremden, zumal von Sozial- und Geisteswissenschaftlern,
die sich im akademischen Alltag Fragen der Ethik, Religion und 6ffentli-
chen Politik widmen. Es ist bezeichnend, dass der Aufruf zuerst auf die
Internetseite des konservativen ,Institute for American Values* placiert
wurde. Diese ,,pathetische Bekundung eines Schulterschlusses* zeigt be-
sonders klar, wie sehr sich der Sicherheitsdiskurs seit dem 11. September
2001 in den USA verschoben hat. Die ungewohnliche Allianz birgt Gefah-
ren, “weil solche Aktivitidten fast immer Ausdruck eines Meinungsdrucks
sind, der freie Debatten unterbindet, weil sie notwendigem Dissens die Luft
abschniiren* (Misik 2002). Reprisentanten der intellektuellen Elite der
USA machen sich so zu Erfiillungsgehilfen eines hegemonialen Diskurses
der staatlichen Obrigkeit, der — dhnlich wie der ,,Aufruf an die Kulturwelt*
von iiber hundert deutschen Wissenschaftlern nach Ausbruch des Ersten
Weltkriegs 1914 — in moralisch-politischer Selbstgerechtigkeit jegliche
(selbst-)kritische Reflexion ausschaltet (vgl. Jeismann 2002).4

Sicherheit als Privileg

Das ist eine neue Stufe im beschleunigten Prozess der Militarisierung des
Sicherheitsdenkens. Dessen Ausgangspunkt ist dort zu verorten, wo die
Kriegs- zu Verteidigungsministerien und die Militér- zur Sicherheitspolitik
wurden. Doch noch vor dreiflig Jahren wurde Sicherheit in einer Gesell-
schaft wie der Westdeutschlands zusammen mit Freiheit und Gleichheit als
,Ruhe, Ordnung, Konsumgiiter, etwas Lust* buchstabiert (Briickner 1972,
17/82). Heute symbolisieren weltweit, in den USA und Lateinamerika
ebenso wie im siidlichen Afrika strikt segregierte, klassenspezifische
Lebens- und Wohnformen Angste und Sicherheitsbediirfnisse der Besitzen-
den. Neben den Barrieren durch Grundstiickspreise bieten sie die Méglich-
keit, auf eingehegten Gebieten mit reservatsiahnlichem Charakter — ausge-
stattet mit Swimming Pool, Tennisplatz und Golfanlage — unter dem Schutz
privater Wachdienste zu leben (vgl. Castells 2001, 471f; Borsdorf 2000).
Das Pendant dazu bildet der aufwendige ,,Schutz*, den sich nordameri-
kanische und westeuropéische Staaten mit dem Aufbau eines ,,neuen Li-
mes® (Rufin 1996) gegen die befiirchtete und medial nachdriicklich ins
offentliche Bewusstsein gehobene ,,Flut“ von Migrantinnen und Migranten
leisten, da eine Minderheit unter diesen auf der Suche nach einem besseren
Leben oder auf der Flucht vor Verfolgung und Not auch in die Randbezirke

18 WIDERSPRUCH - 42/02



der Wohlstandsinseln vordringen konnte. So verkehrt sich der als Errungen-
schaft moderner Infrastruktur gefeierte Eisenbahntunnel unter dem Armel-
kanal plotzlich in einen kontroversen ,,Fluchttunnel®, der den Weg aus
franzosischer Abschiebehaft in den englischen Untergrund eréffnet. Selbst
Australien ist vor unerwiinschten Zuwanderern nicht gefeit — die restlichen
,,aborigines“ wissen schon lange ein Lied davon zu singen!

Die Strategie des ,,Weltpolizisten USA, getreu diesem partikularen
Sicherheitsverstandnis gemeinsam mit einigen ,,Hilfs-Sheriffs* vorgebli-
che ,,Terrornester mit Gewalt ,,auszuriduchern (Bush) und von Palédstina
bis Kaschmir staatliche, auch zwischenstaatlich angewandte Gewalt mit
dem Ziel der Terrorismusbekdmpfung zu legitimieren, verfehlt die zentrale
Botschaft des 11. September 2001: Sicherheit ist letztlich so wenig teilbar
wie Frieden. Die Bestrebungen zur Schaffung vermeintlich befriedeter
Reservate fiir die Wohlhabenden dieser Erde gingen von einem Sicherheits-
konzept aus, das sich jetzt auf schreckliche Art als illusorisch erwiesen hat.
In diesem Konzept wurde nicht die Frage gestellt, ob die Welt und ihre
Menschen sicherer wiirden. Sicherheit sollte es vorab fiir die Vereinigten
Staaten von Amerika und nachrangig auch fiir (West-)Europa, Japan und die
kleineren Vasallenstaaten in Ost- und Siidostasien geben, und innerhalb
dieser ,,Inseln‘ um die Sicherheit der Besitzenden.

AuBerhalb dieser umgrenzten Zonen der Sicherheit fiir wenige hatten die
heifen Stellvertreterkriege wihrend des Kalten Krieges getobt, die mit
einiger Veranlassung hiufig insgesamt als der Dritte Weltkrieg bezeichnet
wurden. Befreiungskonflikte sind teilweise zu Stellvertreterkriegen gewor-
den, die sich — wie in Angola (vgl. Hodges 2001) — in ,,Gewaltmérkte* mit
einem dauerhaften, mittleren Niveau militdrischer Auseinandersetzung
transformiert haben (Elwert 1999). Dies stellt auch im nachhinein die Frage
nach den Errungenschaften und Versiumnissen — sowie moglicherweise
auf den Grundlagen heutiger Einsichten die Suche nach den Priorititen —
einer internationalen Solidarititsbewegung (vgl. Kossler/Melber 2002).

Vor allem aber gemahnt dies an die erschreckende Kontinuitét zwischen
den Stellvertreterkriegen der 1980er Jahre und der Geschichte militidrischer
Gewalt, die bis heute die in den 1990er Jahren aufkeimende Hoffnung auf
eine ,,Friedensdividende* zunichte gemacht hat. Das gilt nicht zuletzt fiir
die virulentesten Konfliktherde der Gegenwart: fiir Afghanistan und den
Nahostkonflikt. Von den grauenhaften Implosionen in afrikanischen Lén-
dern und Regionen — so verschiedene, in ihrer Degeneration zu Gewalt-
markten aber doch auch verwandte Konfliktfille wie Angola, die DR
Kongo, Liberia, Ruanda, Sierra Leone, Somalia und Sudan illustrieren dies
seit den 90er Jahren — ganz zu schweigen. Die Konstellation von Sicherheit
und sténdiger existenzieller Gefidhrdung folgt geradezu einem konstanten
Muster, nach dem der relative Frieden (in seiner Minimalform des Fehlens
von offen ausgetragenem Krieg) in den Zentrallindern des Westens in
deutlichem Kontrast zum postkolonialen Siiden und seit 1992 auch zu den
Transformationsgesellschaften des Ostens gesichert und durch die fortge-
setzte Plilnderung von Ressourcen mitfinanziert wurde.

WIDERSPRUCH - 42/02 19



Die Forderung nach Anerkennung in der Weltgesellschaft

Am 11. September 2001 ist dieses postkolonialistische Muster fiir einen
historischen Moment durchbrochen worden. In den repréasentativen Macht-
zentren der alleinigen Supermacht manifestierte sich plotzlich eine Gewalt
und Zerstorung, wie sie sonst nur aus den Bombenhageln der groBen Kriege
des 20. Jahrhunderts bekannt gewesen war. Das zumindest symbolische
Ausmass iiberstieg die alltigliche, manifeste Gewalt der kleineren und
groBeren Kriege auf der Welt deutlich. Freilich hat ein durch die Profitma-
ximierungsstrategie eines US-Konzerns verursachter Betriebsunfall wie
Bhopal (Indien) 1984 iiber 16.000 Menschenleben gefordert, mehr als das
Fiinffache der Toten vom 11. September. Die Schuldigen in den Konzern-
zentralen wurden nie bestraft. Die Raubbau-Technologie von Grosskonzer-
nen verschirft seit Jahren in Ldndern wie z.B. Nigeria den alltiglichen
Uberlebenskampf der lokalen Bevolkerung.

Auf anderer Ebene zeigt die Eskalation des Nahost-Konfliktes die
Briichigkeit der ,,Koalition gegen den Terror und die Fragwiirdigkeit der
Annahme, dass sich der Nord-Siid-Gegensatz durch einfache materielle
PalliativmaBnahmen unter Kontrolle bringen, dass ,,Sicherheit* sich neuer-
lich regional herstellen lasse. Abgesehen davon, dass materielle Transfers
der als notwendig erachteten Groenordnung in aller Regel ausbleiben oder
zu gering ausfallen, bestitigt eine kritische Untersuchung von Instrumenten
zur Krisenpriavention und -bearbeitung die begriindete generelle Skepsis
gegeniiber Instrumenten der Entwicklungszusammenarbeit als Mittel des
social engineering, weil diese in so unterschiedlichen, komplexen Situatio-
nen eingesetzt werden, dass sie notorisch ganz unvorhergesehene und damit
auch risikobehaftete Resultate hervorbringen (vgl. Zitelmann 2001). Mehr
noch vielleicht als um materielle Kompensationsleistungen geht es um die
Verweigerung der Anerkennung gleicher Rechte fiir alle, gleichviel ob
Juden, Muslime, Palistinenser oder auch Christen. Dem liegt ein klassisch
koloniales Denkmuster zugrunde, das Kultur oder Zivilisation, Mission
oder wie im Fall des Zionismus uralte Anspriiche auf ein Land zum MaBstab
der Politik nimmt. Das soll legitimieren, dass eine bestimmte Bevolke-
rungsgruppe gegeniiber einer anderen in ihren Lebensgrundlagen einge-
schrinkt oder sogar ginzlich vertrieben wird — im Prinzip das Recht des
Stiarkeren.

Im Umkehrschluss wird die Beliebigkeit deutlich, mit der Michtige
historisch verbriefte Rechte proklamieren: So wird den Nachkommen
kolonialer Siedler im Stidlichen Afrika ausdriicklich die durch den Kolonia-
lismus erzwungene Existenz als fortdauernde Daseinsberechtigung zuge-
sprochen, weil sie das (durch gewaltsame Vertreibung der autochthonen
Bevolkerung angeeignete) Land iiber mehrere Generationen vererbt, ver-
dussert oder erworben haben und es damit aufgrund des extern kontrollier-
ten Wandels im Zuge der Dekolonisierung im Rahmen der Festschreibung
bestehender Eigentumsverhiltnisse legal — wohl kaum aber legitim —
besitzen. Das rechtfertigt keinesfalls die missbrauchliche Manipulation der

20 WIDERSPRUCH - 42/02



Landfrage durch Robert Mugabe und seine vorgeblichen Kriegsveteranen.
Er hat es gerade verstanden, berechtigte Forderungen nach Umverteilung
gewissenlos zu instrumentalisieren.

Eine Weltordnung, in der wie derzeit im Nahen Osten die Verweigerung
von Anerkennung womdoglich noch unter dem Vorwand der Bekdmpfung
von Terrorismus nicht nur hingenommen und toleriert, sondern wo die Titer
sogar aktiv unterstiitzt werden, kann kaum den Respekt derer erwarten, die
in einem solchen rechtlich-gewalttitigen Bezugsrahmen unweigerlich sich
ausgeschlossen und enteignet fithlen miissen. Schon Aristoteles hat vor
mehr als 2000 Jahren erkannt, dass eine zivile Ordnung, der Zusammenhalt
von Biirgern — Biirgerinnen war bei ihm noch keine Rede — nur moglich ist
auf der Grundlage der gegenseitigen Anerkennung als Freie und Gleiche.
Diese koinonia politiké umfasst zunédchst einmal formal Freie und Gleiche,
und materielle Ungleichheit ist hier nicht reflektiert. Darin begriindet sich
das Postulat der ,,Freundschaft* (philia), die unter den Biirgern herrschen
soll: Politischer Zusammenhalt ist von ziviler Solidaritdt nicht ablosbar.

Dies ist auch der Sinn der Parole seit den groBen biirgerlichen Revolutio-
nen, die bereits den Uberschuss hin zur sozialen Revolution enthilt: Liberté,
Egalité, Fraternité. Diese unbedingte Anerkennung gleicher Rechte und
gleicher Wiirde ist bei allen Beschrinkungen, die ,,nur* formelle Rechte
implizit enthalten, die Voraussetzung dafiir, dass auch die fiir einen welt-
weiten Ausgleich der Lebenschancen ganz unvermeidlichen materiellen
Transferleistungen nicht als Almosen verstanden werden, sondern als
Ausdruck gegenseitiger Anerkennung der Teilhabe an einem gemeinsamen
Projekt (vgl. Kossler 2001). Gleiches kann auch fiir die kleinen und groen
Transfers gelten, die etwa Menschenrechtsorganisationen im Siiden von
NGOs im Norden erhalten und die immer die Gefahr des Paternalismus in
sich tragen (vgl. dazu Waterman 2000, 180/81), wenn nicht eine gemeinsa-
me Zielsetzung stindig prasent gehalten wird.

Solch herablassende Mildtitigkeit schwingt in der Rede von ,,Entwick-
lungshilfe* immer mit, ebenso in den Uberlegungen, ganze Weltregionen —
vorab Afrika siidlich der Sahara —zu Objekten einer Art globaler Sozialhilfe
zu machen. Einerseits geht der Netto-Kapitaltransfer aus den Léandern
Afrikas in die OECD-Staaten wie seit Jahrzehnten weiter; andererseits
benachteiligen Austauschverhiltnisse und WTO-Regelungen noch immer
die rohstoffproduzierenden Linder auch in Afrika, und die EU-Landwirt-
schaft profitiert von Protektion und Férdermitteln. Da erkldren deutsche
Afrika-Wissenschaftler ganze Regionen des Kontinents zum internationa-
len Sozialfall (vgl. hierzu kritisch Hauck/Ko6ssler/Melber 2001) und halten
am Konzept ,,struktureller Stabilitidt* fest, das verheerende Einwirkungen
von aussen kaum beriicksichtigt. Auch wenn diese Form paternalistischer
Besitzstandswahrung innerhalb der Strukturen globaler Ungleichheit neu-
erdings sogar im Gewande eines im Siiden konzipierten Partnerschaftsver-
trags daherkommt (vgl. Melber 2002), lauft sie letztlich doch wieder auf die
Kooptierung heimischer Eliten hinaus, die der Massenarmut in ihren Lan-
dern jenseits deklamatorischer Rhetorik wenig bis nichts entgegenzusetzen

WIDERSPRUCH - 42/02 21



haben, solange sie ihre eigenen Privilegien dem Gemeinwohl vorziehen. So
spricht die ,New Partnership for Africa’s Development* (NEPAD) die
Sprache der internationalen Finanzinstitutionen.

Es ist ginzlich unklar, wie die hier beschworene Entwicklung — die
zudem eine Finanzierungsliicke von jihrlich 64 Mrd. US$ vornehmlich
durch externe Zuwendungen decken will — zustandekommen soll. Der
Verdacht, dass es dabei letztlich doch nur um neoliberale Formeln und
Formen von Integration geht, die vereinzelten (relativen) ,,Wohlstandsin-
seln“innerhalb des Kontinents und innerhalb einzelner Staaten zugutekom-
men, dringt sich auf. Dazu hat vor nunmehr nahezu vierzig Jahren Frantz
Fanon (1966) mit dem Bild vom bloBen Wechsel in der Hautfarbe der
Herrschenden — und insbesondere im Kapitel iiber die ,,Missgeschicke des
nationalen Bewusstseins* — das Entscheidende bereits gesagt.

s, Weder Opfer noch Henker*

So konnte nicht verfahren werden, wiirden materielle Gesichtspunkte im
Kontext der ernstgemeinten Anerkennung von Gleichheitsrechten und
menschlicher Wiirde verhandelt. Selbst wenn es den Schwarzen in Siidaf-
rika vor 1994 unter Apartheid teilweise materiell besser ging als vielen
Einwohnern formal unabhingiger Linder des Kontinents, vermochte sie
dies doch keinesfalls zu beschwichtigen. Frantz Fanon hat dies bereits vor
den,,Verdammten dieser Erde* vor dem Hintergrund seiner diskriminieren-
den Erfahrungen in Frankreich zu Beginn der 1950er Jahre mit dem Hinweis
darauf formuliert, dass der Mensch auch ein Nein ist: ,,Nein zur Verachtung
des Menschen. Nein zur Wiirdelosigkeit des Menschen. Zur Ausbeutung
des Menschen. Zur Ermordung dessen, was das Menschlichste im Men-
schen ist: der Freiheit.” (Fanon 1980, 141)

Anerkennung hat nicht zuletzt eine symbolische Dimension. Das Ver-
standnis fiir die Dynamik, die in der Motivation solcher Verbrechen wie der
des 11. September 2001 zum Vorschein kommt, rechtfertigt keinesfalls
auch nur im entferntesten diese Taten. Sehr wohl aber handelt es sich bei der
Ergriindung der Ursachen um den Versuch, sie in einen adédquaten histori-
schen und gesellschaftlichen Zusammenhang zu stellen. Dies kann zur
Verlagerung von Verantwortlichkeiten fithren. Im konkreten Fall ist es dann
nicht mehr moglich, solche Entwicklungen ,,dem Islam* oder selbst ,.dem
Fundamentalismus* oder auch einer ,,kulturellen Fehlentwicklung* zuzu-
schreiben.

Der Blick wird frei auf die komplexen Verwicklungen in der neueren
Geschichte des Nahen Ostens, wihrend derer eine Reihe sdkularer, natio-
nalstaatlicher Projekte scheiterte — auch als Folge der geradezu systemati-
schen Forderung fundamentalistischer Stromungen von westlicher, aber
auch von israelischer Seite, um die fiir die regionalen geostrategischen
Interessen vor allem im Zusammenhang mit der Energieversorgung als
gefdhrlich eingestuften linksnationalistischen Regimes eines nach dem
anderen zu destabilisieren (s. etwa Sarkhosh 2002). Dabei dienten die

22 WIDERSPRUCH - 42/02



Schurken von heute, von Saddam Hussein bis Osama Bin Laden, als
willkommene Bundesgenossen (vgl. Brisard/Dasquié 2002).

Das galt auch schon zu Zeiten eines Mobutu Sese Seko, der Generile
Augusto Pinochet und Gabriel Noriega, eines Ferdinand Marcos oder eines
Jonas Savimbi (um nur einige der zahlreichen Handlanger zu benennen, von
denen zumindest voriibergehend niitzliche Dienste eingekauft wurden).
Eine Mitverantwortung westlicher, vor allem geheimdienstlicher Politik an
der Destabilisierung ganzer Regionen ist kaum bestreitbar.”> Hier ist ent-
scheidend, daBl die zugrundeliegende Strategie gerade auf der Verweige-
rung der Anerkennung der Menschen in der Region als gleichwertige und
gleichberechtigte Subjekte beruht, auf ihrer Degradierung zum blossen
Objekt im Rahmen einer geopolitisch definierten Interessenlage.

Wie sich gezeigt hat, sind die Probleme der Gewalt im WeltmaBstab
ebenso wenig neu wie die Probleme der Ungleichheit oder der Anerkennung
(vgl. Kossler/Melber 1993; 2001). Die Aktualisierung der damit verkniipf-
ten Unsicherheit sollte aber auch Anlass zu noch grundsitzlicheren Uberle-
gungen sein. Albert Camus mahnte schon Ende der 1950er Jahre im
Vorwort zur algerischen Chronik: ,,Wenn in einem immer wilderen Taumel,
der die schlichte Sprache der Vernunft unmoglich macht, Gewalt mit
Gewalt vergolten wird, kann es nicht, wie jeden Tag zu lesen steht, die
Aufgabe der Intellektuellen sein, von weitem die eine Gewalttdtigkeit zu
entschuldigen und die andere zu verdammen.* (zit. nach Marin 1998, 176)
Camus ist gerade da radikal (so Marin 1998, 181), wo er zu dem Ergebnis
gelangt, dass es einer Grenze der Gewalt bedarf, um dem (humanistischen)
Ursprung der Revolte treu zu bleiben.

1946 verfasste er unter dem Eindruck der neuen Dimensionen des gerade
beendeten Zweiten Weltkrieges den philosophisch-programmatischen Es-
say ,,Ni Victimes Ni Bourreaux* fiir die aus der Résistance hervorgegange-
ne Zeitung ,Combat’. Er beginnt mit der Feststellung, dass es sich bei dem
20. Jahrhundert um das Jahrhundert der Angst handele: ,,Was ndmlich in der
Welt, in der wir leben, am meisten auffillt, ist, dass der grosste Teil der
Menschen (mit Ausnahme der Gldubigen aller Schattierungen) im allge-
meinen keine Zukunft haben. Es gibt aber kein sinnvolles Leben ohne
Aussicht auf eine Zukunft* (Camus 1996, 9f.). Camus wehrt sich gegen eine
Welt, in welcher der Mord legitimiert ist. ,,Aber es scheint, dass man sie
nicht dndern kann ohne Aussicht auf Mord. Der Mord fiihrt uns also zum
Mord zuriick, und wir werden weiterhin im Terror leben, indem wir ihn
entweder resigniert akzeptieren oder indem wir ihn durch Mittel abschaffen
wollen, die einen anderen Terror an seine Seite setzen.” (ebd., 18)

So pladiert er ,,fiir eine vorlidufige Ubereinkunft zwischen jenen Men-
schen, die weder Opfer noch Henker sein wollen* (ebd., 22). Die neue
Ordnung, so Camus (1996, 39) weiter, kann nur eine universale sein, die
nationale, kontinentale und westlich-6stliche Dimensionen transzendiert.
Eine Gesellschaftsform, in der internationales Recht iiber den Regierungen
steht (ebd., 44f.). Eine Krise des gegenwirtigen Ausmasses ndmlich bedarf
der Losung auf universaler Ebene: , Eine Regelung fiir alle, damit fiir jeden

WIDERSPRUCH - 42/02 23



die Last des Elends und der Angst kleiner wird, das ist heute unser logisches
Ziel. Aber das erfordert Taten und Opfer, das heisst Menschen. Und wenn
es heute auch viele Menschen gibt, die im geheimsten Winkel ihres Herzens
Gewalt und Blutvergiessen verwiinschen, so gibt es doch nicht viele, die
bereit sind zu erkennen, dass sie dies zu einer Uberpriifung ithrer Denk- und
Handlungsweise zwingt.” (ebd., 55) Einer Gemeinschaft von Friedensbe-
wegten kdme hierbei die Aufgabe zu, ,,den Irrtiimern des Terrors leichtver-
standliche Worte gegeniiberzustellen und gleichzeitig die fiir eine befriede-
te Weltunerlédsslichen Werte festzulegen* (ebd., 57). ., Uber fiinf Kontinente
hinweg wird in den kommenden Jahren ein endloser Kampf zwischen der
Gewalt und dem Wort stattfinden. Und es stimmt, dass die Gewalt tausend-
mal bessere Aussichten hat als das Wort. Aber ich war immer der Ansicht,
wenn ein Mensch, der auf menschliche Verhiltnisse hofft, ein Verriickter
sei, so sei jener, der an den Ereignissen verzweifle, ein Feigling. Und von
nun an wird es nur noch den Stolz geben, unbeirrbar jene grossartige Wette
mitzumachen, die schliesslich dariiber entscheiden wird, ob Worte stirker
sind als Kugeln.“ (ebd., 66 f.)

Zivilitit und menschliche Wiirde

Die US-amerikanischen Intellektuellen mit ihrem 6ffentlichen Bekenntnis
zum ,,gerechten Krieg*“ konnen sich nicht mehr in die Tradition solcher
Gedanken stellen. Sie sind machtpolitischem Sicherheitsdenken verhaftet.
Sie haben auch dem Vermichtnis eines Michel Foucault wenig Respekt
bekundet, der sich seit den spédten 1970er Jahren auf ein Recht der Regierten
berief und ,.eine universelle Pflicht der Intellektuellen® erkannte, ,,die
Stimmen all jener Menschen zu respektieren, die unter Einsatz ihres Lebens
einer Obrigkeit den Gehorsam verweigern® (vgl. Marti 1994, 73 f.). Im
Gegensatz zum US-amerikanischen Plidoyer vom 12. Februar 2002, das
der artikulierten ,,Uberzeugung, dass alle Menschen eine angeborene Wiir-
de besitzen und dass folglich jeder Mensch immer als Zweck an sich und
nicht als Mittel zu betrachten ist* die Legitimierung eines ,,gerechten
Kriegs“ folgen lidsst, betont Albert Camus im vierten seiner ,,Briefe an einen
deutschen Freund* im Juli 1944: ,Ich glaube weiterhin, dass unserer Welt
kein tieferer Sinn innewohnt. Aber ich weiss, dass etwas in ihr Sinn hat, und
das ist der Mensch ... euch zum Trotz werde ich euch den Namen Mensch
nicht absprechen. Wenn wir unserem Glauben treu sein wollen, sind wir
gezwungen, das in euch zu achten, was ihr bei den anderen nicht achtet.*
(zit. nach Marin 1998, 44)

Es liesse sich mit Eike Hennig (2001, 38) argumentieren, dass die bis
dahin unvorhersehbaren Dimensionen von Terror, wie sie der Anschlag
vom 11. September 2001 reprisentiert, einen ,,Vernichtungsschlag gegen
Anerkennungskampfe bedeutet. Schliesslich ist selbst der zweifelhafte
Aufruf der US-Intellektuellen eine, wenn auch fehlgeleitete Reaktion dar-
auf. Die Lehre daraus kann jedoch nicht in der neuerlichen Entfaltung
militdrischer Stirke und einem ,Rachefeldzug* zur Flurbereinigung im

24 WIDERSPRUCH - 42/02



Sinne hegemonialer geostrategischer Interessen bestehen, wenn es um die
Suche dauerhafter Losungen gehen soll: ,,Hegemonie und Vernichtung
widersprechen beide dem Modell geregelter und gehegter wechselseitiger
Anerkennungskdampfe, deren beiderseitige Voraussetzung in einer Verhand-
lungs-/Beratungsbereitschaft der ,Starken’ und der ,Schwachen’ besteht. Eine
halbierte Zivilitit ist immer bedroht — von ,oben’, aber auch von ,unten’. Es
bedarf somit einer starken Politik fiir die ,Politik der Anerkennung’.* (Hennig
2001, 39) — Solidaritit darf sich demnach aber auch nicht auf das kollektive
Engagement ,,unter uns“, den Besitzenden, gegeniiber den Habenichtsen in der
Weltgesellschaft zur Wahrung einer triigerischen Sicherheit des Status quo
reduzieren. Sie kann nur wirksam werden als weltweites Biindnis zur Schaf-
fung einer Sicherheit, die der gesamten Menschheit zugute kommt, anstatt
auf Kosten der Mehrheit und zugunsten der Minderheit langfristig die
Existenz aller zu gefdhrden, etwaindem ,,unsere Art zu leben* (Ariel Sharon
und Gerhard Schroder) mit Waffen verteidigt wird.

Freilich bleibt Solidaritdt ndher zu bestimmen, gerade dann, wenn es
auch in der Form der nationalen Befreiungsbewegungen, die lange Zeit als
konsequentester Ausdruck des Antikolonialismus galten, nicht gelungen
ist, iiber formalen Machtwechsel und Kooptation neuer Eliten hinauszu-
kommen und die krasse soziale Ungleichheit kaum je ernstlich zum Thema
praktischer Politik geworden ist. Die parolenhafte Binsenweisheit des
Slogans ,,a luta continua® gewinnt dann tiefere Bedeutung: Eine Standort-
bestimmung internationaler Solidaritdt zu Beginn des 21. Jahrhunderts
wirft nach dem Ende formaler kolonialer Fremdherrschaft auch die Frage
nach den Kriterien ihrer Parteinahme neu auf. Hat Solidaritit mit dem
Regime eines Robert Mugabe, den wir vor mehr als zwei Jahrzehnten als
Leitfigur einer Befreiungsbewegung unterstiitzten, Vorrang gegeniiber der
Solidaritiat mit den Gewerkschaften oder Farmarbeitern in Zimbabwe? Sind
wir solidarisch mit Thabo Mbeki, oder mit dem Viertel der siidafrikanischen
Gesellschaft, das HIV-positiv ist? Fithlen wir uns dem namibischen Prisi-
denten Sam Nujoma und den ideologischen Scharfmachern in der SWAPO-
Jugendliga verbunden, die mit Pseudo-Panafrikanismus und chauvinisti-
schem Nationalismus die Gegner einer Kriegsbeteiligung im Kongo oder in
Angola ebenso wie Schwule und Lesben als ,,unafrikanisch* denunzieren.
Auch Erfolge von Befreiungskdmpfen haben nur selten dazu gefiihrt, dass
Frieden dauerhaft gesichert wurde. Bestenfalls haben sich unter den Befrei-
ungsbewegungen an der Macht die Konflikte verlagert, und vielfiltige
Formen externer Mittédterschaft haben sich dabei gehalten.

Die derzeit gewaltsam ausgetragenen Konflikte sind kaum je ausschliess-
lichinnere Angelegenheiten souveriner Staaten. Es wire scheinheilig, so zu
tun, als ob sich mit der Erlangung formaler Souverinitit der Gesellschaften
im Siiden die Aufgaben einer Solidaritit erledigt hitten, die nationale
Grenzen iiberschreitet und die globale Herausforderung ernstnimmt. Darin
ist vor allem impliziert, das nationalstaatliche Denken hinter sich zu lassen,
das den hegemonialen US-Sicherheitsdiskurs ebenso préagt wie die Rhetorik
afrikanischer Prisidenten. Neben praktischer Parteinahme erfordert dies

WIDERSPRUCH - 42/02 25



immer wieder, sich klar zu werden, was Solidaritét in einem globalisierten
Zusammenhang sein kann (s. auch Waterman 2000, Kap. 7). Wenn wir hier
einige mogliche Orientierungspunkte in der Solidaritdtsdebatte aufgezeigt
haben, so darf nicht vergessen werden, dass gerade in dieser Hinsicht die
Kritik der Waffen die Waffe der Kritik niemals verdringen darf.

Anmerkungen

26

Wir danken Bawa Yamba fiir den Hinweis auf diese Verszeilen. Dank auch an Irmgard
Pinn, die uns mittels elektronischer Kommunikation zahlreiche aktuelle Texte er-
schloss, von denen einige zumindest indirekt ihren Niederschlag auch in dieser Be-
standsaufnahme finden.

Nachzulesen ist der Original-Wortlaut auf diversen Internet-Seiten, z.B. unter
www.americanvalues.org oder www.propositionsonline.com. Widersprochen haben
dem offenen Brief ,,war against terror*, dieser Rechtfertigung des Krieges im Namen
der USA, u.a. Susan Sontag, Judith Butler und Edward Said; vgl. Frankfurter Rund-
schau vom 28. Februar 2002.

Die deutschen Zitate sind der auszugsweisen Wiedergabe des Dokumentes in der
Frankfurter Rundschau vom 14. Februar 2002 entnommen.

Richard Rorty zeigt sichin der seither provozierten Diskussion merklich distanziert und
macht auch keinen Hehl daraus, dass er sich wohl kaum fiir den Kreis der Unterzeichner
qualifiziert. Hingegen reagiert Michael Walzer zunehmend irritiert auf die Kritik und
zerdeppert mit seiner ,,Vorwirtsverteidigung® noch mehr Geschirr. In einem Essay
eroffnet er die Rechtfertigung des gerechten Krieges Amerikas mit einer waghalsigen
Definition von Terrorismus, die ihm zufolge ,,am besten auf eine nationale revolutio-
nire Befreiungsbewegung passe* (Walzer 2002). Seine Argumentation ignoriert Ursa-
chen fiir gewaltsamen Widerstand wie die systematische Unterdriickung durch illegi-
time Regime derart konsequent, dass er sich unter Verweis auf die Entstehung einer
internationalen Solidaritdtsbewegung mit den Befreiungskidmpfen in der Dritten Welt
sogar zu der Aussage versteigt: ,,Es gab damals viele Narren, und in jener Zeit — den
sechziger und siebziger Jahren — wurde die Kultur der Apologie geboren.” (ebd.) Den
leider auch von Walzer mitverantworteten, unter dem Deckmantel des Universalismus
daherkommenden ethnozentrischen Deutungsmustern — von einem scharfsinnigen
Kritiker in den deutschen Landen unlidngst als ,,moralischen Gréssenwahn® seziert
(Herbst 2002) — treten inzwischen auch zumindest vereinzelt US-Intellektuelle entge-
gen. So dusserte die Philosophin Judith Butler den Verdacht, ,,dass zumindest ein Ziel
des Aufrufes sei, die verbleibenden kritischen Stimmen in der amerikanischen Offent-
lichkeit zum Schweigen zu bringen. (Celikates 2002)

Interessantes férdert auch die Spurensuche entlang der Achse Enron-Cheney-Bush
zutage, was die rohstoffstrategischen Interessen der USA in der zentralasiatischen
Region (insbesondere in Afghanistan und einigen ehemaligen Sowjetrepubliken) be-
trifft. Schon das vom US-amerikanischen Repréisentantenhaus am 12. Februar 1998
veranstaltete ,,Hearing on US Interests in the Central Asian Republics® — mittlerweile
u.a. vom Centre for Research on Globalization ebenso zuginglich gemacht wie andere
Indizien iiber die Verstrickung der Grossmacht in den Versuch der Erlangung einer
Kontrolle in diesem Gebiet (http://globalresearch.ca/articlesfCON110A .html) — er6ft-
net aufschlussreiche Hintergriinde.

WIDERSPRUCH - 42/02



Literatur

Borsdorf, Axel, 2000: Condominios von Santiago de Chile als Beispiele sozialrdumlicher
Segregationstendenzen von Ober- und Mittelschicht in lateinamerikanischen Stidten. In:
Peripherie, Heft 80, Frankfurt/Main

Bourdieu, Pierre, 2001: Sprechende Turbane. In: Frankfurter Rundschau, 21. November

Brisard, Jean-Charles/Guillaume Dasquié, 2002: Die verbotene Wahrheit — Die Verstri-
ckungen der USA mit Osama bin Laden. Ziirich

Briickner, Peter, 1973: Freiheit, Gleichheit, Sicherheit. Von den Widerspriichen des Wohl-
stands. Frankfurt/Main (urspr. 1966)

Camus, Albert, 1996: Weder Opfer noch Henker. Uber eine neue Weltordnung. Ziirich

Castells, Manuel, 2001: Das Informationszeitalter. Bd. I: Der Aufstieg der Netzwerkgesell-
schaft. Opladen

Celikates, Robin, 2002: Kidnapping. US-Intellektuelle kritisieren den Intellektuellen-
Aufruf zum ,,war against terror”. Frankfurter Rundschau, 28. Februar

Chomsky, Noam, 2001: Der Neue Krieg gegen den Terror. Abschrift des Vortrages aus dem
MIT Forum fiir Technologie und Kultur, am 18. Oktober
(http://www .talknet.de/-helmut fiedler/chomskymitvortrag.htm)

Elwert, Georg, 1999: Markets of Violence. In: Georg Elwert/Stephan Feuchtwang/Dieter
Neubert (Hg.): Dynamics of Violence. Processes of Escalation and De-Escalation in
Violent Group-Conflict. Berlin

Fanon, Frantz, 1966: Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt/Main (urspr. Paris 1961)

Fanon, Frantz, 1980: Schwarze Haut, weisse Masken. Frankfurt/Main (urspr. Paris 1952)

Hauck, Gerhard/Reinhart K&ssler/Henning Melber, 2001: Neuorientierung der Afrika-
Politik? In: Peripherie, Heft 81/82, Frankfurt/Main

Hennig, Eike, 2001: Neueste Uniibersichtlichkeiten. Habermas und die ,,Politik der Aner-
kennung®. In: Kommune, Heft 12, Frankfurt/Main

Herbst, Alban Nikolai, 2002: Moralischer Grossenwahn. In: Freitag, 1. Mérz

Hodges, Tony, 2001: Angola. From Afro-Stalinism to Petro-Diamond Capitalism. Lysaker/
Oxford/Bloomington, Ind.

Jeismann, Michael, 2002: Nichstenliebe verlangt Gewaltanwendung. In: Frankfurter All-
gemeine Zeitung, 14. Februar

Kdssler, Reinhart, 2001: Globalization and Human Rights: Some Developmental Reflec-
tions. In: Frans J. Schuurman (Hg.), Globalization and Development Studies. Challenges
for the 215 Century. London/Thousand Oaks/New Delhi

Kossler, Reinhart/Henning Melber, 1993: Chancen internationaler Zivilgesellschaft. Frank-
furt/Main

Kossler, Reinhart/Henning Melber, 2001: Internationale Solidaritdt mit Zukunft? In:
Widerspriiche, Heft 80, Bielefeld

Kossler, Reinhart/Henning Melber, 2002: The West German Solidarity Movement with the
Liberation Struggles in Southern Africa. A (Self-)Critical Retrospective. In: Ulf Engel/
Robert Kappel (Hg.), Germany’s Africa Policy Revisited. Miinster/Hamburg

Marin, Lou, 1998 : Ursprung der Revolte. Albert Camus und der Anarchismus. Heidelberg

Marti, Urs, 1994: Die Universalitit der Menschenrechte und das Recht auf Differenz. In:
Johannes Hoffmann (Hg.), Universale Menschenrechte im Widerspruch der Kulturen.
Frankfurt/Main

Melber, Henning, 2002: The New Partnership for Africa‘s Development (NEPAD) - Old
Wine in New Bottles? In: Forum for Development Studies, 1, Oslo

Misik, Robert, 2002: Collateral Damage. In: Tageszeitung, 28. Februar

Rohrig-Assuncao, Matthias/Juliane Strobele-Gregor, 1992: Auch die Konquista war ein
»Gerechter Krieg®. In: Peripherie, Heft 43/44, Miinster

Roy, Arundhati, 2001: The algebra of infinite justice. In: Guardian, 29. September; dt. und
ungekiirzte Fassung ,, Terrorismus — ein Symptom*“ in: Widerspruch, Heft 41, Ziirich

WIDERSPRUCH - 42/02 27



Rufin, Jean-Christophe, 1996: Die neuen Barbaren. Der Nord-Siid-Konflikt nach dem Ende
des Kalten Krieges. Miinchen

Schandl, Franz, 2001: Nation als Krieg. In: Widerspruch, Heft 41, Nationalismus, Rassis-
mus, Krieg. Ziirich

Said, Edward, 2001: Adrift in similarity. In: Al-Ahram Weekly Online, Nr. 555, 11. bis 17.
Oktober

Sarkhosh, Soussan, 2002: Ein Brief aus dem Siiden. In: Peripherie, Heft 85/86, Miinster
(i.E.)

Walzer, Michael, 2002: Wir miissen gewinnen. In: Die Welt, 2. Mirz, Miinchen

Waterman, Peter, 2000: Globalization, Social Movements and the New Internationalisms.
London/New York.

Zitelmann, Thomas, 2001: Krisenprivention und Entwicklungspolitik — Denkstil und
Diskursgeschichten. In: Peripherie, Heft 84, Frankfurt/Main

ITIF'1I11E1II'1I”IITIE1JI=I
VUN

) ) Die Monatszeitung fiir Selbstorganisation
comchrifk |ORGANISIERUNG VON »UNTEN [ia
Marxistische {iber Organisations- & Kommunikations-
Erneuerung

strukturen in linkspolitischen Gruppen
Der Kollektivfilm iiber

den G-8-Gipfel »Un mondo diverso € possi-
. ble« auf der Berlinale Ab-
schlussdokument fiir Frieden und soziale
Gerechtigkeit EXYEYREE Die  Antiglobali-
sierungsbewegung nach dem 11. Septem-
V4 BEWEGUNGSSTIFTUNG Yot giiy

13. Jahrgang, Nr. 49, Mirz 2002, 224 Seiten

Butterwegge: Sozialpolitische Bilanz vor
den Wahlen

Wissen fir wen?

Létzer — Wissenspatentierung / Bethge -

Pisa-Studie und ,neuer Intergouvernemen-
talismus" / Laitko — Wissensgesellschaft
und Nachhaltigkeit / Dorhéfer — Soziologi-
sche Sichtweisen auf die Wissensgesell-
schaft

Globalisierungskritik: Politik und
Ideoclogie

Unger - Ideologie und Aussenpolitik der
USA/Schumm-Garling - Neoliberale Markt-
okonomie / Fuchs/Hotkirchner ~ Globalisie-
rung - allgemeiner Prozess / Boudjenah -
Algeriens Wirtschaftskrise

Und:

Wehr — Zu Domenico Losurdo / Stiehler -
Sozialismus - ein aporetisches Projekt / Pe-
tersen - Entfremdung: Begriff und Erschei-
nungsformen / Miiller - Konjunkturforschung
/ Due = Automobilkonjunktur / Benz - Heinz
Dirrbeck

Sowie:
Berichte, Zuschriften, Buchbesprechungen

Z Einzelpreis: 9,50 Euro (zzgl. Vers.); im
Abo: 32 - Euro ; Auslandsabo 38,- Euro

(4 Hefte/Jahr incl. Vers). Bezug: Uber
Buchhandel (ISSN 0940-0648) oder direkt:
Z-Vertrieb: Postfach 500 936, 60397

Frankfurt/M. Tel./Fax 069 / 53 05 44 06

www.zeitschrift-marxistische-erneuerung.de
e-mail; redaktion@zme-net.de

28

gesellschaftlichen Wandel [ETYIZNEH
Entwicklungspartnerschaft fiir Selbsthilfe-

genossenschaften [ITIHINEY »Spendet«
Limousinen fiir ZwangsarbeiterInnen
EXEENIEY] Termine, Rezensionen, u.v.m.

| EIM3EEE das einzige Adressenver-
zeichnis der Alternativen Bewegungen. Mit
ca. 12.500 Anschriften aus der BRD, CH, A
und internationale Kontaktanschriften mit
|Reader der AlternativMedien RUlNGEIE
teil. 1.300 Zeitschriften mit zahlreichen Be-
schreibungen, Video- & Filmgruppen sowie
Freie Radios. Ca. 280 Seiten (DIN A4) fiir
18 EUR zzgl. 2 EUR Versandkosten, ISBN
3-924085-05-6.

Ein Schnupperabo
3 Monate frei Haus

gibt es fiir 5 Euro

{Es endet automatisch und mufl nicht gekiindigt werden.
Nur gegen Vorkasse: Schein/Briefmarken/Bankeinzug!)

Bestellungen im Internet oder tiber CONTRASTE eV,
Postfach 10 45 20, 69035 Heidelberg

Probelesen: www.contraste.org

WIDERSPRUCH - 42/02




	Sicherheit und Solidarität : Politik der Anerkennung statt Terrorismuskriege

