
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 21 (2001)

Heft: 41

Buchbesprechung: Marginalien ; Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marginalien / Rezensionen

Annemarie Sancar

Das Fremde in der Schweiz

Blinde Flecken in der Migrationssoziologie

„Der Fremde ist - nach Georg Simmel

- 'der der heute kommt und morgen
bleibt', 'Der Fremde ist uns nah,
insofern wir Gleichheiten nationaler
oder sozialer, berufsmässiger oder all-
gemein menschlicher Art zwischen ihm
und uns fühlen'... Das Fremde ist da-
nach das, was uns am Fremden nicht
'nahe' ist, was Menschen einer be-

stimmten Herkunft anders -'fern' -
erscheinen lässt" (Hoffmann-Nowot-
ny 2001,11). Die „Ferne" der Fremden
nimmt zu, stellt der Herausgeber von
„Das Fremde in der Schweiz", der Mi-
grationssoziologe H.-J. Hoffmann-No-
wotny, fest und wünscht sich mehr
„Gelassenheit" im Umgang mit dem
Fremden. Vor dem Hintergrund der
Tatsache, dass Migrantinnen in der
Schweiz jederzeit und gesetzlich fest-

geschrieben diskriminiert werden (kön-
nen), ist es fraglich, ob hier gerade
Gelassenheit angebracht ist.

Der historische Abriss des Heraus-

gebers in der Einleitung sowie ein hi-
storisch-soziologischer Überblick von
Kurt Imhof (S. 277) liefern hilfreiche
Eckdaten, bringen aber nicht viel Neu-
es zur „Geschichtsschreibung" der
Schweiz als Einwanderungsland. Zu-
dem irritiert manchmal die Wortwahl
in der Einleitung: Der Begriffder „Ein-
Wanderungswellen" ist Bestandteil des

politischen Diskurses, der die Festung
Europa verteidigt, der restriktive asyl-
und ausländerpolitische Entscheide
mitträgt und Bilder mitliefert, die in
der Alltagssprache wirksam sind; sie

sollten nur dann in wissenschaftlichen
Texten Eingang finden, wenn sie Ge-

genstand der empirischen Forschung
sind. Auch die Verwendung von For-
mulierungen wie „Entmischung der

Stadtquartiere" oder „ Ausländer-Kri-
minalität" entbehrt einer methodischen
Reflexivität und politischen Sensibili-
tät im wissenschaftlichen Diskurs.

Hoffmann-Nowotny unterscheidet
zwischen den ersten drei „Einwände-
rungwellen" einerseits und der vierten
„noch andauernden Einwanderungs-
welle" andererseits, ohne indes das

qualitativ Neue wirklich zu erklären.
Imhof nimmt in seinem Fazit kritisch
Stellung dazu. „Nicht in der Ferne,
sondern vielmehr in der unmittelbaren
Nähe" (S. 279) liegen die neuen
Schwierigkeiten von Assimilation und

Integration der Mitglieder der Gesell-
schaft, auch der Migrantinnen! Hoff-
mann-Nowotny hält am Paradigma der
kulturellen und strukturellen Differenz
fest; seine Einleitung bestimmt den
Diskurs des ganzen Bandes. Es über-
rascht denn auch nicht, dass die Frage
nach der Bedeutung von Kultur in fast
keinem der soziologischen Texte wirk-
lieh gestellt wird, wäre da nicht der

Beitrag von Gaetano Romano, der das

„terminologische Unglück" (S. 255)
sorgfältig analysiert - gewissermassen
als kritische und weiterführende Beob-
achtung der wissenschaftlichen Dis-
kurse in der Migrationsforschung: Die
Angleichung des soziologischen Ge-

sellschaftsbegriffs an die nationale Se-

WIDERSPRUCH-41/01 175



mantik bewirkt seine Nationalisierung.
Wenn nun der Gesellschaftsbegriff auf
eine der Voraussetzungen der nationa-
len Gesellschaft, nämlich den kulturel-
len Wertekonsens, bezogen wird, er-
fährt auch der Kulturbegriffeine natio-
nale Konnotation (S. 254).

Kultur oder „Kulturen"

1980 appellierte der Sozialanthropolo-
ge Claude Meillassoux an die Ethnolo-
gie, sich aus der Fremdarbeiterproble-
matik herauszuhalten. Die Arbeitsmi-
gration soll nicht vorrangig aus ethno-

logischer Perspektive untersucht wer-
den. Denn bei der Trennung der voll-
ständig integrierten Arbeitskräfte von
den nur teilweise integrierten „Wan-
derarbeiterlnnen" handle es sich um
eine ideologische Sichtweise, welche
die Ausbeutungsverhältnisse ausblen-
det. Ein ethnologischer Zugang zur Mi-
grationsthematik würde diese dem dop-
pelten Arbeitsmarkt immanente Diffe-
renzierung verfestigen, so Meillassoux.
Die Ethnologie hat sich dennoch ein-
gemischt und dem „terminologischen
Unglück" Vorschub geleistet. Ihr sind
zwar eine Fülle von aufschlussreichen
Fallstudien zu verdanken: Lebensge-
schichten von Migrantinnen, Hand-
lungsstrategien, diskursive Handha-
bung von Spannungsfeldern.

Diese Fallstudien sind gleichzeitig
ein Reservoir von ethnographischen
Versatzstücken, die auch in der sozio-
logischen Migrationsforschung auftau-
chen, so auch im vorliegenden Band.
Und es zeigt sich einmal mehr, dass der

Umgang mit dem Begriff „Kultur"
nicht so einfach ist: Kultur wird im
wissenschaftlichen Diskurs einer Ho-
mogenisierung unterzogen, wird somit
gleichgesetzt mit nationaler (ethni-
scher) Zugehörigkeit (Schweizerinnen
und Migrantinnen aus verschiedenen

Ländern). Eine von dieser Gleichset-

zung stammende Frage bezieht sich auf
das Problem der „Assimilation" von
kultureller Differenz - der Weg zum
Thema „Leitkultur" ist freigemacht.

Gaetano Romano bricht radikal mit
diesem Bild des Fremden und stellt die
Gleichsetzung von Fremd Kulturelle
Differenz =AusländerIn grundsätzlich
in Frage. Ausgehend von der Analyse
des Werte-Konsens-Paradigmas und
seiner Bedeutung für die Migrations-
forschung rückt er die für die Migrati-
onssoziologie folgenschwere „Homo-
genisierung des Kulturbegriffs" bzw.
die „Nationalisierung des Gesell-
schaftsbegriffs" ins Blickfeld. „Entlas-
sen wir den Begriff der Kultur in die
Freiheit der Umgangssprache", lautet
Romanos Fazit (S. 257). Das Paradig-
ma der kulturellen Differenz engt die

(soziologischen) Forschungsvorhaben,
die in diesem Band präsentiert werden,
stark ein: Forschungshorizont und das

Erkenntnisinteresse bleiben im natio-
nalen Rahmen definiert. Die Fragen,
unter welchen Bedingungen „fremd"
und „ausländisch" gleichgesetzt wer-
den, bzw. die Leitdifferenz von „wir"
(Schweizerinnen) und die „andern"
(Ausländerinnen) wirksam wird, wel-
che Anschlussfragen sie zulässt, für
wen, von wem, und in welchem Kon-
text die Migrantinnen das Fremde ver-
körpern, werden indes nicht gestellt.

Die Semantik der Nation ist, wie Ro-
mano sagt, hartnäckig; und offenbar
geraten auch Wissenschaftlerinnen im-
mer wieder in diese Falle, wenn sie

Begriffe wie Ethnizität und Kultur in
ihrer Analyse aufnehmen (S. 256). Sie

versäumen es, Personen, Gruppen, Or-
ganisationen, auch Wissenschaftlerln-
nen, die dies Begriffe verwenden, ge-
nauer zu beobachten. Vielleicht fällt es

in der Migrationsforschung besonders

schwer, den Standpunkt einer „Beob-

176 WIDERSPRUCH-41/01



achterin zweiten Grades" (Bommes
1990) durchzuhalten, weil mit den For-
schungsergebnissen immer auch söge-
nannte lösungsorientierte Handlungs-
anschlüsse in Politik, Erziehung, Sozi-
alarbeit ermöglicht werden sollen (wie
auch in der Einleitung suggeriert wird).
Der Erwartungsdruck an die Forscherin-

nen steigt und die Rollen werden so ver-
mischt, dass oft bereits in den For-
schungsfragen auf Begrifflichkeiten und
Diskurse normativer Art zurückgegrif-
fen wird, deren Verwendung ja längst
Gegenstand der Kritik sein müsste.

Die empirischen Daten sind zwar
umfangreich und exakt. Sie sagen aber

wenig aus darüber, wie die konkrete
Lage der Migrantinnen ist, wie sie ihr
Leben gestalten und welche Rolle sie

einnehmen in den Beobachtungen und

Beschreibungen von (nicht migrierten)
Personen. Die dominierende Semantik
wird weder systematisch thematisiert
noch methodologisch reflektiert. Das
irritiert in Anbetracht der Tatsache,
dass die Vermittlung von Bildern eine

bedeutungsvolle Rolle spielt in gesell-
schaftlichen Prozessen. Die Kommen-
tare und Repliken im Band lassen ver-
muten, dass es hier vor allem um die
Präferenz einer Methodendefinition
geht und weniger um die eigentliche
Forschungsfrage nach dem Fremden.

Die Soziologen Friedrich Heckmann
und Kurt Imhof kritisieren die Metho-
de der Einstellungsforschung grund-
sätzlich. Ich stelle die Methode auch

aus ethnologischer Sicht in Frage. Denn
sie versäumt es, einen Bezug zu den

Bedingungen herzustellen, unter wel-
chen die Einstellungen befragt bzw.
beschrieben werden. Diese Kontextun-
gebundenheit hat u.a. zur Folge, dass

das Forschungsresultat trotz der Fülle
von Material ziemlich dürftig ist. Dass

Menschen aus Italien heute weniger als

Fremde wahrgenommen werden als in

den 60er Jahren, dass heute andere na-
tionale Zugehörigkeiten mit dem
„Fremden" gleichgesetzt werden, das

ist längst bekannt. Die Erklärungen für
die Verschiebung der Zuordnungen
überzeugen auch nicht. Interessanter
wäre doch zu wissen, welches die
Schlüsselereignisse sind, die solche
Brüche in den Bildern über Migrantin-
nen bzw. von Einstellungen der Be-
fragten, die sich dieser Bilder bedie-

nen, möglich machen. Auch beispiels-
weise die Frage nach den Bedingun-
gen, unter denen Entscheide der Be-
hörden mit dem Verweis auf Interkul-
turalität gefällt werden, wäre auf-
schlussreich, um Erkenntnisse über den

Umgang mit dem Fremden und mit den
Fremden zu gewinnen.

„Interkulturalität" - eine
Ressource auch der Befragten

Jede Befragung ist eine konstruierte
Kommunikationssituation, in der es

auch darum geht, eine gemeinsame
Sprache zu finden. Die Inszenierung
einer Befragung ist entscheidend für
ihren Verlauf, die Wahl der Begriffe
und Semantiken bzw. der Leitdifferen-
zen bestimmt die Selbstbeschreibun-

gen der Befragten. Eine davon wird
entlang nationaler Grenzen konstruiert
und als Bild des Fremden inszeniert.
Viele der vorliegenden Artikel bedie-

nen sich dieser Konstruktion, ohne sie

als solche zu thematisieren. Es könnte
oder sollte aber gerade das Interesse
der empirischen Forschung sein, sieht-
bar zu machen, wie interkulturelle Un-
terscheidungsweisen verwendet wer-
den, sowohl von Personen als auch von
einzelne Organisationen (Bommes,
2001).

In den Jahren, die zwischen den bei-
den Erhebungen von Jörg Stolz liegen,
hat die Berücksichtigung von Interkul-

WIDERSPRUCH-41/01 177



turalität in vielen gesellschaftlichen
Kontexten zugenommen. Der Begriff
hat sich als Ressource bewährt und ist
Bestandteil von Präsentationsformen
verschiedener Organisationen, z.B. der
sozialen Hilfe. Das hat Folgen für die

Art der Analyse empirisch erhobener
Daten. Wenn ein Sozialamt Interkul-
turalität als Differenzierungsmerkmal
einführt, indem es für die Begründung
eines Entscheides auf die „andere kul-
turelle (nationale) Herkunft" der „Kli-
entinnen" verweist, gibt dies in erster
Linie Aufschluss über seine Organisa-
tionslogik. Über die Situation der zu-
gewanderten „Klientinnen" selbst lässt
sich damit direkt nichts aussagen. Die-
se werden sich auch nicht in jedem Fall
der Selbstbeschreibung auf „ihre Kul-
tur" beziehen. Sobald Interkulturalität
als Differenz eingeführt ist, ist die
Selbtsbeschreibung entlang der natio-
nalen/kulturellen Grenze eben mög-
lieh. Die „Klientinnen" können ihre
Integrationsprobleme aber auch anders

darlegen.
Es erstaunt niemanden, dass unter

heutigen Bedingungen ein Grossteil der
Bevölkerung, Politikerinnen und Or-
ganisationen das Fremde selbstver-
ständlich kurzschliessen mit Migran-
tlnnen aus bestimmten Ländern. Das
heisst aber nicht, dass dieses Kurz-
schliessen nicht erklärungsbedürftig
ist. Interessant wäre zu erfahren, ob die

Befragten in den präsentierten Studien
auch die Möglichkeit hatten, auf ande-

re als auf die „nationalisierte" Leitdif-
ferenz zu rekurrieren.

Schliesslich stellt sich hier die grund-
sätzliche Frage, ob eine Replikations-
Studie, wie die von Stolz vorgelegte,
überhaupt Erkenntnisse über den Um-

gang mit Interkulturaliät oder dem
Fremden bringt oder ob sie eher ver-
hindert, dass solche Prozesse der dis-
kursiven Praxis als Aspekt der biogra-

phischen Geschichte ins Blickfeld der
Forschenden rücken. Hier stösst die
Methode der Einstellungsforschung an

gewisse Grenzen. Losgelöst von bio-
graphischen Besonderheiten und Merk-
malen, von Kommunikationsgeschich-
ten und -repertoires generiert sie eine

Typologie von Menschen mit vorein-

genommenen Einstellungen zu Aus-
länderinnen. Doch ihre Biographien
würden doch für das Verständnis von
Einstellungen relevante Informationen
liefern, darüber beispielsweise, warum
die Befragten, ob migriert oder nicht,
sich dieser oder jener Diskurse bedie-

nen oder wie sie selber ihre eigene
Lage einschätzen.

Wie gesagt, im Band ist die Leitdif-
ferenz vorgegeben. Damit bleibt nur
die Möglichkeit, entweder im Diskurs
der Interkulturalität zu verweilen oder
einen radikal anderen Diskurs einzu-
führen, in dem „Kultur" als Objekt der

Forschung untersucht wird und nicht
als Forschungskonzept unbefragt über-

nommen wird. Ein Resultat dieses Ban-
des ist immerhin, dieses Spannungs-
feld als anregendes Biotop für wissen-
schaftliche Debatten aufbereitet zu ha-
ben.

"Das Fremde" ist wichtig, um das

Eigene beschreiben zu können, das

Fremde verkörpert die Unordnung im
Gegensatz zur Ordnung des Eigenen
(Bauman 1991 das Fremde ist gemein-
schaftskonstituierend. Dankder Seman-

tik des Fremden kann die Grenze des

Eigenen immer wieder neu ausgehan-
delt werden. Dann werden auch die Ver-
Schiebungen und Brüche sichtbar, die
Teil der Definition des Fremden sind.
Zum Glück bleibt am Schluss der Lek-
türe offen, wie wir mit dem Fremden

umgehen sollen. Nur so können wir uns
auf die Vielfalt des Fremden einlassen
und das Fremde aus immer anderen
Blickwinkeln beobachten.

178 WIDERSPRUCH-41/01



Klarheit wäre zu wünsnchen, was
das Verhältnis von „fremd" und „zuge-
wandert" angeht. Denn die Gleichset-

zung, wie sie in diesem Band oft sich

findet, ist irreführend und folgen-
schwer, nicht nur in wissenschaftli-
eher, auch in politischer Hinsicht. Mi-
grantlnnen werden nämlich zu Projek-
tionsfiguren von Chaos und Unord-

nung. Die Ausgrenzung von Migran-
tlnnen lässt sich dann nicht nur recht-

Literatur

Bauman, Zygmunt, 1991: Moderne und
Ambivalenz. In: Uli Bielefeld (Hg.): Das

Eigene und das Fremde. Neuer Rassis-

mus in der Alten Welt? Hamburg
Bommes, Michael, 1990: .Die meisten

türkischen Väter sind so'. Zum Umschlag
von Fremd- in Selbstethnisierung. In: In-
formationsdienst zur Ausländerarbeit 4.

Bommes, Michael, 2001: Migration und
kulturelle Differenz in Gemeinden: Eine

Alex Sutter

Kollektive Identität -
Nach all den nationalistisch motivier-
ten Massenmorden im 20. Jahrhundert
steht heute jede Reflexion über „kol-
lektive Identität" vor der Aufgabe zu

analysieren, weshalb ethnische oder na-
tionale Identitätspolitiken mit grausa-
mer Regelmässigkeit in Kriege und
soziale Katastrophen hineinführen.
Dabei sollte man sich nicht scheuen,
die Begriffskonstruktion aufelementa-
re Weise in Frage zu stellen. In der

Individualpsychologie meint „Identi-
tät" nach Erik H. Erikson den unauf-
hörlichen Prozess der Selbstvergewis-
serung eines Ichs angesichts vielfälti-
ger Formen eines permanent drohen-

lieh legitimieren, sondern sie bekräf-
tigt das Vorurteil, die Alltagsmoral.
Und indem ihre „Andersartigkeit" sich
als Teil der nationalen Semantik hält,
sind „wir", die wir als Schweizerinnen
angeblich über Definitionsmacht ver-
fügen, entlastet von der unangeneh-
men Frage nach unserem Umgang mit
nicht-nationalisiertem Fremden, mit
der Normalität der herrschenden Ord-

nung und Sicherheit.

historisch systematische Untersuchung.
Antrag an die VW-Stiftung. Osnabrück.

Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim (Hg.),
2001 : Das Fremde in der Schweiz. Ergeb-
nisse soziologischer Forschung. Zürich.

Meillassoux, Claude, 1980: Gegen eine Eth-

nologie der Arbeitsmigration in Westeu-

ropa. In: Jochen Blaschke (Hrsg.), „Drit-
te Welt" in Europa. Probleme der Ar-
beitsmigration. Frankfurt/M.

den Selbstverlustes. Sozialpsycholo-
gisch gesehen ist diese Selbstverge-
wisserung nur möglich im Spiegel der
Anderen. Das Reden über „kollektive
Identität" beruht auf einer metaphori-
sehen Übertragung des psychologi-
sehen Begriffs der Ich-Identität auf die
kollektive Ebene.

Doch das Kollektiv hat kein Ich, das

bestrebt wäre, seine Identität zu fin-
den. Das Kollektiv ist überhaupt kein
Subjekt mit einem auf sich bezogenen
Bewusstsein und einem einheitlichen
Willen, sondern ein Netzwerk aus In-
teraktionen. Die an den Interaktionen
beteiligten Subjekte machen sich Bil-

des Kaisers neue Kleider?

WIDERSPRUCH-41/01 179



der über das von ihnen gewobene Netz-
werk. Die „kollektive Identität" gehört
zu diesem B ilderarsenal. Der Ausdruck
symbolisiert den Zusammenhalt, die

Beständigkeit und die Grenzen der so-
zialen Gruppe, in die sich das lose aus-
fädelnde und vielfältig überlappende
Netzwerk unversehens verwandelt hat.
Eine kritische Theorie der kollektiven
Identität müsste bei dieser populären
Mythologie ansetzen, die sich seit den

Sechzigerjahren zunehmend im Kon-
text von ethno- und neonationalisti-
sehen Bewegungen artikuliert. Wie
gehen eine junge Philosophin, ein er-
fahrener Zeithistoriker und ein etab-
lierter Soziologe rund zehn Jahre nach
der deutschen Wiedervereinigung mit
dem Konzept um?

Obwohl ihr Buch ambitiös mit „ Ko/-
/ekf/ve Menf/fäfe/j. Sozia/p/ii'/osop/zZ-
.sc/ie Grunrf/agen " betitelt ist, scheint
Carolin Emcke die oben skizzierte
Problematik zu ignorieren. Die Auto-
rin will hoch hinaus und beginnt, ohne
das in den Sumpf gebaute theoretische
Fundament besichtigt zu haben. Ihr Be-
streben ist es, eine „Theorie zur Entste-
hung und Anerkennung kollektiver
Identitäten" (S.199) beizusteuern.
Zwar ist Emcke zeitgemäss, wenn sie

die Gefahren eines starken, verdingli-
chenden Begriffs kollektiver Identität
aufzeigt und in eine überzeugende Kri-
tik an den Ansätzen von Charles Taylor
und Will Kymlicka umzusetzen weiss

(vgl. dazu A. Sutter in Heft 39). In ihrem
abgeschwächten Konzept versteht sie

unter kollektiven Identitäten „bewegli-
che Gebilde, die sich gegen und an tra-
ditionalen, ererbten Überzeugungen,
aber auch an Praktiken der Diskriminie-
rung bilden und subversiv weiterbil-
den" (S.341). Nirgends geht sie jedoch
so weit, den objektivierenden Erklä-
rungsanspruch des Konzepts in Frage
zu stellen. Emcke verwendet den Be-

griff vielmehr gleichbedeutend mit
„kulturellen Lebensformen" oder mit
sozialen Gruppen, welche ihren Ange-
hörigen handlungsleitende „Muster all-
täglicher Orientierung" (S.206) bieten.

Emckes wichtigstes Anliegen ist es,
die Unterscheidung von zwei Arten
kollektiver Identität zu begründen,
nämlich der gewollten, sich selbst be-

stimmenden kollektiven Identitäten
und der ungewollten, von aussen er-

zwungenen kollektiven Identitäten.
Emcke bezeichnet diese Unterschei-
dung als eine „Typologie", was eine
bewusste Stilisierung nahelegt. Doch
sie geht damit um, als handelte es sich

um zwei einander ausschliessende
Grundformen der Entstehung und Re-

Produktion von Gruppen - also um
Realtypen und nicht um Idealtypen im
Sinne von Max Weber.

Am einen Pol halluziniert Emcke

unproblematische Gruppen, welche
ihre Identität über eine Gemeinsamkeit
von Zielen, Bedeutungen und Prakti-
ken definieren und sich dieser prozes-
sualen Identität in gegenseitigen Aner-
kennungsbeziehungen mit ähnlichen
Gruppen vergewissern. Am gegenüber-
liegenden Pol sind jene Problemgrup-
pen versammelt, deren Identität bis in
den Kern durch Ausgrenzung und Miss-
achtung von Seiten mächtiger Mehr-
heiten mitgeprägt ist. In ihrer etwas

abgehobenen Sichtweise verkennt
Emcke, dass soziale Gruppen gewöhn-
lieh beide Pole in sich vereinigen, wenn
auch in unterschiedlichen Mischver-
hältnissen: Die einen bauen ihre Iden-

titätspolitik eher auf der Opfererfah-
rung, die anderen auf der souveränen

Siegermentalität - jedoch alle spielen
mit der Ambivalenz und wissen ihre
Selbstbilder den wechselnden Umstän-
den anzupassen.

Emcke macht aus diesem Schillern
zwei essentielle Grundtypen. Für den

180 WIDERSPRUCH-41/01



zweiten Typus formuliert sie eine nor-
mative These: Weil Opfergruppen
chronische moralische Verletzungen in
Form von Erniedrigungen und Diskri-
minierungen erdulden mussten, sollte
Anerkennung in ihrem Falle nicht un-
mittelbar auf ihre Identität abzielen,
sondern auf die Anerkennung des erlit-
tenen Unrechts und der daraus abgelei-
teten Kompensationsansprüche. Die-
ser Gedanke ist interessant; er liesse
sich auch unter der Voraussetzung ei-

ner Überwindung der zugrundeliegen-
den abstrakten Dichotomie fruchtbar
machen, und zwar als Argument für
einen Anspruch aufdifferenzierte Aus-
gleichsrechte für Angehörige von allen
in irgendeiner relevanten Hinsicht be-

nachteiligten Minderheiten - gleich-
gültig, ob der Ausgleich vergangene
oder gegenwärtige Benachteiligungen
betrifft. Ein solcher Ansatz könnte ohne
den Bezug auf eine „kollektive Identi-
tat" auskommen. In der Theorie von
Emcke hingegen bleibt das Denksche-

ma von kollektiver Identität und Aner-
kennung leider ein inflationär verwen-
detes, letztlich unreflektiertes rhetori-
sches Hilfsmittel.

Diese Feststellung ist Wasser auf die
Mühlen von Lutz Niethammer, der in

„Kollektive Menritöt" auf 680 Seiten
in unzähligen Variationen seine ketze-
rische These zu belegen sucht, der
Ausdruck „kollektive Identität" sei gar
kein inhaltlich bestimmbarer Begriff,
sondern ein fast beliebig formbares
„Plastikwort" (S.33f.), das immer dort
auftaucht, wo ein soziokulturelles Pro-
blem gleichzeitig signalisiert und ver-
deckt wird. Dies geschieht seit den

Sechzigerjahren in rapide zunehmen-
der Häufigkeit, wie der Autor mit Ti-
telzählungen in den Beständen von
grossen Bibliotheken in Europa, Nord-
und Südamerika belegt. Angesichts

dieses quantitativen Befunds und der
erstaunlichen Belesenheit von Niet-
hammer lässt seine nüchterne Fest-

Stellung aufhorchen, es sei ihm bisher
noch keine „halbwegs tragfähige Theo-
rie ko/Zete'ver Identität" (S.55) begeg-
net.

Niethammer verblüfft mit einer
Umkehrung der gängigen, auch im vor-
liegenden Text eingangs skizzierten
ideengeschichtlichen Rekonstruktion,
wonach die Idee der „kollektiven Iden-
tität" ihre Entstehung der Übertragung
von Erik H. Eriksons individualpsy-
chologischem Identitätskonzept auf
kollektive Phänomene nach dem Zwei-
ten Weltkrieg verdanke. Vielmehr sei

der Identitätsbegriff bereits nach dem
Ersten Weltkrieg sporadisch - und zwar
ausschliesslich - auf kollektive Phäno-

mene bezogen worden, Jahrzehnte vor
seiner Domestizierung als psychologi-
sches Konzept durch Erikson. In dieser

Frühphase der Begriffsverwendung
möchte der Ideenhistoriker jenen Funk-
tionen des Gebrauchs von „kollektiver
Identität" auf die Spur kommen, die
auch heute noch aktuell sind.

Im Hauptteil seines Werkes inter-
pretiert Niethammer in sechs Fallstu-
dien scheinbar zufällig gewählte For-
mulierungen bei Carl Schmitt, Georg
Lukâcs, C.G. Jung, Sigmund Freud,
Erik H. Erikson, Maurice Halbwachs
und Aldous Huxley. Die Textausle-

gungen sind gewitzt und gekonnt, un-
terhaltsam und gelehrt zugleich, und
sie vergegenwärtigen auf spannende
Weise die biographischen und zeitge-
schichtlichen Kontexte der jeweiligen
Autoren. Nur schade, dass Nietham-
mer auf den letzten 200 Seiten seines

allseits wuchernden Textes, die dem

Wortgebrauch in den USA und vor
allem in Deutschland seit dem Zweiten
Weltkrieg gewidmet sind, nur stellen-
weise - etwa in der Interpretation eines

WIDERSPRUCH - 41/01 181



Sloterdijk-Vortrags von 1989 - an die
Qualitäten des Hauptteils anzuknüpfen
vermag.

Welches sind nun die Ergebnisse von
Niethammers archäologischer „Spu-
rensuche im semantischen Feld kollek-
tiver Identität" (S.413)? Zuerst einmal
fällt die Diskrepanz zum traditionellen
philosophischen Begriff von Identität
auf, der logischen Tautologie A A,
welche „mit geradezu technischer Prä-
zision etwas Gleiches oder besser noch
Einheitliches" signalisiert. Hingegen
enthält die Metapher „kollektive Iden-
tität" erst einmal eine verwirrende Be-

deutungsvielfalt. So dient der Ausdruck
„der Definition von völkischer Demo-
kratie (Schmitt), revolutionärem Be-
wusstsein (Lukäcs), barbarischer Re-

gression (Jung), jüdischer Ethnizität
(Freud), beliebiger Traditionalität
(Halbwachs) und programmierter Un-
gleichheit (Huxley)" (S.415). Nietham-
mer fasst die mit diesen Bedeutungen
verbundenen Argumentationsfiguren
in drei Funktionen zusammen: a) poli-
tische Vereinheitlichung und Domi-
nanzstreben durch Ausgrenzung (in der
nationalistischen und der leninistischen
Spielart), b) defensive Gruppenabgren-
zung durch kulturelle Verschiedenheit
und c) kulturkritisches Gegenbild zur
Zivilisation (vgl. S.454ff.).

Arg verkürzt lautet die Diagnose wie
folgt: Die magische Identitätsformel
dient der Abgrenzung von Gruppen als

Orientierungsersatz in der geschichtli-
chen Situation religiösen Sinnschwun-
des und eines soziokulturellen Traditi-
onsverfalls. Mit dieser postreligiösen
Ersatzbildung wird „etwas unsagbar
Wesentliches zugleich betont und ver-
borgen" (S.625). Es handelt sich um
einen Mystizismus, der wegen der Ab-
und Ausgrenzungsfunktion „auf Kon-
flikt hin angelegt ist" (ebd.), mit einer
zwangsläufigen „Tendenz zum Funda-

mentalismus und zur Gewalt" (ebd.).
Kollektive Identität verknüpfe nämlich
potentiell immer Kultur mit Gewalt
unter Umgehung des Rechts, so Niet-
hammer. Es gebe keinen Schutz „vor
dem unbewussten Hinübergleiten aus
der harmlos scheinenden Forderung
nach kultureller oder politischer Iden-
tität in die Legitimation von Gewalt"
(5.626). Dies treffe für nationale und

postnationale Identitätsdiskurse glei-
chermassen zu. Selbst das Zurück-
schrauben der Identitätsrhetorik in der
Formel „multipler Identitäten" ist für
den Historiker ein zwar „richtiger
Schritt, aber in die falsche Richtung"
(5.627), weil man sich der Illusion hin-
gibt, mit der in diesem Konzept enthal-
tenen Vervielfältigung kollektiver
Identitäten deren ideologisches Poten-
tial bändigen zu können.

Auf den letzten Seiten seines Wer-
kes macht Niethammer „mit einem
ohnmächtigen Schmunzeln" den Vor-
schlag, „kollektive Identität aus unse-
rem Wortschatz einfach [zu] streichen"
(S.627). Und dies aus folgendem
Grund: „Wenn wir aufhörten, unsere
Geschichte, unsere Interessen, unsere
Gegensätze und unsere Gewalt in em-
phatischen Identitätsformeln zu ver-
bergen, könnte es uns vielleicht leich-
ter fallen, nüchterner und politischer
zu denken und uns mit anderen im
Handeln zu verständigen." (S.628) Es

ist Niethammer klar, dass sein Vor-
schlag nicht auf fruchtbaren Boden fal-
len wird. Zu stark ist die anhaltende

Konjunktur der Identitätsdiskurse,
nicht nur in der Politik, auch in der
SozialWissenschaft.

Den Fallbeispielen aus dem letzten,
gegenwartsbezogenen Teil von Niet-
hammers Wälzer lassen sich beliebige
weitere hinzufügen, beispielsweise je-
nes des Soziologieprofessors Klaus

182 WIDERSPRUCH-41/01



Eder, der in seiner Studie „ KWf«rc//e
Men/ifäf zvmc/ten TVad/riort «ncZ t/fo-
pie" die Hypothese zu belegen ver-
sucht, „dass die in der nationalen Iden-
tität enthaltene historische Erfahrung
die kollektive Identität sozialer
Bewegungen] bestimmt" (S.66). Das

Buch von Eder, dessen empirische Be-
funde weit in die Achtzigerjahre zu-
rückreichen, ist ein exemplarisches
Beispiel für eine unlösbare Verstri-
ckung des postkritischen Bewusstseins
mit dem Identitätsdiskurs. Wo er auch

hinschaut, erblickt Eder das „Identi-
tätsproblem", welches zur „Identitäts-
suche" zwinge.

Zu Beginn lässt er durchblicken, dass

das Identitätsproblem darin bestehe,
eine Gesellschaft von unabhängigen
Individuen zwanglos zusammenzuhal-
ten - für einen Soziologen eine etwas
dünne Ausgangsthese - und dass es in
Form der nationalen Identität bereits
einmal bewältigt war. In der postnatio-
nalen Situation sei das Identitätspro-
blem wiederum akut und unausweich-
lieh. Eder plädiert für eine „reflexive
Form kollektiver Identitätsbildung"
(S.77), welche sich auf ihre Geschichte
bezieht und Identitätspolitik in derTra-
dition der Aufklärung ermöglichen soll.

Im Gegensatz zu ethnisierenden und
fundamentalistischen Varianten setzt
die reflexive Identitätspolitik auf „in-
terkulturelle Identitätskommunikati-
on" (S. 140). Gemeint ist der kommuni-
kative Austausch über kollektive Iden-
titäten zwischen Angehörigen von

Gruppen, die für sich verschiedene
Identitäten reklamieren. Solche Kom-
munikation führe zu Selbstrelativie-

rung und im gelungenen Falle zu wech-
selseitiger Anerkennung. Symptoma-
tisch ist, dass Eder diesen idyllischen
Identitätsdialog mit einer Polemik ge-

gen die Ablehnung des Diskurses über
kollektive Identität in Teilen der neuen
sozialen Bewegungen verknüpft. Eder

interpretiert diese ablehnende Haltung
als Auswirkung der Individualisierung,
nämlich als Konsequenz der Ersatzsu-
che „nach personaler Identität". Diese
habe ein „pathogenisches Potential",
denn sie bedeute das „Ende von inter-
kultureller Identitätskommunikation"
(S. 140).

Wer - wie etwa Niethammer in sei-

nem Schlussplädoyer - zum Abschied
von der Semantik kollektiver Identität
aufrufe, müsste folgerichtig als sozia-
1er Brandstifter erscheinen, denn eine
solche Verweigerung blockiert in der
Sicht von Eder den friedlichen Aus-
tausch über kollektive Identitäten und
müsste mittelbar zu gewalttätigen Ent-
ladungen führen. Hier zeigt sich, wie
nahtlos der Übergang von der Sozial-
Wissenschaft in die Mythologie ver-
läuft. Dagegen halte ich es mit Niet-
hammer, der im letzten Satz seines
Buches an die Kraft des Erkennens
erinnert: „Vielleicht sollten wir des

Kaisers neue Kleider mit einem befrei-
enden Gelächter erkennen, bevor er die
Grenzen befestigen lässt und zum Krieg
bläst." (S.631f.)

Literatur

Emcke, Carolin, 2000: Kollektive Identitä-
ten. Sozialphilosophische Grundlagen.
Frankfurt a.M./New York

Niethammer, Lutz 2000: Kollektive Identi-
tat. Heimliche Quellen einer unheimli-
chen Konjunktur. Reinbek bei Hamburg

Eder, Klaus 2000: Kulturelle Identität zwi-
sehen Tradition und Utopie. Soziale Be-

wegungen als Ort gesellschaftlicher
Lernprozesse. Frankfurt a.M./New York

WIDERSPRUCH -41/01 183



Pierre-André Taguieff: Die Macht
des Vorurteils. Der Rassismus und
sein Double. Hamburger Edition, Harn-
bürg 2000 (613 S„ 68 DM)

Die Rezeption des ausgewiesenen fran-
zösischen Rassismusexperten Pierre-
André Taguieff im deutschsprachigen
Raum ist reichlich unglücklich verlau-
fen. Als der heutige Forschungsdirek-
tor am Pariser CNRS im Jahre 1987

eine imposante Untersuchung über
neue Äußerungsformen des Rassismus
mit dem Titel „La force du préjugé -
essai sur le racisme et ses doubles"
vorlegte, war zumal in der Bundesre-

publik Deutschland allein das Wort
Rassismus völlig verpönt. Als dann

Anfang der neunziger Jahre eine im-
mer noch recht zaghafte theoretische
Diskussion über Rassismus in Gang
kam, stand Pierre-André Taguieff
plötzlich im Verdacht, selbst zu den
Neorassisten zu gehören. Der Frank-
reichkenner Lothar Baier hatte berich-
tet, daß Taguieff sich aufgrund seiner

grundlegenden Problematisierung des

Antirassismus offenbar auf die andere
Seite geschlagen habe; die vom neu-
rechten Tausendsassa Alain de Benoist
herausgegebenen Theoriezeitschrift
„Krisis" habe sein Werk nicht nur äu-
ßerst positiv zur Kenntnis genommen,
nein, er sei sogar einer Einladung zur
Diskussion gefolgt und habe dort einen
Essay veröffentlicht.

Nun liegt Taguieffs fast fünfzehn
Jahre altes Buch doch noch aufDeutsch

vor, aber immer noch kann sich nie-
mand damit anfreunden. Die Kritiker
fühlen sich abgeschreckt vom zwei-
felsohne unglaublich akademischen
und gewundenen Tonfall des Buches
und zucken ein wenig mit den Schul-

tern, was den Inhalt betrifft. Tatsäch-
lieh hat Taguieffs Beschreibung des

Neorassismus an Neuheitswert massiv

eingebüßt. Zumindest unter denjeni-
gen, die sich mit Rassismus befassen,
weiß man indessen, daß es einen neu-

en, „intellektualisierten" rassistischen
Diskurs gibt, der nicht mehr im Namen

von „Rasse" und Heterophobie auftritt,
sondern von Kultur oder Ethnie spricht
und kulturelle Differenz angeblich
schätzt. Zudem scheint auch Taguieffs
vehementer Angriff auf den Antiras-
sismus den deutschsprachigen Kriti-
kern kaum begreiflich: Wie erwähnt,
man mußte in Deutschland um die An-
wendung des Begriffs Neorassismus
aufaktuelle Vorgänge lange kämpfen-
zu sehr war die Bezeichnung Rassis-

mus reserviert für die Untaten der Na-
tionalsozialismus.

Als „verkehrtes Double" des Rassis-

mus bezeichnet Taguieff den Antiras-
sismus. Er hat beobachtet, daß nicht
nur der Diskurs des Rassismus sich
verändert hat, sondern auch jener des

Antirassismus: „Ein Hin und Her der
Antirassismen als Echo der Chiasmen
der jeweiligen Rassismen." Allerdings
war Taguieffs Untersuchung, obwohl
er sie ununterbrochen als eine grandie-
gende stilisierte, eine äußerst polemi-
sehe Intervention in einem bestimmten
politischen Umfeld; ohne den französi-
sehen Bezugsrahmen ist seine Abrech-

nung mit dem „antirassistischen Vul-
gat" kaum zu verstehen. In den mittle-
ren Achtzigern gab es in Frankreich
eine quasi-offizielle Form des Antiras-
sismus, die Taguieff an anderer Stelle
durchaus zu recht als „Spektakel" be-
zeichnete. Dieses Schauspiel wurde
verkörpert von der Ende 1984 gegrün-
deten Organisation „SOS-Racisme"
mit ihrem damals allgegenwärtigen
Button „Ne touche pas à mon pote".

Zwar galt die Organisation nach au-
ßen hin als unabhängig, doch allge-
mein war bekannt, daß „SOS-Racis-
me" die politische Antwort des skru-

184 WIDERSPRUCH - 41/01



pellosen Strategen François Mitterrand
aufdie Massenbewegung der Jugendli-
chen mit Migrationshintergrund in den

frühen achtziger Jahren war. Zu jener
Zeit fand der außerordentlich erfolg-
reiche erste Marsch „pour l'égalité et

contre le racisme" statt, in dem die
Unzufriedenheit der Jugendlichen kul-
minierte. „SOS-Racisme" kanalisierte
die unabhängige politische Energie in
windelweichen moralischen Forderun-

gen wie jene nach dem „Recht auf Dif-
ferenz". Vor allem trug „SOS-Racis-
me" mit der Thematisierung der kultu-
rellen Unterschiede die gesamte sozia-
le Dimension des jugendlichen Prote-
stes zu Grabe. Daher wurde die Organi-
sation von einem bedeutenden Teil der
französischen Migrantenselbstorgani-
sation heftig kritisiert.

Es war diese konkrete Situation, die
den Ausgangspunkt für Taguieffs Un-
tersuchung bildete; und Taguieff ge-
hörte zu einer ganzen Reihe auch linker
Intellektuellen, die den multikulturell
ausgerichteten Antirassismus im Na-
men von Republik und Universalismus
attackierten. Insofern war die Polemik
der französischen Ausgabe von „La
force du préjugé" deutlich anzumer-
ken. Darin findet sich etwa ein seltsa-

mes Diagramm, welches zeigt, daß

Antirassismus und Antisemitismus sich
im Aufbau ihrer Argumente frappie-
rend ähneln. Glücklicherweise wurde
dieses Diagramm nicht in die deutsche

Ausgabe übernommen.
In seinem Angriff auf „den" Antiras-

sismus schoß Taguieff freilich weit
über das Ziel hinaus. Das hatte nicht
zuletzt damit zu tun, daß er oftmals
seine spezifischen Gegner nicht nann-
te, sondern zumeist fundiert auf der
philosophische Ebene argumentierte.
So erfand er einen quasi-ideellen Ge-

samtantirassisten, der in der Praxis der
verschiedenen Initiativen und theoreti-

sehen Zugangsweisen überhaupt nicht
existierte.

Dennoch ist seine historische Her-
leitung des Terminus Rassismus in
Frankreich sowie seine Genealogie der
antirassistischen Argumentationswei-
se auch heute noch eine manchmal loh-
nenswerte Lektüre. Zum einen zeigt
Taguieff, daß der Begriff Rassismus
stets in einem polemischen Kontext
stand - in Frankreich war er anfangs

gegen die „völkischen" Deutschen ge-
richtet. Zum anderen konzentriert er
sich auf grundsätzliche Probleme des-

sen, was man die Erkenntnistheorie des

Antirassismus nennen könnte. Taguieff
macht zunächst deutlich, daß die Auf-
klärung zu den intellektuellen Quellen
des Antirassismus zählt - vor allem
deren Verhältnis zum sogenannten
Vorurteil.

In einem bedeutenden Teil des Nach-
kriegsdenkens wird Rassismus als Vor-
urteil gefaßt. Das hat allerdings, wie
Taguieff zeigt, Konsequenzen für die

Konzeptualisierung des antirassisti-
sehen und des rassistischen Subjektes.
Der Rassist wird wahlweise als igno-
rant, böse, verrückt, dumm, schlecht

erzogen oder als soziales Symptom ty-
pologisiert, während sein Gegenüber
sich im strahlenden Licht der Aufge-
klärtheit sonnt: „Der Antirassist quali-
fiziert sich also durch seine Tugenden
ebenso wie durch seine Kompetenz und

Fähigkeiten. Er neigt dazu, sich als

durch und durch ehrlich und allwis-
send zu präsentieren, enzyklopädischer
Erzieher der irregeleiteten Menschheit,
der ihre Ignoranz und Böswilligkeit
überwinden hilft."

Dieses Spiegelungsverhältnis ist Be-
standteil einer weitergehenden „Ver-
doppelung" des Diskurses des Rassis-

mus durch den Antirassismus, so Ta-
guieff: Tritt ersterer im Namen des

Universalismus auf und spricht von

WIDERSPRUCH-41/01 185



Überlegenheit, dann gibt sich der Anti-
rassismus als Verteidiger der Diffe-
renz. Es ist in jüngerer Zeit eher umge-
kehrt: Die Rassisten verabsolutieren
die Differenz, um so die Mischung ab-
lehnen zu können; dann werden die
Antirassisten plötzlich zu Universali-
sten, welche kulturelle Unterschied-
lichkeit mit Ungleichheit und Unge-
rechtigkeit in Verbindung bringen.

Wenn man von Taguieffs Verallge-
meinerungen einmal absieht, so ist sei-

ne Beschreibung der Verdoppelung
nicht falsch. Allerdings spricht er an

keiner Stelle davon, daß die beiden
Positionen, die hier im Wechselspiel
artikuliert werden - er nennt sie „Kom-
munitarismus der Tradition" und „Uni-
versalismus des Individuums" - Be-
standteil der allgemeinen Paradoxie der
liberalen Demokratie im Nationalstaat
sind: Zwar garantiert dieser demokrati-
sehe Staat abstrakt-universelle Gleich-
heit zwischen den Bürgern, doch kon-
kret äußerst sich diese Gleichheit stets

in einer spezifischen Normalität (ein
bestimmtes Volk, eine bestimmte Spra-
che, eine bestimmte Tradition, ein be-
stimmtes Aussehen etc.), die wieder-
um bestimmte Gruppen ausschließt.
Über diese institutionelle Basis jedoch
verliert Taguieffkein Wort. Daher bleibt
auch die gesamte Praxis des Rassismus

- die rechtliche Benachteiligung, die
wirtschaftliche Diskriminierung usw. -
bei Taguieff konsequent außen vor.
Zudem liefert er auf650 Seiten nicht die

geringste Erklärung für die Entstehung
des Rassismus. Am Ende stimmt er den

gescholtenen Antirassisten gar in der
zutiefst vulgären Aussage zu, daß Ras-

sismus von „Leidenschaften und Trie-
ben" getragen wird.

Sein Ausweg aus dem „Teufelskreis"
vermag daher auch nicht recht zu über-

zeugen. Mehr als ein kaum durchdach-
tes „Neudenken des Universalimus" als

republikanisch-humanistische Ethik
mit Hilfe von Kant und Lévinas fällt
ihm nicht ein, wobei er vor platten
Attacken gegen den „strukturalisti-
schem Terrorismus der Heidegger-
sehen Art" nicht zurückschreckt.

Im Sinne dieses neuen Universalis-
mus fordert Taguieff eine Dezentrie-

rung des Antirassismus: Der Rassis-

mus könne nur besiegt werden, wenn
man nicht direkt gegen ihn kämpfe.
Leider hat er diesen durchaus interes-
santen Gedanken in den fünfzehn Jah-

ren seit dem Erscheinen des Buches nie
weiter ausgeführt. Zweifelsohne ist das

rassistische Subjekt stets indirekt - ein
Phantom, das sich strukturell in den

Institutionen der Gesellschaft verbirgt.
Ohne die mörderische politische Form
des Nationalstaates und ohne massive
wirtschaftliche Ungleichheiten würde
sich auch jene Trennung zwischen
„uns" und „ihnen", die dem Rassismus

zugrunde liegt, verflüchtigen.
Der Kampf gegen den Rassismus

kann tatsächlich nicht beim Anti-Ras-
sismus stehenbleiben, sondern braucht
eine universalistische Politik, die das

erwähnte institutionelle Paradoxon
nicht verleugnet, sondern jeweils kon-
kret zu entfalten versteht. Aber dazu
hat etwa Frantz Fanon weit früher weit
interessantere Vorschläge gemacht.

Mark Terkessidis

186 WIDERSPRUCH-41/01



Nora Räthzel: Gegenbilder. Nationa-
le Identität durch Konstruktion des An-
deren. Opladen, Leske + Budrich 1997

(274 S„ Fr. 36.-)

Als in Deutschland Anfang der neunzi-

ger Jahre die politischen und theoreti-
sehen Diskussionen um Nationalismus
und Rassismus in der Linken langsam
in Gang kamen, boten nur wenige Theo-
rietraditionen aus Deutschland An-
knüpfungspunkte zu Analysen des er-
starkenden Nationalismus und der mas-
siv zunehmenden rassistisch motivier-
ten Gewalt. In dieser Zeit waren es die
Arbeiten um die Zeitschrift „Das Ar-
gument" in Berlin und die Veröffentli-
chungen des gleichnamigen Verlags,
die schon seit Anfang der achtziger
Jahre an einem Theorietransfer aus
Britannien (Stuart Hall, Robert Miles
u.a.), den USA und Frankreich (Imma-
nuel Wallerstein, Etienne Balibar) in-
teressiert waren. Nora Räthzel hatte
dabei für wichtige Verbindungen und
Übersetzungen gesorgt und gründete
das Institut für Migration und Rassis-

musforschung in Hamburg, das bereits
1990 den Kongress „Rassismus und

Migration in Europa" organisierte, der
die Rassismusdebatten in den folgen-
den Jahren maßgeblich prägte.

1997 erschien ihr Buch „Gegenbil-
der. Nationale Identität und Konstruk-
tion des Anderen". Trotz des politisch
hellsichtigen Theorietransfers und ob-
wohl sich das diskursive Feld kurzfri-
stig für kritische Rassismustheorien
öffnete, bestand die Schwierigkeit zu
dieser Zeit darin, den spezifisch deut-
sehen Kontext zu konkretisieren. Die
theoretischen Analysen konnten sich

nicht, wie es Politiker, Akademiker und
das Feuilleton suggerierten, aufdie ras-
sistische Gewalt der Neonazi-Szene
beschränken. Insofern musste gerade
die sozioökonomische, politische und

kulturelle „Normalität" untersucht wer-
den, um die antirassistischen und anti-
nationalistischen Kritikstrategien prak-
tisch wie theoretisch diskutieren zu
können. Dafür schien es notwendig,
Deutungs- von Handlungsmustern zu
unterscheiden, das heißt jene gesell-
schaftlichen Verschiebung von politi-
sehen und diskursiven Kräfteverhält-
nissen ins Auge zu fassen, die vorbe-
reitend und verstärkend auf die seit

Hoyerswerda 1991 in Deutschland
mörderische Gewalt von rechts wirk-
ten.

Räthzel stellt zu Beginn ihres Bu-
ches fest, dass einige theoretische An-
sätze zur Nationbildung „die Rolle der

,inneren Feinde' für die Herstellung
einer nationalen Einheit" (S. 14) nicht
zur Kenntnis nehmen, mit anderen
Worten: dass das Verhältnis von Ras-
sismus und Nationalismus ungeklärt
bleibt. Um diese Lücke zu schließen,

geht es ihr vor allem in einer histori-
sehen Betrachtung der „Gegenbilder",
darum, „wie das deutsche Selbstbild
die Haltung zu den Nicht-Deutschen
bestimmt" (S. 15).

In den ersten beiden Kapiteln stellt
sie ihre theoretischen Zugänge dar. Aus
britischen Cultural Studies und den
Diskussionen im Rahmen des „Pro-
jekts Ideologietheorie" in Berlin erge-
ben sich ihre untersuchungsleitenden
Fragen: Auf welche Weise wird durch
die Darstellung der „Nation" die Zu-
Stimmung und Unterordnung der durch
das Gemeinwesen Unterworfenen or-
ganisiert? Wie werden soziale, ge-
schlechtsspezifische, regionale und
andere Gegensätze und Antagonismen
zugunsten einer gemeinsamen Zuge-
hörigkeit zum Gebilde der Nation des-

artikuliert? Wie dient dieser Prozess

zur Stabilisierung der bestehenden
Herrschaftsstruktur? Im weiteren ver-
sucht Räthzel, die jüngere Nationalis-

WIDERSPRUCH -41/01 187



musdebatte in der Bundesrepublik
Deutschland zu rekonstruieren.

Ihr offensichtliches Anliegen, die

Zusammenhänge verständlich darzu-

legen, verleitet sie jedoch zu Vereinfa-
chungen, in denen sie etwa behauptet,
dass ,,[z]um Erhalt des gesellschaftli-
chen Zusammenhangs der Staat als Na-
tionalstaat auftreten" (S. 110) muss.
Die Beschreibung der historischen
Genese des bürgerlichen Nationalstaats
erhält hier einen normativen Charak-

ter, der die gesellschaftlichen Antago-
nismen verschweigen muss, die erst
zur Nation führen und in der Nation-
Form ausgetragen werden. Die Nation
als Effekt wird immer vorausgesetzt
und erscheint als etwas Äußerliches.
Räthzel definiert die Nation - und nicht
die Nation-Form - als eine Vergesell-
schaftungsform. Der Konstruktion ih-
rer Einheit diene die Konstruktion ei-

ner Gruppe, die nicht zur Nation ge-
hört: die Konstruktion des gefährli-
chen, die innere Ordnung zersetzenden
Anderen. Dadurch könne sich das na-
tionale Subjekt erkennen nnd seine

Unterordnung als Autonomie leben.

Der Hauptteil ihres Buches unter-
sucht anhand von Printmedien in zwei
Dekaden die Debatten über die deut-
sehe Nation: seit Helmut Kohls „gei-
stig-moralischen Wende" mit der Re-

gierungsübernahme der christlich-libe-
ralen Koalition 1984 und seit der Ver-
einigung der beiden deutschen Staaten
in den Neunzigern. Die achtziger Jahre
bezeichnet Räthzel als ein Jahrzehnt
der Suche nach dem „nationalen
Selbst". Sie zeigt, wie eine Reihe von
nationalistischen Ideologemen der
Rechten im Verlaufder achtziger Jahre
sukzessive in den liberalen Kontext
eines verfassungskonformen Selbst-
Verständnisses eingebettet werden. Ihre
Untersuchung der widersprüchlichen
diskursiven Prozesse der Sinnverschie-

bung zeigt an bestimmten Begriffen,
wie sie ihrer konnotativen Anschlußfä-
higkeit nach den Übergang zu einer
neurechten Sicht ermöglichen, indem
sie sich mit anderen Ideologemen ver-
binden. Entscheidend sei, so ihr Bezug
auf den britischen Rassismustheoreti-
ker Stuart Hall, dass sich unterschied-
liehe Auffassungen in diesem Diskurs
zwar widersprechen könnten, ihn selbst
aber legitimieren, solange sie sich auf
die gesetzte Fragestellung beziehen.

Beim Nationalismus muss es sich

folglich nicht um eine konsistente Ideo-
logie handeln. Räthzel zufolge steht in
den achtziger Jahren durch eine zwei-
fache Abgrenzung die Konstruktion
einer demokratischen Identität der
Bundesrepublik im Mittelpunkt: ein-
mal gegenüber der Vergangenheit des

Nationalssozialismus und dann gegen-
über der Deutschen Demokratischen
Republik. Sie fasst das Verhältnis von
rassistischem und nationalistischem
Diskurs in den achtziger Jahren so zu-
sammen: Wenn über Nation gespro-
chen wird, geht es um Begriffe wie
Freiheit, Demokratie, Fortschritt, wäh-
rend die sozialen Fragen wie Arbeits-
losigkeit, Wohnungsnot, Bildung im
Diskurs über „Ausländer" und „Aus-
länderinnen" verhandelt werden. „Der
Diskurs über ,die Nation' und der Dis-
kurs über .Ausländer' stützen sich ge-
rade dadurch, dass sie voneinander ab-

geschottet sind." (S. 177)

Das ändert sich in den Neunzigern. Die
Erschütterung des alten nationalen
Selbstverständnisses führt Räthzel zu-
folge zur Abwehr von Migrantinnen
und zur neuen „Produktion einer ho-

mogenen Nation". Anhand der Debat-
ten zur Änderung des Asylgesetzes il-
lustriert sie, wie auch die SPD und die
Grünen zu behaupten beginnen, dass

zu viele Asylbewerber nach Deutsch-

188 WIDERSPRUCH-41/01



land kommen. Bestimmte diskursive
Elemente des Nationalismus werden
für ein rassistisches Denken an-
schlussfähig, ohne dass sich sprechen-
de Subjekte selbst als Rassisten enttar-
nen müssen. Das Einlenken der SPD in
der faktischen Abschaffung des Asyl-
gesetzes geschah jedoch nicht, wie
Räthzel nahelegt, als Reaktion auf die
Morde von Neonazis in Hoyerswerda,
sondern wurde politisch von der CDU
massiv betrieben: Mit seiner Drohung,
angesichts der Asylbewerberzahlen
den Staatsnotstand auszurufen, entwarf
der damalige Bundeskanzler Helmut
Kohl ein wirkungsvolles Bedrohungs-
Szenario - nicht unüblich für eine Re-

Organisierung des nationalistischen
Konsenses.

Räthzel zeigt, wie Elemente des von
ihr zunächst als .rechts' gekennzeich-
neten Diskurses zum Bestandteil eines

breiten nationalen Selbstverständnis-
ses werden. So waren es etwa in den

achtziger Jahren vor allem Rechte, die
aufeine Uminterpretation mit der deut-
sehen Geschichte drängten, „eben um
den Faschismus zu normalisieren" (S.

147), während sie später im Rahmen
der „Historikerdebatte" von 1986 den

Abschluss dieser Normalisierung durch
die „Schlußstrichforderung" förderten.
Eine Entwicklung, die sich durch die

rot-grünen Inszenierungen einer „Ber-
liner Republik" mit ihrem „normalen"
nationalistischen Selbstverständnis
fortsetzt - Politik im „deutschen Inter-
esse".

Die Orientierung ihrer historischen
Untersuchung am Bedeutungswandel
des Nation-Begriffs zielt theoriepoli-
tisch auf die Dekonstruktion des hege-
monialen Konstrukts von Innen her.
Diese argumentative Strategie geht zu
Recht von der Annahme aus, dass die

Bekämpfung des Rassismus und Na-
tionalismus nicht nur den Widerstand

der Unterdrückten voraussetzt, sondern
auch die Evidenzen der Identifikation
des „Selbst" mit der Nation untermi-
nieren muss. Die innere Homogenisie-
rung des Nationalstaats erfordert dabei

zwar, dass die Konstruktion von Volk
und Nation über die sozialen Ungleich-
heiten, Spaltungen und Differenzen
hinweggeht. Aber Räthzel lässt immer
wieder ein funktionalistisches Herr-
Schaftsverständnis durchblicken: „Die
B ilder der Anderen sind das Ergeb-
nis von Versuchen, interne gesell-
schaftliche Konflikte auf eine Weise
zu lösen, welchen den gesellschaftli-
chen Zusammenhalt unter Beibehal-
tung der bestehenden Herrschafts- und
Machtstrukturen sichert." (S. 112)

Durch ihre Konzentration der Ana-
lyse auf Diskurse entsteht leicht der

Eindruck, auch durch die ideologischen
Legitimationsmuster werde Unterdrük-
kung geschaffen. Zwar sichern die

„Gegenbilder" im Diskurs der Nation
faktisch die politischen Ausschlussme-
chanismen gegenüber den sozial und
national Nicht-Repräsentierbaren ab;
dabei dient die Definition des Anderen
der Selbstdefinition. Wichtiger scheint
mir aber, dass sie gleichzeitig markie-

ren, wer die Macht zur Definition be-
sitzt. Dies ergibt sich durch strukturel-
le Grenzen der demokratisch-parla-
mentarischen Herrschaft, die im domi-
nierenden Diskurs zwar immer wieder
erneuert werden, dieser selbst stellt den
Ausschluss aber nicht her.

Die konstitutive Ambivalenz der Re-

Präsentation in diesen Demokratien ist
als ein innerer Bruch des Systems zu
fassen, in dem sich die Tendenzen zu
einer autoritär verfaßten Demokratie
manifestieren. Auch bewirkt die Fokus-
sierung auf den nationalistischen Dis-
kurs, dass dadurch der rassistische Dis-
kurs ein wenig aus dem Blick gerät. Das
Rassismusverständnis reduziert sich auf

WIDERSPRUCH-41/01 189



das Verhältnis von „Deutschen" und

„Ausländern". Die strukturellen For-
men des Rassismus - sowohl die histo-
risch konstituierte als auch die struktu-
rell konstitutive nationale Ausgrenzung
von Migrantinnen-bleiben unbenannt.

Das Problem eines vorwiegend in-
Strumenteil gedachten Herrschaftsver-
ständnisses ist, dass es von den Effek-
ten her gedacht wird, die auf diese
Weise eine Evidenz erhalten. Kollekti-
ve Prozesse bzw. gesellschaftliche
Konflikte bleiben so für eine Analyse
unzugänglich. Dies ist durchaus gegen
Räthzels eigene Intention gerichtet, die
sich für die Frage der „Handlungsmög-
lichkeiten" interessiert. Gerade deshalb
verwundert es ein bisschen, dass die
Diskussionen der außerparlamentari-
sehen Linken und der Migrantinnen
kaum Berücksichtigung finden, obwohl
Räthzels Perspektive ganz offensicht-
lieh durch diese theoretischen Debat-
ten sowie praktischen Widerstandsfor-

men untermauert wird. Ihre Vorstel-
lung, dass „neue Politikformen vom
Standpunkt der Unterworfenen das

Gemeinsame suchen, die Differenzen
respektieren und das Trennende über-
schreiten" (S. 262) müßten, kann zwar
durch eine Dekonstruktion der diskur-
siven Strategien der Rechten unter-
stützt werden. Sie bleibt aber appella-
tiv, solange nicht durch die Dimension
der gesellschaftlichen Antagonismen
gerade auch in der Analyse deutlich
wird, dass gleiche Gegner zu haben
nicht notwendig bedeutet, dass gleiche
Interessen vorliegen. Ein zu rekonsti-
tuierender Antirassismus gegen den
Nationalismus hätte demgegenüber an
dieser sozialen und politischen Frag-
mentierung erst anzusetzen.

Das ist nur eine Schlussfolgerung,
die sich nach der Lektüre dieser kennt-
nisreichen Studie ziehen lässt.

Manuela Bojadzijev

Jens Schneider: Deutsch sein. Das

Eigene, das Fremde und die Vergan-
genheit im Selbstbild des vereinten
Deutschland. Campus, Frankfurt am
Main 2001 (DM 68,-/sFr 62.-)

Was ist deutsch? Die Frage treibt die
Deutschen um, seit sie sich im 19. Jahr-
hundert als Nation definierten. Und seit
sie das Bedürfnis hatten, diese Frage
weniger mit der Suche nach übergrei-
fenden Begriffen, sondern hauptsäch-
lieh in der Abgrenzung gegenüber An-
deren zu beantworten, fragten sich auch
diese, was das Besondere an den Deut-
sehen ist, die bei der Suche nach natio-
nalem Sinn auch vor Gewalt nicht halt-
machen. Spätestens seit Ende des Zwei-
ten Weltkrieges bewegt sich die Frage

nach der deutschen Identität denn auch
im Spannungsfeld der jüngsten deut-
sehen Geschichte und sie forscht nicht
mehr, wie im 19. Jahrhundert, nach der

Hoffnung einer „großen Nation", son-
dem nach Alternativen zum „abnor-
men deutschen Nationalismus".

Zwar blieb das Problem eines ag-
gressiven Nationalismus in der Bun-
desrepublik wie in der DDR eine poli-
tische Randerscheinung, doch „norma-
1er" wurden die Deutschen trotz der

Einbindung in politische Systeme und
einer tiefgreifenden demokratischen
Umwälzung zumindest in West-
deutschland nicht. Auch in den achtzi-

ger Jahren, so die amerikanische Eth-
nologin Diana Forsythe, hieß „deutsch
sein" für die Deutschen zuerst, sich

190 WIDERSPRUCH-41/01



von Fremden abzugrenzen. Die Frage,
was deutsch ist, führe dagegen immer
noch zu einer Unsicherheit, die wieder-
um in der Bereitschaft kompensiert
wird, Grenzen gegenüber den Anderen
zu ziehen.

Dieses Paradoxon einer Nation, die
sich in der Abgrenzung gegenüber
Anderen sehr sicher, in der Selbstein-
Schätzung aber unsicher ist, birgt latent
Gewalt in sich. Zuletzt zeigte die deut-
sehe Wiedervereinigung, wie stark in
Deutschland immer noch der Wille ist,
„Fremde" auszugrenzen und sogar zu
töten. Im ersten Jahr der Wiederverei-
nigung 1991 gab es in Deutschland
2.400 „rassistisch motivierte Strafta-
ten", das waren 1.000 Prozent mehr als

im Vorjahr. In den Folgejahren nahm
diese extrem hohe Zahl nicht ab, ge-
hörten brennende Flüchtlingsheime,
Brandanschläge und Jagden nach Aus-
ländern zum ständigen Bild des neuen
Deutschland. Staatliche Maßnahmen

gegen diese rechte Gewalt und eher

hilflose Proteste eines Teils der Gesell-
schaft konnten nicht darüber hinweg-
täuschen: in Deutschland gehört der

Angriff auf die „Nichtdeutschen" wie-
der zum Alltag.

Beunruhigend daran ist, dass es tat-
sächlich Alltag geworden ist. Die
rechtsradikale Gewalt, so Psychologen
und Soziologen, ist in vielen Fällen nur
die Spitze eines Eisberges. Besonders
in Ostdeutschland habe sich längst ein
manifestes ausländerfeindliches Klima
gebildet, welches unabhängig von so-
zialen Unterschieden die gesamte Be-

völkerung durchzieht.
Warum hat sich auch fünfzig Jahre

nach Ende des Zweiten Weltkrieges,
zwanzig Jahre nach dem Aufbruch der
68er und einer seit mehreren Jahren
existierenden multi-kulturellen Gesell-
schaft in Deutschland nichts an diesem

aggressiven „Deutschsein" geändert?

Unter anderem deshalb, so der Ethno-
loge Jens Schneider, weil sich an den

Paradigmen der Diskussion über die
deutsche Eigendefinition seit Kriegs-
ende nichts geändert hat. Immer noch
steht die ethnische Frage und nicht der
kulturelle Diskurs bei der Beurteilung
der deutschen Identität im Vordergrund.
Und der Frage nach der deutschen Ver-
gangenheit wird die Hoffnung nach

„Normalisierung" entgegengesetzt.
Schneider hat in Berlin Angehörige

der „Babyboomer"-Generation nach
ihrem Verständnis deutscher Nationa-
lität befragt - mit Blick auf die Kon-
struktion der nationalen Gemeinschaft
der Deutschen. Ausgewählt hat er für
seine Studie über „das Eigene, das

Fremde und die Vergangenheit" im
Selbstbild der Deutschen die „Mei-
nungsmacher" der Berliner Politik-,
Kultur- und Medienwelt, die sich als

Teil der „Generation X" oder der „89er"
bereits als zukünftige Meinungselite
des vereinigten Deutschland etabliert
haben. Den „89ern" wird - je nachdem

- zugute gehalten oder vorgeworfen,
dass sie in Abgrenzung zu den „68ern"
mit der Frage nach der deutschen Nati-
on spielerischer umgehen und sie auf
die Suche nach einem „Weg zur Nor-
malisierung" beschränken. Letzteres ist
auch die Erwartungshaltung an diese

Generation. Sie soll die Lösung für die
„Deutsche Frage" finden und Deutsch-
land wieder als selbstbewusste und

gleichberechtigte Nation etablieren.
Auf den ersten Blick scheinen sich

die „89er" dieser Aufgabe zu verwei-

gern. Große Debatten wie die Diskus-
sion um Botho Strauß' Essay „An-
schwellender Bocksgesang" (in:
Schwilk/Schacht, (Hrsg.) Die selbst-
bewusste Nation. 1994) wurden in er-
ster Linie als Emanzipation gegenüber
den Dogmen der „68er" geführt, aber
sie zeigen, so Schneider, doch auch den

WIDERSPRUCH-41/01 191



Wunsch nach einem Neubeginn von
nationaler Identität. Jedoch wäre eine
solche Entwicklung - über die Mobiii-
sierung der Rechtsextremen hinaus -
nach Schneiders Analyse zum Schei-
tern verurteilt, denn der kulturelle Dis-
kurs zur Bestimmung einer Nation fehlt
nach wie vor.

Weder der von Forsythe aufgezeigte
Zusammenhang zwischen Definition
des Eigenen der Ausgrenzung des An-
deren noch die quer durch alle politi-
sehe Lager bestehende diffuse Angst
vor Überfremdung haben aber an Ak-
tualität verloren. Antiliberale Grund-
haltungen gegenüber Anderen, eine
kaum vorhandene kulturelle Toleranz
und nur wenige Ideen, wie eine liberale

deutsche Nation aussehen könnte, prä-

gen auch die „89er". Gefangen in die-
sem Geflecht fehlender Unterschei-
dung zwischen Kultur und Ethnie, und
der bloßen Suche nach „Normalität
trotz Auschwitz" haben sich die „89er"
aus dem beginnenden Diskurs über den

„deutschen Weg nach 1990" trotz des

Alltags von Ausländerfeindlichkeit
wieder zurückgezogen. Das ist die
zweite Beunruhigung, auf die Schnei-
ders Studie aufmerksam macht. Denn,
so Schneider, „wer, wenn nicht sie,

sollte bestehende Diskurskonventionen
in Frage stellen und Angebote für an-
dere Redeweisen entwickeln?"

Jens Schley

Michael Löwy: Internationalismus
und Nationalismus. Kritische Essays

zu Marxismus und „nationaler Frage".
Mit einem Beitrag von Enzo Traverso.
ISP, Köln 1999 (202 S„ Fr. 29.80)

Nationen und Nationalismus bildeten
für die sozialistische Arbeiterbewe-

gung seit ihren Anfängen eine grosse
Herausforderung. Im Mittelpunkt der
marxistischen Auseinandersetzung mit
der „nationalen Frage" stand immer
der Widerspruch zwischen dem „kos-
mopolitischen" Charakter des kapitali-
stischen Weltmarkts und dem nationa-
len Charakter des bürgerlichen Staates

und der bürgerlichen Kultur. Zwar hat
die Bourgeoisie, wie es im kommuni-
stischen Manifest heisst, längst „den
nationalen Boden der Industrie unter
den Füssen weggezogen". Trotzdem
ist aber gerade das „grosse(n) Bedau-

ern der Reaktionäre" über diesen Pro-

zess selbst zur wohl mächtigsten Waf-
fe im ideologischen Arsenal des bür-

gerlich-kapitalistischen Lagers gewor-
den. Ja wie der Fall des schweizeri-
sehen Grossindustriellen und rechtsbür-

gerlichen Parteiführers Blocher zeigt,
kann ein und derselbe Bourgeois zu-
gleich für kapitalistische Globalisierung
und reaktionären Chauvinismus stehen.

Eine ernsthafte Beschäftigung mit
der widersprüchlichen Rolle der Natio-
nen und des Nationalismus in den Klas-
senauseinandersetzungen bleibt not-
wendig. Einen Einstieg in die Thema-
tik ermöglicht eine Essaysammlung
von Michael Löwy und Enzo Traverso,
die sich teils mit den marxistischen
„Klassikern" zur „nationalen Frage",
teils mit den sich heute im Zusammen-
hang mit Nationen und Nationalismus
stellenden Problemen beschäftigt.

Im ersten Kapitel des Buches, dem

von 1981 stammenden Essay „Marx
und Engels - Kosmopoliten", widmet
sich Löwy den Vorstellungen, die sich
Marx und Engels in der Zeit des „Bunds
der Kommunisten" über die „Rolle der

192 WIDERSPRUCH-41/01



Nationen in einer zukünftigen kommu-
nistischen Gesellschaft" machten. Im
Gegensatz zu den späteren Schriften
hätten Marx und Engels in dieser Zeit
explizit die kosmopolitische „Perspek-
tive einer We/r oke Grenzen" verfolgt.
Nach der Revolution von 1848, „wäh-
rend derer sich die nationale Frage
Marx und Engels in all ihrer Brisanz
und Komplexität enthüllt", rückte aber
diese Perspektive mehr und mehr in
den Hintergrund (S. 23).

Während Marx und Engels die deut-
sehen und italienischen Einigungsbe-
strebungen als ein Element der bürger-
lich-demokratischen Revolution unter-
stützten, nahmen sie für die nationalen
Bewegungen kleinerer Völker nur dann

Partei, wenn diese auf der Seite der

progressiven Kräfte standen, wie die
irische Nationalbewegung. Die Bewe-

gungen der Tschechen und Südslawen
lehnten sie dagegen unter dem Ein-
druck ihrer reaktionären Rolle in der
1848er Revolution ab. In Anlehnung
an Hegel bezeichnete Engels diese
Nationen als „geschichtslos", als unfä-
hig zur Begründung eines eigenständi-
gen Nationalstaates.

Der australische Soziologe Ephraim
Nimni vertritt entgegen den meisten
anderen Autoren die Auffassung, dass

diese Sicht von Marx und Engels auf
die „nationale Frage" durchaus kohä-
rent war und als evolutionstheoretisch,
ökonomisch-deterministisch und „eu-
rozentrisch" bezeichnet werden könne.

Kapitel 2 stellt eine von Löwy und
Traverso 1990 gemeinsam verfasste
Kritik an Nimnis Position dar. Die frag-
würdigen und teilweise abschätzigen
Äusserungen über die „geschichtslo-
sen Völker" seien keine notwendige
Folge der marxistischen Grundgedan-
ken, sondern der „kulturellen Vorurtei-
le Europas im 19. Jahrhundert", die

Engels „verinnerlicht" habe (S. 38).

Im dritten Kapitel mit dem Titel „Die
Marxisten und die nationale Frage.
Bemerkungen zu Theorie und Metho-
de" aus dem Jahre 1974 referiert Löwy
die Kontroversen um Separatismus,
national-kulturellen Autonomie und
das Selbstbestimmungsrecht der Völ-
ker unter den Marxistinnen der 2. In-
ternationale. Während Rosa Luxem-
bürg in Fortsetzung von Engels' Ver-
dikt über die „geschichtslosen Völker"
den nationalen Separatismus in den
meisten Fällen für reaktionär hielt, wies
Lenin dem Selbstbestimmungsrecht
der nationalen Minderheiten Russlands
und der unterdrückten Kolonialvölker
eine zentrale Bedeutung in der révolu-
tionären Strategie zu. Vor allem unter
dem Aspekt ihrer Forderung nach einer
national-kulturellen Autonomie inner-
halb des österreichisch-ungarischen
Vielvölkerstaats diskutiert dieser Bei-
trag die Schriften der Austromarxisten
Karl Renner und Otto Bauer. Wie Löwy
selbst im Vorwort einräumt, wird er
damit dem zentralen Beitrag Otto Bau-
ers zu einer marxistischen Analyse der
„nationalen Frage" zu wenig gerecht.

Die längst fällige Würdigung Otto
Bauers holt Löwy im vierten Kapitel
des Bandes nach. Hier zieht er seine

Kritik zurück, dass Bauers Theorie
selbst von der „nationalistischen Ideo-
logie angesteckt" (S. 65) gewesen sei.

Den „Fetischismus des Nationalcha-
rakters" kritisierend, legte Bauer eine
historische Theorie der Nation vor, die
den anderen marxistischen Konzeptio-
nen seiner Zeit (etwa der Definition
Kautskys, der die Nation auf eine

Sprachgemeinschaft reduzierte, und
derjenigen Stalins, der sie durch Spra-
che, Territorium, Wirtschaft und psy-
chische Wesensart bestimmt sah) weit
überlegen war.

Im 1989 entstandenen Artikel „Va-
terland oder Mutter Erde?" setzt sich

WIDERSPRUCH-41/01 193



Löwy mit der Frage auseinander, wie
ein zeitgemässer Internationalismus
konzipiert werden müsste. Er ortet da-

bei Elemente einer „neue(n)
internationalistische(n) Kultur" u.a. in
Lateinamerika, wo dank der Befrei-
ungstheologie sogar eine einst undenk-
bare „Wahlverwandtschaft" von Ka-
tholizismus und Marxismus entstehe.
Sie wurde, wie wir heute wissen, von
Rom aus in den neunziger Jahren heftig
bekämpft. In Europa sieht Löwy in den

„übrig gebliebenen Kernen der älteren
sozialistischen Tradition" aber auch in
der Friedens-, Ökologie-, Antirassis-
mus-, Frauen- und Dritte-Welt-Bewe-
gung die verschiedenen „Komponen-
ten, die sich in verschiedenen Propor-
tionen" zu einer internationalistischen
Kultur „verbinden und verschmelzen"
(S. 114 f).

Mit dem Wiederaufflammen des

Nationalismus beschäftigt sich der Bei-

trag „Warum Nationalismus?" aus dem
Jahre 1993. In den neuen nationalen
Bewegungen in Osteuropa seien „das
Beste und das Schlimmste untrennbar
miteinander vermischt", emanzipato-
rische Bestrebungen nach politischer
und kultureller Selbstbestimmung mit
Chauvinismus, Intoleranz und autori-
tären Tendenzen. So unterschiedlich
die nationalen Bewegungen in Osteu-

ropa und die Bewegungen für die Rech-
te nationaler Minderheiten und die
rechtsextremen Bewegungen gegen die

Einwanderung in Westeuropa auch sei-

en, gemeinsam sei ihnen, dass „der
Verfall von sozialistischen und Klas-
senwerten, die zu lange mit der UdSSR
und den kommunistischen Parteien in
Verbindung gebracht worden sind,
Platz für Nationalismus und/oder Ras-
sismus" geschaffen habe 127 f). Man-
gels überzeugender Alternativen wer-
den die „Fremden" für die Krisener-
scheinungen des Kapitalismus verant-

wortlich gemacht. Ohne ihn explizit zu

erwähnen, nimmt Löwy damit Otto
Bauers These wieder auf, wonach „na-
tionalerHass transformierter Klas-
senhass" sei.' Auch in den Ländern
der sogenannten Dritten Welt gebe es

sowohl progressive wie reaktionäre na-
tionalistische Tendenzen. Mit diesen

„Nationalismen des Südens" beschäf-

tigt sich das 1995/96 entstandene 7.

Kapitel.
Den Abschluss des Bandes bildet der

Artikel „Sozialismus und Nation. Über
eine marxistische Kontroverse" von
Enzo Traverso aus dem Jahre 1984.

Dabei geht es um die Frage, ob die

kosmopolitische Tendenz des Kapita-
lismus, die der Sozialismus übernimmt,
auch zu einem Verschwinden der kul-
turellen Unterschiede zwischen den

Nationen führe. Originell ist dabei, dass

Traverso neben der politischen Drei-
teilung der Lager in der 2. Internationa-
lein Anhänger des Selbstbestimmungs-
rechts, der kulturellen Autonomie und
eines intransigenten, die nationale Se-

paration ablehnenden Internationalis-
mus auch eine Unterscheidung hin-
sichtlich ihrer unterschiedlichen Vor-
Stellungen über die Zukunft der Nation
im Sozialismus trifft: Während Kauts-

ky, Lenin, Pannekoek und Strasser „So-
zialismus als Assimilation/Assimilie-
rung der Nationen in einer universalen
und anationalen menschlichen Ge-

meinschaft)" betrachteten, erwarteten
Bauer, Trotzki und Rosa Luxemburg
vom Sozialismus die „Befreiung/Ent-
wicklung der Nationen in einer inte-

grierten und kosmopolitischen Welt."
(S. 160).

Die Form der Aufsatzsammlung mit
Beiträgen, die zwischen 1974 und 1996
entstanden sind, ermöglicht einen Ein-
blick in die Entwicklung des Denkens
der Autoren, vor allem Michael Lö-

wys.- Am auffälligsten ist dabei die im

194 WIDERSPRUCH-41/01



Laufe der Zeit zunehmend positivere
Bewertung Otto Bauers.

Die Aufsätze sind grösstenteils Bei-
träge zujeweils aktuellen Debatten. Das
hebt sie wohltuend von einem abstrak-
ten „Seminarmarxismus" ab, lässt aller-
dings manchmal auch den Wunsch nach

vertiefter Analyse aufkommen.
Dennoch: Die anschauliche und an

heutigen politischen Problemen orien-
tierte Herangehensweise der Autoren

Anmerkungen

1 Otto Bauer: Die Nationalitätenfrage
und die Sozialdemokratie, in: Otto Bau-

er Werkausgabe Bd.l, Wien 1975, S.

315.
2 Vgl. M. Löwy: Etat-Nation, nationalis-

me, globalisation, internationalisme.
Beitrag anlässlich des Sozialen

und der umfassend Begriffe und histori-
sehe Kontexte erläuternde Anmer-
kungsapparat bieten Gewähr dafür, dass

die Beiträge auch ohne grosse Vorkennt-
nisse verständlich werden. Insgesamt
bietet der Sammelband deshalb vor al-
lern dem theoretisch interessierten poli-
tischen Praktiker eine gute Einführung
in eine von der sozialistischen Linken
stark vernachlässigte Debatte.

Adrian Zimmermann

Weltforums in Porto Alegre, 2001. In:
Troubles, CSSI, Pf. 343, CH-1211 Genf
4. Von M. Löwy siehe auch: Erlösung
und Utopie. Jüdischer Messianismus
und libertäres Denken. Eine Wahlver-
wandschaft. K. Kramer Verlag, Berlin
1997.

Etienne Balibar: Nous, citoyens
d'Europe? Les Frontières, l'État, le

Peuple. La Décourte, Paris 2001 (324
S., 135 FF)

In seinem jüngsten Buch vereinigt Eti-
enne Balibar eine Reihe von Texten:
Vorträge, Referate, Diskussionsbeiträ-

ge auf verschiedenen Tagungen und
Seminaren zwischen 1991 und 2000
rund um die Welt. Eines der Kapitel
stammt aus einem Sammelband mit
demTitel: DteSarw-Papters, der/afa/e
Arc/taAmMi. ' Es entspricht ganz der

Logik eines Sammelwerks, das unter
verschiedenen Gesichtspunkten das

Problem des Aufbaus von Europa auf-
wirft. Es handelt sich um Überlegun-

gen während eines längeren Zeitraums,
deren Vorzug darin besteht, „Europa"

in seiner ganzen Vielfalt zu zeigen und
dessen Schwierigkeiten zu benennen;
und das zu unterschiedlichen Zeiten,
was es erlaubt, den Entwicklungspro-
zess der Streitpunkte sichtbar zu ma-
chen. Balibar geht aus von den Proble-
men des Aufbaus einer europäischen
Entität und der Schaffung eines ge-
meinsamen Staatsbürgertums.* Er er-
weitert dann seine Überlegungen und
betont die Notwendigkeit, Europa in
seiner Beziehung zur Welt zu denken.

Beginnend mit der Frage der Identi-
tät, die direkt mit dem Begriff des

Staatsbürgertums verbunden ist, zen-
triert er beide Begriffe um „ die Affäre"
der Sans-Papiers in Frankreich. Er be-
handelt also zunächst ein Thema, das

nach aussen hin ein rein französisches
Thema zu sein scheint (die Haltung der

WIDERSPRUCH -41/01 195



französischen Institutionen gegenüber
der Einwanderung) und endet, nach-
dem er das klassische philosophische
Erbe befragt hat. Dabei ergibt sich ein

vielfältiges Netz von Beziehungen,
wobei auch zeitgenössisches philoso-
phisches Denken zum Zuge kommt und
dem Leser die Positionen von Jacques

Rancière, Jean-Luc Nancy, H. van
Gunsteren und D. Schnaper vorgestellt
werden. ^

Im ersten Teil des Buches (The Tràe
êtes nationalen Tommum'tammus),
verbindet Balibars Standpunkt die Be-

griffe Identität und Staatsbürgertum;
Europa kann nicht in einer Logik von
Integration-Ausschluss entstehen, die
sich eingrenzen Hesse auf eine einseiti-
ge Integration der Einheimischen (na-
tionaux)** und den entsprechenden
Ausschluss der Nicht-Einheimischen
(mit andern Worten der „Ausländer").
Zentral ist die Frage nach dem „homo
nationalis", der Einwanderung und des

Rassismus: Wie soll man einer Bevöl-
kerung, die seit mehreren Jahrzehnten
Teil der europäischen Geschichte ist,
das Staatsbürgertum verweigern? Wie
soll man dreizehn Millionen Staatsan-

gehörige von „Drittländern, „diese
Masse von Staatsbürgern des zweiten
Kreises", „Niedergelassene, die dem
Dienst an den vollberechtigten Euro-
päern verpflichtet sind" (S. 85), ausser
Acht lassen, ohne eine fürchterliche
Ungerechtigkeit in Kauf zu nehmen?

Die Frage der Identität und Staat-
Nation ist von grosser Bedeutung: man
muss die Beziehung zum Andern, die-
sem Fremden rationalisieren und die

Zweideutigkeit der Grenze, der Natio-
nalität als Ausgrenzung verstehen und
die Prozesse blockieren, die zu einem

ungleichen Staatsbürgertum geführt
haben. Dazu bedarf es eines Schritts
zurück: Balibar erwähnt die Kolonisa-
tion als ein wieder aufkommendes Phä-

nomen, spricht von einer „rekoloniali-
sierten Einwanderung", einer „euro-
päischen Apartheid".

Das postkoloniale Europa hat sich
noch nicht von seinen Reflexen der
Herrschaft und des Ausschlusses ge-
löst, was ein Staatsbürgertum zum Dis-
kontpreis zur Folge hat. Indem Europa
die ethnischen Spaltungen aufrechter-
hält, verhindert es die Sozialisation
seiner Einwanderer, ihre Teilhabe an
der Öffentlichkeit; indem man sie ent-
politisiert, weigert man sich, sich mit
ihrem Status zu beschäftigen und die-
sen in Frage zu stellen. Ausgeschlos-
sen aus dem Politischen oder in die
Klandestinität abgeschoben, werden
die Einwanderer auf verschiedene
Weise beiseitegedrängt. Dennoch zeigt
sich hier, fern von allem Pessimismus,
die Absicht, gegen die Gefahr einer
europäischen „Apartheid" Stellung zu
beziehen und gegen die Praktiken an-
zukämpfen. Der Kampf der Sans-Pa-

piers selbst, in welchem sie Gefahr
laufen, sich den Behörden zu erkennen

zu geben, um ihre Rechte einzuklagen,
macht aus diesen Eingewanderten das,

was Balibar „Aktivbürger" (S. 87)
nennt.

Nach der Analyse und Definition der

Bedingungen einer europäischen Iden-
tität, die den Weg zu einem gemeinsa-
men Staatsbürgertum öffnet, erweitert
Balibar seine Überlegungen über die
Grenzen Europas hinaus. Das Ende des

Kommunismus und des Kalten Krieges
verändert die Gegebenheiten des Auf-
baus von Europa beträchtlich: von nun
an muss man ein zerbrechliches und
konfliktuelles Osteuropa in Rechnung
stellen. Die Grenzen, die man (nach
dem Zweiten Weltkrieg) gefestigt
glaubte, geraten wieder in Bewegung.
Der Krieg im Balkan ist dafür der schla-

gendste Beweis - und dort entscheidet

196 WIDERSPRUCH-41/01



sich die Zukunft Europas. Das Ende der

bipolaren Welt schafft Raum für eine

neue Weltordnung, in der die Instabili-
tat und die Radikalisierung der Konflikte
sich verstärken. Um einem zukünftigen
Europa Sorge tragen zu können, muss
auch das Scheitern der kommunisti-
sehen Ideologie neu überdacht werden.

In der Stunde der Globalisierung,
angesichts enormer Schwierigkeiten in
vielen Ländern Osteuropas und unter
der Herrschaft einer Gewalt der Gren-

ze, einer „grenzenlosen Gewalt", kann

Europa nicht ausserhalb der „Todeszo-
nen" bleiben, die Grenzen schliessen
und sich abseits halten. Es ist seine

Aufgabe, einen Prozess der Demokra-
tisierung der Grenzen einzuleiten, und
das humanitäre Eingreifen ist eines sei-

ner Kettenglieder.
Die gegenwärtigen Ereignisse geben

Balibar Recht: die Globalisierung kann
nicht zu Lasten der armen Länder
durchgeführt werden, ohne dass dies
fatale Folgen hat. Die verschiedenen

Diskussionsbeiträge in diesem Buch

prangern die Gefahren einer „Apart-
heid" im Weltmassstab an. Eine befan-

gene Diplomatie mit voneinander ab-
weichenden Interessen erhält eine
„funktionelle Gewalt" aufrecht, die
Balibar auch „präventive Aufstands-
bekämpfung" („contre-insurrection
préventive") nennt: „Die Debatte über
das Recht zur Einmischung verdeckt
ein viel gigantischeres Problem, i.e.
die allgemeine Nicht-Intervention an-
gesichts der natürlichen und kulturel-
len Ausrottungsprozesse (,..)"(S.196).
Balibar beklagt auch die „perversen
Auswirkungen einer zugleich massi-

ven, selektiven und den Ungewisshei-
ten der Grossmachtsdiplomatie unter-
worfenen Hilfe, die dazu führt, noch
ein wenig mehr die Fähigkeiten der
Völker zur Selbstregierung zu mindern
(...)". Von dieser Art sei die gefährli-

che Politik der „präventiven Aufstands-
bekämpfung", welche die demokrati-
sehen Prozesse massiv bremst.

Europa kann sich nicht damit zufrie-
den geben, sich wieder in sich selbst
einzuschliessen und sich in einem ge-
schlossenen Raum aufzubauen, dem
einer „Festung Europa". Man muss

gegen eine Politik der Funktionalisie-

rung der Gewalt - die die armen Länder
in ihrem Zugang zur Entwicklung und

zur Demokratie blockiert - ankämp-
fen, den Prozess der Demokratisierung
der Grenzen verteidigen und einer „Po-
litik der Zivilität" eine Chance geben.
Wenn Europa das Unheil abwenden

will, muss es eine substantielle Beteiii-
gung an der Entwicklung der armen
Länder planen.

Der letzte Teil des Buches (Die
MacAf des Vo/ks und die Zukun/f des

Staafsèiirgertums in Europa) betrifft
den Aufbau Europas insgesamt: Es

werden die verschiedenen zu reformie-
renden Institutionen skizziert: die Ju-

stiz, die Grenzen, die sozialen Mass-
nahmen, die Frage der gemeinsamen
Sprache. Aber die Überlegungen wer-
ten auch die philosophischen Quellen
aus und greifen auf das klassische-' und
zeitgenössische^ Souveränitätsdenken
zurück.

Europa muss erst noch gemacht wer-
den: „Es gibt keinen Staat in Europa",
mit andern Worten, es gibt keine euro-
päische Entität als solche. Entweder
stehen sich die Nationalstaaten gegen-
über oder sie machen einer supranatio-
nalen Logik Platz. Die beiden Logiken
hindern Europa noch daran, als „Bau-
stelle der Demokratie" sichtbar zu wer-
den: „Es gibt keinen Staat in Europa,
nur nationale und supranationale For-
men von Etatismus und Bürokratis-
mus." (S. 288). In der gegenwärtigen
Welt kann Europa nicht auf die Schlies-

sung der Grenzen und den Rückzug auf

WIDERSPRUCH-41/01 197



sich selbst bauen, es miisste sich viel-
mehr einer Herausforderung stellen: so

zu handeln, damit „der öffentliche
Raum wieder ein ziviler Raum wird"
(S. 319). Dazu gibt es nichts Besseres

als die Karte der Zivilität auszuspielen
und ein Konzept eines neuartigen
Staatsbürgertums zu erfinden.

Hind Meddeb (übers. R. Graf)

*Anm. d. Übers.: In Anschluss an Laugsti-
en/Rehmann wird hier Citoyenneté mit
S/aa/.vLùYger/um übersetzt (vgl. dazu Etien-

ne Balibar: Kann es ein europäisches Staats-

bürgertum geben? Argument 206, Heft 4/

5); denn die französischen und englischen
Diskussionen über Cz/ovenne/e' und C/7/'-

zenshzp beziehen sich auf Bürgerrechte, die

nicht mehr an den Rahmen des National-
Staats gebunden sind, und zielen darauf ab.

die Schranken zwischen Eingewanderten,
Asylsuchenden und „Einheimischen" abzu-
bauen. Der deutsche Ausdruck S/aa/sMr-
ggT-.vc/ia/f entspricht eher dem französischen
naZz'ona/zté, definiert also Zugehörigkeit
ausgehend von der Nationalität und setzt

die „Staatsbürger" den „Ausländern" ge-
genüber. Die Verlegenheitsübersetzung
„Staatsbürgertum" soll diese Differenz zur

„Staatsbürgerschaft" bewusst halten. 1 n der

deutschsprachigen Literatur wird weiterhin
auch der andere Ausdruck für eine nicht-
nationale „Staatsbürgerschaft" verwendet

(vgl. etwa Petra Dobner: Zum Staatsbürger-
schafts-Diskurs, Widerspruch 37. Juli
1999).
** Im Anschluss an die Überlegungen zur
Cz/ovenne/e' wird hier „les nationaux" mit

„Einheimische" übersetzt. Obwohl un-
scharf, bezeichnet der Ausdruck den durch
die geschichtlich und kulturell wechseln-
den Ausschlusslogiken des Nationalstaats
definierten „Inländer" gegenüber dem

„Ausländer" (vgl. dazu auch E. Balibar:
Rassismus und Politik in Europa. Wider-
spruch 21, Juni 1991 und I. Wallerstein:

Integration und Marginalisierung. Wem
dient das Staatsbürgerrecht? Widerspruch
37, Juli 1999). Vgl. auch G. D'Amato in
diesem Heft.

Anmerkungen

1 Kap. 3 von Balibars Buch (Woz/.v, et-

/«yens zLEz/z-o/ze? Les Front/ères,
/ '£/«/. /e pewp/e. Editions La Décou-

verte, Paris 2001) entspricht einem

Kapitel im Sammelband von Balibar,
Costa-Lacoux, Chemillier-Gendreau,
Terray: Sans-Papz'ers; / 'archa/sme /a-
/a/, La Découverte, Paris 1999. Im Fol-

genden werden die Zitate aus Balibars
Buch nur noch mit Seitenangaben im

Text nachgewiesen.
2 Jacques Rancière: La mésentente. Poli-

tique et Philosophie. Galilée, Paris
1995. J.L. Nancy: La communauté
désoeuvrée. Nouvelle édition revue et

augmentée, Christian Bourgeois, Paris

1990. Hermann van Gunsteren: A Theo-

ry of Citizenship. Organizing Plurality
in Contemporary Democracies. West-
view Press, Boulder USA und Oxford
UK 1998. Balibar nimmt den Begriff
des unvollständigen Staatsbürgertums
auf und interpretiert ihn neu. D. Schna-

per: La communauté des citoyens. Sur

l'idée moderne de nation. Paris 1994.

3 Vgl. Jean Bodin: Über den Staat (Le six

livres de la République) und Jean-Jac-

ques Rousseau: Vom Gesellschaftsver-

trag oder Grundsätze des Staatsrechts;
Thomas Hobbes: Leviathan oder Stoff,
Form und Gewalt eines bürgerlichen
und kirchlichen Staates.

4 Vgl. Carl Schmitt: DerNomos der Erde

im Völkerrecht des Jus Publicum Euro-

paeum. Berlin 1974. Ders.: Politische
Theologie. Vier Kapitel zur Lehre von
der Souveränität. Berlin 1934.

198 WIDERSPRUCH-41/01



Weitere Literaturhinweise

Alt, Jörg / Fodor.Ralf, 2001 : Rechtlos? Men-
sehen ohne Papiere. Loeper Literaturver-
lag, Karlsruhe

Altvater, Elmar et al., 2001 : Neoliberalismus

- Militarismus-Rechtsextremismus. Pro-
media Verlag, Wien

Bader. Veit-Michael, 1995: Rassismus, Eth-

nizität, Bürgerschaft. Westfälisches
Dampfboot. Münster

Baumann, Jochen et al., 1999: Blut oder
Boden. Doppelpass, Staatsbürgerrecht und
Nationverständnis. Elefanten Press, Berlin

Bruhn, Joachim, 1994: Was deutsch ist. Zur
kritischen Theorie der Nation. Ça-ira Ver-
lag, Freiburg

Chomsky, Noam, 2001 : War against People

- Menschenrechte und Schurkenstaaten.

Europa Verlag, Berlin
Christen, Christian, 2001 : Italiens Moderni-

sierung von Rechts. Berlusconi, Fini, Bos-
si oder die Zerschlagung des Wohlfahrts-
Staates. Karl Dietz Verlag, Berlin

Edlinger. Fritz (Hg.), 2001 : Befreiungskampf
in Palästina. Von der Madrid-Konferenz
zur AI Aqsa-Intifada. Promedia Verlag,
Wien

Fornet-Betancourt. Raul (Hrsg.), 2000: Ka-
pitalistische Globalisierung und Befrei-

ung. IKO-Verlag, Frankfurt/M.
Friedland, F., 2001 : Geld, Sex und Gott. Zur

Kritik des religiösen Nationalismus. Lett-
re International, Nr. 52, Berlin

Gremliza, Hermann L., 2001 : Hat Israel noch
eine Chance? Palästina in der neuen Welt-
Ordnung. Konkret Verlag, Hamburg

Hagemann, Karen/ Pröve Ralf (Hg.), 1998:

Landsknechte, Soldatenfrauen und Natio-
nalkrieger. Campus Verlag, Frankfurt/M.

Hall, Stuart, 1994: Rassismus und kulturelle
Identität. Argument Verlag Hamburg

Heither, Dietrich/ Wiegel, Gerd, 2001: Die
Stolzdeutschen. PapyRossa Verlag, Köln

Hoffmann, Lutz, 2001 : Der Antisemitismus
als Baugerüst der deutschen Nation. In:
Antisemitismus - die deutsche Normali-
tät. Ça-ira Verlag, Freiburg

Holz, Klaus, 2001: Nationaler Antisemitis-
mus. Hamburger Edition. Hamburg

Jäger, Siegfried et al. (Hg.), 1998: Der Spuk
ist nicht vorbei. Völkisch-nationale Ideo-

logeme im öffentlichen Diskurs. DISS

Verlag, Duisburg
jour fixe initiative, berlin (hg. 2001: Wie

wird man fremd Unrast Verlag, Münster
Kriesi, Hanspeter et al. Eds., 1999: Nation

and National Identity. Rüegger Verlag,
Zürich

KUhnl. Reinhard/ Wiegel, Gerd, 1998: Die
extreme Rechte in Europa, Distel Verlag,
Heilbronn

Loch, Dietmar/ Heitmeyer, Wilhelm (Hrsg.),
2001: Schattenseiten der Globalisierung.
Rechtsradikalismus, Rechtspopulismus
und separatistischer Regionalismus. Suhr-

kamp Verlag, Frankfurt/M.
Osterhoff, Andre, 1997: Die Euro-Rechte.

Unrast Verlag, Münster
Rensmann, Lars, 2001: Kritische Theorie

über den Antisemitismus. Studien zu
Struktur, Erklärungspotential und Aktua-
lität. 3. Aufl., Argument Verlag, Hamburg

Rommelspacher, Birgit, 2001 : Anerkennung
und Ausgrenzung. Deutschland als multi-
kulturelle Gesellschaft. Campus Verlag,
Frankfurt/M.

Sakar, Sarai, 2001: Die nachhaltige Gesell-
schaft. Eine kritische Analyse der System-
alternativen. Rotpunkt Verlag, Zürich

Schrom, Oliver/Röpke, Andrea, 2001 : Stille
Hilfe für braune Kameraden. Das geheime
Netzwerk der Alt- und Neonazis. Ch.-
Links Verlag Berlin

Seifert, Ruth, 1997: Militär, Nation und
Geschlecht. Analyse einer kulturellen
Konstruktion. In: Krieg. Wiener Philoso-
phinnen (Hg.), Fink Verlag, München

Terkessidis, Mark, 2001 : Neorassismus oder:

Wir selbst sind die Anderen. In: Die Brü-
cke, Nr. 118, Saarbrücken

Tolmein, Oliver (Hg.). 2001: Besonderes
Kennzeichen D. Leitkultur. Ders.: Wah-
re Deutsche, Staatsbürger zweiter Klasse
und die unsichtbaren Dritten. Konkret
Verlag, Hamburg

Wehler, Hans-Ulrich, 2001: Nationalismus.
Geschichte, Formen, Folgen. C. H. Beck

Verlag, München
Zips, Werner / Kämpfer, Heinz, 2001: Nation

X. Schwarzer Nationalismus, Black Exo-
dus und Hip Hop. Promedia Verlag, Wien

WIDERSPRUCH -41/01 199


	Marginalien ; Rezensionen

