
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 21 (2001)

Heft: 41

Artikel: Gerechtigkeit, Gleichheit, Herrschaftskritik : zur Kritik des neoliberalen
Anti-Egalitarismus

Autor: Lettow, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652533

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652533
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Susanne Lettow

Gerechtigkeit, Gleichheit, Herrschaftskritik
Zur Kritik des neoliberalen Anti-Egalitarismus

"Verdienen Behinderte oder Häßliche oder Unbegabte oder Unausstehliche
wirklich Kompensationszahlungen, damit sie nicht schlechter dastehen im
Leben als Gesunde, Hübsche, Talentierte oder Nette? Verkehrt sich -
so die nichtegalitaristische Herausforderung - in dem Gleichheitskonzept
von Gerechtigkeit die Tugend der Gerechtigkeit nicht in die Untugend des

Neids?" (Krebs 1999, 293).
Mit Fragen wie dieser hat sich in jüngster Zeit in der angelsächsischen

und deutschsprachigen Sozialphilosophie eine Position herausgebildet, die
sich „Anti-Egalitarismus" oder „Non-Egalitarismus" nennt. Gemeinsam ist
den Protagonistinnen dieser Richtung, unter denen vor allem Angelika
Krebs, Harry Frankfurt und Wolfgang Kersting zu nennen sind, die Entkop-
pelung des Begriffs der Gerechtigkeit von dem der Gleichheit. Im Kern geht
es in der Debatte um die Vertez/zz/zg c/e.v gese/fac/za/r/zc/zezz Rez'c/zfzzms. Unter
Begründungszwang, heißt es, stünden nicht diejenigen, die ungleich vertei-
len wollten, sondern diejenigen, die gleich verteilen wollten (Krebs 1999,
295 Eine schlüssige philosophische Begründung für Letzteres sei nie
geliefert worden. Harry Frankfurt geht sogar soweit, über ungleiche ökono-
mische Verteilung hinaus das Prinzip des Suum cuique (Jedem das Seine)
auf „Rechte, Achtung, Rücksicht und Anteilnahme" auszudehnen. „Jeder
Person", so Frankfurt, „sollten die Rechte, die Achtung, die Rücksicht und
die Anteilnahme zukommen, auf die sie kraft dessen, was sie ist und was sie

geleistet hat, Anspruch erheben kann" (2000, 42).
In ähnlicher Weise fordert Wolfgang Kersting, sich auf den Begründer

des Neoliberalismus Friedrich August von Hayek berufend, einen „ver-
dienstethischen Naturalismus". Dabei gilt ihm die „Naturausstattung der
Individuen, ihre Begabungen, Talente und Fähigkeiten",als „Grundlage für
den Erwerb legitimer Verdienstansprüche" (2000, 367). Die Naturalisie-
rung des gesellschaftlichen Kompetenz-/Inkompetenzgefüges verknüpft er
mit meritokratischer Ideologie und dem Aufrufans Individuum, die eigenen
„Anlagen, Kapazitäten und Potentiale zu optimieren und sich so selbst zu
erweitern" (ebd., 375). Nur so gelinge es, im Konkurrenzkampf um „eine
begrenzte Anzahl von begehrten und gesellschaftlich angesehenen Positio-
nen" zu bestehen (ebd.). Gesellschaftliche Vorraussetzung für diesen „Li-
beralismus sans phrase" ist, wie Kersting schreibt, der „Übergang von dem
Minimalstaat zum einem Minimalsozialstaat" (ebd., 7), da der gegenwärti-
ge Sozialstaat die „Balance zwischen Leistung und Gegenleistung" nicht
halte, somit „immense moralische Kosten" verursache und „lebensethisch
verhängnisvoll" sei (ebd.).

Unschwer ist zu erkennen, dass es sich bei diesen anti-egalitaristischen
Positionen um einen neoliberalen Vorstoß in der Philosophie handelt. In die

WIDERSPRUCH-41/01 165



Kritik geraten, entsprechend zum politischen Feld, sind keynesianisch
orientierte Umverteilungskonzeptionen. Die meistdikutierten Gegner der

Anti-Egalitaristen sind Ronald Dworkin und John Rawls, der sich zum
Beispiel mit Keynes für den „Vorrang der Gerechtigkeit vor Leistungsfä-
higkeit und größerer Nutzensumme" ausspricht (1979, 334). Für den poli-
tischen Diskurs, insbesondere den in der Sozialdemokratie dominierenden,
hat Birgit Mahnkopf aufgezeigt, wie in den neuen Gerechtigkeitsbegriff
neoliberale Imperative Eingang finden und die verstärkten sozialen Spal-
tungen und Ungleichheiten hegemoniefähig gemacht werdend Die „For-
mel 1 der neuen Sozialdemokratie: Gerechtigkeit durch Ungleichheit"
(Mahnkopf 2000) kann durchaus auch als Motto des philosophischen Anti-
Egalitarismus gelten.

Was aber ist die Spezifik der philosophischen Artikulationen im Unter-
schied zum politischen Feld? Eine „philosophische Stellungnahme", schreibt
Bourdieu in seiner Untersuchung zur „Politischen Ontologie Martin Hei-
deggers", ist zwar „nichts anderes als das Homolog einer naiven politisch-
ethischen Stellungnahme" (1988, 58), dennoch unterliegt diese Stellung-
nähme bei der Transposition ins philosophische Feld einer gewissen „Sub-
limation" oder „philosophischen Formgebung".

Wir fragen- also im Folgenden nach der philosophischen Formgebung
des Anti-Egalitarismus und ihrer spezifischen Wirksamkeit sowie nach der
Barriere, die die philosophische Form für eine Kritik des Anti-Egalitaris-
mus darstellt. Dazu rekonstruieren wir zunächst einige zentrale Theoreme
des Anti-Egalitarismus wie „Natur" und „Leistung" sowie Umrisse der
„egalitaristischen" Antworten. Hierbei beziehen wir uns auf die rawlsiani-
sehe Position von Herlinde Pauer-Studer sowie auf den Fähigkeiten-An-
satz, wie er von Martha Nussbaum und Amartya Sen vertreten wird und den
auch Birgit Mahnkopf für ihre Kritik neoliberaler Gerechtigkeitskonzeptio-
nen heranzieht. Wir befragen diese Konzeptionen danach, inwieweit sie
dem Anti-Egalitarismus nicht nur ein abstraktes Beharren auf Gleichheit
entgegensetzen, sondern in die gesellschaftspolitischen Kämpfe auf dem
Terrain der Philosophie, wie sie in der Debatte um Gerechtigkeit stattfin-
den, eingreifen.

Dabei zeigt sich, dass die Nicht-Thematisierung der philosophischen
Form die Kritik des Anti-Egalitarismus an eine Grenze stoßen lässt. Indem
die Auseinandersetzung um Gerechtigkeit als Problem einer Ordnung der
Werte artikuliert wird - so ist ein zentraler Streitpunkt die Frage, ob

„Gleichheit" ein intrinsischer Wert oder nur ein abgeleiteter Wert ist
(Pauer-Studer 2000,2001 ; Frankfurt 2000, Krebs 2000,2001) -, geraten die
gesellschaftliche Problematik und der Dissens in den politischen Perspek-
tiven aus dem Blickfeld. Die Desartikulation der gesellschaftlichen Ver-
hältnisse, die Ungleichheit und Ungerechtigkeit hervorbringen, ist aber
eine zentrale diskursive Operation des Anti-Egalitarismus und muss ins
Zentrum der Kritik rücken, soll diese sich nicht auf ein hilfloses Beschwö-
ren „besserer Werte" reduzieren.

166 WIDERSPRUCH -41/01



Wir plädieren daher dafür, die Fragestellung umzuformulieren: In wel-
chen Verhältnissen und Praxen werden gesellschaftliche Ungleichheiten
hergestellt und wie kann in diese Prozesse verändernd eingegriffen werden?
Ins Blickfeld rücken damit die gesellschaftlichen Prozesse der Konstitution
von hierarchischen Geschlechterverhältnissen, von Klassenverhältnissen
sowie von kulturell/ethnisch artikulierten Hierarchien. Vor diesem Hinter-
grand können die Binarismen Gleichheit/Ungleichheit sowie Gerechtig-
keit/Ungerechtigkeit nicht essentialistisch, sondern nur im Kontext der

jeweiligen gesellschaftlichen Projekte verstanden werden; sie sind daher
stets „antagonistischen Reklamationen" (vgl. Haug 1993) ausgesetzt.

Soziale Dekontextualisierung

Eine diskursive Operation, die für den Anti-Egalitarismus, zum Teil aber
auch für egalitäre Positionen konstitutiv ist, ist die der sozialen Dekontex-
tualisierung von „Gleichheit" und „Gerechtigkeit". So führt Angelika
Krebs den Unterschied von relationalen und nichtrelationalen Gerechtig-
keitsauffassungen über das Beispiel der Gewichtsmessung von Mehl, Zu-
cker und Butter beim Kuchenbacken ein. Um sich jeweils des absoluten
Gewichts der Zutaten zu versichern, ist eine „nicht-komparative Waage,
wie die digitale Küchenwaage" weitaus besser geeignet als eine „kompara-
tive Waage, die Balkenwaage orientalischer Märkte zum Beispiel" (Krebs
2001). Dieser Unterschied, der nebenbei mit dem Gegensatz von europäi-
scher High-Tech und orientalischer Rückständigkeit aufgeladen wird, dient
ihr als Vorlage für die Konstruktion zweier gegensätzlicher „Gerechtig-
keitsstandards". Die „egalitaristische Gerechtigkeitstheorie", so Krebs,
bestimmt „das einem jeden gerechtermaßen Zustehende wesentlich relatio-
nal oder komparativ, mit Blick auf andere, und nicht absolut, unabhängig
von anderen" (2001). Dies aber, nämlich zu „suggerieren, Gerechtigkeit sei

prinzipiell etwas Relationales, etwas, das mit der Behandlung der einen
Person im Verhältnis zu anderen Personen zu tun hat", ist für Krebs
„irreführend" (2001). „Gerechtigkeit" und „Gleichheit" werden hier aus
allen gesellschaftlichen Verhältnissen herausgelöst; diese Abstraktion er-
öffnet einen gewissen politisch-theoretischen Freiraum für die Artikulation
des neuen Gerechtigkeitskonzepts, dem die Affirmation gesellschaftlicher
Hierarchien inhärent ist. Krebs fordert eine Rückbesinnung auf die „Suum-
cuique"-Formel. „Gerecht ist danach eine Handlung, die jedem das gibt,
was ihm zukommt" 2001).

Die Forderung nach Gleichheit, die trotz der sozialistischen und femini-
stischen Kritik an ihrem nur formalen Charakter immer auch einen sozial-
revolutionären und bezogen auf die patriarchalen Geschlechterverhältnisse
auch einen emanzipatorischen Impetus hat, wird, nachdem sie dekontextua-
lisiert wurde, ins Absurde gezogen: „Gleichheit unter den Menschen lässt
sich schließlich auch dadurch schaffen, dass man einfach alle umbringt"
(Krebs, 2001). So des Elements der Herrschaftskritik ledig, reformuliert
Krebs „Gerechtigkeit" als einerseits „allgemeine Gerechtigkeit", die in

WIDERSPRUCH-41/01 167



einem „Sockel-Bereich" gilt und auf die Befriedigung allgemein-mensch-
licher Grundbedürfnisse wie der nach Nahrung und Obdach zielt, und
andererseits als „besondere Gerechtigkeit" im „Surplus-Bereich".

Eine solche Gerechtigkeitsauffassung aber ist mit einer Sklavenhalterge-
Seilschaft oder einer feudalen Ordnung, in der die Arbeitskraft der Indivi-
duen auf minimalem Niveau reproduziert wird, ebenso vereinbar wie mit
dem Kersting'schen „Minimalsozialstaat", dessen „Redistributionsvolu-
men bei weitem das Sozialbudget unterschreiten (soll), das etwa die
bundesrepublikanische sozialstaatliche Wirklichkeit zur ungeschmälerten
Selbsterhaltung und Zufriedenstellung der etablierten Verteilungslobby
benötigt" (Kersting 2000, 7). Krebs hat, nach freundlicheren Worten su-
chend, ihre Position auch als „feministischen Humanismus" bezeichnet, der
aber keinesfalls „die Schaffung gleicher Lebensaussichten für Frauen und
Männer zu seinem Ziel erhebt" (2001).

Leistung und Natur

Für die antiegalitaristischen Gerechtigkeitsauffassungen ist „Leistung" ein
wichtiger Bezugspunkt. Dies erscheint zunächst erstaunlich vor dem Hinter-
grund der „Erosion der Leistungsgerechtigkeit", wie sie Birgit Mahnkopf
beobachtet. In der Vergangenheit, so Mahnkopf, galten als „leistungsgerecht
solche Standards, die sich auf eine meßbare Arbeitsleistung und auf erwor-
bene Qualifikationen bezogen" (2000, 504). Mit dem zunehmenden Bedeu-
tungsverlust formaler Qualifikationen und der quantitativen Arbeitszeit als

„Maß der Leistungsgerechtigkeit" (ebd., 506), wird der „Zusammenhang
von Leistung und Belohnung" (ebd., 509) zerrissen. „Vor allem in der 'new
economy' sind Geschick, Originalität und die Schnelligkeit, mit der Proble-
me identifiziert und gelöst werden, mit Erfolgsprämien belegt; die Bewälti-
gung von Standardabläufen hingegen, egal wie anstrengend, belastend oder
anspruchsvoll diese auch sein mögen, unterliegen einem Entwertungspro-
zess. Nach den Spielregeln des 'Rattenrennens' werden nicht nur die
Unbeweglichen, Leistungsschwachen und Langsamen zu Verlierern, son-
dem auch viele von denen, die lange Zeit mit einigem Erfolg versucht haben,
die 'benchmarks' des Weltmarktes zu erfüllen. Denn irgendwo auf der Welt
waren andere, von der 'neuen Ökonomie der Zeit' gehetzte Menschen noch
flexibler, besser und schneller als sie. So gesehen verbürgt gerade die
Erbringung von quantifizierbaren Leistungen im Gegensatz zu früher keine
längerfristigen Sicherheiten mehr, weder im Hinblick auf Karriereverläufe
noch hinsichtlich der individuellen Lebensplanung" (ebd., 506).

Die Bedeutung, die „Leistung" im „verdienstethischen Naturalismus"
Wolfgang Kerstings hat, besteht denn auch nicht im Plädoyer für einen
verlässlichen Zusammenhang zwischen Leistung und Belohnung, sondern
vielmehr in der Anrufung einer generalisierten Leistungs- und Risikobereit-
schaft. Es geht darum, die „Fähigkeit zur eigenverantwortlichen Lebensfüh-

rung, zur Selbstbeanspruchung und zum Umgang mit Lebensrisiken" zu
kultivieren (2000, 7). Diese Bereitschaft zur Selbstoptimierung artikuliert

168 WIDERSPRUCH-41/01



Kersting als „grundlegendes Feiheitsrecht", das der Egalitarismus missach-
te, nämlich das „Recht, seine Talente und Fähigkeiten zu entwickeln, sich
vervollkommnen zu dürfen" (ebd., 372). Sein Vorwurf an egalitäre Positio-
nen, der die paradoxen Elemente von Naturalisierung und meritokratischer
Ideologie zusammenbringt, lautet, diese seien ein „in die Natur eingreifen-
der Hyperegalitarismus" (ebd., 370). Kersting zeichnet das abschreckende
Bild technokratischer Hybris, die auf die „Korrektur moralisch
inakzeptable(r) genetische(r) Ausstattung(en)" zielt (ebd., 254).

Die Naturalisierung von Sozialem leistet bei Kersting wie bei Krebs die
Desartikulation von gesellschaftlichen Macht- und Herrschaftsverhältnis-
sen. Sie verschwinden in der Figur des „von Natur aus Talentierteren" (ebd.,
375), dessen Gegenbild die Untalentierten sind. Damit fallen diese Positio-
nen eindeutig hinter die feministischen Diskussionen in Anschluss an Judith
Butler (vgl. u.a. Butler 1991) wie auch hinter die Ungleichheitsforschung in
den Sozialwissenschaften zurück, die eine minutiöse Kritik an der Natura-
lisierung von Sozialem, der Geschlechtszugehörigkeit und erst recht der

Klassenzugehörigkeit geleistet haben. So belegen Pierre Bourdieus bil-
dungssoziologische Arbeiten auf vielfache Art und Weise, wie sich „Bega-
bung" als „frühzeitiges Eindringen in ein und Vertrautwerden mit einem
'Spiel', als sozial ausgebildeter 'Spiel-Sinn'" konstituiert, der „den Klas-
senrassismus zur Natur erhebt, zu von der Natur ungleich verteilten und
dadurch legitimierten natürlichen Eigenschaften" (1989, 398).

Seine Perspektive bezeichnet Kersting als „politische Solidarität", die
wie auch Krebs' „absolute Gerechtigkeit" am sogenannten Suffizienz-
Prinzip ausgerichtet ist, das Harry Frankfurt prägnant formuliert hat: „We-
niger zu besitzen ist schließlich vereinbar mit dem Besitz einer ganzen
Menge, und schlechter abzuschneiden als andere impliziert nicht, schlecht
abzuschneiden. Es besteht keine notwenige Verbindung zwischen dem
Leben am unteren Rand der Gesellschaft und Armut in dem Sinne, in dem
Armut ein ernsthaftes und moralisch unannehmbares Hindernis zu einem

guten Leben ist" (2000, 40). Wichtig ist für Kersting vor allem, dass der
Staat die Individuen „marktbereit" hält (2000,392). Sofern es für dieses Ziel
erforderlich ist, wird durchaus an die „Bereitstellung der für die Aufrecht-
erhaltung einer anständigen, bürgerlichen und sozial integrierten Existenz
notwenigen und hinreichenden Güter" gedacht (ebd., 391). Diese minimale,
ihre Grenzen an den Imperativen des Marktes findende Armutseindäm-
mung gilt jedoch nur für „die Mitglieder der eigenen politischen Gemein-
schaft" (ebd.), was Kersting als „Binnensolidarität" (ebd., 396) bezeichnet.
Im Außenverhältnis zu anderen Gesellschaften gilt nicht einmal dieser
reduzierte Gerechtigkeitsstandard.

Kritik des Anti-Egalitarismus

Welche Antworten werden auf die oben skizzierten neoliberalen Konzep-
tionen in der Philosophie gegeben? Die dominanten Positionen sind hier
zum einen dem Liberalismus verpflichtete Verteidigungen des Gleichheits-

WIDERSPRUCH - 41/01 169



begriffs (Pauer-Studer 2000,2001, Ladwig 2000), zum anderen wird oft auf
den Fähigkeiten-Ansatz von Martha Nussbaum und Amartya Sen rekurriert
(Mahnkopf 2000, Giddens 2001). Herlinde Pauer-Studer knüpft in ihrer
Kritik des Anti-Egalitarismus an die Behauptung, Gleichheit sei kein
„inhärenter und unabgeleiteter moralischer Wert" (2000,38), an, indem sie
die Werte „Freiheit" und „Autonomie" dem Wert der Gleichheit überord-
net. „Distributive Gleichheit", so Pauer-Studer, „ist ein Mittel, um Freiheit
herzustellen" (2000,9) und private Autonomie zu sichern. „Ohne Chancen-
gleichheit verfügen Menschen nicht über die Freiheit, ein selbstgewähltes
Leben zu führen, weil ihnen die Optionen durch moralisch irrelevante
Faktoren wie Geschlecht, Alter, ethnische Zugehörigkeit und sexuelle
Orientierung verbaut sein können" (ebd., 43). Dieser Freiheitsbegriff ist
dem von Kersting entgegengesetzt. Zudem hält Pauer-Studer den Minima-
lismus des Suffizienz-Prinzips für einen „zu niedrig angesetzten Standard.
Moralisch gesehen scheint es schwerlich vertretbar, Menschen zwar das

Recht zuzusprechen, nicht verhungern zu müssen und eine Unterkunft zu
haben, aber für Güterzuteilungen oberhalb dieser Grenze nicht offen zu
sein, wenn eine Gesellschaft sich weitergehende Verbesserungen leisten
kann" (ebd., 53).

Pauer-Studer konstruiert ihre Position als eine Ordnung der Werte: „So
here we have three important values: universal respect as an intrinsic value
of overriding status, freedom as a value in itself, and equality as an
instrumental value" (2001). Diese Unterscheidungen werden wie folgt
erklärt: Als intrinsischen Wert fasst sie einen Wert an sich, der auch seinen

Ursprung in sich selbst habe, das heisst nicht weiter gerechtfertigt werden
könne. Extrinsische Werte hingegen haben ihren Ursprung in etwas ande-

rem, wie Freiheit und Gleichheit ihren in der universalen Achtung. Ein
instrumenteller Wert wie Gleichheit habe seinen Wert nur als Mittel zum
Zweck. Egalitaristen, die Gleichheit für einen intrinsichen Wert halten,
werden dahingehend zurechtgewiesen, dass sie doch mit Gleichheit zumeist
universelle Achtung meinten. In diesem Universum der Werte hat so zwar
alles seine Ordnung, doch nimmt es sich hilflos gegenüber der schieren
Gegenbehauptung einer anderen Werteordnung und der Macht des damit
verbundenen gesellschaftspolitischen Projekts aus. Aus einer Perspektive,
die dies affirmiert statt zu problematisieren, spricht Anthony Giddens aus,
was der Hintergrund der Konjunktur von Wertediskursen ist: das Fehlen
eines gesellschaftlichen Projekts bzw. einer Veränderungsperspektive:
„Mangels eines Befreiungsmodells", so Giddens, „wird die Selbstbeschrei-
bung als 'links' tatsächlich in erster Linie zu einer Frage der Werte"
(Giddens 2001, 47f)3>

Gegenüber einem solchen Rückzug ins Reich der Werte ist der Fähigkei-
ten-Ansatz von Amartya Sen und Martha Nussbaum stärker auf die Praxis
und die Bedürfnisse der Individuen orientiert. „Was letztlich im Vorder-
grund stehen muss", so Sen, „ist das Leben, das wir führen: das, was wir tun
oder nicht tun können, das was wir sein oder nicht sein können" (2000, 37).
Im Gegensatz zu Krebs' „absolutem Gerechtigkeitsstandard" und zum

170 WIDERSPRUCH-41/01



Suffizienz-Prinzip bestimmt Sen die für die Entwicklung bestimmter Fähig-
keiten notwendigen Güter aus dem gesellschaftlichen Zusammenhang.
„Um ein Leben ohne Scham zu führen, um fähig zu sein, Freunde zu
besuchen und zu bewirten, um an dem teilhaben zu können, was in verschie-
denen Bereichen geboten wird und worüber die anderen reden, bedarf es in
einer Gesellschaft, die generell reicher ist und in der die meisten Menschen
etwa über Autos, eine große Auswahl an Kleidung, Radios, Fernsehgeräte
usw. verfügen, kostspieligerer Güter und Dienstleistungen. Somit erfordern
einige (für einen 'Mindest'-Lebensstandard relevante) Fähigkeiten in einer
reicheren Gesellschaft mehr Realeinkommen und Wohlstand in Form von
Güterbesitz als in ärmeren" (ebd. 39). Ebenso verschiebt sich die Einschät-

zung, welche Fähigkeiten grundlegend sind innerhalb einer Gesellschaft,
wenn diese insgesamt reicher wird (ebd., 40). „Freiheit" ist hier nicht ein
abstrakter oberster Wert, sondern bestimmt durch die „realen Chancen
(die) ein Mensch (hat), das Leben zu führen, das er führen möchte" (ebd. 64).

Eine signifikante Leerstelle sind jedoch auch in dieser Konzeption wie in
allen vorangehenden die gesellschaftlichen, praktisch-tätigen Individuen,
die ihre Bedürfnisse artikulieren. Insofern handelt es sich um Konzeptionen
von „oben", die auf unterschiedliche Art und Weise festzulegen trachten,
was Menschen zusteht und was nicht. Deutlich wird dies besonders an
Matha Nussbaums „aristotelischem Sozialdemokratismus". Der theoreti-
sehe Bezugspunkt ist hier Aristoteles' Begriff des guten Lebens. Um dies
annäherungsweise zu bestimmen, unternimmt Nussbaum es, eine Liste
grundlegender Bedürfnisse und Fähigkeiten anzulegen, die Antwort geben
soll auf die „Frage, was zu einem Leben zu gehören scheint, das uns als ein
menschliches Leben gilt" (1999, 190).

Fraglos soll Nussbaums Konzeption „der Gleichheit und der Gerechtig-
keit" dienen (ebd. 63), doch hat ihre Bestimmung des 'guten Lebens' eine
dehumanisierende Kehrseite: „Welches Leben", so stellt Nussbaum ihre
Frage um, „ist so verarmt, dass es nicht zu Recht ein menschliches Leben
genannt werden kann?" (ebd. 198). Alte, Behinderte und verwahrloste
Kinder und Jugendliche tauchen hier auf. „Bestimmte schwerstbehinderte
Kinder" sind für Nussbaum „keine menschlichen Wesen auch wenn sie

von menschlichen Eltern abstammen". Und: „die seltenen Fälle von Kin-
dem, die außerhalb der menschlichen Gesellschaft oder in einem zutiefst
gestörten Zuhause aufgewachsen sind, sodaß es ihnen völlig an Sprach- und
Denkvermögen fehlt oder ihre sozialen Fähigkeiten auf eine extreme und

irreparable Weise unterentwickelt sind", bilden für sie eine „umstrittene
Gruppe" (ebd., 199). Dieses Beispiel zeigt, wie auch eine Konzeption, die
Gerechtigkeit als soziale Gleichheit begreift, in einen Herrschaftsdiskurs
umschlagen kann. Das Problem liegt im klassifikatorischen Zugang, der die
Stelle besetzt hält, an die gesellschaftstheoretisch wie politisch die sozialen
Bewegungen und Individuen, die ihre jeweiligen Bedürfnisse und Erfah-
rungen von Ungerechtigkeit artikulieren, treten müssten.

Auffallend ist insgesamt, wie der „Kampf um die Bedürfnisse" (Fraser
1994), um ihre Definition, der eine zentrale Dimension der sozialen Bewe-

WIDERSPRUCH-41/01 171



gungen war und einen Bruch mit Paternalismus und Stellvertreter-Politiken
zur Voraussetzung hatte, aus dem politischen Gedächtnis und theoretischen
Horizont gelöscht wird. Dies mag auch mit der von Fraser diagnostizierten
Verschiebung in den Artikulationsformen der sozialen Bewegungen zu tun
haben. In der „postsozialistischen Situation", so Fraser, habe „die kulturell
gewährte Anerkennung die sozioökonomische Umverteilung als Maß-
nähme gegen Ungerechtigkeit und als Ziel politischen Kampfes" verdrängt
(2001, 23). Fraser, für die „Gerechtigkeit heute sowohl Umverteilung als
auch Anerkennung erfordert" (ebd. 24), entwickelt gegen paternalistische
Sozialpolitik und gegen exklusive Identitätspolitiken eine Perspektive, die
„die sozioökonomische Politik eines sozialistischen Feminismus mit der
kulturalistischen Politik eines dekonstruktiven Feminismus" verbindet (ebd.,
59). * Ersteres zielt ihr zufolge auf eine „transformative Umverteilung", die
dahin tendiert, die „Klassendifferenzierung zu untergraben" (ebd. 53) und
eine „gründliche Umstrukturierung der Produktionsverhältnisse" (ebd., 55)
einschließt, statt die „Habenichtse" auf Konditionen festzulegen, die sie zur
Unterordnung verurteilen.

Darüber hinaus ist die Dekonstruktion für Fraser „Gegner einer Sedi-
mentierung und Verhärtung von Gender-Differenz, wie sie in einer ge-
schlechtsspezifisch ungerecht organisierten politischen Ökonomie auftritt"
(ebd., 60). Mit der Formel „Anerkennung und Umverteilung" fügt Fraser
die kulturellen und sozioökonomischen Dimensionen sozialistischer Poli-
tik jenseits realer Politiken rein additiv zusammen. Deutlich wird bei ihr
jedoch, dass Gerechtigkeit Fragen von Gesellschaftsveränderung aufwirft.
Nicht ob der Begriff der Gerechtigkeit mit dem der Gleichheit verknüpft
werden kann und soll, sondern inwieweit Gerechtigkeit mit Forderungen
und Vorschlägen zum Abbau der Herrschaft von Menschen über Menschen
artikuliert ist, rückt somit ins Zentrum der Auseinandersetzung. Dies ist
jedoch keine Frage, die allein in der philosophischen Form beantwortet
werden kann, sondern eine des eingreifenden Denkens, das mit emanzipa-
torischen sozialen Bewegungen verbunden ist.

172 WIDERSPRUCH-41/01



Anmerkungen

1 Dass dies nicht auf die Sozialdemokratie beschränkt ist, zeigt Horst Heimann, der u.a.

Antje Vollmers Kritik am „Experiment der Egalität", das in der Bundesrepublik „bis
zum Äußersten getrieben" worden sei, zitiert (2001, 711). Zu den im Neoliberalismus
virulenten Konstruktionen von Ausgrenzung und auf Ausgrenzung basierenden „Soli-
daritätsmustern" vgl. Orozco 1997.

2 Dieser Text basiert auf Diskussionen, die ich mit Teresa Orozco geführt habe, und der
ich an dieser Stelle dafür danke.

3 Giddens verteidigt in seinem Buch „Die Frage der sozialen Ungleichheit" ein reduzier-
tes Konzept von Chancengleichheit, das - nicht auf die Herstellung von sozialer
Gleichheit, sondern auf die Abfederung von Ungleichheit zielend - jedoch „nach wie

vor eine Umverteilung von Wohlstand und Einkommen voraus(setzt)" (2001, 100).
4 Fraser richtet sich mit ihrer Gerechtigkeitskonzeption vor allem gegen die Reduktion

sozialer Gerechtigkeit auf eine Frage der Anerkennung (vgl. u.a. Honneth 1994, Taylor
1997).

Literatur

Bourdieu, Pierre, 1988: Die politische Ontologie Martin Heideggers. Frankfurt/M.
Ders., 1989: Sozialer Raum und „Klassen". Frankfurt/M.
Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt/M.
Frankfurt, Harry, 2000: Gleichheit und Achtung. In: Angelika Krebs (Hg.), 2000: A.a.O.
Fraser, Nancy, 1994: Der Kampf um die Bedürfnisse. In. Dies: Widerspenstige Praktiken.

Frankfurt/M.
Dies., 2001: Die halbierte Gerechtigkeit. Frankfurt/M.
Giddens, Anthony, 2001: Die Frage der sozialen Ungleichheit. Frankfurt/M
Haug, Wolfgang Fritz, 1993: Elemente einer Theorie des Ideologischen. Hamburg
Heimann, Horst, 2001: Mehr Ungleichheit wagen? Zum Boom der Egalitarismuskritik. In:

Blätter für deutsche und internationale Politik, Heft 6, Bonn
Honneth, Axel, 1994: Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozialer

Konflikte. Frankfurt/M.
Kersting, Wolfgang, 2000: Theorien der sozialen Gerechtigkeit. Stuttgart
Krebs, Angelika, 1999: Würde statt Gleichheit. Zu Avishai Margalits 'Politik der Würde'.

In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Heft 2. Berlin
Dies., (Hg.), 2000: Gleichheit oder Gerechtigkeit. Texte der neuen Egalitarismuskritik.

Frankfurt/M.
Dies., 2001: Gleichheit oder Gerechtigkeit. Warum der Feminismus nicht auf Gleichheit

setzen sollte. In: Birgit Christensen (Hg.), wissen macht geschlecht. Philosophie und die
Zukunft der „Condition féminine". Symposium der Internationalen Assoziation von
Philosophinnen, Zürich, 11.- 14.10. 2000). Zürich

Ladwig, Bernd, 2000: Gleichheit und Gerechtigkeit. In: Prokla, Heft 121. Münster
Mahnkopf, Birgit, 2000: Die Formel 1 der neuen Sozialdemokratie: Gerechtigkeit durch

Ungleichheit. In: Prokla, Heft 121. Münster
Orozco, Teresa, 1997: Die Armen und die Anderen. Zur Diskussion von Armut und

Ausgrenzung im Neoliberalismus. In: Die Philosophin, Heft 15. Tübingen
Nussbaum, Martha, 1999: Gerechtigkeit oder Das gute Leben. Frankfurt/M.
Pauer-Studer, Herlinde, 2000: Autonom leben. Frankfurt/M.
Dies., 2001: Freedom and Equality: Beyond Egalitarism and Anti-Egalitarism. In: Birgit

Christensen (Hg.), Zürich
Rawls, John, 1979: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.
Ritsert, Jürgen, 1997: Gerechtigkeit und Gleichheit. Münster
Taylor, Charles, 1997: Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Frankfurt/M.

WIDERSPRUCH - 41/01 173


	Gerechtigkeit, Gleichheit, Herrschaftskritik : zur Kritik des neoliberalen Anti-Egalitarismus

