
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 21 (2001)

Heft: 40

Artikel: Kapitalismus und Christentum : Religionskritik heute : über die
Notwendigkeit einer Auseinandersetzung mit der Kirche

Autor: Jäger, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651931

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Jäger

Kapitalismus und Christentum
Religionskritik heute: Über die Notwendigkeit einer
Auseinandersetzung mit der Kirche'

Was tun, wenn wir uns eingestehen müssen, daß der Neoliberalismus
politisch gesiegt hat? Die Frage stellt sich überall im Westen nach Jahren,
in denen so viele Sozialdemokraten regieren und regiert haben - Schröder
in Deutschland, Blair in England, Jospin in Frankreich, Clinton in den USA!
Hier saß zum ersten Mal quasi eine sozialistische Internationale an der
Mehrzahl der bedeutendsten Machthebel und konnte, ja wollte kein Schwert
daraus schmieden, weder gegen den Neoliberalismus noch gar gegen den

Kapitalismus. Ist das die Stunde, in der Marx' Hoffnung, durch Wahlen und
Parlament könnten die Proletarier, Bauern und Kleinbürger „die Grundla-

gen der bürgerlichen Gesellschaft selbst in Frage stellen",^ ein für alle Mal
zu Grabe getragen werden muß? Nachdem die Hoffung anderer, derglei-
chen sei ohnehin eher durch den Archipel GULAG oder wenigstens durch
die entschiedene Vernichtung der Pressefreiheit zu erreichen, vor zehn
Jahren schon - viel zu spät! - mit roter Karte vom Feld gewiesen wurde?
Welche Erfahrung haben wir da gemacht: daß gegen den Kapitalismus kein
Kraut, keine Handlungsfähigkeit gewachsen ist?

„Optimismus des Willens, Pessimismus des Verstandes" empfiehlt uns
Antonio Gramsci. Aber wenn der Pessimismus metaphysisch wird, sollte
man ihn aufgeben. Daß der Sieg des Neoliberalismus zum Ausfall jeglicher
Handlungsfähigkeit führt, kann doch einfach nicht sein. Gewiß zeigt er, daß

der Kapitalismus nicht mehr durch nationale oder internationale „Gegen-
mächte" gedämpft oder wenigstens austariert werden kann. Das ist drama-
tisch, aber keine Situation, vor der man kapitulieren müßte. Es ist eine neue
Herausforderung: wir haben keine andere Wahl mehr als die, den Kapitalis-
mus entweder zu akzeptieren oder seine Auflösung in Angriff zu nehmen.
Diese Wahl wird aber durch die Begriffe verdeckt, die wir gebrauchen.
„Neoliberalismus": ist denn die so siegreiche Strategie, mit der wir konfron-
tiert sind, wirklich hinreichend begriffen mit einem rein ökonomischen
Ausdruck? Wenn das so wäre, müßten wir in der Tat kapitulieren, denn
unsere ökonomische Macht ist gering und wird immer geringer, je weiter die
„Globalisierung" - noch ein rein ökonomischer Ausdruck - voranschreitet.
Nein, es ist anders. Der „Ökonomismus" wurde von Gramsci schon in den
30er Jahren des vorigen Jahrhunderts theoretisch zerpflückt, daran bräuchte
man sich nur zu erinnern.

Größer als unsere ökonomische ist vielleicht unsere religionskritische
Macht. Religionskritik ist doch Marx zufolge „die Voraussetzung aller
Kritik." Man kennt die Stelle auswendig: „Die Waffen der Kritik" können
zwar „die Kritik der Waffen nicht ersetzen" - „allein auch die Theorie wird
zur materiellen Gewalt, sobald sie die Massen ergreift." (MEW1, S. 378/

WIDERSPRUCH - 40/01 143



385,1970) Schon 1921 hat Walter Benjamin den „Kapitalismus als Religi-
on" charakterisiert, so der Titel seiner kleinen Skizze, die in dieser Zeit-
schrift schon vorgestellt wurdet Benjamins Ansatz war alles andere als

abseitig: er stand in der Tradition der noch jungen Soziologe, deren erste

Gründungsväter wie Emile Dürkheim und Max Weber nach der religiösen
Dimension der kapitalistischen Gesellschaft zu suchen begonnen hatten.
Wir werden gleich sehen, wie logisch es gewesen wäre, wenn der Marxis-
mus auf eben dieser Linie religionsgeschichtlicher Analyse weiterentwi-
ekelt worden wäre. Aber als Benjamin die Skizze verfaßte, war schon die
große Unterbrechung eingetreten, als die sich von heute aus gesehen der
„reale Sozialismus" darstellt. Für ein Dreivierteljahrhundert fesselte er die
Aufmerksamkeit und ließ sie fehlgehen. Nicht nur die Marxisten, sondern
auch die „bürgerlichen" Soziologen vergaßen den religionsgeschichtlichen
Ansatz mehr und mehr, mit ihm aber den geschichtlichen Ansatz überhaupt.
Die Herkunft des Kapitalismus war unwesentlich geworden. Ein Ende
würde er natürlich erst recht nicht haben.

Jetzt ist es mit der Unterbrechung durch den „realen Sozialismus" vorbei.
Er ist zusammengebrochen. Unsere Aufmerksamkeit ist wieder frei. Mir
scheint, daß die politischen Enttäuschungen, die wir zur Zeit durchleben,
nur die Kehrseite einer großen Öffnung sind, in deren Licht wir uns

eigentlich über jeden illusionären Sieg, den wir nicht mehr zu erringen
brauchen, nur freuen können.

Von den vielen Anregungen, die Benjamin in der erwähnten Skizze gibt,
werde ich hier nur eine weiterverfolgen: die, daß sich die kapitalistische
Religion „parasitär" zur christlichen verhalte. Ich übersetze das in meine
Hauptannahme: die Religion des Kapitalismus verhält sich invert zur
christlichen Religion^ und zwar so, daß die beiden sich wechselseitig
stützen und hervorbringen. Marx und Engels haben dieses Verhältnis nur
verkehrt herum bemerkt. Sie meinten ja, die christliche Religion gehöre
zum „Überbau" des Kapitalismus; wenn dieser falle, löse sich auch jene
auf.® Ich meine, es ist umgekehrt. Die christliche Religion ist r/er Unterbau,
auf den sich der Kapitalismus stützt; würde man ihm das entziehen können,
müßte er selbst fallen, weil dann alle sähen, daß er durch nichts zu
rechtfertigen ist. Seine ideologische Gewalt rührt daher, daß man ihn, noch
wenn er die offene Umkehrung des Christentums ist, mit diesem verwech-
seit.®

Die Sache ist aber noch komplizierter. Das Christentum selbst ist näm-
lieh ü/e Bedingung dafür, daß es zu diesem inversen Doppelgänger über-
haupt kommt. Denn mag es dessen menschenfeindliche Züge noch so sehr

ablehnen, treibt es ihn doch selber mit Notwendigkeit aus sich hervor. Und
wiederum: das müßte gar nicht so sein. Das ist nicht alles, daß Kapital und
Kirche eine gemeinsame Konfusion und ein schlimmes Gespann bilden.
Sondern die Kirche vermengt schon in sich selber zwei deutlich verschie-
dene Tendenzen. Eben diese Vermengung ist es, worauf sich das Kapital
stützt. Vermengungen sind aber im Prinzip auflösbar. Das g/iü «ni d/e

//and/ung.ï/à7Hgked zurück. Wir können in der Hoffnung, dem Kapitalis-

144 WIDERSPRUCH-40/01



mus seinen Wirtskörper und entscheidenden Stützpunkt zu entziehen, eine
offensive Debatte mit der Kirche beginnen.

Es sind also cire/ Frage« der Reihe nach zu erörtern: Erstens, worin
verhält sich der Kapitalismus invers zur christlichen Religion und zwar so,
daß man ihn mit ihr verwechselt? Zweitens, wodurch treibt die christliche
Religion den Kapitalismus notwendig aus sich hervor? Und drittens, worin
besteht die vermeidbare Konfusion, die sie zwingt, das zu tun?

Dämonische Zweideutigkeit

Passagen bei Marx, die wir sowohl in seinen Frühschriften als auch in der
entfalteten „Kritik der politischen Ökonomie" finden, machen das Paradox
ohne weiteres deutlich: daß gerade die Inversion, also das direkte Gegenteil
einer Sache, sich eignen kann, mit dieser verwechselt zu werden. „Gott hat

nur mehr Wert, sofern er Christus, der Mensch nur mehr Wert, sofern er
Christus repräsentiert", lesen wir im anscheinend überhaupt ersten Manu-
skript, in dem Marx sich mit Fragen der Ökonomie auseinandersetzt.^ Es ist
eine recht zugespitzte Interpretation des Evangeliums; fast könnte man
glauben, Karl Barth habe das gelesen - er war ja Sozialist - und sich

vorgenommen, eine ganze Theologie daraus zu konstruieren. Doch Marx
fährt fort: „Ebenso mit dem Geld." Denn das Geld repräsentiere „1. Das

Privateigentum für das Privateigentum; 2. die Gesellschaft für das Privatei-
gentum; 3. das Privateigentum für die Gesellschaft." Da haben wir es! Die
Sinnstrukturen von Christus und dem Geld können mit denselben Worten
artikuliert werden. Was Marx hier beschreibt, läßt sich auch pointierter
sagen. Mein „Wert" wäre meine Schuldlosigkeit. Christus ist dazu da, alle
Schuld zu tragen, t/ncf c/a.s' Ge/c/ «mc/î. Denn wie mir, wenn ich Christus
habe, meine Schuld genommen ist, so muß ich Geld haben, um meine
Schulden begleichen zu können. Von der „dämonischen Zweideutigkeit"
des Begriffs der Schuld hat Walter Benjamin gesprochen. Sie zeigt sich
darin, daß Schuld im religiösen und Schulden im ökonomischen Sinn des

Wortes nicht zufällig mit ein und demselben Ausdruck bezeichnet werdend
Aber was heißt hier „zweideutig"? Heißt es nur, daß der Ausdruck

„Schuld(en)" erstaunlicherweise nicht nur eine Bedeutung hat, sondern
zwei? Es heißt mehr, nämlich daß die beiden Bedeutungen in ganz verschie-
dene, ja kraß entgegengesetzte Richtungen streben. Denn wenn Schuld
religiös behandelt wird, steht sie unter der Frage, erstens wie sie vermieden
und zweitens wie sie vergeben werden kann. Ökonomisch hingegen sollen
Schulden erstens gemacht und zweitens eingetrieben werden. Man soll
nämlich Kapital einsetzen, muß dazu Kredit aufnehmen und darf auf
Schuldenerlaß nicht einmal dann hoffen, wenn man zu den Bettelärmsten
gehört, ja wenn an der Zahlungsunfähigkeit eher der Kreditgeber als man
selbst - nun wieder im religiösen Sinn, der mit dem ökonomischen eben
nicht zusammenfällt - „schuld ist". Das Geld nimmt die Schuld auf sich: das

heißt nicht, daß der Kreditgeber sie auf sich nimmt, sondern daß ich, der
Schuldige, es auftreiben muß.

WIDERSPRUCH - 40/01 145



Da haben wir die „Zweideutigkeit": christliche Gnade und monetäre
Gnadenlosigkeit, die beiden kraß entgegengesetzten Bedeutungen können
erstaunlicherweise mit einem einzigen Ausdruck bezeichnet werden. Es ist
deshalb leicht, sie zu verwechseln. So wie Marx die Analogie von Christus
und dem Geld entwickelt, glaubt man doch gelesen zu haben, er habe das

Geld von Christus afrge/e/tef. Und nicht anders registriert man gewisse
theologische Sätze im Kap/ta/, besonders jene wahrhaft grundsätzliche
Bemerkung, in der das Kapital als „prozessierende, sich selbst bewegende
Substanz" bestimmt wird (die mittelalterliche Gottesdefinition!): der als

Kapital entfaltete Wert „unterscheidet sich als ursprünglicher Wert von sich
selbst als Mehrwert, als Gott Vater von sich selbst als Gott Sohn".'' Schon
vorher hat Marx halb satirisch formuliert, das wertmäßige Gleichsein der
Ware mit dem Geld, das für sie zu zahlen ist, sei „wie die Schafsnatur des

Christen in seiner Gleichheit mit dem Lamm Gottes".'® Das sind Glei-
chungsrelationen - „Wert Kapital", „Ware A Ware B"-, und Marx
scheint suggerieren zu wollen, daß wir es mit der Wiederholung christlicher
Gleichungsrelationen zu tun haben: „Gott Vater Gott Sohn", „Christus
Christ". Eine Verwechslung! Denn um Gleichungsrelationen handelt es sich
in der christlichen Doktrin gerade nicht. Laut dem Glaubensbekenntnis von
Nicaea ist der Sohn dem Vater /zohzoomszos, das macht die Trinität aus: es

kann ungefähr mit „familienähnlich" und nur in diesem Sinn mit „wesens-
gleich" oder „-eins" übersetzt werden, wie es gewöhnlich geschieht. Im
griechischen Präfix /zowio- sind ja die Bedeutungen „gleich" und „ähnlich"
gar nicht unterschieden," es werden aber diverse Familienausdrücke mit
ihm gebildet, zum Beispiel fomogaZaktas, der Milchbruder. Daß ein Christ
Christus nicht isomorph, sondern „nur" sein Bruder ist, wird im Neuen
Testament ganz ausdrücklich gesagt.

Der Unterschied zwischen Ähnlichkeit, sei es auch der gesteigerten,
„wesentlichen" Ähnlichkeit, nach der ein Sohn seinem Vater „wie aus dem
Gesicht geschnitten" sein kann, und dem, was wir seit dem 17. Jahrhundert
nach Christus unter einer Gleichung verstehen, er ist nicht kleiner als es der
zwischen Vater und Vatermord wäre. Denn die Glieder einer Gleichung
verhalten sich zueinander wie Vernichtung und Ersatz. A B heißt: wenn
ich bei B auf der rechten Gleichungsseite angelangt bin, kann ich A, die
linke Gleichungsseite, in aller Form abstoßen, da A's ganzer Sinn nun in B

aufgehoben ist.'- Wenn eine Ware für den Tausch gemacht wird, also für
den Ersatz durch Geld, ist sie selber, ist ihr Gebrauchswert nichtig: das ist
bekanntlich die Pointe, auf die Marx hinauswill. Geld prostituiert und
vernichtet die Liebe. Darum geht es im wörtlichen wie im übertragenen
Sinn." Es ist aber doch nicht so, daß Gott Sohn Gott Vater vernichtet."
Und es ist nicht so, daß der heilige Geist, die dritte Person der Trinität,
Prostitution wäre statt Liebe.

Wenn Marx das Kapital als „prozessierende, sich selbst bewegende
Substanz" oder anderswo, was aufs Selbe hinausläuft, als „Abstraktion in
actu" bezeichnet," dann spielt er zwar auf das an, was die Christen das

„göttliche Weltregiment" oder kürzer die „Vorsehung" nennen. Aber dieses

146 WIDERSPRUCH-40/01



Weltregiment, wenn es so etwas gäbe, hätte doch die Eigenschaft gerade
nicht, die Marx dem Kapitalprozeß zuschreibt: daß „alles Heilige" in ihm
„entweiht" werde!

Der Mensch übersteigt unendlich den Menschen

Ich verlasse jetzt die Marx-Exegese und spreche allgemeiner von Inver-
sions-Phänomenen unserer kapitalistischen Gesellschaft. Man nehme die
Maschine: wie Christus stellvertretend leidet, so arbeitet sie stellvertretend
für die Entlassenen. Heute wird sogar eine Stellvertretung des Lebens der

Menschenkörper durch das Ersatz-Leben des Maschinenkörpers - des

Roboters, der Künstlichen Intelligenz - ins Auge gefaßt.'^ Es geht hier
nicht um die realhistorische Entstehung der Maschine, wohl aber um einen
nicht unwichtigen Aspekt ihrer realhistorischen Reproduktion. Ich will mit
dem Vergleich nämlich fragen, warum man die offenkundig grausame
Stellvertreter-Funktion der Maschine eigentlich akzeptiert- und antworten:
die Stellvertreter-Funktion Christi hat man ja auch akzeptiert!

Wie Christus kann auch die Maschine nur deshalb Stellvertreter sein,
weil sie ohne Sünde ist.'** Es ist unmöglich, den einen oder die andere zu
beschuldigen: wer Christus kreuzigt, stellt sich nur selbst ein Bein, und auch
der Sturm auf die Maschine schlägt fehl. Sie ist so etwas wie die Inkarnation
von Gleichungen. Diese, sahen wir, verhalten sich invers zur Trinität.
Einem gewöhnlichen Menschen kann es nicht gelingen, weder die Trinität
noch die Gleichung zu verkörpern, aber dem Christus ist das eine gelungen,
der Maschine gelingt das andere und eben darin liegt die Sündlosigkeit
beider.

Die mathematische Gleichung hat im Mittelalter einige unmittelbar
theologische Vorläufer, zu denen die plausible Idee gehörte, daß in Gott alle
„Vollkommenheiten", die man ihm zuschreibt, trotz ihrer Verschiedenheit
das Gleiche sind. Plausibel ist das deshalb, weil Gott die Vollendung, also

jedenfalls das Ende ist, das, was gewesen sein wird. Wenn alles nur noch

gewesen sein wird, dann sind im Gewesenen zwar alle mit Gott verträgli-
chen Verschiedenheiten noch da, aber sie legen sich nicht mehr in Raum und
Zeit auseinander, sondern sind eben das Gleiche geworden. Solche zunächst
nur theologischen Erwägungen'" haben bei Nikolaus von Kues, dem
Renaissance-Theologen, schon den Charakter mathematischer Gleichungs-
Spekulation angenommen.-" Der Umschlag zur Säkularisierung tritt aber
erst ein - frühestens bei Galilei -, wenn man dazu übergeht, die mathema-
tische Gleichung „physikalisch zu interpretieren", das heißt die in der
Gegenwart sichtbare Welt als unmittelbare Gleichungs-Verkörperung zu
begreifen-' und dann auch die Maschinentechnik - die Welt, die man selber
aus Gleichungen baut - als eine solche Verkörperung anzusehen.

Und das ist wieder eine Inversion: ein Gleichsein, das vom Christentum
nur als Bestandteil eschatologischer Sätze ausgesprochen, also nur auf das
Ende bezogen wird, wird nun als gegenwärtig vorhanden aufgefaßt. Was

WIDERSPRUCH-40/01 147



bedeutet es, muß man da fragen, für die Welt, wenn sie je in /7/rer Gegenwart
einer realen Eschatologisierung unterzogen wird? Da denkt man an Benja-
mins Satz über den „Kapitalismus als Religion": „Darin liegt das historisch
Unerhörte des Kapitalismus, daß Religion nicht mehr Reform des Seins
sondern dessen Zertrümmerung ist." Es ist ja ohnehin aktenkundig, daß der

ganze Topos der technischen Selbsterzeugung auf die Doktrin der Schöp-
fung aus dem Nichts zurückgeht.^ Diese Selbsterzeugung findet in der
Fabrik statt, die sich, wie zum Beispiel Foucault untersucht hat, ans Kloster
anlehnt.23 „Gute Werke" werden in beiden getan - indem man im einen Fall
Gott lobt und Land rodet, im andern sich einerseits selbst erzeugt und dafür
lobt^ und andererseits die Autovergaser montiert, die man braucht, um die
Schöpfung vernichten zu können. Auch die Arbeitsmoral soll in beiden
Fällen dieselbe sein, das haben wir alle bei Max Weber gelesen.^

Diese ethisch fundierte Technik der Werke ist auf beiden Seiten ein
gerichteter Prozeß, der auf ein Endprodukt hinausläuft. Es ist wirklich ein
„Weltregiment" hier wie da! Denn sehen wir uns diese Endprodukte doch
einmal an. Das Weltregiment Gottes läuft auf eine Voll-Endung der Welt
hinaus, die jedermans Tod den „Stachel" nimmt: die Toten werden „dem
Verderb nicht preisgegeben", sondern „dieses Sterbliche muß sich in
Unsterblichkeit kleiden".Man mag es verhüllend finden, daß hier meta-
phorisch von Hüllen gesprochen wird, aber wen es nicht an sich schon nervt,
daß ihm Metaphern zugemutet werden, dem müßte der Sinn deutlich genug
sein: wer stirbt, wird nicht in eine „jenseitige" Raumzeit transferiert^
sondern sein „Sterbliches" selber - nicht sein Tod, sondern sein Leben -
wird mit Unsterblichkeit „bekleidet". Um mit dem jüdischen Religionsphi-
losophen Franz Rosenzweig zu sprechen: „Ewiges Leben währt ja nur
solange, als überhaupt Leben währt."2^ Dieses Leben, das man für immer
lebt - statt in ein Nichts hinein, wodurch es selber rückschlagend nichtigen
Charakter annähme -, wird dadurch, so sagt es Barth, zur „einmaligen
Gelegenheit".^ Und nun dagegen das ka/uYa/AtAc/ie „Weltregiment":
deutet nicht alles darauf hin, daß es sich nach Unsterblichkeit in dem ganz
anderen Sinn des Wortes, nämlich nach raumzeitlichem Weiterleben über
das Ende hinaus streckt? Arbeiten Roboter-, Nano- und Gentechnik nicht an
der Abschaffung des Todes?

Um es mit der theologie- und philosophiegeschichtlich entscheidenden
Formel zu sagen: Der Neue Mensch, auf den das Neue Testament hinaus-
will, strebt nach Ewigkeit, der kapitalistische Neue Mensch hingegen nach
t/nem/Z/c/zfceA. Das eine ist doch das krasse Gegenteil des anderen, denn

Ewigkeit setzt Endlichkeit voraus (vom SYerb/ic/ie« sagt Paulus, daß es

„bekleidet" werde), während das Un-Endliche, also das, was zwar immerzu
endet, aber auch über jedes Ende hinaus endlos weiterläuft, eine Ewigkeit
höchstens in diesem Weiterlaufen selber haben könntet' Es ist eine

groteske Vorstellung: als wenn Wasser dadurch beständig und nachhaltig
würde, daß man den Wasserhahn niemals zudreht. Aber der Gegensatz kann
noch so kraß sein, Ewigkeit und Unendlichkeit werden dennoch ständig
verwechselt.32

148 WIDERSPRUCH -40/01



Warum sind wir nicht betroffen, wenn zwar allenthalben unterstellt wird,
daß Ewigkeit und Unendlichkeit dasselbe seien, wir aber die einzige
wirklich konkrete Illustration ausgerechnet in Hannah Arendts Totalitaris-
mus-Buch finden? Es wird dort von einer politisch operationalisierten
Unendlichkeit, der „Bewegung", berichtet:^ Arendt sieht „die Selbstlosig-
keit und Desinteressiertheit am eigenen Wohlergehen, die sich so auffallend
in den modernen totalitären Massenorganisationen manifestiert. Daß Mit-
glieder totalitärer Bewegungen sich nicht über Verbrechen aufregten, die
Außenstehende oder Gegner bestrafen, ist, zieht man die Mentalität des

Pöbels in Betracht, nur selbstverständlich; keineswegs selbstverständlich
ist, daß wir [...] die gleiche Indifferenz auch dann antreffen, wenn die
Betroffenen Mitglieder der eigenen Bewegung sind, und daß schließlich
[...] die Anhänger auch dann nicht in ihren Überzeugungen zu erschüttern
sind, wenn sie selbst die Opfer werden. [...] Die Parteidisziplin, der sie sich
unterstellt hatten, als sie in die Bewegung eintraten, hielt allen Proben stand
und erwies sich als erheblich stärker als der Instinkt für Selbsterhaltung."

Das kann man nur so erklären, daß „die Bewegung" für ihre Anhänger an
die Stelle des actus purus getreten ist, als den man Gott im Mittelalter
definiert hat. Man ist in „der Bewegung", wie man früher „in Gott" war.
Wenn man da durch einen anderen Anhänger ersetzt und selber vernichtet
wird, ist man immer noch in „der Bewegung", weil das ja deren vom
„Motor" Hitler"* gespeiste Motorik ist: dieses G/etfen der G/e/c/utngsfceffe,
die Permanenz von Vernichtung und Ersatz der linken durch die rechte
Gleichungsseite. Solange die Kette gleitet, gilt sie ihren Gliedern als

unendlich, und eben deshalb gelten diese als ewig sogar dann, wenn sie
vernichtet und ersetzt werden, was ja eben nur das originäre Prinzip der
Unendlichkeit selber zu sein scheint.^

Der Neue Mensch des Neuen Testaments wird bei der eschatologischen
Voll-Endung der Dinge „in Wolken entrückt, zur Begegnung des Herrn in der
Luft".^ Diese paulinische Himmelfahrts-Metapher ist die Verheißung, daß
das Ende als Vollendung auch tatsächlich erlebt werden kann. Wenn Paulus
seine Metaphern hier und anderswo mit viel realphysikalischer Drastik ausstat-

tet, so bleibt doch immer klar, daß er vom „Himmel" nicht anders reden will als
die hebräische Bibel, also als vom „Thron" Gottes. Dorthin wird man entrückt
und nicht zum Mars oder in die Milchstraße. Und man begegnet dort „dem
Herrn", also jedenfalls einem Gegenüber und nicht sich selbst. Der kapitalisti-
sehe Neue Mensch will aber zum Mars und zurMilchstraße fliegen und dort sich
selbst begegnen; da er als das, was er ist, unendlich leben will, /cöw? er in seinem
Tod kein Gegenüber erkennen, sondern nur die Gefahr des eigenen nichtigen
Zerfließens. Kurzum, der kapitalistische Neue Mensch betreibt Raumfahrt, um
unendlich auch Uber das Ende der Erde hinaus weiterleben zu können. Daran,
die Erde selber, solange sie noch nicht am Ende ist, „mit Unsterblichkeit zu
bekleiden", arbeitet er nicht, sondern läßt sie, befaßt mit jener anderen

Aufgabe, verfallen.
Das ist die Frage der Ökologie, und auch hier gehen Inversion und

Verwechslung Hand in Hand. Welcher Gegensatz kann krasser sein als der

WIDERSPRUCH -40/01 149



zwischen dem göttlichen und dem kapitalistischen Arbeitsbefehl? Der
Mensch, der von Gott ins Paradies gesetzt wird, soll dieses bebauen und
hüten, lesen wir.-" Wenn kapitalistisch betriebene Arbeit etwas baut, hütet
sie das zu Bebauende nicht, sondern zerstört es. Da sie wie Gott aus dem
Nichts schöpft, muß sie ja erst einmal das Nichts schaffen. Und doch
bringen ihre Apologeten es fertig, diese gerade nicht paradiesische, sondern
schuldige Arbeit als Gottes originalen Arbeitsbefehl hinzustellen. Oder
besser: wir alle bringen es fertig, diesen Unsinn zu glauben, ohne jemals in
der Bibel nachgeschlagen zu haben.

Die Endzeit

Wir haben gesehen, daß der Kapitalismus das diametrale Gegenteil der
christlichen Religion ist, zugleich aber überall, wo er das ist, mit ihr
verwechselt wird - wenn er nicht als etwas erscheint, das mit Religion
überhaupt gar nichts zu tun hat. In beiden Fällen ist keine Religionskritik
möglich, aber mehr noch, in beiden Fällen entdecken wir, daß der Kapita-
lismus sich auf die christliche Religion geradezu stützt. Wenn nun weiter
nichts zu sagen wäre zum Verhältnis der beiden Größen, so wäre die

politische Schlußfolgerung klar, daß allein schon die Aufdeckung des

Verhältnisses, wenn sie massenwirksam erfolgte, den Kapitalismus in eine
Existenzkrise stürzen müßte. Aber das wäre ein Trugschluß, dem wir
unterliegen würden, weil wir nicht zuendegedacht hätten. Gewiß wird jeder
dafür eintreten, daß man Schuld vergeben statt eintreiben soll, und was der
Inversionen mehr sind. Das Christentum steht blendend da nach meiner
bisherigen Darstellung. Zurück zum Christentum! Wäre das die endlich
überzeugende antikapitalistische Hauptlosung? Eine Kleinigkeit bleibt
vorher noch zu fragen - nämlich warum die Menschen zu den kapitalisti-
sehen Inversionen überhaupt übergegangen sind. Eine Antwort finden wir,
wenn wir die Frage so stellen: Sollte es eine Inversion geben, von der man
sich auch dann und gerade dann, wenn man sie vollkommen durchschaut,
geradezu begeistert mit auf den Weg nehmen läßt? Das ist der Fall.

Die durchschaute Inversion, die grundlegend ist für alle undurchschau-
ten Inversionen, ist folgende: Christentum und Kapitalismus stehen sich
nicht nur so gegenüber, daß ersteres das Lebens- und Weltende ohne
Stachel, also vielmehr als Voll-Endung lehrt, während letzterer, vor dem
Stachel fliehend und ihn darum ständig als Sporn im Fleisch spürend und
einsetzend, ins Un-Endliche haltlos strebt - sondern awc/z so, daß das

Christentum mit dem Hinweis aufdie Vollendung jede auf sie hinauslaufen-
de Endlichkeit, also das Leben in seinem Vollzug, enrw/ter, während der

Kapitalismus gerade vor dieser Enfwerfang //ie/zt, das Leben selber als
solches festhalten will und eben deshalb dahin gelangt, es sogar bis ins Un-
Endliche festhalten, also endlos fortsetzen zu wollen. Im Christentum
glaubt man: wenn es jene Vollendung gebe, könne der Sinn des Lebens nur
darin bestehen, ihr möglichst umweglos zuzustreben. Dagegen hat der

Kapitalismus schon immer eine „Spaßgesellschaft" setzen wollen, auch

150 WIDERSPRUCH - 40/01



wenn das erst heute so genannt wird. Der Kapitalismus war schon immer die
Gesellschaft, in der beim Geld nicht dies und jenes, zum Beispiel nicht der
Ablaß der Sünden, sondern rZer .S'pa/i aufhört.

Diese Verbindung müßte nicht sein. Es handelt sich um eine realhisto-
risch vorhandene Homologie, die zwar sicher nicht zufällig entstanden ist,
deren Charakter aber doch ganz und gar kontingent ist: Vollendung verhalte
sich zu Unendlichkeit wie Leben als Sterbenlernen zu Leben als Unsterb-
lichseinwollen. Ich will zuerst das Vorhandensein und dann die Kontingenz
dieser Homologie zeigen. Daß das Christentum das Leben entwerte, war
Nietzsches Kritik. Er begreift den Geist dieser Religion als eine „Müdigkeit,
die mit Einem Sprunge zum Letzten will".'* Wir lernen von ihm aber nicht,
warnm das Christentum diese „Müdigkeit" zeigt.--''' Und warum sie eine so

verblüffende Struktur hat. Nietzsches Formulierung ist ja paradox: mit
Einem Sprung zum Letzten, das fordert viel Kraft und also Wachheit, aber
weil es eben das Letzte ist, zu dem gesprungen wird, muß man annehmen,
daß der Springer es müde ist - er ist wach und müde zugleich! -, sich noch
mit Vorletztem welcher Art auch immer zu beschäftigen.

Warum leben Christen in dieser Paradoxic? Und nicht nur sie, sondern
auch die kapitalistischen Gesellschaften! Denn diese Verbindung von
Todesmüdigkeit und wachster, gespanntester Kraft ist auch ihr Charak-
ter.'"' An dem, was ich ihre „Endprodukte" nannte, wird es deutlich:
Raumfahrt als Mittel zum Verlassen der Erde heißt einerseits, daß man der
Erde müde ist; es ist andererseits eine technische Leistung, die nur von der

kräftigsten, wachsten Zivilisation hervorgebracht werden kann.

Ausgerechnet dieses Paradox bleibt den beiden Größen gemeinsam. Hier
kommt es dann überhaupt zur katastrophischsten Inversion. Der Kapitalis-
mus will möglichst schnell das Ende: nicht um ewig im Vollendeten zu sein,
sondern um möglichst schnell sicher zu gehen, daß er das Ende übersteigen
kann. Und daraus folgt, daß er auf das Ende nicht wartet wie die Christen,
sondern es /terftei/n/zrt. Und weiter: daß er es nicht erleiden, also wenigstens
mc/rt s-e/fet er/eirfen, sondern an/aneZere aZrwà'Zzen will. Und nun wird der
ideologische Nebel fast undurchdringlich. Denn entweder man sieht diese

originale Inversion gar nicht und hält eben deshalb den Kapitalismus für den

großen Gegner des Christentums in jeder Hinsicht. Oder man sieht sie und
verwcZzseZf ihn eben deshalb mit dem Christentum. So schreiend der
Widerspruch ist, ist es doch kein Wunder, daß Inversion und Verwechslung
gerade hier Hand in Hand gehen. Denn der Widerspruch besteht ja „nur"
darin, daß wir das Ende als den wahren Repräsentanten des Un-Endes
anerkennen, uns also - non scolae, sed vitae discimus - an der Grenzwert-
rechnung orientieren.

Warum der christliche Sprung zum Letzten? Das Neue Testament gibt
klare Antwort: weZZ es r/ie LWzeZf Ze/zrf. Das Christentum ist nicht einfach
die Lehre, daß man definitiv sterben muß, der Tod aber, wenn man ohne
Schuld in ihn geht, seinen Stachel verliert. Sonst gäbe es ja gar keinen
Unterschied zwischen Neuem Testament und hebräischer Bibel. Christus ist
nicht einfach der, der von den Sterbenden die Schuld und so ihrem Tod den

WIDERSPRUCH - 40/01 151



Stachel nimmt. Sondern er ist der, der sagt, daß das Ende na/ie Äerbeigekom-
men «t. „Brüder, es ist letzte Stunde": das ist der Refrain des Neuen
Testaments. Mit Christus fängt die Endzeit an, und damit, daß er einst
wiederkehren soll, wird mit ihr zusammen alle Zeit aufhörend' Es ist aber,
so scheint es, die besondere Charakteristik einer Endzeit, daß man sich in ihr
vor allem auf das Ende vorzubereiten hat, weil es nun zum Nächstliegenden
geworden ist. Das eben ist die „Müdigkeit", von der Nietzsche spricht.

Und tatsächlich verbinden viele Passagen nicht nur in theologischen
Büchern und pastoralen Handreichungen, sondern schon im Neuen Testa-
ment mit der Endzeit die Vorstellung, nun laufe alles nur noch auf das Ende

zu, einen anderen Wert, also einen Eigenwert des noch Lebendigseins, einen
Wert des Lebens als solchen habe dieses nicht mehr.^ Nur vom Blick aufs
Ende her wird dann überhaupt noch gelebt - gesellschaftlich wie individu-
ell. Irgendwelche Betrachtungen über den Eigenwert des Lebens findet man
im Neuen Testament nicht, dafür umso häufigere Appelle zum Wachsam-
und Vorbereitetsein, weil das Ende „plötzlich" eintreten kann „wie der Dieb
in der Nacht". Und es scheint nur eme Konsequenz sichtbar gemacht zu
werden: alles, was im endlichen Leben subsistiert, wie Geld, Familie, Erotik
und sogar die Pflicht zum Totenbegräbnis, soll von den Wachsamen stehen-
und liegengelassen werden. Vor dieser Haltung ergreift der Kapitalismus
mit seiner ganz anderen Wachheit die Flucht. Man darf doch wohl anneh-

men, daß er wenigstens darin der legitime Repräsentant all derer ist, die er
jahrhundertelang „ausgebeutet" hat. Die Endzeit ist der Stützpunkt, den ihm
die christliche Religion leiht. Sie ist der Standort und die Startrampe seiner
Fluchtbemühungen. Mit dem Christentum hat das Kapital keine „Standort-
Probleme"!

Nun schrieb ich aber, dieser Stützpunkt sei eine Konfusion. Eine Konfu-
sion kann man auflösen. Kann sich die Kirche so interpretieren, daß der
Kapitalismus in ihr keinen Stützpunkt mehr hat? Ich meine ja. Denn unter
der Endzeit muß gar nicht die Epoche verstanden werden, die dem Endjahr
besonders nahe ist - es könnte auch die Zeit gemeint sein, in der die
Menschen wissen oder zu wissen beginnen, daß es ein Ende jedenfalls geben
wird, definitiv für alle Einzelnen, aber auch für alle zusammen. Diese Zeit
würde so etwas wie eine Epoche der nihilistischen Versuchung konstituie-
ren, in die die Kirche mit der Absicht eingriffe, nicht etwa die Epoche, nicht
die Zeit zu beenden, sondern nur deren Schattenseite, nur die Versuchung
so schnell wie möglich und immer wieder zu entkräften. Wo ihr das

gelungen wäre, bestünde doch kein Anlaß, schnell sterben zu wollen,
sondern im Gegenteil, dann ginge es darum und dann könnte es erst
gelingen, in jedem Sinn des Wortes „lebenssatt"^ zu werden.^

Von außen ist schwer zu erkennen, wo in den Kirchen die Trennlinie
verläuft zwischen denen, die die Endzeit als letzte Stunde, und denen, die sie
als Zeit des Wissens um die letzte Stunde interpretieren. Vielleicht ist die
erste Gruppe nur klein, aber das wäre kein Trost. Entscheidend ist, daß man
die Stimme der zweiten Gruppe nicht hört.^ Man hört sie nicht gegen das

Kapital schreien, das ihr doch als „Antichrist", wie er im Buche steht,

152 WIDERSPRUCH-40/01



erscheinen müßte. Der „Antichrist" ist definiert als die Inversion Christi, die
man mit diesem verwechselt, das ist seine formale Definition. Die inhaltli-
che besteht darin, daß er das Weltende verkündet, obwohl es noch nicht da
ist.4® Darüber lohnt es sich nachzudenken!^

Der Neoliberalismus hat politisch gesiegt: wenn meine Analyse zutrifft,
ist das kein Grund zur Verzweiflung. Denn religiös hat er noch lange nicht
gesiegt. Religiös ist das Feld, ich möchte sagen: das Glatteis, auf das er sich
selbst, seiner Anziehungskraft oder seiner puren Gewalt allzu sicher, ganz
freiwillig begeben hat. Daß seine Propaganda religiöse Züge trägt, haben
viele bemerkt, es ist aber noch wahrer, als man anzunehmen wagt. Ja, wir
reden von einem Wagnis. Gegen die Religion des Neoliberalismus können
jedenfalls traditionell „antikapitalistische" Kritiker erfolgreich nur kämp-
fen, wenn sie die Vorstellungen von Religion, die sie bisher hatten, einer
Revision unterwerfen. Dabei geht es nicht nur darum, das Christentum und
den Kapitalismus zu kritisieren, sondern auch um „Selbstkritik". Das eine
ist ohne das andere nicht zu haben. Wenn Marx schon 1843 glaubte
schreiben zu dürfen, das Geschäft der Religionskritik sei „im wesentlichen
beendigt", so war er im Irrtum.^

Wenn man sich auf die religiöse Dimension der Verhältnisse einmal
einläßt, analysiert man auch die unmittelbar politischen Konflikte anders.
Ich werde das an anderer Stelle ausführen.^ Analyse ist aber nicht alles.
Meine wichtigste Schlußfolgerung ist praktischer Natur: es ge/zf darum, die
Kirc/ze nic/zi zzzzr zzz izzierpre/ierezz, sozzderzz auc/z zu veränder«. Die Kirche
verändern heißt mit ihr sprechen. Das mag Linken schwerfallen, weil sie
sich dabei auch selbst verändern müssen, aber einen anderen Weg gibt es

nicht mehr.

Anmerkungen

1 Ich spreche in diesem Aufsatz keine Fragen an, die die Konfessionsspaltung betreffen,
sondern beziehe mich auf „die" Kirche, an die alle Christen glauben: Credo tmam
ecclesiam.

2 MEW7,43.
3 Vgl. Kapitalismus als Religion, in Gesammelte Schriften, Bd. 6, Frankfurt/M. 1985.

100-103. Alle Formulierungen Benjamins, die im folgenden zitiert werden, sind dieser
Skizze entnommen. Helmut Thielen hat sie im Zusammenhang mit anderen Arbeiten
Benjamins vorgestellt: Eingedenken und Erlösung. Die Aktualität von Walter Benja-
mins theologischem Materialismus. In: Widerspruch 26, Zürich 1993, 56-72. Zu
Gramscis Religionsauffassung vgl. Jan Rehmann: Gramsci und die Religionsfrage. Ein
Beitrag zum christlich-marxistischen Dialog. In: Widerspruch 21, Zürich 1991.

4 Die Soziologie und auch die Religionswissenschaft scheinen noch zu sehr im Bann Max
Webers zu stehen, als daß sie diese Pointe der Benjaminschen Skizze bemerken
könnten. Siehe zum Beispiel Rudolf Thiessen, der Webers „Rationalisierungs"-These,
wonach die Moderne aus der im Ganzen korrekten Übersetzung des religiös irrational
Vorgedachten ins Rationale hervorgegangen wäre, nur relativiert, aber nicht zurück-
weist (Kapitalismus als Religion, Prokla 96, 1994). Daß in Benjamins Begriff des

Parasitären die genaue Gegenthese zu Webers Rationalisierungsthese steckt - ein
Parasit ist der Gegner seines Wirts und nicht dessen Veredelung -, sieht er nicht und

WIDERSPRUCH - 40/01 153



kann auch sonst aus Benjamins Text für die eigene Arbeit nichts gewinnen. Auch
Christoph Deutschmann sieht nur „Parallelen" im „Verhältnis von Geld und Religion":
„Im Kapital, so hatte es bereits Benjamin gesehen, radikalisiert sich die Diesseitswen-
dung der Religion, ohne daß damit ihr schicksalhafter Charakter aufgehoben würde."
(Die Verheißung des absoluten Reichtums. Zur religiösen Natur des Kapitalismus,
Frankfurt/M. New York 1999, 12) Nur in Thielens Lektüre (a.a.O.) zeichnet sich die
hier vertretene These schon ab: Auch er hebt zwar den Begriff des Parasitären nicht
heraus, läßt sich aber/ata'scft zur Beobachtung der Inversion inspirieren. „Die [neoli-
berale] Theologie des Marktes ist apokalyptisch und messianisch, jedoch mit einer

spezifischen Differenz: Ihre Apokalyptik ist real, ihre Messianität aber formal und

leer." Ich selbst hatte die „Differenz" 1993 noch nicht erkannt: das Trinitätsdogma
erschien mir als „theologischer Kern" der kapitalistischen Wertgleichung (Ökonomie
angesichts des Todes. Religionskritische Vorüberlegungen zu einer Neulektüre des

„Kapital". In: Widerspruch 26, Religion und Gewalt).
5 Vgl. MEW 20, 295; MEW 23, 94.
6 Ich würde die christliche Formation nicht als „Unterbau" bezeichnen, wenn ich nicht

schon in dem Aufsatz von 1993 (a.a.O.) meine Auffassung dargelegt hätte, daß Religion
stets integraler Bestandteil der ökonomischen Basis ist. Daß das auch für den Kapita-
lismus zutrifft, sieht man am „Fetischcharakter" des Geldes.

7 Auszüge aus James Mills Buch „Eléments d'économie politique", in: MEW, EB 1,443-
463, hier 446.

8 Vgl. hierzu Arbeit und Schuld. In: Jörn Ahrens (Hrsg.): Jenseits des Arbeitsprinzips?
Vom Ende der Erwerbsgesellschaft, Tübingen 2000, wo ich der „dämonischen Zwei-
deutigkeit" historisch nachgehe.

9 MEW 23, 169.
10 MEW 23, 66. Nur satirisch! Die religiöse Dimension der Dinge ist ihre eigene

Dimension und nicht ein Witz, der ihnen äußerlich bliebe. Spätestens wenn Marx vom
„Fetischcharakter der Ware" spricht, macht er deutlich - auch wenn er es nicht
ausspricht -, daß diese Dimension kein bloßer „Überbau" ist, da sie doch gerade das

definiert, was der innerste Mechanismus der „ökonomischen Basis" selber ist. Viel
spricht für die Annahme Thomas Marxhausens, Marx habe mit der Fetisch-Analogie
„christliche Privateigentümer als Götzenanbeter" kritisieren, sie also auf einen Wider-
spruch ihres Glaubens hinweisen wollen (vgl. den Artikel „Fetischcharakter der Ware".
In: W. F. Haug [Hrsg.], Historisch-kritisches Wörterbuch des Marxismus, Bd. 4,

Hamburg 1999, 343-354, hier 345). Marx kann tatsächlich dieselbe Inversion, in der
soziale Charaktere als bloße Dinge erscheinen, mal heidnisch als „Fetischcharakter"
und mal christlich als „ökonomische Trinität" bezeichnen (vgl. die Passage über die

„Religion des Alltagslebens" in: Das Kapital Bd. 3, MEW 25, 838 f.), und schon 1842

hat er daran erinnert, daß die „Wilden von Kuba [...] das Gold für den Fetisch der

Spanier", der christlichen Eroberer, hielten (MEW 1, 147).
11 Das war mir in dem Aufsatz von 1993 nicht klar: Nicaea, schrieb ich, habe die Gleichheit

des Sohns mit dem Vater gelehrt und sich so gegen die arianische Lehre der bloßen
Ähnlichkeit ausgesprochen (a.a.O., 80).

12 Das unterscheidet die Gleichungsrelation von den anderen Tropen wie der Metapher,
der Subsumtion und dem Widersprechen.

13 Vgl. MEW, EB I, 562 ff.
14 Außer in der gnostischen Häresie, der man die Schlüsselphänomene der modernen Welt

gern zurechnet - zu Unrecht, wie ich in Arbeit und Schuld, a.a.O., zeige. Vgl. z.B.
Gottfried Küenzlen: Der Neue Mensch. Eine Untersuchung zur säkularen Religionsge-
schichte der Moderne. München 1993.

15 MEW 24, 109.
16 MEW 4, 465.
17 Vgl. nur Bill Joy: Warum die Zukunft uns nicht braucht. FAZ v. 6.6.2000, 49 u. 51.

154 WIDERSPRUCH - 40/01



18 Daß Maschinen sündlos sind, hob der viktorianische Satiriker Samuel Butler hervor:
„Sünde, Schande und Sorge werden keinen Platz unter ihnen haben..." (Erewhon, 1872,
zitiert bei Lewis Mumford, Mythos der Maschine. Kultur, Technik und Macht. Frank-
furt/M. 1977.558) Der befremdliche Gedanke setzt die im Frühchristentum vollzogene,
die katholische Kirche mitkonstituierende Umdeutung des Begriffs der Ursünde vor-
aus, als welche seitdem nicht mehr, wie in der Bibel, der Hochmut gilt, sondern die
fleischliche Lust (zum Hochmut als Ursünde Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik
[i.folg. KD] IV 1, Zollikon-Zürich 1953, 395 ff., zur Rekonstruktion der Umdeutung
Peter Brown: Die Keuschheit der Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und Körperlich-
keit am Anfang des Christentums, München Wien 1991). Die Umdeutung ist vor allem
Folge der Verstaatlichung des Christentums.

19 Schon Dionysius Areopagita lehrte, daß alles, was in Gott, den Einen, eingehe, seine

Gegensätzlichkeit verlieren müsse (vgl. Kurt Flasch: Das philosophische Denken im
Mittelalter. Von Augustin bis Machiavelli. Stuttgart 2000, 122); dies war die erste

Form, in der die viel später von Nikolaus von Kues sogenannte coincidentia opposi-
torum gedacht wurde. Vgl. die Gleichsetzung von „Gottes Vollkommenheiten" noch
bei Barth, KD II 1, Zürich 1940, 362 ff.

20 Ich habe darauf schon in dem Aufsatz von 1993 hingewiesen. Den Weg des Cusaners

von der mathematisch-theologischen Spekulation zur ersten historischen Gestalt von
Grenzwertrechnung zeichnet Nikolaus Stuloff nach: Mathematische Tradition in By-
zanz und ihr Fortleben bei Nikolaus von Kues. In: Mitteilungen und Forschungsbeiträ-
ge der Cusanus-Gesellschaft 4, Mainz 1964.

21 Galileis oft zitierter Satz bezeichnet den Wendepunkt: das Buch der Natur sei in der

Sprache der Mathematik geschrieben.
22 Schon Leonardo da Vinci schreibt, die Wissenschaft sei „eine zweite Schöpfung", die

mit dem Verstand, die Malerei eine solche, die mit der Phantasie gemacht werde (zitiert
nach Ernst Cassirer: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance.
Darmstadt 1987,170). Später gilt vor allem die Arbeit als fähig zur creatio ex nihilo: bei
Thomas Hobbes, bei Friedrich Engels und noch bei Enrique Dussel, einem Befreiungs-
theologen (zu diesem vgl. Christofer Ober: Enrique Dussels Entwurf einer Transzen-
dentalökonomie im Anschluß an Marx. Das Argument 203), während bei Deutschmann
(a.a.O., 124) die Unternehmer über die wundersame Fähigkeit verfügen.

23 Vgl. Überwachen und Strafen. Die Geburt des Gefängnisses. Frankfurt/M. 1976.
24 Diese Konstellation frappiert bei Peter Sloterdijk, der einerseits „Regeln für den

Menschenpark" aufgestellt wissen will und andererseits für eine „Linguistik des

Jubels", des Selbstlobs plädiert - vgl. dazu meinen Artikel: Ungeheure Tatsachen.

Sloterdijk über Nietzsche: Auf den Appell des Anderen zu hören, wäre „alteuropäisch".
In: Freitag 37/2000.

25 Vgl. Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Gesammelte Aufsätze
zur Religionssoziologie I, Tübingen® 1988, 17-206. Nachdem Webers Abhängigkeit
von der zeitgenössischen „kulturprotestantischen", d.h. auch kapitalfreundlichen Theo-

logie rekonstruiert worden ist (vgl. besonders Jan Rehmann: Max Weber: Modernisie-

rung als passive Revolution. Kontextstudien zu Politik, Philosophie und Religion im
Übergang zum Fordismus. Hamburg 1998), bleibt von seinen Annahmen über die
Herkunft der Arbeitsmoral nicht mehr viel übrig.

26 1. Korinther 15, 52 ff. Ich zitiere nach der Übersetzung von Fridolin Stier.
27 Wie bei Frank Tipler: Die Physik der Unsterblichkeit. Moderne Kosmologie: Gott und

die Auferstehung der Toten. München 1994.
28 Der Stern der Erlösung, Frankfurt/Main 1996, 423, vgl. auch 437 f., 443.
29 Vgl. KD III 4, Zollikon-Zürich 1951, 648 ff.
30 Die Debatte um den Artikel von Joy (Anm. 17) ist einer der Orte, an denen das

verhandelt wurde.
31 Hier engagiert sich Deutschmann (a.a.O.). indem er mit Georg Simmel (Die Philoso-

WIDERSPRUCH - 40/01 155



phie des Geldes) herausarbeitet, daß kapitalistisches Geld das Äquivalent nicht bloß
vorhandener, sondern auch möglicher Güter ist und daß ihm ein Trieb innewohnt, diese

Eigenschaft des „Vermögens" to ins Ltonrf//cto auszuschöpfen.
32 Auch in der genannten Übersetzung des Neuen Testaments.
33 Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, München Zürich 1986, 497 ff.
34 A.a.O., 588.
35 Letzteres wird durch die merkwürdigen Umstände des Endes solcher „Bewegungen"

bestätigt: wenn der „Motor" ausfällt - Hitler oder Stalin -, gibt es natürlich auch keine
Motorik, also keine „Bewegung" mehr.

36 1. Thessalonicher 4, 17.

37 Genesis 2, 15.

38 Vgl. Sämtliche Werke (Hrsg. G. Colli/M. Montinari) Bd. 4, München 1980, 36.
39 Seine Erklärung am Ende der "Genealogie der Moral" bedarf selber der Erklärung: auch

der Widerwille der Priester gegen das Leben sei immer noch ein Wille, und „lieber will
noch der Mensch das Meto wollen, als m'c/zt wollen" (a.a.O. Bd. 5, 412).

40 Es ist diese Verbindung, die Max Weber ver/e/i/f, wenn er statt dessen auf „innerweit-
liehe Askese" tippt.

41 „Das Ende der Zeiten ist also bereits zu uns gekommen (vgl. 1 Kor 10, 11)", lesen wir
in einem auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil verabschiedeten Dokument, der

„Dogmatischen Konstitution über die Kirche", Abschnitt 48, „und die Erneuerung der
Welt ist unwiderruflich schon begründet und wird in dieser Weltzeit in gewisser Weise
wirklich vorausgenommen. Denn die Kirche ist schon auf Erden durch eine wahre,
wenn auch unvollkommene Heiligkeit ausgezeichnet." „Die Kirche [...] existiert
eschatologisch", schreibt auch Barth (KD IV 1, a.a.O., 739), „d.h. entsprechend dem

Jetzt schon' des Ostertages, der eben das Aufleuchten des letzten Tages inmitten der

irdischen Geschichte gewesen ist".
42 Diese Tendenz ist sehr ausgeprägt bei Barth, der zugleich die Vorstellung vom Ewigen

Leben genauso radikal „entmythologisiert" wie Franz Rosenzweig, Paul Tillich oder
Rudolf Bultmann: Vgl. KD III 2,628 f.; 666 f.; 708; 710; 757; zu Christi „Auferstehung"
IV 4, 1967, 27, Zürich.

43 Vgl. Genesis 25, 8.

44 Es ist zwar nicht zu bestreiten, daß gerade in der zentralen Region des Neuen
Testaments, den von Paulus verfaßten oder unter seiner Hegemonie stehenden Schrif-
ten, die Endzeit als Zeit kurz vor dem Endjahr verstanden wird. Aber dies ist ja deshalb

so klar, weil Paulus sogar glaubte, das Ende werde in wenigen Jahren eintreten - eine
Annahme, die noch im Neuen Testament selber kritisiert und völlig zurückgenommen
wird. Wobei das Problem freilich darin besteht, daß es zu einer konsistenten theologi-
sehen Gegenannahme nicht mehr kommt. Durch die Vorstellung des zweiten Petrus-
briefs, aus den letzten Jahren könnten sehr viele Jahre werden, weil vor Gott tausend
Jahre wie ein Tag seien, wird die paulinische Endzeit-Theologie erst wirklich fatal.
Denn gerade jene Haltung der Welt-Müdigkeit, die im Rahmen der paulinischen
„Naherwartung" sogar verständlich war, wird beibehalten und noch verstärkt durch die

Behauptung, Gott gebe mehr Jahre, nur um möglichst Vielen die Chance zur Umkehr
zu gewähren: „So sollt ihr erwarten «to hesc/toan/ge« die Ankunft des Tages Gottes

[...]." (2. Petrus 3, 12) Gibt er nicht auch die Chance zum Leben, das nach der Umkehr
erst anfängt? Könnte es nicht darum gegangen sein: „all die freizubekommen, die durch
Todesfurcht wätoeto tos ganzen Lehens der Knechtschaft verhaftet waren" (Hebräer
2, 15)? Als hätte Christus von dem unausgetragenen Streit etwas geahnt, lehrt er nur ein

einziges Gebet, das Vaterunser; in ihm heißt es: „Dein Reich komme", und nicht: „Dein
Reich komme bald". Auch in seiner Passionsgeschichte wird betont, daß er den Tod
keineswegs herbeisehnte (Markus 14, 35 f.).

45 Während eines „Gesprächs der Weltreligionen" am Rand der Expo 2000 in Hannover
schlug Richard Schenk, der christliche Vertreter, vor. apokalyptische Elemente in

156 WIDERSPRUCH-40/01



Zukunft mehr in den Vordergrund zu stellen, schon weil dadurch die Beziehungen zur

jüdischen und islamischen Religion gestärkt werden könnten. „Als Ganzes sei die

Apokalyptik - auch jenseits vermeidbarer Trivialisierungen wie Endzeitberechnun-

gen' - allerdings noch immer zu schillernd, um als theologischer Gesamtschlüssel

empfohlen werden zu können. Sie eigne sich aber, um - wie von Johann Baptist Metz
vorgeschlagen - aus der Inspiration apokalyptischer Traditionen die Sensibilität für
menschliches Leid im Sinne einer gemeinsamen Weltverantwortung zu stärken." (FAZ
v. 28.6.2000) In diesem Gespräch ist anscheinend nicht erkannt worden, daß Apokalyp-
se und Endzeit nicht dasselbe sind. Apokalypse heißt nur Offenbarung. Wenn man das

Wort auch auf die anderen Religionen anwendet, heißt es jedesmal Offenbarung des

Endes. Die Apokalypse des Johannes von Patmos offenbart aber vor allem den An/ang
vom Ende und so eine Endzeit als /efz/e Zeit, für die es im Judentum und Islam gar keine

Entsprechung gibt: „Versiegle nicht die Worte der Prophetenrede dieses Buches - die

Zeit ist nämlich nahe." (Offenbarung 22, 10; vgl. dagegen Jesaja 8, 16!) Was die
„Sensibilität für menschliches Leid" angeht, so wird sie durch die Theologie der Endzeit

gewiß gestärkt, aber was ist der Nutzen, wenn es auf die Sensibilität von Opferlämmern
hinausläuft: „Hiroshima 1945 hat die Qualität der menschlichen Geschichte gründlich
verändert: t/nsere Zerf /'.sr zh öe/Ws/efer Zerf geworden. [...] Diese Zeit des jederzeit
möglichen Endes der Menschheit ist in einem rein säkularen Sinn und ohne apokalyp-
tische Bilder in der Tat die,End-zeit', denn niemand kann erwarten, daß dieses nukleare
Zeitalter von einem anderen Zeitalter abgelöst werden wird, in der diese tödliche
Selbstbedrohung der Menschheit nicht mehr existiert. [...] Wer einmal die Formel

gelernt hat, kann sie nicht mehr vergessen." (Moltmann, a.a.O., 230) Das stimmt eben

nicht! Es ist möglich, für einen anderen Diskurs zu kämpfen, in dem die Formel keinen
Sinn mehr hätte. „Es gibt aber noch eine andere Bedrohung, die die Endzeit sozusagen
in Zeitlupe zeigt. Es ist die ökologische Katasrrop/re. [...] Es ist aber keine vorüberge-
hende Krise, sondern eine langsame, aber sichere und irreversible Katastrophe, in der
die schwächeren Lebewesen zuerst, dann aber auch die stärkeren und nicht zuletzt die
Menschen vernichtet werden." (234) Das ist bestenfalls selffulfilling prophecy, anson-
sten eine pure Erfindung „Wir versuchen, unsere gegenwärtige Endzeit möglichst end-
los zu machen, indem wir dem bedrohten Leben auf dieser Erde immer neue Zeir/risrc«
geben. [...] Es ist ein Kampf ohne Sieg, ein Kampf ohne Ende, - im besten Fall." (230
f.) Mit diesem christlichen Defätismius arbeitet Moltmann nur dem Verlassen der Erde,
der kapitalistischen Raumfahrtstrategie vor.

46 Vgl. Markus 13.

47 Bis zu einem gewissen Grad bewegen sich die Analysen der „Theologie der Befreiung"
auf dem hier skizzierten Weg (für Thielen, der sich ihr zurechnet, wurde das schon

gezeigt: Anm. 3). Besonders der Begriff „Fetischcharakter" regt dazu an: die in ihm
benannte Inversion wird als Gegenüberstellung von „Gott" und „Götze" interpretiert
(vgl. die Beiträge von Füssel und Segbers in: W. Jacob, J. Moneta und F. Segbers

[Hrsg.], Die Religion des Kapitalismus. Die gesellschaftlichen Auswirkungen des

totalen Marktes. Luzern 1996). Darüber geht es aber meistens nicht hinaus, so daß der
Leser oft den Eindruck gewinnt, es solle nur die schlechtere mit der besseren Religion
verglichen werden. Dem Befreiungstheologen E. Dussel ist schon vorgeworfen wor-
den, er binde „die Analyse der gesellschaftlichen Unrechtsstrukturen mit deren theolo-
gischer Interpretation [...] zu knapp zusammen" (Lienkamp, zitiert bei Ober, a.a.O., 72).
Einige Exponenten sind dem Weltbild des Kapitals sogar erschreckend nahe, etwa
Leonardo Boff, der in der Umsiedlung der Menschen ins All und der gentechnischen
Umwandlung ihrer Körper gar keine Inversion, sondern nur die direkteste Realisierung
christlicher Verheißungen sieht (Die Stunde des Adlers. Wie der Mensch das Fliegen
lernt, Düsseldorf 1998). Nicht die kapitalistische Perspektive, sondern nur die Rolle der
lebendigen Arbeit in ihr soll sich ändern - eine Rezeption des Kapitalismus, die der
realsozialistischen bei allen auf der Hand liegenden Unterschieden doch allzu ähnlich

WIDERSPRUCH-40/01 157



bleibt.
48 Ich habe das schon in dem Aufsatz von 1993 geschrieben, war damals aber selbst (wie

es nicht anders sein kann) in Irrtümer verstrickt. Richtig scheint mir nach wie vor die
Methode, auf religiöse Überlieferung nicht „gehorsam", sondern widersprechend zu

reagieren, d.h. mit dem Willen, die überlieferten Fragestellungen auf Konfusion zu

prüfen und notfalls zurückzuweisen. Ohne sie kann heute niemand die Vermengung von
Christentum und Kapitalismus auflösen, geschweige denn im Christentum selber mit
Begriffen wie der Endzeit zurechtkommen. Im einzelnen scheint mir, daß ich Uber

Religion gar nicht so anders schrieb als Barth, den ich noch nicht gelesen hatte, nur daß

ich nicht wie er zwischen Religion und Christentum unterschied. Es gibt da tatsächlich
eine Differenz: in so vielen Religionen werden, wie ich moniert hatte, das Tier, die Frau,
die fremde Rasse als Maske des Todes angesehen und entsprechend behandelt; aber
christlich und schon jüdisch verstanden muß umgekehrt der Tod als Maske dieser

genannten und auch sonstiger Lebewesen gelten. Derer, die meine Zeitgenossen sind,
und derer, die es nicht sind. Die Erlösung der Kirche und der ganzen Gesellschaft von
diesem Heidentum, Menschen in Todesmasken zu verwandeln, ist ein Hauptanliegen
der feministischen Theologie. Sie engagiert sich deshalb auch gegen den Opferkult:
man opfert andere, um selber zu überleben, wie man andere zu Todesmasken macht, um
das eigene Lebendigsein davon abzugrenzen. Dem entspricht, daß „frau" sich selbst

zum Opfer für andere und zur Todesmaske für andere macht. Wird einem Lebewesen
die Todesmaske aufgesetzt, ist es zum Opfer bereits präpariert. Feministische Theolog-
innen haben den Opferkult in seinen säkularen Gestalten, aber auch in der theologia
crucis kritisiert (vgl. D. Strahm/R. Strobel [Hrsg.]: Vom Verlangen nach Heilwerden.
Christologie in feministisch-theologischer Sicht. Luzern- 1993; von Strobel auch:

Gekreuzigt für uns - zum Heil der Welt? NZZ v. 3.4.1999, 56). Zu einer Kritik der

Endzeit-Theologie sind sie, soweit ich sehe, von da aus nicht vorgestoßen.
49 Vgl. vorläufig meine Erörterung der Krise der Ökologie und der Arbeitsgesellschaft :

Probleme und Perspektiven der Berliner Republik. Münster 1999; dazu Barth, KD III
4, a.a.O., 604 ff.

Wolfgang Kraushaar

1968 als Mythos, Chiffre und Zäsur.
370 Seiten, gebunden
DM 48.-/ÖS 350.-/SFr 46.-
ISBN 3-930908-59-x

Kein anderes Jahr ist im Rückblick auf die alte Bundesrepublik so
umstritten wie 1968. Für die einen war es Ausdruck eines
weitreichenden Werteverfalls, für die anderen Aufbruch in eine
längst überfällige Zivilgesellschaft. Wolfgang Kraushaar beschreibt

einen Ursprungsmythos, dechiffriert ein Emblem und analysiert die historische Bedeutung
der 68er-Bewegung im Kontext der internationalen Ereignisse.

Hamburger Edition HIS Verlagsges.mbH, Mittelweg 36, D 20148 Hamburg
www.Hamburger-Edition.de

158 WIDERSPRUCH - 40/01


	Kapitalismus und Christentum : Religionskritik heute : über die Notwendigkeit einer Auseinandersetzung mit der Kirche

