Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 21 (2001)

Heft: 40

Artikel: Kapitalismus und Christentum : Religionskritik heute : Uber die
Notwendigkeit einer Auseinandersetzung mit der Kirche

Autor: Jager, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651931

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651931
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Michael Jager
Kapitalismus und Christentum

Religionskritik heute: Uber die Notwendigkeit einer
Auseinandersetzung mit der Kirche!'

Was tun, wenn wir uns eingestehen miissen, dal der Neoliberalismus
politisch gesiegt hat? Die Frage stellt sich iiberall im Westen nach Jahren,
in denen so viele Sozialdemokraten regieren und regiert haben — Schréder
in Deutschland, Blair in England, Jospin in Frankreich, Clinton inden USA!
Hier saB} zum ersten Mal quasi eine sozialistische Internationale an der
Mehrzahl der bedeutendsten Machthebel und konnte, ja wollte kein Schwert
daraus schmieden, weder gegen den Neoliberalismus noch gar gegen den
Kapitalismus. Ist das die Stunde, in der Marx” Hoffnung, durch Wahlen und
Parlament konnten die Proletarier, Bauern und Kleinbiirger ,,die Grundla-
gen der biirgerlichen Gesellschaft selbst in Frage stellen,? ein fiir alle Mal
zu Grabe getragen werden mu3? Nachdem die Hoffung anderer, derglei-
chen sei ohnehin eher durch den Archipel GULAG oder wenigstens durch
die entschiedene Vernichtung der Pressefreiheit zu erreichen, vor zehn
Jahren schon — viel zu spdt! — mit roter Karte vom Feld gewiesen wurde?
Welche Erfahrung haben wir da gemacht: dall gegen den Kapitalismus kein
Kraut, keine Handlungsfihigkeit gewachsen ist?

,Optimismus des Willens, Pessimismus des Verstandes* empfiehlt uns
Antonio Gramsci. Aber wenn der Pessimismus metaphysisch wird, sollte
man ihn aufgeben. DaB3 der Sieg des Neoliberalismus zum Ausfall jeglicher
Handlungsfahigkeit fiihrt, kann doch einfach nicht sein. GewiB} zeigt er, da3
der Kapitalismus nicht mehr durch nationale oder internationale ,,Gegen-
machte* gedampft oder wenigstens austariert werden kann. Das ist drama-
tisch, aber keine Situation, vor der man kapitulieren miiflte. Es ist eine neue
Herausforderung: wir haben keine andere Wahl mehr als die, den Kapitalis-
mus entweder zu akzeptieren oder seine Auflosung in Angriff zu nehmen.
Diese Wahl wird aber durch die Begriffe verdeckt, die wir gebrauchen.
,.Neoliberalismus*: ist denn die so siegreiche Strategie, mit der wir konfron-
tiert sind, wirklich hinreichend begriffen mit einem rein 6konomischen
Ausdruck? Wenn das so wire, miifiten wir in der Tat kapitulieren, denn
unsere 0konomische Macht ist gering und wird immer geringer, je weiter die
,Globalisierung® — noch ein rein 8konomischer Ausdruck — voranschreitet.
Nein, es ist anders. Der ,,Okonomismus® wurde von Gramsci schon in den
30er Jahren des vorigen Jahrhunderts theoretisch zerpfliickt, daran brauchte
man sich nur zu erinnern.

GroBer als unsere okonomische ist vielleicht unsere religionskritische
Macht. Religionskritik ist doch Marx zufolge ,.die Voraussetzung aller
Kritik.“ Man kennt die Stelle auswendig: ,,.Die Waffen der Kritik* konnen
zwar ,,die Kritik der Waffen nicht ersetzen® — ,,allein auch die Theorie wird
zur materiellen Gewalt, sobald sie die Massen ergreift. (MEW1, S. 378/

WIDERSPRUCH - 40/01 143



385, 1970) Schon 1921 hat Walter Benjamin den ,,Kapitalismus als Religi-
on“ charakterisiert, so der Titel seiner kleinen Skizze, die in dieser Zeit-
schrift schon vorgestellt wurde.® Benjamins Ansatz war alles andere als
abseitig: er stand in der Tradition der noch jungen Soziologe, deren erste
Griindungsviter wie Emile Durkheim und Max Weber nach der religiosen
Dimension der kapitalistischen Gesellschaft zu suchen begonnen hatten.
Wir werden gleich sehen, wie logisch es gewesen wire, wenn der Marxis-
mus auf eben dieser Linie religionsgeschichtlicher Analyse weiterentwi-
ckelt worden wire. Aber als Benjamin die Skizze verfalite, war schon die
grofle Unterbrechung eingetreten, als die sich von heute aus gesehen der
.reale Sozialismus® darstellt. Fiir ein Dreivierteljahrhundert fesselte er die
Aufmerksamkeit und lie sie fehlgehen. Nicht nur die Marxisten, sondern
auch die ,,biirgerlichen* Soziologen vergalen den religionsgeschichtlichen
Ansatz mehr und mehr, mit ihm aber den geschichtlichen Ansatz iiberhaupt.
Die Herkunft des Kapitalismus war unwesentlich geworden. Ein Ende
wiirde er natiirlich erst recht nicht haben.

Jetztist es mit der Unterbrechung durch den ,,realen Sozialismus* vorbei.
Er ist zusammengebrochen. Unsere Aufmerksamkeit ist wieder frei. Mir
scheint, daB die politischen Enttiuschungen, die wir zur Zeit durchleben,
nur die Kehrseite einer grofen Offnung sind, in deren Licht wir uns
eigentlich iiber jeden illusiondren Sieg, den wir nicht mehr zu erringen
brauchen, nur freuen konnen.

Von den vielen Anregungen, die Benjamin in der erwahnten Skizze gibt,
werde ich hier nur eine weiterverfolgen: die, daB sich die kapitalistische
Religion ,,parasitar zur christlichen verhalte. Ich iibersetze das in meine
Hauptannahme: die Religion des Kapitalismus verhilt sich invers zur
christlichen Re:ligion4 und zwar so, daBB die beiden sich wechselseitig
stiitzen und hervorbringen. Marx und Engels haben dieses Verhéltnis nur
verkehrt herum bemerkt. Sie meinten ja, die christliche Religion gehore
zum ,,Uberbau® des Kapitalismus; wenn dieser falle, 16se sich auch jene
auf.> Ich meine, es ist umgekehrt. Die christliche Religion ist der Unterbau,
auf den sich der Kapitalismus stiitzt; wiirde man ihm das entziehen konnen,
miilte er selbst fallen, weil dann alle sihen, daB er durch nichts zu
rechtfertigen ist. Seine ideologische Gewalt riihrt daher, da3 man ihn, noch
wenn er die offene Umkehrung des Christentums ist, mit diesem verwech-
selt.%

Die Sache ist aber noch komplizierter. Das Christentum selbst ist nim-
lich die Bedingung dafiir, daf es zu diesem inversen Doppelgénger iiber-
haupt kommt. Denn mag es dessen menschenfeindliche Ziige noch so sehr
ablehnen, treibt es ihn doch selber mit Notwendigkeit aus sich hervor. Und
wiederum: das miiite gar nicht so sein. Das ist nicht alles, dal Kapital und
Kirche eine gemeinsame Konfusion und ein schlimmes Gespann bilden.
Sondern die Kirche vermengt schon in sich selber zwei deutlich verschie-
dene Tendenzen. Eben diese Vermengung ist es, worauf sich das Kapital
stiitzt. Vermengungen sind aber im Prinzip auflésbar. Das gibt uns die
Handlungsfahigkeit zuriick. Wir konnen in der Hoffnung, dem Kapitalis-

144 WIDERSPRUCH - 40/01



mus seinen Wirtskorper und entscheidenden Stiitzpunkt zu entziehen, eine
offensive Debatte mit der Kirche beginnen.

Es sind also drei Fragen der Reihe nach zu erértern: Erstens, worin
verhilt sich der Kapitalismus invers zur christlichen Religion und zwar so,
daB man ihn mit ihr verwechselt? Zweitens, wodurch treibt die christliche
Religion den Kapitalismus notwendig aus sich hervor? Und drittens, worin
besteht die vermeidbare Konfusion, die sie zwingt, das zu tun?

Déidmonische Zweideutigkeit

Passagen bei Marx, die wir sowohl in seinen Friihschriften als auch in der
entfalteten ,,Kritik der politischen Okonomie* finden, machen das Paradox
ohne weiteres deutlich: daB gerade die Inversion, also das direkte Gegenteil
einer Sache, sich eignen kann, mit dieser verwechselt zu werden. ,,Gott hat
nur mehr Wert, sofern er Christus, der Mensch nur mehr Wert, sofern er
Christus reprisentiert”, lesen wir im anscheinend iiberhaupt ersten Manu-
skript, in dem Marx sich mit Fragen der Okonomie auseinandersetzt.” Es ist
eine recht zugespitzte Interpretation des Evangeliums; fast konnte man
glauben, Karl Barth habe das gelesen — er war ja Sozialist — und sich
vorgenommen, eine ganze Theologie daraus zu konstruieren. Doch Marx
fahrt fort: ,,Ebenso mit dem Geld.“ Denn das Geld représentiere ,,1. Das
Privateigentum fiir das Privateigentum; 2. die Gesellschaft fiir das Privatei-
gentum; 3. das Privateigentum fiir die Gesellschaft.” Da haben wir es! Die
Sinnstrukturen von Christus und dem Geld konnen mit denselben Worten
artikuliert werden. Was Marx hier beschreibt, 148t sich auch pointierter
sagen. Mein ,,Wert* wire meine Schuldlosigkeit. Christus ist dazu da, alle
Schuld zu tragen. Und das Geld auch. Denn wie mir, wenn ich Christus
habe, meine Schuld genommen ist, so mufl ich Geld haben, um meine
Schulden begleichen zu konnen. Von der ,,dimonischen Zweideutigkeit™
des Begriffs der Schuld hat Walter Benjamin gesprochen. Sie zeigt sich
darin, daBB Schuld im religiésen und Schulden im 6konomischen Sinn des
Wortes nicht zufillig mit ein und demselben Ausdruck bezeichnet werden.®

Aber was heilit hier ,,zweideutig“? Heilit es nur, dal der Ausdruck
,»Schuld(en)* erstaunlicherweise nicht nur eine Bedeutung hat, sondern
zwei? Es heit mehr, ndmlich daB die beiden Bedeutungen in ganz verschie-
dene, ja kraBl entgegengesetzte Richtungen streben. Denn wenn Schuld
religios behandelt wird, steht sie unter der Frage, erstens wie sie vermieden
und zweitens wie sie vergeben werden kann. Okonomisch hingegen sollen
Schulden erstens gemacht und zweitens eingetrieben werden. Man soll
ndmlich Kapital einsetzen, muBl dazu Kredit aufnehmen und darf auf
Schuldenerlall nicht einmal dann hoffen, wenn man zu den Betteldrmsten
gehort, ja wenn an der Zahlungsunfihigkeit eher der Kreditgeber als man
selbst — nun wieder im religiosen Sinn, der mit dem 6konomischen eben
nicht zusammenfillt —,,schuld ist*. Das Geld nimmt die Schuld auf sich: das
hei3t nicht, dall der Kreditgeber sie auf sich nimmt, sondern daB} ich, der
Schuldige, es auftreiben muB.

WIDERSPRUCH - 40/01 145



Da haben wir die ,,Zweideutigkeit”: christliche Gnade und monetire
Gnadenlosigkeit, die beiden kral entgegengesetzten Bedeutungen kénnen
erstaunlicherweise mit einem einzigen Ausdruck bezeichnet werden. Es ist
deshalb leicht, sie zu verwechseln. So wie Marx die Analogie von Christus
und dem Geld entwickelt, glaubt man doch gelesen zu haben, er habe das
Geld von Christus abgeleitet. Und nicht anders registriert man gewisse
theologische Sitze im Kapital, besonders jene wahrhaft grundsitzliche
Bemerkung, in der das Kapital als ,,prozessierende, sich selbst bewegende
Substanz* bestimmt wird (die mittelalterliche Gottesdefinition!): der als
Kapital entfaltete Wert ,,unterscheidet sich als urspriinglicher Wert von sich
selbst als Mehrwert, als Gott Vater von sich selbst als Gott Sohn“.° Schon
vorher hat Marx halb satirisch formuliert, das wertmiBige Gleichsein der
Ware mit dem Geld, das fiir sie zu zahlen ist, sei ,,wie die Schafsnatur des
Christen in seiner Gleichheit mit dem Lamm Gottes“.!? Das sind Glei-
chungsrelationen — ,,Wert = Kapital®, ,,Ware A = Ware B“—, und Marx
scheint suggerieren zu wollen, dafl wir es mit der Wiederholung christlicher
Gleichungsrelationen zu tun haben: ,,Gott Vater = Gott Sohn*, ,,Christus =
Christ”. Eine Verwechslung! Denn um Gleichungsrelationen handelt es sich
in der christlichen Doktrin gerade nicht. Laut dem Glaubensbekenntnis von
Nicaea ist der Sohn dem Vater homoousios, das macht die Trinitédt aus: es
kann ungefihr mit ,,familiendhnlich* und nur in diesem Sinn mit ,,wesens-
gleich™ oder ,,-eins* iibersetzt werden, wie es gewohnlich geschieht. Im
griechischen Prifix homo- sind ja die Bedeutungen ,,gleich® und ,,dhnlich®
gar nicht unterschieden,!! es werden aber diverse Familienausdriicke mit
ihm gebildet, zum Beispiel homogalaktos, der Milchbruder. DaB ein Christ
Christus nicht isomorph, sondern ,,nur* sein Bruder ist, wird im Neuen
Testament ganz ausdriicklich gesagt.

Der Unterschied zwischen Ahnlichkeit, sei es auch der gesteigerten,
..wesentlichen* Ahnlichkeit, nach der ein Sohn seinem Vater ,,wie aus dem
Gesicht geschnitten® sein kann, und dem, was wir seit dem 17. Jahrhundert
nach Christus unter einer Gleichung verstehen, er ist nicht kleiner als es der
zwischen Vater und Vatermord wire. Denn die Glieder einer Gleichung
verhalten sich zueinander wie Vernichtung und Ersatz. A = B heifit: wenn
ich bei B auf der rechten Gleichungsseite angelangt bin, kann ich A, die
linke Gleichungsseite, in aller Form abstoen, da A’s ganzer Sinn nun in B
aufgehoben ist.!> Wenn eine Ware fiir den Tausch gemacht wird, also fiir
den Ersatz durch Geld, ist sie selber, ist ihr Gebrauchswert nichtig: das ist
bekanntlich die Pointe, auf die Marx hinauswill. Geld prostituiert und
vernichtet die Liebe. Darum geht es im wortlichen wie im iibertragenen
Sinn.!3 Es ist aber doch nicht so, daB Gott Sohn Gott Vater vernichtet.!
Und es ist nicht so, daB der heilige Geist, die dritte Person der Trinitit,
Prostitution ware statt Liebe.

Wenn Marx das Kapital als ,,prozessierende, sich selbst bewegende
Substanz* oder anderswo, was aufs Selbe hinauslduft, als ,,Abstraktion in
actu® bezeichnet,!> dann spielt er zwar auf das an, was die Christen das
,»gottliche Weltregiment* oder kiirzer die ,,Vorsehung* nennen. Aber dieses

146 WIDERSPRUCH - 40/01



Weltregiment, wenn es so etwas gibe, hitte doch die Eigenschaft gerade
nicht, die Marx dem Kapitalprozel zuschreibt: daB ,,alles Heilige* in ihm
entweiht* werde!!¢

Der Mensch iibersteigt unendlich den Menschen

Ich verlasse jetzt die Marx-Exegese und spreche allgemeiner von Inver-
sions-Phiinomenen unserer kapitalistischen Gesellschaft. Man nehme die
Maschine: wie Christus stellvertretend leidet, so arbeitet sie stellvertretend
fiir die Entlassenen. Heute wird sogar eine Stellvertretung des Lebens der
Menschenkorper durch das Ersatz-Leben des Maschinenkorpers — des
Roboters, der Kiinstlichen Intelligenz — ins Auge gefaBt.!” Es geht hier
nicht um die realhistorische Entstehung der Maschine, wohl aber um einen
nicht unwichtigen Aspekt ihrer realhistorischen Reproduktion. Ich will mit
dem Vergleich namlich fragen, warum man die offenkundig grausame
Stellvertreter-Funktion der Maschine eigentlich akzeptiert —und antworten:
die Stellvertreter-Funktion Christi hat man ja auch akzeptiert!

Wie Christus kann auch die Maschine nur deshalb Stellvertreter sein,
weil sie ohne Siinde ist.!® Es ist unmoglich, den einen oder die andere zu
beschuldigen: wer Christus kreuzigt, stellt sich nur selbst ein Bein, und auch
der Sturm auf die Maschine schlédgt fehl. Sie ist so etwas wie die Inkarnation
von Gleichungen. Diese, sahen wir, verhalten sich invers zur Trinitit.
Einem gewoOhnlichen Menschen kann es nicht gelingen, weder die Trinitét
noch die Gleichung zu verkdrpern, aber dem Christus ist das eine gelungen,
der Maschine gelingt das andere und eben darin liegt die Siindlosigkeit
beider.

Die mathematische Gleichung hat im Mittelalter einige unmittelbar
theologische Vorldufer, zu denen die plausible Idee gehorte, daB3 in Gott alle
., Vollkommenbheiten*, die man ihm zuschreibt, trotz ihrer Verschiedenheit
das Gleiche sind. Plausibel ist das deshalb, weil Gott die Vollendung, also
jedenfalls das Ende ist, das, was gewesen sein wird. Wenn alles nur noch
gewesen sein wird, dann sind im Gewesenen zwar alle mit Gott vertragli-
chen Verschiedenheiten noch da, aber sie legen sich nicht mehr in Raum und
Zeit auseinander, sondern sind eben das Gleiche geworden. Solche zunichst
nur theologischen Erwigungen!® haben bei Nikolaus von Kues, dem
Renaissance-Theologen, schon den Charakter mathematischer Gleichungs-
Spekulation angenommen.?’ Der Umschlag zur Sikularisierung tritt aber
erst ein — frithestens bei Galilei —, wenn man dazu iibergeht, die mathema-
tische Gleichung ,,physikalisch zu interpretieren®, das heiBt die in der
Gegenwart sichtbare Welt als unmittelbare Gleichungs-Verkorperung zu
begreifen?! und dann auch die Maschinentechnik — die Welt, die man selber
aus Gleichungen baut — als eine solche Verkorperung anzusehen.

Und das ist wieder eine Inversion: ein Gleichsein, das vom Christentum
nur als Bestandteil eschatologischer Sitze ausgesprochen, also nur auf das
Ende bezogen wird, wird nun als gegenwirtig vorhanden aufgefa3t. Was

WIDERSPRUCH - 40/01 147



bedeutet es, mufl man da fragen, fiir die Welt, wenn sie je in ihrer Gegenwart
einer realen Eschatologisierung unterzogen wird? Da denkt man an Benja-
mins Satz iiber den ,,Kapitalismus als Religion*: ,,Darin liegt das historisch
Unerhorte des Kapitalismus, da Religion nicht mehr Reform des Seins
sondern dessen Zertriimmerung ist.* Es ist ja ohnehin aktenkundig, daB der
ganze Topos der technischen Selbsterzeugung auf die Doktrin der Schop-
fung aus dem Nichts zuriickgeht.?”> Diese Selbsterzeugung findet in der
Fabrik statt, die sich, wie zum Beispiel Foucault untersucht hat, ans Kloster
anlehnt.?? ,,Gute Werke* werden in beiden getan —indem man im einen Fall
Gott lobt und Land rodet, im andern sich einerseits selbst erzeugt und dafiir
lobt** und andererseits die Autovergaser montiert, die man braucht, um die
Schopfung vernichten zu konnen. Auch die Arbeitsmoral soll in beiden
Fillen dieselbe sein, das haben wir alle bei Max Weber gelesen.25

Diese ethisch fundierte Technik der Werke ist auf beiden Seiten ein
gerichteter ProzeB, der auf ein Endprodukt hinauslduft. Es ist wirklich ein
», Weltregiment* hier wie da! Denn sehen wir uns diese Endprodukte doch
einmal an. Das Weltregiment Gottes lduft auf eine Voll-Endung der Welt
hinaus, die jedermans Tod den ,,Stachel*“ nimmt: die Toten werden ,,dem
Verderb nicht preisgegeben®, sondern ,,dieses Sterbliche muf} sich in
Unsterblichkeit kleiden*.26 Man mag es verhiillend finden, daB hier meta-
phorisch von Hiillen gesprochen wird, aber wen es nicht an sich schon nervt,
daB ihm Metaphern zugemutet werden, dem miiite der Sinn deutlich genug
sein: wer stirbt, wird nicht in eine ,jenseitige* Raumzeit transferiert,?’
sondern sein ,,Sterbliches* selber — nicht sein Tod, sondern sein Leben —
wird mit Unsterblichkeit ,,bekleidet”. Um mit dem jiidischen Religionsphi-
losophen Franz Rosenzweig zu sprechen: ,,Ewiges Leben wihrt ja nur
solange, als iiberhaupt Leben wihrt.“?8 Dieses Leben, das man fiir immer
lebt — statt in ein Nichts hinein, wodurch es selber riickschlagend nichtigen
Charakter anndahme —, wird dadurch, so sagt es Barth, zur ,.einmaligen
Gelegenheit“.?? Und nun dagegen das kapitalistische ,Weltregiment*:
deutet nicht alles darauf hin, daB es sich nach Unsterblichkeit in dem ganz
anderen Sinn des Wortes, ndmlich nach raumzeitlichem Weiterleben iiber
das Ende hinaus streckt? Arbeiten Roboter-, Nano- und Gentechnik nicht an
der Abschaffung des Todes?3°

Um es mit der theologie- und philosophiegeschichtlich entscheidenden
Formel zu sagen: Der Neue Mensch, auf den das Neue Testament hinaus-
will, strebt nach Ewigkeit, der kapitalistische Neue Mensch hingegen nach
Unendlichkeit. Das eine ist doch das krasse Gegenteil des anderen, denn
Ewigkeit setzt Endlichkeit voraus (vom Sterblichen sagt Paulus, da} es
,.bekleidet* werde), wiahrend das Un-Endliche, also das, was zwar immerzu
endet, aber auch iiber jedes Ende hinaus endlos weiterlauft, eine Ewigkeit
hochstens in diesem Weiterlaufen selber haben konnte.’! Es ist eine
groteske Vorstellung: als wenn Wasser dadurch bestidndig und nachhaltig
wiirde, dal man den Wasserhahn niemals zudreht. Aber der Gegensatz kann
noch so kraB} sein, Ewigkeit und Unendlichkeit werden dennoch stindig
verwechselt.3?

148 WIDERSPRUCH - 40/01



Warum sind wir nicht betroffen, wenn zwar allenthalben unterstellt wird,
dal Ewigkeit und Unendlichkeit dasselbe seien, wir aber die einzige
wirklich konkrete Illustration ausgerechnet in Hannah Arendts Totalitaris-
mus-Buch finden? Es wird dort von einer politisch operationalisierten
Unendlichkeit, der ,,.Bewegung*, berichtet:>> Arendt sieht ,,die Selbstlosig-
keitund Desinteressiertheit am eigenen Wohlergehen, die sich so auffallend
in den modernen totalitiren Massenorganisationen manifestiert. Dall Mit-
glieder totalitirer Bewegungen sich nicht iiber Verbrechen aufregten, die
AuBenstehende oder Gegner bestrafen, ist, zieht man die Mentalitét des
Po6bels in Betracht, nur selbstverstindlich; keineswegs selbstverstindlich
ist, daB3 wir [...] die gleiche Indifferenz auch dann antreffen, wenn die
Betroffenen Mitglieder der eigenen Bewegung sind, und daB schlieBlich
[...] die Anhiéinger auch dann nicht in ihren Uberzeugungen zu erschiittern
sind, wenn sie selbst die Opfer werden. [...] Die Parteidisziplin, der sie sich
unterstellt hatten, als sie in die Bewegung eintraten, hielt allen Proben stand
und erwies sich als erheblich stidrker als der Instinkt fiir Selbsterhaltung.*

Das kann man nur so erklédren, daf} ,,die Bewegung* fiir ihre Anhéinger an
die Stelle des actus purus getreten ist, als den man Gott im Mittelalter
definiert hat. Man ist in ,,der Bewegung*, wie man friiher ,,in Gott* war.
Wenn man da durch einen anderen Anhdnger ersetzt und selber vernichtet
wird, ist man immer noch in ,der Bewegung®, weil das ja deren vom
,Motor* Hitler’* gespeiste Motorik ist: dieses Gleiten der Gleichungskette,
die Permanenz von Vernichtung und Ersatz der linken durch die rechte
Gleichungsseite. Solange die Kette gleitet, gilt sie ihren Gliedern als
unendlich, und eben deshalb gelten diese als ewig sogar dann, wenn sie
vernichtet und ersetzt werden, was ja eben nur das originidre Prinzip der
Unendlichkeit selber zu sein scheint.?>

Der Neue Mensch des Neuen Testaments wird bei der eschatologischen
Voll-Endung der Dinge ,,in Wolken entriickt, zur Begegnung des Herrnin der
Luft“.3® Diese paulinische Himmelfahrts-Metapher ist die VerheiBung, daB
das Ende als Vollendung auch tatsichlich erlebt werden kann. Wenn Paulus
seine Metaphern hier und anderswo mit viel realphysikalischer Drastik ausstat-
tet, so bleibt doch immer klar, da3 er vom ,,Himmel* nicht anders reden will als
die hebriische Bibel, also als vom ,, Thron* Gottes. Dorthin wird man entriickt
und nicht zum Mars oder in die Milchstrale. Und man begegnet dort ,,dem
Herrn*, also jedenfalls einem Gegeniiber und nicht sich selbst. Der kapitalisti-
sche Neue Mensch will aber zum Mars und zur MilchstraBe fliegen und dort sich
selbst begegnen; daer als das, was er ist, unendlich leben will, kann er in seinem
Tod kein Gegeniiber erkennen, sondern nur die Gefahr des eigenen nichtigen
ZerflieBens. Kurzum, der kapitalistische Neue Mensch betreibt Raumfahrt, um
unendlich auch iiber das Ende der Erde hinaus weiterleben zu konnen. Daran,
die Erde selber, solange sie noch nicht am Ende ist, ,,mit Unsterblichkeit zu
bekleiden®, arbeitet er nicht, sondern 146t sie, befalit mit jener anderen
Aufgabe, verfallen.

Das ist die Frage der Okologie, und auch hier gehen Inversion und
Verwechslung Hand in Hand. Welcher Gegensatz kann krasser sein als der

WIDERSPRUCH - 40/01 149



zwischen dem gottlichen und dem kapitalistischen Arbeitsbefehl? Der
Mensch, der von Gott ins Paradies gesetzt wird, soll dieses bebauen und
hiiten, lesen wir.>” Wenn kapitalistisch betriebene Arbeit etwas baut, hiitet
sie das zu Bebauende nicht, sondern zerstort es. Da sie wie Gott aus dem
Nichts schopft, mul} sie ja erst einmal das Nichts schaffen. Und doch
bringen ihre Apologeten es fertig, diese gerade nicht paradiesische, sondern
schuldige Arbeit als Gottes originalen Arbeitsbefehl hinzustellen. Oder
besser: wir alle bringen es fertig, diesen Unsinn zu glauben, ohne jemals in
der Bibel nachgeschlagen zu haben.

Die Endzeit

Wir haben gesehen, dall der Kapitalismus das diametrale Gegenteil der
christlichen Religion ist, zugleich aber iiberall, wo er das ist, mit ihr
verwechselt wird — wenn er nicht als etwas erscheint, das mit Religion
iberhaupt gar nichts zu tun hat. In beiden Fillen ist keine Religionskritik
moglich, aber mehr noch, in beiden Fillen entdecken wir, daf der Kapita-
lismus sich auf die christliche Religion geradezu stiitzt. Wenn nun weiter
nichts zu sagen wire zum Verhiltnis der beiden GroBlen, so wire die
politische SchluBfolgerung klar, dal allein schon die Aufdeckung des
Verhiltnisses, wenn sie massenwirksam erfolgte, den Kapitalismus in eine
Existenzkrise stiirzen miifite. Aber das wire ein TrugschluBl, dem wir
unterliegen wiirden, weil wir nicht zuendegedacht hiitten. Gewi wird jeder
dafiir eintreten, dal man Schuld vergeben statt eintreiben soll, und was der
Inversionen mehr sind. Das Christentum steht blendend da nach meiner
bisherigen Darstellung. Zuriick zum Christentum! Wire das die endlich
iiberzeugende antikapitalistische Hauptlosung? Eine Kleinigkeit bleibt
vorher noch zu fragen — nidmlich warum die Menschen zu den kapitalisti-
schen Inversionen iiberhaupt iibergegangen sind. Eine Antwort finden wir,
wenn wir die Frage so stellen: Sollte es eine Inversion geben, von der man
sich auch dann und gerade dann, wenn man sie vollkommen durchschaut,
geradezu begeistert mit auf den Weg nehmen 1468t? Das ist der Fall.

Die durchschaute Inversion, die grundlegend ist fiir alle undurchschau-
ten Inversionen, ist folgende: Christentum und Kapitalismus stehen sich
nicht nur so gegeniiber, dal ersteres das Lebens- und Weltende ohne
Stachel, also vielmehr als Voll-Endung lehrt, wahrend letzterer, vor dem
Stachel fliehend und ihn darum sténdig als Sporn im Fleisch spiirend und
einsetzend, ins Un-Endliche haltlos strebt — sondern auch so, dal} das
Christentum mit dem Hinweis auf die Vollendung jede auf sie hinauslaufen-
de Endlichkeit, also das Leben in seinem Vollzug, entwertet, wihrend der
Kapitalismus gerade vor dieser Entwertung flieht, das Leben selber als
solches festhalten will und eben deshalb dahin gelangt, es sogar bis ins Un-
Endliche festhalten, also endlos fortsetzen zu wollen. Im Christentum
glaubt man: wenn es jene Vollendung gebe, konne der Sinn des Lebens nur
darin bestehen, ihr moglichst umweglos zuzustreben. Dagegen hat der
Kapitalismus schon immer eine ,,SpaBgesellschaft™ setzen wollen, auch

150 WIDERSPRUCH - 40/01



wenn das erst heute so genannt wird. Der Kapitalismus war schon immer die
Gesellschaft, in der beim Geld nicht dies und jenes, zum Beispiel nicht der
AblaB} der Siinden, sondern der Spaf3 aufhort.

Diese Verbindung miiBite nicht sein. Es handelt sich um eine realhisto-
risch vorhandene Homologie, die zwar sicher nicht zuféllig entstanden ist,
deren Charakter aber doch ganz und gar kontingent ist: Vollendung verhalte
sich zu Unendlichkeit wie Leben als Sterbenlernen zu Leben als Unsterb-
lichseinwollen. Ich will zuerst das Vorhandensein und dann die Kontingenz
dieser Homologie zeigen. Da3 das Christentum das Leben entwerte, war
Nietzsches Kritik. Er begreift den Geist dieser Religion als eine ,,Miidigkeit,
die mit Einem Sprunge zum Letzten will**.3® Wir lernen von ihm aber nicht,
warum das Christentum diese , Miidigkeit* zeigt.>® Und warum sie eine so
verbliiffende Struktur hat. Nietzsches Formulierung ist ja paradox: mit
Einem Sprung zum Letzten, das fordert viel Kraft und also Wachbheit, aber
weil es eben das Letzte ist, zu dem gesprungen wird, muf3 man annehmen,
daB der Springer es miide ist — er ist wach und miide zugleich! —, sich noch
mit Vorletztem welcher Art auch immer zu beschiftigen.

Warum leben Christen in dieser Paradoxie? Und nicht nur sie, sondern
auch die kapitalistischen Gesellschaften! Denn diese Verbindung von
Todesmiidigkeit und wachster, gespanntester Kraft ist auch ihr Charak-
ter.* An dem, was ich ihre ,Endprodukte* nannte, wird es deutlich:
Raumfahrt als Mittel zum Verlassen der Erde heiBlt einerseits, dafl man der
Erde miide ist; es ist andererseits eine technische Leistung, die nur von der
kraftigsten, wachsten Zivilisation hervorgebracht werden kann.

Ausgerechnet dieses Paradox bleibt den beiden Groen gemeinsam. Hier
kommt es dann iiberhaupt zur katastrophischsten Inversion. Der Kapitalis-
mus will moglichst schnell das Ende: nicht um ewig im Vollendeten zu sein,
sondern um moglichst schnell sicher zu gehen, daB3 er das Ende iibersteigen
kann. Und daraus folgt, daB er auf das Ende nicht wartet wie die Christen,
sondern es herbeifiihrt. Und weiter: daB er es nicht erleiden, also wenigstens
nicht selbst erleiden, sondern auf andere abwdilzen will. Und nun wird der
ideologische Nebel fast undurchdringlich. Denn entweder man sieht diese
originale Inversion gar nicht und hilt eben deshalb den Kapitalismus fiir den
groflen Gegner des Christentums in jeder Hinsicht. Oder man sieht sie und
verwechselt ihn eben deshalb mit dem Christentum. So schreiend der
Widerspruch ist, ist es doch kein Wunder, daf3 Inversion und Verwechslung
gerade hier Hand in Hand gehen. Denn der Widerspruch besteht ja ,,nur*
darin, dal wir das Ende als den wahren Reprisentanten des Un-Endes
anerkennen, uns also — non scolae, sed vitae discimus — an der Grenzwert-
rechnung orientieren.

Warum der christliche Sprung zum Letzten? Das Neue Testament gibt
klare Antwort: weil es die Endzeit lehrt. Das Christentum ist nicht einfach
die Lehre, daBB man definitiv sterben muf3, der Tod aber, wenn man ohne
Schuld in ihn geht, seinen Stachel verliert. Sonst gédbe es ja gar keinen
Unterschied zwischen Neuem Testament und hebrédischer Bibel. Christus ist
nicht einfach der, der von den Sterbenden die Schuld und so threm Tod den

WIDERSPRUCH - 40/01 151



Stachel nimmt. Sondern er istder, der sagt, daB das Ende nahe herbeigekom-
men ist. ,Briider, es ist letzte Stunde‘: das ist der Refrain des Neuen
Testaments. Mit Christus fingt die Endzeit an, und damit, da3 er einst
wiederkehren soll, wird mit ihr zusammen alle Zeit aufhoren.?! Es ist aber,
so scheint es, die besondere Charakteristik einer Endzeit, daB man sich inihr
vor allem auf das Ende vorzubereiten hat, weil es nun zum Néchstliegenden
geworden ist. Das eben ist die ,,Miidigkeit*, von der Nietzsche spricht.

Und tatséchlich verbinden viele Passagen nicht nur in theologischen
Biichern und pastoralen Handreichungen, sondern schon im Neuen Testa-
ment mit der Endzeit die Vorstellung, nun laufe alles nur noch auf das Ende
zu, einen anderen Wert, also einen Eigenwert des noch Lebendigseins, einen
Wert des Lebens als solchen habe dieses nicht mehr.*? Nur vom Blick aufs
Ende her wird dann iiberhaupt noch gelebt — gesellschaftlich wie individu-
ell. Irgendwelche Betrachtungen iiber den Eigenwert des Lebens findet man
im Neuen Testament nicht, dafiir umso hiufigere Appelle zum Wachsam-
und Vorbereitetsein, weil das Ende ,,pl6tzlich* eintreten kann ,,wie der Dieb
in der Nacht“. Und es scheint nur eine Konsequenz sichtbar gemacht zu
werden: alles, was im endlichen Leben subsistiert, wie Geld, Familie, Erotik
und sogar die Pflicht zum Totenbegribnis, soll von den Wachsamen stehen-
und liegengelassen werden. Vor dieser Haltung ergreift der Kapitalismus
mit seiner ganz anderen Wachheit die Flucht. Man darf doch wohl anneh-
men, daB er wenigstens darin der legitime Reprisentant all derer ist, die er
jahrhundertelang ,,ausgebeutet* hat. Die Endzeit ist der Stiitzpunkt, den ihm
die christliche Religion leiht. Sie ist der Standort und die Startrampe seiner
Fluchtbemiihungen. Mit dem Christentum hat das Kapital keine ,,Standort-
Probleme*!

Nun schrieb ich aber, dieser Stiitzpunkt sei eine Konfusion. Eine Konfu-
sion kann man auflosen. Kann sich die Kirche so interpretieren, daf3 der
Kapitalismus in ihr keinen Stiitzpunkt mehr hat? Ich meine ja. Denn unter
der Endzeit muf gar nicht die Epoche verstanden werden, die dem Endjahr
besonders nahe ist — es konnte auch die Zeit gemeint sein, in der die
Menschen wissen oder zu wissen beginnen, dafl es ein Ende jedenfalls geben
wird, definitiv fiir alle Einzelnen, aber auch fiir alle zusammen. Diese Zeit
wiirde so etwas wie eine Epoche der nihilistischen Versuchung konstituie-
ren, in die die Kirche mit der Absicht eingriffe, nicht etwa die Epoche, nicht
die Zeit zu beenden, sondern nur deren Schattenseite, nur die Versuchung
so schnell wie moéglich und immer wieder zu entkriften. Wo ihr das
gelungen wire, bestiinde doch kein Anlal}, schnell sterben zu wollen,
sondern im Gegenteil, dann ginge es darum und dann konnte es erst
gelingen, in jedem Sinn des Wortes ,,lebenssatt*“4> zu werden.**

Von auBlen ist schwer zu erkennen, wo in den Kirchen die Trennlinie
verlduft zwischen denen, die die Endzeit als letzte Stunde, und denen, die sie
als Zeit des Wissens um die letzte Stunde interpretieren. Vielleicht ist die
erste Gruppe nur klein, aber das wire kein Trost. Entscheidend ist, dal man
die Stimme der zweiten Gruppe nicht hort.*> Man hort sie nicht gegen das
Kapital schreien, das ihr doch als ,,Antichrist”, wie er im Buche steht,

152 WIDERSPRUCH - 40/01



erscheinen miilte. Der,, Antichrist® ist definiert als die Inversion Christi, die
man mit diesem verwechselt, das ist seine formale Definition. Die inhaltli-
che besteht darin, da} er das Weltende verkiindet, obwohl es noch nicht da
ist.*¢ Dariiber lohnt es sich nachzudenken!4’

Der Neoliberalismus hat politisch gesiegt: wenn meine Analyse zutrifft,
ist das kein Grund zur Verzweiflung. Denn religios hat er noch lange nicht
gesiegt. Religios ist das Feld, ich mochte sagen: das Glatteis, auf das er sich
selbst, seiner Anziehungskraft oder seiner puren Gewalt allzu sicher, ganz
freiwillig begeben hat. Dal} seine Propaganda religiose Ziige triagt, haben
viele bemerkt, es ist aber noch wahrer, als man anzunehmen wagt. Ja, wir
reden von einem Wagnis. Gegen die Religion des Neoliberalismus kénnen
jedenfalls traditionell ,,antikapitalistische* Kritiker erfolgreich nur kdmp-
fen, wenn sie die Vorstellungen von Religion, die sie bisher hatten, einer
Revision unterwerfen. Dabei geht es nicht nur darum, das Christentum und
den Kapitalismus zu kritisieren, sondern auch um ,,Selbstkritik*. Das eine
ist ohne das andere nicht zu haben. Wenn Marx schon 1843 glaubte
schreiben zu diirfen, das Geschift der Religionskritik sei ,,im wesentlichen
beendigt“, so war er im Irrtum.*®

Wenn man sich auf die religiose Dimension der Verhiltnisse einmal
einldBt, analysiert man auch die unmittelbar politischen Konflikte anders.
Ich werde das an anderer Stelle ausfiihren.*® Analyse ist aber nicht alles.
Meine wichtigste SchluBfolgerung ist praktischer Natur: es geht darum, die
Kirche nicht nur zu interpretieren, sondern auch zu verdndern. Die Kirche
veridndern heillt mit ihr sprechen. Das mag Linken schwerfallen, weil sie
sich dabei auch selbst verdndern miissen, aber einen anderen Weg gibt es
nicht mehr.

Anmerkungen

1  Ich spreche in diesem Aufsatz keine Fragen an, die die Konfessionsspaltung betreffen,
sondern beziehe mich auf ,die* Kirche, an die alle Christen glauben: Credo unam
ecclesiam.

2 MEW 7,43.

3 Vgl. Kapitalismus als Religion, in Gesammelte Schriften, Bd. 6, Frankfurt/M. 1985,
100-103. Alle Formulierungen Benjamins, die im folgenden zitiert werden, sind dieser
Skizze entnommen. Helmut Thielen hat sie im Zusammenhang mit anderen Arbeiten
Benjamins vorgestellt: Eingedenken und Erldsung. Die Aktualitdt von Walter Benja-
mins theologischem Materialismus. In: Widerspruch 26, Ziirich 1993, 56-72. Zu
Gramscis Religionsauffassung vgl. Jan Rehmann: Gramsci und die Religionsfrage. Ein
Beitrag zum christlich-marxistischen Dialog. In: Widerspruch 21, Ziirich 1991.

4  Die Soziologie und auch die Religionswissenschaft scheinen noch zu sehr im Bann Max
Webers zu stehen, als daB sie diese Pointe der Benjaminschen Skizze bemerken
konnten. Siehe zum Beispiel Rudolf Thiessen, der Webers ,,Rationalisierungs“-These,
wonach die Moderne aus der im Ganzen korrekten Ubersetzung des religics irrational
Vorgedachten ins Rationale hervorgegangen wiire, nur relativiert, aber nicht zuriick-
weist (Kapitalismus als Religion, Prokla 96, 1994). DaB in Benjamins Begriff des
Parasitiren die genaue Gegenthese zu Webers Rationalisierungsthese steckt — ein
Parasit ist der Gegner seines Wirts und nicht dessen Veredelung -, sieht er nicht und

WIDERSPRUCH - 40/01 153



9}

11

12

13
14

15
16
17

154

kann auch sonst aus Benjamins Text fiir die eigene Arbeit nichts gewinnen. Auch
Christoph Deutschmann sieht nur ,,Parallelen im ,,Verhiltnis von Geld und Religion®:
,.Im Kapital, so hatte es bereits Benjamin gesehen, radikalisiert sich die Diesseitswen-
dung der Religion, ohne dall damit ihr schicksalhafter Charakter aufgehoben wiirde.*
(Die Verheiung des absoluten Reichtums. Zur religiosen Natur des Kapitalismus,
Frankfurt/M. New York 1999, 12) Nur in Thielens Lektiire (a.a.0.) zeichnet sich die
hier vertretene These schon ab: Auch er hebt zwar den Begriff des Parasitdren nicht
heraus, 148t sich aber faktisch zur Beobachtung der Inversion inspirieren. ,,Die [neoli-
berale] Theologie des Marktes ist apokalyptisch und messianisch, jedoch mit einer
spezifischen Differenz: Thre Apokalyptik ist real, ihre Messianitit aber formal und
leer.” Ich selbst hatte die , Differenz* 1993 noch nicht erkannt: das Trinitdtsdogma
erschien mir als ,,theologischer Kern* der kapitalistischen Wertgleichung (Okonomie
angesichts des Todes. Religionskritische Voriiberlegungen zu einer Neulektiire des
.Kapital®. In: Widerspruch 26, Religion und Gewalt).

Vgl. MEW 20, 295; MEW 23, 94.

Ich wiirde die christliche Formation nicht als ,,Unterbau‘** bezeichnen, wenn ich nicht
schon indem Aufsatz von 1993 (a.a.0.) meine Auffassung dargelegt hitte, da Religion
stets integraler Bestandteil der 6konomischen Basis ist. Da3 das auch fiir den Kapita-
lismus zutrifft, sieht man am ,,Fetischcharakter des Geldes.

Ausziige aus James Mills Buch ,,Eléments d’économie politique*, in: MEW, EB I, 443-
463, hier 446.

Vgl. hierzu Arbeit und Schuld. In: Jorn Ahrens (Hrsg.): Jenseits des Arbeitsprinzips?
Vom Ende der Erwerbsgesellschaft, Tiibingen 2000, wo ich der ,,dimonischen Zwei-
deutigkeit* historisch nachgehe.

MEW 23, 169.

MEW 23, 66. Nur halb satirisch! Die religidse Dimension der Dinge ist ihre eigene
Dimension und nicht ein Witz, der ihnen @uBerlich bliebe. Spétestens wenn Marx vom
,Fetischcharakter der Ware* spricht, macht er deutlich — auch wenn er es nicht
ausspricht —, daB diese Dimension kein bloBer ,,Uberbau* ist, da sie doch gerade das
definiert, was der innerste Mechanismus der ,,0konomischen Basis* selber ist. Viel
spricht fiir die Annahme Thomas Marxhausens, Marx habe mit der Fetisch-Analogie
»christliche Privateigentiimer als G6tzenanbeter* kritisieren, sie also auf einen Wider-
spruch ihres Glaubens hinweisen wollen (vgl. den Artikel ,,Fetischcharakter der Ware®.
In: W. F. Haug [Hrsg.], Historisch-kritisches Worterbuch des Marxismus, Bd. 4,
Hamburg 1999, 343-354, hier 345). Marx kann tatséchlich dieselbe Inversion, in der
soziale Charaktere als bloBe Dinge erscheinen, mal heidnisch als ,,Fetischcharakter*
und mal christlich als ,,6konomische Trinitdt“ bezeichnen (vgl. die Passage iiber die
»Religion des Alltagslebens™ in: Das Kapital Bd. 3, MEW 25, 838 f.), und schon 1842
hat er daran erinnert, daf3 die ,,Wilden von Kuba [...] das Gold fiir den Fetisch der
Spanier®, der christlichen Eroberer, hielten (MEW 1, 147).

Das war mirin dem Aufsatz von 1993 nicht klar: Nicaea, schriebich, habe die Gleichheit
des Sohns mit dem Vater gelehrt und sich so gegen die arianische Lehre der bloBen
Ahnlichkeit ausgesprochen (a.a.O., 80).

Das unterscheidet die Gleichungsrelation von den anderen Tropen wie der Metapher,
der Subsumtion und dem Widersprechen.

Vgl. MEW, EB I, 562 ff.

AuBer in der gnostischen Hiresie, der man die Schliisselphinomene der modernen Welt
gern zurechnet — zu Unrecht, wie ich in Arbeit und Schuld, a.a.0O., zeige. Vgl. z.B.
Gottfried Kiienzlen: Der Neue Mensch. Eine Untersuchung zur sikularen Religionsge-
schichte der Moderne. Miinchen 1993.

MEW 24, 109.

MEW 4, 465.

Vel. nur Bill Joy: Warum die Zukunft uns nicht braucht. FAZ v. 6.6.2000, 49 u. 51.

WIDERSPRUCH - 40/01



18

19

20

21

22

23
24

25

26
27

28
29
30

]

DaBl Maschinen siindlos sind, hob der viktorianische Satiriker Samuel Butler hervor:
,,Siinde, Schande und Sorge werden keinen Platz unter ihnen haben...“ (Erewhon, 1872,
zitiert bei Lewis Mumford, Mythos der Maschine. Kultur, Technik und Macht. Frank-
furt/M. 1977, 558) Der befremdliche Gedanke setzt die im Frithchristentum vollzogene,
die katholische Kirche mitkonstituierende Umdeutung des Begriffs der Ursiinde vor-
aus, als welche seitdem nicht mehr, wie in der Bibel, der Hochmut gilt, sondern die
fleischliche Lust (zum Hochmut als Ursiinde Karl Barth, Die kirchliche Dogmatik
[i.folg. KD] IV 1, Zollikon-Ziirich 1953, 395 ff., zur Rekonstruktion der Umdeutung
Peter Brown: Die Keuschheit der Engel. Sexuelle Entsagung, Askese und Korperlich-
keit am Anfang des Christentums, Miinchen Wien 1991). Die Umdeutung ist vor allem
Folge der Verstaatlichung des Christentums.

Schon Dionysius Areopagita lehrte, daB} alles, was in Gott, den Einen, eingehe, seine
Gegensitzlichkeit verlieren miisse (vgl. Kurt Flasch: Das philosophische Denken im
Mittelalter. Von Augustin bis Machiavelli. Stuttgart 2000, 122); dies war die erste
Form, in der die viel spéter von Nikolaus von Kues sogenannte coincidentia opposi-
torum gedacht wurde. Vgl. die Gleichsetzung von ,,Gottes Vollkommenheiten* noch
bei Barth, KD II 1, Ziirich 1940, 362 ff.

Ich habe darauf schon in dem Aufsatz von 1993 hingewiesen. Den Weg des Cusaners
von der mathematisch-theologischen Spekulation zur ersten historischen Gestalt von
Grenzwertrechnung zeichnet Nikolaus Stuloff nach: Mathematische Tradition in By-
zanz und ihr Fortleben bei Nikolaus von Kues. In: Mitteilungen und Forschungsbeitré-
ge der Cusanus-Gesellschaft 4, Mainz 1964.

Galileis oft zitierter Satz bezeichnet den Wendepunkt: das Buch der Natur sei in der
Sprache der Mathematik geschrieben.

Schon Leonardo da Vinci schreibt, die Wissenschaft sei ,,eine zweite Schopfung®, die
mit dem Verstand, die Malerei eine solche, die mit der Phantasie gemacht werde (zitiert
nach Ernst Cassirer: Individuum und Kosmos in der Philosophie der Renaissance.
Darmstadt 1987, 170). Spater gilt vor allem die Arbeit als fihig zur creatio ex nihilo: bei
Thomas Hobbes, bei Friedrich Engels und noch bei Enrique Dussel, einem Befreiungs-
theologen (zu diesem vgl. Christofer Ober: Enrique Dussels Entwurf einer Transzen-
dentalokonomie im Anschluff an Marx. Das Argument 203), wahrend bei Deutschmann
(a.a.0., 124) die Unternehmer iiber die wundersame Fahigkeit verfiigen.

Vgl. Uberwachen und Strafen. Die Geburt des Gefingnisses. Frankfurt/M. 1976.
Diese Konstellation frappiert bei Peter Sloterdijk, der einerseits ,,Regeln fiir den
Menschenpark® aufgestellt wissen will und andererseits fiir eine ,Linguistik des
Jubels®, des Selbstlobs pladiert — vgl. dazu meinen Artikel: Ungeheure Tatsachen.
Sloterdijk iiber Nietzsche: Auf den Appell des Anderen zu horen, wire ,,alteuropéisch®.
In: Freitag 37/2000.

Vgl. Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus. Gesammelte Aufséitze
zur Religionssoziologie I, Tiibingen? 1988, 17-206. Nachdem Webers Abhingigkeit
von der zeitgendssischen , kulturprotestantischen®, d.h. auch kapitalfreundlichen Theo-
logie rekonstruiert worden ist (vgl. besonders Jan Rehmann: Max Weber: Modernisie-
rung als passive Revolution. Kontextstudien zu Politik, Philosophie und Religion im
Ubergang zum Fordismus. Hamburg 1998), bleibt von seinen Annahmen iiber die
Herkunft der Arbeitsmoral nicht mehr viel iibrig.

1. Korinther 15, 52 ff. Ich zitiere nach der Ubersetzung von Fridolin Stier.

Wie bei Frank Tipler: Die Physik der Unsterblichkeit. Moderne Kosmologie: Gott und
die Auferstehung der Toten. Miinchen 1994,

Der Stern der Erlosung, Frankfurt/Main 1996, 423, vgl. auch 437 f., 443.

Vel. KD III 4, Zollikon-Ziirich 1951, 648 ff.

Die Debatte um den Artikel von Joy (Anm. 17) ist einer der Orte, an denen das
verhandelt wurde.

Hier engagiert sich Deutschmann (a.a.0.), indem er mit Georg Simmel (Die Philoso-

WIDERSPRUCH - 40/01 155



32
33
34
35

36
37
38
39

40

41

42

43
44

45

156

phie des Geldes) herausarbeitet, daB kapitalistisches Geld das Aquivalent nicht bloB
vorhandener, sondern auch méglicher Giiter ist und daB ihm ein Trieb innewohnt, diese
Eigenschaft des ,,Vermogens™ bis ins Unendliche auszuschopfen.

Auch in der genannten Ubersetzung des Neuen Testaments.

Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft, Miinchen Ziirich 1986, 497 ff.

A.a.O., 588.

Letzteres wird durch die merkwiirdigen Umsténde des Endes solcher ,,Bewegungen*
bestatigt: wenn der ,,Motor* ausfillt — Hitler oder Stalin -, gibt es natiirlich auch keine
Motorik, also keine ,,Bewegung® mehr.

1. Thessalonicher 4, 17.

Genesis 2, 15.

Vgl. Samtliche Werke (Hrsg. G. Colli/M. Montinari) Bd. 4, Miinchen 1980, 36.
Seine Erkldrung am Ende der “Genealogie der Moral” bedarf selber der Erklarung: auch
der Widerwille der Priester gegen das Leben sei immer noch ein Wille, und , lieber will
noch der Mensch das Nichts wollen, als nicht wollen* (a.a.0. Bd. 5, 412).

Es ist diese Verbindung, die Max Weber verfehlt, wenn er statt dessen auf ,,innerwelt-
liche Askese tippt.

,Das Ende der Zeiten ist also bereits zu uns gekommen (vgl. 1 Kor 10, 11)%, lesen wir
in einem auf dem Zweiten Vatikanischen Konzil verabschiedeten Dokument, der
,Dogmatischen Konstitution iiber die Kirche“, Abschnitt 48, ,,und die Erneuerung der
Welt ist unwiderruflich schon begriindet und wird in dieser Weltzeit in gewisser Weise
wirklich vorausgenommen. Denn die Kirche ist schon auf Erden durch eine wahre,
wenn auch unvollkommene Heiligkeit ausgezeichnet.” ,Die Kirche [...] existiert
eschatologisch®, schreibt auch Barth (KD IV 1, a.a.0., 739), ,,d.h. entsprechend dem
,jetzt schon® des Ostertages, der eben das Aufleuchten des letzten Tages inmitten der
irdischen Geschichte gewesen ist®.

Diese Tendenz ist sehr ausgeprégt bei Barth, der zugleich die Vorstellung vom Ewigen
Leben genauso radikal ,,entmythologisiert® wie Franz Rosenzweig, Paul Tillich oder
Rudolf Bultmann: Vgl. KDII1 2,628 f.; 666 £.; 708; 710; 757; zu Christi ,,Auferstehung*
IV 4, 1967, 27, Ziirich.

Vgl. Genesis 25, 8.

Es ist zwar nicht zu bestreiten, daB gerade in der zentralen Region des Neuen
Testaments, den von Paulus verfaliten oder unter seiner Hegemonie stehenden Schrif-
ten, die Endzeit als Zeit kurz vor dem Endjahr verstanden wird. Aber dies ist ja deshalb
so klar, weil Paulus sogar glaubte, das Ende werde in wenigen Jahren eintreten — eine
Annahme, die noch im Neuen Testament selber Kritisiert und vollig zuriickgenommen
wird. Wobei das Problem freilich darin besteht, daB es zu einer konsistenten theologi-
schen Gegenannahme nicht mehr kommt. Durch die Vorstellung des zweiten Petrus-
briefs, aus den letzten Jahren konnten sehr viele Jahre werden, weil vor Gott tausend
Jahre wie ein Tag seien, wird die paulinische Endzeit-Theologie erst wirklich fatal.
Denn gerade jene Haltung der Welt-Miidigkeit, die im Rahmen der paulinischen
.INaherwartung* sogar verstindlich war, wird beibehalten und noch verstirkt durch die
Behauptung, Gott gebe mehr Jahre, nur um méglichst Vielen die Chance zur Umkehr
zu gewihren: ,,So sollt ihr erwarten und beschleunigen die Ankunft des Tages Gottes
[...].% (2. Petrus 3, 12) Gibt er nicht auch die Chance zum Leben, das nach der Umkehr
erst anfiangt? Konnte es nicht darum gegangen sein: ,,all die freizubekommen, die durch
Todesfurcht wéihrend des ganzen Lebens der Knechtschaft verhaftet waren* (Hebréer
2, 15)? Als hitte Christus von dem unausgetragenen Streit etwas geahnt, lehrt er nur ein
einziges Gebet, das Vaterunser; in ihm heiBit es: ,,Dein Reich komme*“, und nicht: ,.Dein
Reich komme bald*. Auch in seiner Passionsgeschichte wird betont, dafl er den Tod
keineswegs herbeisehnte (Markus 14, 35 f.).

Wihrend eines ,,Gesprichs der Weltreligionen* am Rand der Expo 2000 in Hannover
schlug Richard Schenk, der christliche Vertreter, vor, apokalyptische Elemente in

WIDERSPRUCH - 40/01



46
47

Zukunft mehr in den Vordergrund zu stellen, schon weil dadurch die Beziehungen zur
jiidischen und islamischen Religion gestirkt werden kdonnten. ,,Als Ganzes sei die
Apokalyptik — auch jenseits ,vermeidbarer Trivialisierungen wie Endzeitberechnun-
gen‘ — allerdings noch immer zu schillernd, um als theologischer Gesamtschliissel
empfohlen werden zu kdnnen. Sie eigne sich aber, um — wie von Johann Baptist Metz
vorgeschlagen — aus der Inspiration apokalyptischer Traditionen die Sensibilitét fiir
menschliches Leid im Sinne einer gemeinsamen Weltverantwortung zu stiarken.” (FAZ
v.28.6.2000) In diesem Gesprich ist anscheinend nicht erkannt worden, dal Apokalyp-
se und Endzeit nicht dasselbe sind. Apokalypse heiflit nur Offenbarung. Wenn man das
Wort auch auf die anderen Religionen anwendet, heifit es jedesmal Offenbarung des
Endes. Die Apokalypse des Johannes von Patmos offenbart aber vor allem den Anfang
vom Ende und so eine Endzeit als letzte Zeit, fiir die es im Judentum und Islam gar keine
Entsprechung gibt: ,,Versiegle nicht die Worte der Prophetenrede dieses Buches — die
Zeit ist ndmlich nahe.” (Offenbarung 22, 10; vgl. dagegen Jesaja 8, 16!) Was die
»Sensibilitét fiir menschliches Leid* angeht, so wird sie durch die Theologie der Endzeit
gewil gestirkt, aber was ist der Nutzen, wenn es auf die Sensibilitdt von Opferlimmern
hinausléduft: ,,Hiroshima 1945 hat die Qualitit der menschlichen Geschichte griindlich
veriandert: Unsere Zeit ist zu befristeter Zeit geworden. [...] Diese Zeit des jederzeit
moglichen Endes der Menschheit ist in einem rein sidkularen Sinn und ohne apokalyp-
tische Bilderin der Tat die ,End-zeit, denn niemand kann erwarten, daf3 dieses nukleare
Zeitalter von einem anderen Zeitalter abgelost werden wird, in der diese todliche
Selbstbedrohung der Menschheit nicht mehr existiert. [...] Wer einmal die Formel
gelernt hat, kann sie nicht mehr vergessen.” (Moltmann, a.a.O., 230) Das stimmt eben
nicht! Es ist moglich, fiir einen anderen Diskurs zu kdmpfen, in dem die Formel keinen
Sinn mehr hitte. ,,Es gibt aber noch eine andere Bedrohung, die die Endzeit sozusagen
in Zeitlupe zeigt. Es ist die dkologische Katastrophe. [...] Es ist aber keine voriiberge-
hende Krise, sondern eine langsame, aber sichere und irreversible Katastrophe, in der
die schwicheren Lebewesen zuerst, dann aber auch die stidrkeren und nicht zuletzt die
Menschen vernichtet werden.* (234) Das ist bestenfalls selffulfilling prophecy, anson-
sten eine pure Erfindung! ,,Wir versuchen, unsere gegenwirtige Endzeit moglichst end-
los zu machen, indem wir dem bedrohten Leben auf dieser Erde immer neue Zeitfristen
geben. [...] Es ist ein Kampf ohne Sieg, ein Kampf ohne Ende, — im besten Fall.” (230
f.) Mit diesem christlichen Defitismius arbeitet Moltmann nur dem Verlassen der Erde,
der kapitalistischen Raumfahrtstrategie vor.

Vgl. Markus 13.

Bis zu einem gewissen Grad bewegen sich die Analysen der ,,Theologie der Befreiung*
auf dem hier skizzierten Weg (fiir Thielen, der sich ihr zurechnet, wurde das schon
gezeigt: Anm. 3). Besonders der Begriff , Fetischcharakter” regt dazu an: die in ihm
benannte Inversion wird als Gegeniiberstellung von ,.Gott™ und ,,G6tze™ interpretiert
(vgl. die Beitrige von Fiissel und Segbers in: W. Jacob, J. Moneta und F. Segbers
[Hrsg.], Die Religion des Kapitalismus. Die gesellschaftlichen Auswirkungen des
totalen Marktes. Luzern 1996). Dariiber geht es aber meistens nicht hinaus, so dal der
Leser oft den Eindruck gewinnt, es solle nur die schlechtere mit der besseren Religion
verglichen werden. Dem Befreiungstheologen E. Dussel ist schon vorgeworfen wor-
den, er binde ,,die Analyse der gesellschaftlichen Unrechtsstrukturen mit deren theolo-
gischer Interpretation [...] zu knapp zusammen* (Lienkamp, zitiert bei Ober, a.a.0., 72).
Einige Exponenten sind dem Weltbild des Kapitals sogar erschreckend nahe, etwa
Leonardo Boff, der in der Umsiedlung der Menschen ins All und der gentechnischen
Umwandlung ihrer Korper gar keine Inversion, sondern nur die direkteste Realisierung
christlicher VerheiBungen sieht (Die Stunde des Adlers. Wie der Mensch das Fliegen
lernt, Diisseldorf 1998). Nicht die kapitalistische Perspektive, sondern nur die Rolle der
lebendigen Arbeit in ihr soll sich dndern — eine Rezeption des Kapitalismus, die der
realsozialistischen bei allen auf der Hand liegenden Unterschieden doch allzu dhnlich

WIDERSPRUCH - 40/01 157



48

49

bleibt.

Ich habe das schon in dem Aufsatz von 1993 geschrieben, war damals aber selbst (wie
es nicht anders sein kann) in Irrtiimer verstrickt. Richtig scheint mir nach wie vor die
Methode, auf religiose Uberlieferung nicht ,,gehorsam®, sondern widersprechend zu
reagieren, d.h. mit dem Willen, die iiberlieferten Fragestellungen auf Konfusion zu
priifen und notfalls zuriickzuweisen. Ohne sie kann heute niemand die Vermengung von
Christentum und Kapitalismus auflosen, geschweige denn im Christentum selber mit
Begriffen wie der Endzeit zurechtkommen. Im einzelnen scheint mir, daB ich iiber
Religion gar nicht so anders schrieb als Barth, den ich noch nicht gelesen hatte, nur daf
ich nicht wie er zwischen Religion und Christentum unterschied. Es gibt da tatsédchlich
eine Differenz: in so vielen Religionen werden, wie ich moniert hatte, das Tier, die Frau,
die fremde Rasse als Maske des Todes angesehen und entsprechend behandelt; aber
christlich und schon jiidisch verstanden muf8 umgekehrt der Tod als Maske dieser
genannten und auch sonstiger Lebewesen gelten. Derer, die meine Zeitgenossen sind,
und derer, die es nicht sind. Die Erlosung der Kirche und der ganzen Gesellschaft von
diesem Heidentum, Menschen in Todesmasken zu verwandeln, ist ein Hauptanliegen
der feministischen Theologie. Sie engagiert sich deshalb auch gegen den Opferkult:
man opfert andere, um selber zu tiberleben, wie man andere zu Todesmasken macht, um
das eigene Lebendigsein davon abzugrenzen. Dem entspricht, daB ,,frau sich selbst
zum Opfer fiir andere und zur Todesmaske fiir andere macht. Wird einem Lebewesen
die Todesmaske aufgesetzt, ist es zum Opfer bereits prapariert. Feministische Theolog-
innen haben den Opferkult in seinen sidkularen Gestalten, aber auch in der theologia
crucis kritisiert (vgl. D. Strahm/R. Strobel [Hrsg.]: Vom Verlangen nach Heilwerden.
Christologie in feministisch-theologischer Sicht. Luzern®> 1993; von Strobel auch:
Gekreuzigt fiir uns — zum Heil der Welt? NZZ v. 3.4.1999, 56). Zu einer Kritik der
Endzeit-Theologie sind sie, soweit ich sehe, von da aus nicht vorgestoBen.

Vgl. vorldufig meine Erorterung der Krise der Okologie und der Arbeitsgesellschaft :
Probleme und Perspektiven der Berliner Republik. Miinster 1999; dazu Barth, KD III
4, a.a.0., 604 ff.

Ha

einen Ursprungsmythos, dechiffriert ein Emblem und anclysiert die historische Bedeutung
der 68er-Bewegung im Kontext der internationalen Ereignisse. ;

www.Hamburger-Edition.de

Wolfgang Kraushaar
1968 als Mythos, Chiffre und Zésur.
k _“9 370 Seiten, gebunden

~ DM 48.-/OS 350.- / SFr 46.-
ISBN 3-930908-59-x

Kein anderes Jahr ist im Rickblick auf die alte Bundesrepublik so
umstritten wie 1968. Fir die einen war es Ausdruck eines
weitreichenden Werteverfalls, fir die anderen Aufbruch in eine
léngst Gbeddllige Zivilgesellschaft. Wolfgang Kraushaar beschreibt

mburger Edition HIS Veragsges.mbH, Mittelweg 36, D 20148 Hamburg

158

WIDERSPRUCH - 40/01



	Kapitalismus und Christentum : Religionskritik heute : über die Notwendigkeit einer Auseinandersetzung mit der Kirche

