Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 21 (2001)

Heft: 40

Artikel: Zeitgemaliheit und Theorieform : Notizen zur kritischen
Gesellschaftstheorie

Autor: Demirovic, Alex

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-651909

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Alex Demirovic

ZeitgemiBheit und Theorieform

Notizen zur Kkritischen Gesellschaftstheorie

Der im Sommer 1999 von Peter Sloterdijk geduBerte Satz, die Kritische
Theorie sei tot, 1aBt sich als ein Hinweis auf eine theoriepolitische Situation
nehmen, nicht einfach nur als die facon de parler eines hochtrabenden
Intellektuellen. Dieser Satz trifft eine tiefgehende Verschiebung im Ver-
hiltnis von Intellektuellen zur Kritischen Theorie. Diese wird historisiert.
Sie gilt nun nur noch als ein historisches Muster intellektueller Selbstver-
standigung jener Periode, die durch Exil, Krieg, durch die Vernichtung der
Juden und den Wiederaufbau der Demokratie gekennzeichnet war. Diese
Zeit sei nun vorbei. Die Zukunft, so viele Intellektuelle der Berliner
Republik, diirfe ihre Identitdt nicht mehr durch Vergangenheitsbindung
gewinnen.

Dies ist historisch ernst zu nehmen — im Sinne einer gesellschaftstheore-
tischen Bestimmung der Situation des Selbstverhiltnisses von Intellektuel-
len. Der Aussage selbst ist nicht zuzustimmen, kritische Theorie ist alles
andere als tot. Ihr Theorietypus ergibt sich aus der Logik der modernen
biirgerlichen Gesellschaft und deren Widerspriichen, also aus dem Prozef3
von Kapitalakkumulation, Verwertungszwang und Aneignung fremder
Arbeit wie den damit einhergehenden Konflikten. Zwar wird von zahlrei-
chen Soziologinnen und Soziologen die Ansicht vertreten, gerade diese
Logik der biirgerlichen Gesellschaft als Klassengesellschaft habe sich
ebenso grundlegend gewandelt wie die Konfliktlinien. Seit langem ist
bekannt, dal} die verschiedenen und hdufig ganz gegensitzlichen Stromun-
gen der Sozialwissenschaften in verschiedenen ,,Welten“ leben. Zudem
macht sich auch die Soziologie selbstreflexiv mittlerweile damit vertraut,
daf ihre Diagnosen so hidufig falsch waren (vgl. Vester 1998; Geiler 1998).
Von den Einseitigkeiten, Ubertreibungen und Uberverallgemeinerungen
148t sich wohl viel lernen, aber sie bediirfen der empirischen wie der
theoretischen Korrektur, und diese besteht in einer Theorie, die der Offenheit
der sozialen Kdmpfe und der daraus resultierenden Umstrukturierung gesell-
schaftlicher Verhiltnisse in ihren vielen Aspekten Rechnung tragen kann.

Wenn die kritische Theorie jedoch nicht tot ist, dann betrifft die Situati-
onsbeschreibung das Verhiltnis der Intellektuellen zu ihr, mithin die kriti-
sche Theorie als ein praktisches Verhiltnis, als eine soziale Praxis von
Intellektuellen, die an ihr arbeiten oder dies nun vielmehr nicht mehr tun,
weil sie eben glauben, sie sei historisch obsolet. Erst auf einer zweiten Stufe
hat die historisch-intellektuellensoziologische Beobachtung auch episte-

WIDERSPRUCH - 40/01 131



mologische Konsequenzen, nimlich fiir die Art und Weise der Fortsetzung
kritischer Gesellschaftstheorie, die Uberzeugungskraft ihrer Argumente
und die Anstrengung, Plausibilitit zu erzeugen, fiir den Umfang der For-
schungsgegenstinde und die empirische Diagnose und Prognose.

Dieses historistische Verstindnis von kritischer Theorie ist vorgezeich-
netin der Tradition von Autoren wie Gramsci, Korsch, Luké4cs, Horkheimer
und Adorno. Danach entfaltet sich auf jeder Stufe der kapitalistischen
Gesellschaftsformierung eine jeweils spezifische Form materialistischer
Kritik an den sozialen Verhiltnissen. Entsprechend kann die Theorie, die
den Eigennamen einer Kritischen Theorie tragt und als Frankfurter Schule
bekannt wurde, als eine der Spielarten kritischer Gesellschaftstheorie gel-
ten, vielleicht sogar, wenn der Titel des Marxismus mit seinen kanonisieren-
den Implikationen nicht so irrefithrend wire, als die Form des Marxismus
in der spiten fordistischen Phase (vgl. Haug 1996). Diese Tradition war
geprigt von der Marxschen Konzeption, die Gesellschaft nicht allein als
okonomisches Verhiltnis zu begreifen. Wie Marx im Vorwort seines
kleinen Buches ,,Zur Kritik der politischen Okonomie* formulierte, kénnen
die Spannungen zwischen einerseits der Produktion auf groer Stufenleiter,
Kooperation und Teilung der Arbeit, Zusammendringung von Zeit und
Raum durch Kommunikations- und Transportmittel und dem Einsatz wis-
senschaftlicher Methoden, kurz den Produktivkriften, und andererseits den
Produktionsverhiltnissen, unter denen die gesellschaftliche Arbeit organi-
siert ist, quasi naturwissenschaftlich genau beobachtet werden.

Diese Spannungen und Widerspriiche nehmen in einer unvorhersehbaren
Weise die Form von juristischen, politischen, moralischen, philosophi-
schen, dsthetischen, religiosen oder wissenschaftlichen Konflikten an; der
Verlauf dieser Konflikte selbst ist ungewif3. In diesen Formen werden sich
die Menschen der grundlegenden materiellen Konflikte mal langsamer, mal
schneller bewuBt und tragen sie auch in ihnen aus, gemaB den spezifischen
Begriffen und Regeln dieser jeweiligen Felder. Alles ist ungewil}: der
Zeitpunkt des Konflikts, die Form, die er annimmt, die Entscheidung, die
fallt. Marx pladiert dafiir, beides zu analysieren: die aus den grundlegenden
materiellen Verhiltnisse hervorgehenden Widerspriiche und die daraus
resultierenden Konflikte des Uberbaus. Hier namlich, nicht in der Okono-
mie, fallen die Entscheidungen iiber die weitere Entwicklung. Bedingt
durch den Verlauf und die Form der Konflikte, verinderte und erweiterte die
kritische Theorie den Gegenstandsbereich der kritischen Analyse.

Neben vielen anderen nahm auch Jiirgen Habermas fiir sich in Anspruch, die
Kritische Theorie — in ihrer besonderen Spielart der Frankfurter Schule —
weiterzuentwickeln. Diesen Anspruch 16ste er in der Gestalt eines umfang-
reichen Werkes ein und machte sich damit kritisierbarer als andere (vgl.
insbesondere Habermas 1981, Band 2, Aufgaben einer kritischen Gesell-
schaftstheorie, S. 545 ff.). Mit diesem Anspruch verband er jedoch nicht, die
Analysen und Diagnosen der dlteren Theorie zu reproduzieren. Vielmehr
hielter deren Paradigma, und damit auch das der materialistischen Tradition

132 WIDERSPRUCH - 40/01



des westlichen Marxismus, schon ldngst fiir erschopft. Indem er Horkhei-
mer und Adorno in einem Atemzug mit Nietzsche nannte, gegen Nietzsche
aber dhnlich harsch argumentierte wie seinerzeit bereits Lukécs, ndmlich
ihn als Gegner der Vernunft, der Aufkldrung und der Moderne abkanzelte,
distanzierte er sich deutlich genug von der dlteren Kritischen Theorie. Ihr
hielt er Selbstwiderspriichlichkeit, Pessimismus, Flucht in die Kunst vor;
zweifach habe sie deswegen versagt: den Anspruch auf kritische Vernunft
habe sie nicht aufrechterhalten, die Potentiale der modernen Demokratie
nicht erkennen konnen.

Der von Habermas projektierte Paradigmawechsel innerhalb der Kriti-
schen Theorie besagte so viel wie eine grundlegende Veridnderung der
Weltsicht. Obwohl Habermas die dltere Kritische Theorie nicht fiir fortsetz-
bar hielt, nahm er aber ihren Anspruch auf. Kritische Theorie soll eine
Theorie des Gesamtzusammenhangs der kapitalistischen Gesellschaft sein
— und die Theorie muf intern den MaBstab der Kritik ausweisen konnen.
Kritisch ist die Theorie also insofern, als sie im Gegenstand ihrer Analyse,
der Gesellschaft, ein Handlungspotential erkennt, das auf Aufkldrung,
Rationalitdt, Emanzipation und Freiheit zielt. Theorie ist mit diesem dem
gesellschaftlichen ProzeB immanenten Potential intern verbunden, dies ist
ihr praktisches Moment. Thr Selbstverstindnis ist kritisch, weil sie diesem
Potential die Geltung verschafft, es den Gesellschaftsmitgliedern einsichtig
macht und alle diejenigen kritisiert, die ihrerseits den Zugang zu ihm zu
verstellen versuchen.

Habermas sieht dieses Rationalitidts- und Freiheitspotential eingelagert
in die Sprachfidhigkeit der Menschen und in die alltédgliche Verstindigung,
in denen die Individuen kommunikativ eine gemeinsame Weltdeutung
erzeugen. Hier argumentieren die einzelnen; und indem sie ihre Hinter-
grundiiberzeugungen zur 6ffentlichen Diskussion stellen, rationalisieren
sie langfristig ihr Handeln. Kommunikation impliziert, dal Alter ego als
gleicher Kommunikationsteilnehmer anerkannt wird, der gleichfalls das
Recht hat, seine Argumente vorzubringen, da Ego sich andernfalls mit
seiner Sprechhandlung selbst dementieren wiirde. Moralisch im Sinne einer
Verallgemeinerungsfahigkeit soll kommunikatives Handeln sein, weil es
allen erlaubt, ihre Argumente vorzubringen und ihre Erwartung berechtigt
sein 1dBt, daB diese Argumente schlieBlich auch zu kollektiv geteilten
Uberzeugungen und entsprechenden Handlungsweisen fithren werden.

Habermas’ Theorie ist komplex. Dennoch, drei Aspekte, die als ihre
herausragende Leistung betrachtet werden konnen, sind gerade auch das,
was fiir eine Fortentwicklung einer neuen Konfiguration von kritischer
Gesellschaftstheorie eher hinderlich ist. Erstens. Habermas verschiebt die
argumentative Hauptlast der Kritischen Theorie in den Bereich der Moral-
philosophie. In ihr soll die Diskussion nun dariiber entscheiden, ob und wie
dieser zentrale Begriff als Maf3stab der Kritik gelten kann. Doch mit dieser
Theorieentscheidung ist erstmal gewihrleistet, dall es niemals mehr zu
Kritik kommt. Gegen jedes Argument, das eine kritische Norm stiitzen

WIDERSPRUCH - 40/01 133



konnte, werden Dutzende von Philosophinnen und Philosophen noch mehr
Argumente erdenken. Es wird eine sicher interessante und anregende, aber
gleichwohl niemals mehr endende Diskussion iiber die endgiiltige Begriin-
dung einer letzten kritischen Norm geben. Es liegt in der Form philosophi-
schen Denkens, daB es wohl Praxis fordert, da es sich jedoch um eine Norm
handelt, jeweils um deren Interpretation kimpft. Auch dieser Konflikt um
moralische Normen ist, um das MiBverstindnis der Ideologiekritik zu
vermeiden, unter Umstdnden eine der rationalen Formen, in denen die
Menschen gesellschaftliche Konflikte austragen. Es spricht sogar viel
dafiir, daB so, wie unter Bedingungen der Feudalitit die Religion das
Register der sozialen Kémpfe war, unter frithen biirgerlichen Bedingungen
die Philosophie die Form dafiir darstellte, wahrend in der weiteren Entwick-
lung der Gesellschaftsformation eher die Soziologie an deren Stelle trat.
Ein aktuelles Beispiel fiir die interne Unbegrenzheit von Begriindungs-
diskursen in der Sozialphilosophie stellen die Thesen Michael Walzers dar.
Materialistische Theorie ist aus seiner Sicht nicht erforderlich. Denn die mit
dieser Theorie formulierte Kritik stiitze sich auf die Kraft der Moral, die gar
nicht von der Theorie abhédngt (vgl. Walzer 2000). Das richtige Modell
moralischer Kritik siecht Walzer schon ldngst im Alten Testament entfaltet,
es 1st das des Propheten, der sich an den MaBstiben seiner Gemeinschaft
orientiert. Aber kann die Art der alttestamentarischen Kritik etwas zum
Verstidndnis moderner Formen der weltweiten Aneignung fremder Arbeit,
der kolonialistischen Ermordung von indigenen Volkern, des Rassismus
und der Kriege, der Finanzmirkte oder der Auspliinderung natiirlicher
Ressourcen beigetragen? Marx ging es gerade nicht darum, wie Walzer
behauptet, einen Begriff, den der Ausbeutung, mit der Dignitét einer letzten
philosophischen Weisheit auszustatten, so dafl sich die Menschen daran
halten konnen wie an ein religioses Bekenntnis. Das gerade wire, was er
ablehnte, philosophische Kritik, Kritik als ethische Haltung ohne die Kennt-
nis der realen widerspriichlichen Prozesse und deswegen von anderen
Philosophien jeweils auch ganz schnell widerlegbar. Marx wollte keine
kritischen MaBstibe apriori definieren, sondern herausarbeiten, welche
Form von zeitgemdfler emanzipatorischer Aktion und Kritik sich in der
Gesellschaft selbst bildet. Eine materialistische Konsequenz wire: keine
Begriindung der Kritik, sondern eine historische Analyse ihrer Bedeutun-
gen, ihrer Einsitze, der an sie gekniipften Erwartungen, der verschiedenen
Phasen und Tendenzen von Kritik (vgl. Demirovic 1993; 1999).
Zweitens. Um der Widerlegung durch andere Philosophen zu entgehen,
will auch Habermas die Kritik in einer materialen gesellschaftlichen Praxis
verankern. In seinem Fall ist dies die Sprache. In die Sprache eingelassen,
wird die Kritik universalisiert und naturalisiert. Es gehort zur Conditio
humana, daB die Menschen sprechen. Habermas hat bekanntlich eine
abstrakte anthropologische Konstante, Arbeit, durch eine andere, Kommu-
nikation, ersetzt. Dennoch ist die Theorie nicht aufrechtzuerhalten. Denn
aus der Tatsache sprachlicher Kommunikation folgt eben keine Norm — und
wenn doch, dann eine zu unspezifische. Habermas unterstellt, da3 Men-

134 WIDERSPRUCH - 40/01



schen nicht im Widerspruch zu sich selbst stehen diirften, daB sie also nicht
durch ihr Verhalten dem widersprechen, was sie durch sprachliches Han-
deln in Anspruch nehmen: unverstellte Kommunikation mit anderen. Indi-
viduen konnen einsehen, daB sie durch Sprechen als solches dem anderen
gegeniiber kritisierbare Geltungsanspriiche iiber die objektive, intersubjek-
tive und subjektive Welt erheben. Sprechen erlaubt den Kommunikations-
teilnehmern, jene Geltungsanspriiche zuriickzuweisen.

Folgt man der Logik dieses Arguments, dann hétten die Menschen bisher
weitgehend im Widerspruch mit sich selbst gelebt. Gesellschaftstheoretisch
wire es vor allem wichtig zu wissen, warum sie das getan haben; und
wichtiger noch wire herauszufinden, warum sie offensichtlich auch gegen-
wirtig noch bereit sind, weiterhin im Widerspruch mit sich selbst zu leben.
Die sprachliche Verstidndigung scheint historisch keine so durchschlagende
Macht gewesen zu sein, um sich durchzusetzen. Dies konnte zu materiali-
stischen Fragen nach den historischen Griinden fiihren, die dies verhindert
haben oder zukiinftig verhindern werden. Aber Habermas’ Theorie fiihrt
eher zwangsldufig dazu, immer weiter an der Begriindung des einen zentra-
len Begriffs zu arbeiten, ihn noch tiefer und differenzierter zu begriinden,
so daB er immer unangreifbarer wird. Die Arbeit konzentriert sich gleich-
sam um einen immer engeren Fokus, die Argumente werden immer dichter.
In diesem einen Begriff, dem Begriff des kommunikativen Handelns, kon-
zentriert sich seine Gesellschaftstheorie; diese stellt nicht mehr den Prozef3
dar, der mit vielen konkreten Begriffen ein Gedankenobjekt entfaltet, die
konkrete Form der kapitalistischen Formation. Vielmehr dient die Theorie
zur Stiitzung eines fiir zentral gehaltenen moralphilosophischen Begriffes
(vgl. u.a. Habermas 1983). Mit seiner Begriindung steht und fillt alles.

Gerade die Systematik, um die sich Habermas in seinem Werk bemiiht,
fiihrt in der Philosophie — die eine historisch spezifische Denkformation ist,
die sich aufgrund ihrer Befassung mit reinen Geltungsfragen in ihrer Praxis
selbst nicht denken kann — dann erfahrungsgemall dazu, da zukiinftige
Philosophen die Philosophie Habermas’ einfach iiberholen werden. Viel-
leicht nehmen sie einige Probleme auf, doch vieles werden sie liegenlassen,
um sich gerade von der Systematik nicht binden zu lassen.

Drittens. Habermas hat die éltere Kritische Theorie auf einen Begriff
reduziert, den der Arbeit, des monologischen instrumentellen Handelns.
Diesem okonomistisch ausdeutbaren Begriff gegeniiber stellt er einen
normativen Begriff der intersubjektiven Verstindigung. Dieser Begriff
versucht ausdriicklich, Rechenschaft von den politischen Prozessen der
modernen Demokratie und dem Wohlfahrtsstaat zu geben. Interessen sollen
kommunikativ in den 6ffentlichen Diskussionen rationalisiert und koordi-
niert werden. Immer neue Formen von Widerspruch und Kritik kénnen sich
in der offentlichen Sphire zur Geltung bringen. Habermas sieht aber
durchaus, daB die kommunikative Verallgemeinerung von Interessen nur
dort gelingen kann, wo es nicht um grundlegend divergente Interessen
handelt, wo es Verallgemeinerungsfiahigkeit iiberhaupt gibt.

Klasseninteressen sind auch aus seiner Sicht nicht auflgsbar, sondern

WIDERSPRUCH - 40/01 135



konnen nur in Gestalt eines Kompromisses institutionalisiert werden. Seine
Erwartung war, daB auf dieser Grundlage einer historischen Institutionali-
sierung von sozialen Teilhaberechten ein weiterer evolutionédrer Schub
moglich wire hin zu einer Form diskursiv-6ffentlicher Kontrolle und
Lenkung wirtschaftlichen und politischen Handelns. Diese Erwartung wur-
de durch die Art der Dynamik der kapitalistischen Vergesellschaftung, die
die Gestalt der Globalisierung annimmt und mit neoliberalen Konzepten
vorangetrieben wird, enttduscht. Der wohlfahrtsstaatliche Klassenkompro-
miB setzt voraus, daB die den KompromiB3 schlieBenden Parteien ein stabiles
Interesse haben und sich durch den Kompromi8 binden lassen. Gerade das
ist nicht der Fall. Die Unternehmer beispielsweise konnen durch einen
internationalen Vergleich der Gewinnerwartungen iiberpriifen, ob ihre
produktiven Investitionen sich noch rentieren, ob es sinnvoll ist, mit
Gewerkschaften stabile Rahmenbedingungen auszuhandeln, ob es sich
lohnt, Steuern und Abgaben zu zahlen, die fiir staatliche Leistungen ge-
braucht werden, die die Unternehmer nicht mehr in Anspruch nehmen
wollen.

Habermas’ Theorie miindet in eine politische Philosophie, die mit moral-
philosophischen Argumenten begriindet wird. Sprachlich vermittelte ge-
sellschaftliche Koordination und demokratischer Prozefl kann Habermas
als genuine Gegenstinde der Analyse bestimmen, doch der materialistische
Anspruch der Ausarbeitung eines komplexen Gedankenkonkretums der
aktuellen kapitalistischen Formation wird von ihm nicht verfolgt. Die Krise
des nationalen und keynesianischen Wohlfahrtsstaats kann deswegen
schlieBlich auch als der Grund fiir eine Krise eines solchen Modells von
Kritischer Theorie angesehen werden.

Als Alternative drangt sich auf, auf okonomiekritische Analysen zuriick-
zugreifen. Die Diskussion iiber Globalisierung hat ein besonderes Literatur-
genre der Okonomiekritik entstehen lassen, das nicht den Anspruch auf
kritische Theorie erhebt, das aber dennoch interessant ist, weil eine be-
stimmte Art der Gesellschaftskritik formuliert wird. Diese kritisiert an der
Okonomie nicht, daB sie Okonomie ist, sondern daB sie auf Lebensbereiche
ibergreift, von denen angenommen wird, sie seien autonome Bereiche, die
bislang von der Okonomie unberiihrt gelassen worden seien. Es handelt sich
um Varianten eines Kolonisierungstheorems, das das marxistische Land-
nahme- und Subsumtionstheorem abgelost hat, obwohl beide nahe beiein-
ander liegen: nicht das Kapitalverhiltnis steht zur Kritik, sondern der
O0konomische Eingriff in fiir autonom gehaltene Bereiche, die nun gezwun-
gen werden, Regeln und Begriffe aus einem anderen autonomen Bereich zu
iibernehmen und ihre Handlungslogik entsprechend umzustellen.

Beklagt wird die Tatsache, dal Menschen, Liebe, Fiirsorge, die Gebir-
fahigkeit der Frau, der Samen des Mannes ebenso wie der von Reis oder
tierische Zellen zur Ware werden konnen. Offentliche Giiter wie Bildung,
Transport, Wasser werden verstirkt auf dem Markt gehandelt, dem sie
bislang dadurch entzogen waren, daB sie vom Staat geschiitzt, garantiert und

136 WIDERSPRUCH - 40/01



zur Verfiigung gestellt wurden. Es ist der ,,Terror der Okonomie*, der
skandalisiert wird, weil sie viele Bereiche des Sozialen dem Nutzenkalkiil
der Verwertung unterwirft und neue Formen der sozialen Ungleichheit
erzeugt. Kritisiert wird der Ubergriff der Okonomie und die Einschrinkung
der Autonomie anderer Lebensbereiche.

Nur den Ubergriff der Okonomie zu beklagen, greift zu kurz, und der
GesamtprozeB der Gesellschaftsformation gerit aus dem Blick, die Tatsa-
che also, daB solche Ubergriffe von vielen Individuen begiinstigt werden,
weil sie davon in ihrem Alltag profitieren oder dal machtvolle Interessen-
gruppen sie zielstrebig verfolgen. Die Klage iiber die Okonomisierung
wird, worauf schon Marx hinweisen konnte, den Prozef der Okonomisie-
rung nicht aufhalten, weil sie nicht von allen geteilt wird.

Verelendungs- und Leidensdiskurse wirken nur solange, wie sie sich an
diejenigen richten, die von der impliziten moralischen Botschaft schon
iiberzeugt sind. Sie haben keine sachlich aufklidrende oder informierende
Bedeutung, sie erarbeiten auch keinen Begriff von den sozialen Prozessen
und Vorgingen, sondern tragen zur Schaffung und Reproduktion eines
bestimmten Konsenses in Alltagsgespriachen bei. Wenn die Grundlage
dieses Konsenses nicht mehr vorhanden ist, wird auch die Klage nicht
iiberzeugen. Problematischer aber ist, daB auch die Elemente der sachlichen
Analyse, auf die sich die moralische Klage stiitzt, entwertet werden — ein

durchaus kontraproduktives Moment in dieser Art von moralisierender
Kritik.

Die kritische Gesellschaftsanalyse hat nicht allein die Verluste und Gewin-
ne zu bilanzieren, die mit Ubergriffen der Okonomie in autonome Bereiche
des gesellschaftlichen Lebens verbunden sind. Von Bedeutung ist mehr
noch, sich kritisch iiber die Autonomie von Politik und Kultur selbst zu
verstindigen. Denn die Autonomie dieser Bereiche, in die jetzt eingegriffen
wird, ist selbst das Ergebnis der kapitalistischen Gesellschaftsformation
und muB in sich verdndernden Formen reproduziert werden. Nicht immer
und in allen Hinsichten ist diese Autonomie positiv zu bewerten; so
reproduziert die Unterscheidung von Kunst und Wissenschaft den Gegen-
satz von Sinn(lichkeit) und Rationalitit; die von privat und 6ffentlich den
Gegensatz von Fiirsorge und Liebe hier, von Freiheit und Rationalitét dort.
Vielmehr ist die Autonomisierung gesellschaftlicher Bereiche Ergebnis
herrschaftlich organisierter Arbeitsteilung, die sie den Lebensentscheidun-
gen der Individuen und ihrer Selbstbestimmung und der nachhaltigen und
verniinftigen Regulierung durch die Gesellschaft entzieht.

Eine weitere Form der kritischen Auseinandersetzung mit den gegenwir-
tigen Transformationsprozessen ist anzusprechen. Die materialistische Ana-
lyse der 6konomischen Prozesse trigt wesentlich zur Bestimmung der
aktuellen Verdnderungen der biirgerlichen Gesellschaftsformation bei. Doch
es 14Bt sich auch eine Uberverallgemeinerung und Verkehrung beobachten.
Gerade die Diskussion iiber Globalisierung fiihrt iiberraschenderweise zu
einer selektiven Akzeptanz der kritisch-materialistischen Ansitze, soweit

WIDERSPRUCH - 40/01 137



sie sich eben auf okonomische Prozesse beschrinken, also auf den gleich-
sam ,,naturgesetzlichen* Aspekt der gesellschaftlichen Entwicklung — eine
Akzeptanz, die sogleich in den Vorwurf iibergehen kann, nur die bloBen
Fakten und materiellen Zwinge zu beriicksichtigen, und deswegen eine
Falle darstellt.

Aber in der Tat hat die Analyse des Globalisierungsprozesses und der
Bildung regionaler Blocke noch nicht an das erreichte theoretische Niveau
der materialistischen Diskussion ankniipfen konnen. Denn viele Analysen
konzentrieren sich weitgehend auf den 6konomischen Prozef der Kapital-
verwertung, auf Unternehmen und Finanzmirkte und nehmen nicht selten
eine einzelwissenschaftliche Form an, die dem Gesamtzusammenhang der
gesellschaftlichen Reproduktion nicht angemessen ist. Nicht selten wird
deswegen auch die Okonomie iiberbewertet. Damit will ich nicht etwa
sagen, dal sie keine zentrale Rolle spielt, doch gerade das besondere
Gewicht der okonomischen Vorgéinge im Gesamtkomplex politischer und
kultureller Prozesse wire nicht zu unterstellen, sondern konkret zu begrei-
fen. Es scheint sich in den Analysen ein Fehler zu wiederholen, der haufig
in Varianten des Hegelmarxismus zu beobachten war, nimlich die biirger-
liche Okonomie selbst zur politischen und kulturellen Totalitit aufzuladen;
so verdichtet sich in einer neoliberal strukturierten Okonomie alles, Okono-
mie, Politik und Kultur werden zerstort.

Der 6konomische Prozel3 wird begriffen als einer, der sich radikalisiert
und aus seinen sozialen Bindungen und Regulierungen heraustritt, ein
enormes zerstorerisches Potential entfaltet, die Lebenszusammenhinge der
Gesellschaft ebenso bedroht wie die natiirlichen Ressourcen. Hier tritt das
Kapitalverhiltnis mit der Kraft eines verselbstindigten Automaten auf. Es
kommt nicht primér darauf an, das es in andere Bereiche eindringt, sondern
sich aus ihnen herauslost und dabei zerstorerisch wirkt. Das Ziel ist die
Zivilisierung und Wiedereinbettung dieser wildgewordenen Dynamik von
Vorgingen, die die Gewalt von Naturereignissen haben. Das Kapitalver-
hiltnis, der konomische ProzeBl wird als ein autonomes soziales Konflikt-
feld betrachtet, damit politisiert und moralphilosophischen Fragen geoff-
net. Das fiihrt aber zu einem MiBverstidndnis, denn nun kann die 6konomi-
sche Analyse den Eindruck erwecken, als sei sie als solche schon der Teil,
der fiir das Ganze steht.

Die Gefahr einer 6konomistischen Reduktion ist also nicht gering. Dies
konnte drei Konsequenzen haben: a) Es entsteht im Rahmen der kritischen
Gesellschaftstheorie ein Vakuum hinsichtlich des Anspruchs auf eine
komplexe Gesellschaftstheorie. Diese iiberldBt die aktuelle Herausforde-
rung anderen als kritisch-materialistischen Ansédtzen — zu denken ist hier
insbesondere an die Systemtheorie Niklas Luhmanns. b) Die Analysen zur
Globalisierung zersplittern in ein breites und buntes Angebot von Analysen
der Globalisierungsphdnomene und -ursachen (6konomisch, politisch, kul-
turell, technologisch, okologisch), die theoretisch nicht mehr integriert
werden. c) Mit dem Vergessen des vorangegangenen Komplexititsgewinns
in der Kritischen Theorie, die eine Auseinandersetzung mit einem breiten

138 WIDERSPRUCH - 40/01



Spektrum von autonomen Handlungssphiren beinhaltet, kommt es zu einer
Reduktion auch der kritischen MaBstidbe. Die Rationalitdt dkonomischer
Prozesse wird nicht mehr gepriift, die Okonomie, der Finanzmarkt gilt als
solcher schon fiir ein Problem.

Dabei wird ignoriert, dal das Kapital sich nur die gesellschaftlichen
Potentiale aneignet und als Verdienste des Kapitals selbst prisentiert: also
die Weltvergesellschaftung, das hohe Niveau der wissenschaftlich vermit-
telten Lebensweise, die Giiterversorgung, die demokratische Beteiligung,
die intellektuellen Kompetenzen und der kulturelle Austausch. Auf parado-
xe Weise kommt es zu einer strukturkonservativen Haltung. Als politischer
Erfolg gilt die Bewahrung wohlfahrtsstaatlicher Mechanismen und Nor-
men, also die Sicherung von Wohlfahrtsstandards, die mit der Norm
sozialer Gleichheit begriindet werden. Damit geraten aber auch die Proble-
me und inneren Widerspriiche des wohlfahrtsstaatlichen Kompromisses aus
dem Blick.

Die Norm der sozialen Gleichheit ist als solche heikel. Menschen sind
nicht gleich, das Biirgertum kann Gleichheit, worauf Marx in seiner Kritik
an der Franzosischen Revolution schon hinwies, nur gewaltsam gegen die
differenten Individuen durchsetzen. Der abstrakt-allgemeine Biirokratis-
mus des Wohlfahrtsstaats ist keine dem Gleichheitspostulat duBerliche
Erscheinung; ebenfalls waren die Bevorzugung des ménnlichen Familien-
vorstands und die rassistische Unterschichtung der Arbeitsverhiltnisse
konstitutive Merkmale des Wohlfahrtsstaatskompromisses, die nun, mit
seiner Krise, offen ausbrechen und fiir Beunruhigung sorgen.

In der kritischen Theorie hat in den vergangenen Jahren ein durchaus
konfliktreicher Perspektivenwechsel stattgefunden.! Das von Rosa Luxem-
burg iiber die idltere kritische Gesellschaftstheorie tradierte Subsumtions-
und Landnahmemodell, wonach immer weitere, gleichsam noch unberiihrte
Zonen dem Kapitalverhiltnis unterworfen werden, wird abgeldst durch
zwei Varianten eines neuen Modells: erstens die Verselbstdndigung syste-
mischer 0konomischer oder politisch-biirokratischer Prozesse, die sich
gegen andere autonome Lebensbereiche wenden und diese zu kolonisieren
drohen; zweitens die Wiedereinbettung, die Zivilisierung, die erneute Dif-
ferenzierung autonomer Geltungsbereiche. Noch wenig durchdacht scheint
nach dem jetzigen Stand der Diskussion, wie die Form der Gesellschaft
aussehen wiirde, in die die Okonomie wieder eingebettet und in der die
Autonomie der verschiedenen Bereiche restauriert wére. Fiir die Begriffe in
der Tradition der kritischen Theorie stellt das eine Herausforderung dar,
denn sie hatte den Anspruch, den GesamtprozeB der kapitalistischen Forma-
tion zu begreifen. Es handelt sich um eine ProzeBanalyse der Dynamik der
gesellschaftlichen Kooperation und der Produktionsverhiltnisse mit den
ihnen eigenen Widerspriichen und Konflikten.

Die Okonomie, das Kapital war als gesellschaftliches Verhiltnis be-
stimmt, das anderen gesellschaftlichen Verhéltnissen vorausgeht und die
sozialen Akteure veranlaBt, in und durch Konflikte bestimmte gesellschaft-

WIDERSPRUCH - 40/01 139



liche Formen des Zusammenlebens herauszubilden. Das ist nicht die unter-
ordnende, sondern vor allem die formierende Kraft des Kapitalverhdltnisses
als konkreter Form der Reproduktion des materiellen Lebens. Dieser Ge-
samtprozeB mit seinen konomischen, politischen und kulturellen Elemen-
ten triagt sich wenigstens fiir eine gewisse Zeit und in einer spezifischen
konjunkturellen Form, die durch Krisen und Kédmpfe vermittelt ist, fiir eine
gewisse Zeit selbst.

Die Vermutung von Marx war, daB es zwar Ungleichzeitigkeiten gibt,
daB sich die Gesellschaft aber tatsichlich noch um das grundlegende
Verhiltnis materieller Reproduktion herum bilden muB, die Okonomie also
noch zur Reproduktion des Lebens beitrigt. Aber geht es iiberhaupt noch um
die Reproduktion eines Gesamtzusammenhangs? Die von den erwéhnten
Analysen aufgeworfene Frage ist, ob das noch der Fall ist. Eine verselbstin-
digte Okonomie vor allem der Finanzmirkte bedroht die natiirlichen Grund-
lagen, also Rohstoffe, Boden, Wasser, Luft, Nahrungsmittel, ebenso die
Gesundheit und die generativen Fahigkeiten der Menschen, die Bildung und
das Wissen sowie schlieBlich auch die Bedingungen der Moglichkeit der
symbolischen Reproduktion. Die Reproduktion des Gesamtzusammen-
hangs schlieBt ebenso den Proze der Autonomisierung der Bereiche wie
Familie und Sozialisation, Kultur und Bildung, Kunst und Philosophie
sowie Politik und Staat ein. Das Verhiltnis dieser autonomen Bereiche folgt
keinem standardisierten und historisch gleichbleibenden Muster. So wie
diese Zusammenhinge von der materialistischen Theorie vernachlissigt
werden, stellt sich die sachliche Frage, ob diese autonomen Bereiche
iiberhaupt noch Formen sind, in denen sich die Menschen der Konflikte
bewuBt werden und sie austragen.

Es handelt sich aktuell um drei Varianten der kritischen Gesellschafts-
theorie. Im letztgenannten Fall wird die Theorie auf die Frage nach gelin-
gender Subjektivitdt konzentriert. Sie gilt als bedroht, wenn systemische
Leistungen der Okonomie oder der Politik auf die Kultur und Lebenswelt
iibergreifen. Das Ziel ist eine Balance zwischen den Bereichen, die jeweils
neu hergestellt werden muB. Damit wird akzeptiert, daB Okonomie oder
Politik immer wieder von neuem den kulturell-normativen Bereich koloni-
sieren. Im zweiten Fall soll die destruktive Dynamik der Okonomie zivili-
siert werden, da sie das gesellschaftliche Leben insgesamt zerstort. Hier
wird die Okonomie zu einer totalisierenden Gewalt. Die politischen oder
kulturellen Bedingungen, die die Individuen veranlassen konnten, die
Okonomie zu begrenzen, werden zu wenig bedacht; zu schnell wird offen-
sichtlich unterstellt, daB die Aufkldrung iiber die zerstorerische Tendenz der
globalisierten Okonomie zu moralischen Gegenreaktionen fiihrt. Im dritten,
hier favorisierten Modell werden schlieBlich alle Bereiche und ihr Verhilt-
nis zueinander, also die gesellschaftliche Form der Autonomie von Okono-
mie, Politik und Kultur, kritisch auf ihre Widerspriiche und die daraus
entstehenden Konflikte iiberpriift, weil angenommen wird, da8 die Art und
Weise der sozialen Kdmpfe und ihrer jeweiligen Losung fiir die Dynamik
der gesellschaftlichen Entwicklung ursichlich ist.

140 WIDERSPRUCH - 40/01



Anmerkung

1 Inder Zeitschriftenlandschaft hat sich diese Theorieentwicklung in jiingerer Zeit in der
Griindung zweier Periodika niedergeschlagen: Zeitschrift fiir kritische Theorie (im 7.
Jg., herausgegeben von G.Schweppenhduser, Liineburg) und Hannoversche Schriften
(im 3. Jg., herausgegeben von D.Claussen, O.Negt u. M.Werz, Frankfurt/M.), die mit
der Vorstellung der Bildung einer neuen Hannoverschen Schule der Kritischen Theorie
verbunden wird. In beiden Fillen wird im engeren Sinn an die &ltere Kritische Theorie
der Frankfurter Schule angekniipft und versucht, diese Tradition fiir die Analyse
aktueller Gesellschaftsentwicklungen fruchtbar zu machen. Neben diesen beiden Stro-
mungen findet sich eine dritte, die, auf die Tradition von Marx und des westlichen
Marxismus gestiitzt, sehr viel breiter neben der dlteren Kritischen Theorie auch neuere
Diskussionen der politischen Okonomie, des Poststrukturalismus, des Feminismus, des
Neogramscianismus einbezieht. Wihrend die erste Stromung hiufig die GewiBheit der
iiberlieferten Theorie, ihrer Begriffe und MaBstidbe unterstellt, die zweite sich davon
absetzt und ein neues gesellschaftstheoretisches Modell ausgearbeitet hat, ist die dritte
eher durch eine Vielzahl von Einzelanalysen reprisentiert: Politische Okonomie,
Naturverhiltnisse, Staat und intellektuelles Feld (s. auch Mitteilungen, Heft 10, 1999,
Forschungsarbeiten, Institut fiir Sozialforschung, Frankfurt/M.).

Literatur

Demirovic, Alex, 1993: Intellektuelle und kritische Gesellschaftstheorie heute. In: Prokla
92, Berlin/Miinster

Ders., 1997: Demokratie und Herrschaft. Aspekte kritischer Gesellschaftstheorie. Miinster

Ders., 1999: Der nonkonformistische Intellektuelle. Frankfurt/M.

GeiBler, Rainer, 1998: Das mehrfache Ende der Klassengesellschaft. Diagnosen sozial-
strukturellen Wandels. In: Jirgen Friedrichs, M. Rainer Lepsius, Karl Ulrich Mayer
(Hrsg.), Die Diagnosefihigkeit der Soziologie. Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und
Sozialpsychologie, Sonderheft 38, Koln

Habermas, Jiirgen, 1981: Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt/M. (2 Bde.)

Ders., 1983: Moralbewuftsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt/M.

Haug, Wolfgang Fritz, 1996: Was kommt nach dem fordistischen Marxismus? In: Das
Argument 214, Berlin

Vester, Michael, 1998: Was wurde aus dem Proletariat? Das mehrfache Ende des Klassen-
konflikts. Prognosen des sozialstrukturellen Wandels. In: Jiirgen Friedrichs, M. Rainer
Lepsius, Karl Ulrich Mayer (Hrsg.), Die Diagnosefidhigkeit der Soziologie. Kdlner
Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 38, Koln

Walzer, Michael, 2000: Die Tugend des Augenmasses. Uber das Verhiiltnis von Gesell-
schaftskritik und Gesellschaftstheorie. NZZ v. 2./3. Dezember, Ziirich

WIDERSPRUCH - 40/01 141



	Zeitgemäßheit und Theorieform : Notizen zur kritischen Gesellschaftstheorie

