
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 21 (2001)

Heft: 40

Artikel: Zeitgemäßheit und Theorieform : Notizen zur kritischen
Gesellschaftstheorie

Autor: Demirovic, Alex

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651909

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651909
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Alex Demirovic

Zeitgemäßheit und Theorieform
Notizen zur kritischen Gesellschaftstheorie

Der im Sommer 1999 von Peter Sloterdijk geäußerte Satz, die Kn'fr'sc/ie
77zeone sei tot, läßt sich als ein Hinweis auf eine theoriepolitische Situation
nehmen, nicht einfach nur als die /aço« de par/er eines hochtrabenden
Intellektuellen. Dieser Satz trifft eine tiefgehende Verschiebung im Ver-
hältnis von Intellektuellen zur Kritischen Theorie. Diese wird historisiert.
Sie gilt nun nur noch als ein historisches Muster intellektueller Selbstver-
ständigung jener Periode, die durch Exil, Krieg, durch die Vernichtung der
Juden und den Wiederaufbau der Demokratie gekennzeichnet war. Diese
Zeit sei nun vorbei. Die Zukunft, so viele Intellektuelle der Berliner
Republik, dürfe ihre Identität nicht mehr durch Vergangenheitsbindung
gewinnen.

Dies ist historisch ernst zu nehmen - im Sinne einer gesellschaftstheore-
tischen Bestimmung der Situation des Selbstverhältnisses von Intellektuel-
len. Der Aussage selbst ist nicht zuzustimmen, kritische Theorie ist alles
andere als tot. Ihr Theorietypus ergibt sich aus der Logik der modernen
bürgerlichen Gesellschaft und deren Widersprüchen, also aus dem Prozeß

von Kapitalakkumulation, Verwertungszwang und Aneignung fremder
Arbeit wie den damit einhergehenden Konflikten. Zwar wird von zahlrei-
chen Soziologinnen und Soziologen die Ansicht vertreten, gerade diese

Logik der bürgerlichen Gesellschaft als Klassengesellschaft habe sich
ebenso grundlegend gewandelt wie die Konfliktlinien. Seit langem ist
bekannt, daß die verschiedenen und häufig ganz gegensätzlichen Strömun-

gen der Sozialwissenschaften in verschiedenen „Welten" leben. Zudem
macht sich auch die Soziologie selbstreflexiv mittlerweile damit vertraut,
daß ihre Diagnosen so häufig falsch waren (vgl. Vester 1998; Geißler 1998).
Von den Einseitigkeiten, Übertreibungen und Überverallgemeinerungen
läßt sich wohl viel lernen, aber sie bedürfen der empirischen wie der
theoretischen Korrektur, und diese besteht in einer Theorie, die der Offenheit
der sozialen Kämpfe und der daraus resultierenden Umstrukturierung gesell-
schaftlicher Verhältnisse in ihren vielen Aspekten Rechnung tragen kann.

Wenn die kritische Theorie jedoch nicht tot ist, dann betrifft die Situati-
onsbeschreibung das Verhältnis der Intellektuellen zu ihr, mithin die kriti-
sehe Theorie als ein praktisches Verhältnis, als eine soziale Praxis von
Intellektuellen, die an ihr arbeiten oder dies nun vielmehr nicht mehr tun,
weil sie eben glauben, sie sei historisch obsolet. Erst auf einer zweiten Stufe
hat die historisch-intellektuellensoziologische Beobachtung auch episte-

WIDERSPRUCH - 40/01 131



mologische Konsequenzen, nämlich für die Art und Weise der Fortsetzung
kritischer Gesellschaftstheorie, die Überzeugungskraft ihrer Argumente
und die Anstrengung, Plausibilität zu erzeugen, für den Umfang der For-
schungsgegenstände und die empirische Diagnose und Prognose.

Dieses historistische Verständnis von kritischer Theorie ist vorgezeich-
net in der Tradition von Autoren wie Gramsci, Korsch, Lukâcs, Horkheimer
und Adorno. Danach entfaltet sich auf jeder Stufe der kapitalistischen
Gesellschaftsformierung eine jeweils spezifische Form materialistischer
Kritik an den sozialen Verhältnissen. Entsprechend kann die Theorie, die
den Eigennamen einer Kritischen Theorie trägt und als Frankfurter Schule
bekannt wurde, als eine der Spielarten kritischer Gesellschaftstheorie gel-
ten, vielleicht sogar, wenn der Titel des Marxismus mit seinen kanonisieren-
den Implikationen nicht so irreführend wäre, als die Form des Marxismus
in der späten fordistischen Phase (vgl. Haug 1996). Diese Tradition war
geprägt von der Marxschen Konzeption, die Gesellschaft nicht allein als
ökonomisches Verhältnis zu begreifen. Wie Marx im Vorwort seines
kleinen Buches „Zur Kritik der politischen Ökonomie" formulierte, können
die Spannungen zwischen einerseits der Produktion auf großer Stufenleiter,
Kooperation und Teilung der Arbeit, Zusammendrängung von Zeit und
Raum durch Kommunikations- und Transportmittel und dem Einsatz wis-
senschaftlicher Methoden, kurz den Produktivkräften, und andererseits den
Produktionsverhältnissen, unter denen die gesellschaftliche Arbeit organi-
siert ist, quasi naturwissenschaftlich genau beobachtet werden.

Diese Spannungen und Widersprüche nehmen in einer unvorhersehbaren
Weise die Form von juristischen, politischen, moralischen, philosophi-
sehen, ästhetischen, religiösen oder wissenschaftlichen Konflikten an; der
Verlauf dieser Konflikte selbst ist ungewiß. In diesen Formen werden sich
die Menschen der grundlegenden materiellen Konflikte mal langsamer, mal
schneller bewußt und tragen sie auch in ihnen aus, gemäß den spezifischen
Begriffen und Regeln dieser jeweiligen Felder. Alles ist ungewiß: der
Zeitpunkt des Konflikts, die Form, die er annimmt, die Entscheidung, die
fällt. Marx plädiert dafür, beides zu analysieren: die aus den grundlegenden
materiellen Verhältnisse hervorgehenden Widersprüche und die daraus
resultierenden Konflikte des Überbaus. Hier nämlich, nicht in der Ökono-
mie, fallen die Entscheidungen über die weitere Entwicklung. Bedingt
durch den Verlauf und die Form der Konflikte, veränderte und erweiterte die
kritische Theorie den Gegenstandsbereich der kritischen Analyse.

Neben vielen anderen nahm auch Jürgen Habermas für sich in Anspruch, die
Kritische Theorie - in ihrer besonderen Spielart der Frankfurter Schule -
weiterzuentwickeln. Diesen Anspruch löste er in der Gestalt eines umfang-
reichen Werkes ein und machte sich damit kritisierbarer als andere (vgl.
insbesondere Habermas 1981, Band 2, Aufgaben einer kritischen Gesell-
schaftstheorie, S. 545 ff.). Mit diesem Anspruch verband er jedoch nicht, die
Analysen und Diagnosen der älteren Theorie zu reproduzieren. Vielmehr
hielt er deren Paradigma, und damit auch das der materialistischen Tradition

132 WIDERSPRUCH - 40/01



des westlichen Marxismus, schon längst für erschöpft. Indem er Horkhei-
mer und Adorno in einem Atemzug mit Nietzsche nannte, gegen Nietzsche
aber ähnlich harsch argumentierte wie seinerzeit bereits Lukâcs, nämlich
ihn als Gegner der Vernunft, der Aufklärung und der Moderne abkanzelte,
distanzierte er sich deutlich genug von der älteren Kritischen Theorie. Ihr
hielt er Selbstwidersprüchlichkeit, Pessimismus, Flucht in die Kunst vor;
zweifach habe sie deswegen versagt: den Anspruch auf kritische Vernunft
habe sie nicht aufrechterhalten, die Potentiale der modernen Demokratie
nicht erkennen können.

Der von Habermas projektierte Paradigmawechsel innerhalb der Kriti-
sehen Theorie besagte so viel wie eine grundlegende Veränderung der
Weltsicht. Obwohl Habermas die ältere Kritische Theorie nicht für fortsetz-
bar hielt, nahm er aber ihren Anspruch auf. Kritische Theorie soll eine
Theorie des Gesamtzusammenhangs der kapitalistischen Gesellschaft sein

- und die Theorie muß intern den Maßstab der Kritik ausweisen können.
Kritisch ist die Theorie also insofern, als sie im Gegenstand ihrer Analyse,
der Gesellschaft, ein Handlungspotential erkennt, das auf Aufklärung,
Rationalität, Emanzipation und Freiheit zielt. Theorie ist mit diesem dem

gesellschaftlichen Prozeß immanenten Potential intern verbunden, dies ist
ihr praktisches Moment. Ihr Selbstverständnis ist kritisch, weil sie diesem
Potential die Geltung verschafft, es den Gesellschaftsmitgliedern einsichtig
macht und alle diejenigen kritisiert, die ihrerseits den Zugang zu ihm zu
verstellen versuchen.

Habermas sieht dieses Rationalitäts- und Freiheitspotential eingelagert
in die Sprachfähigkeit der Menschen und in die alltägliche Verständigung,
in denen die Individuen kommunikativ eine gemeinsame Weltdeutung
erzeugen. Hier argumentieren die einzelnen; und indem sie ihre Hinter-
grundüberzeugungen zur öffentlichen Diskussion stellen, rationalisieren
sie langfristig ihr Handeln. Kommunikation impliziert, daß Alter ego als

gleicher Kommunikationsteilnehmer anerkannt wird, der gleichfalls das

Recht hat, seine Argumente vorzubringen, da Ego sich andernfalls mit
seiner Sprechhandlung selbst dementieren würde. Moralisch im Sinne einer
Verallgemeinerungsfähigkeit soll kommunikatives Handeln sein, weil es

allen erlaubt, ihre Argumente vorzubringen und ihre Erwartung berechtigt
sein läßt, daß diese Argumente schließlich auch zu kollektiv geteilten
Überzeugungen und entsprechenden Handlungsweisen führen werden.

Habermas' Theorie ist komplex. Dennoch, drei Aspekte, die als ihre
herausragende Leistung betrachtet werden können, sind gerade auch das,

was für eine Fortentwicklung einer neuen Konfiguration von kritischer
Gesellschaftstheorie eher hinderlich ist. Erstens. Habermas verschiebt die
argumentative Hauptlast der Kritischen Theorie in den Bereich der Moral-
philosophie. In ihr soll die Diskussion nun darüber entscheiden, ob und wie
dieser zentrale Begriff als Maßstab der Kritik gelten kann. Doch mit dieser
Theorieentscheidung ist erstmal gewährleistet, daß es niemals mehr zu
Kritik kommt. Gegen jedes Argument, das eine kritische Norm stützen

WIDERSPRUCH - 40/01 133



könnte, werden Dutzende von Philosophinnen und Philosophen noch mehr
Argumente erdenken. Es wird eine sicher interessante und anregende, aber

gleichwohl niemals mehr endende Diskussion über die endgültige Begrün-
dung einer letzten kritischen Norm geben. Es liegt in der Form philosophi-
sehen Denkens, daß es wohl Praxis fordert, da es sich jedoch um eine Norm
handelt, jeweils um deren Interpretation kämpft. Auch dieser Konflikt um
moralische Normen ist, um das Mißverständnis der Ideologiekritik zu
vermeiden, unter Umständen eine der rationalen Formen, in denen die
Menschen gesellschaftliche Konflikte austragen. Es spricht sogar viel
dafür, daß so, wie unter Bedingungen der Feudalität die Religion das

Register der sozialen Kämpfe war, unter frühen bürgerlichen Bedingungen
die Philosophie die Form dafür darstellte, während in der weiteren Entwick-
lung der Gesellschaftsformation eher die Soziologie an deren Stelle trat.

Ein aktuelles Beispiel für die interne Unbegrenzheit von Begründungs-
diskursen in der Sozialphilosophie stellen die Thesen Michael Walzers dar.
Materialistische Theorie ist aus seiner Sicht nicht erforderlich. Denn die mit
dieser Theorie formulierte Kritik stütze sich auf die Kraft der Moral, die gar
nicht von der Theorie abhängt (vgl. Walzer 2000). Das richtige Modell
moralischer Kritik sieht Walzer schon längst im Alten Testament entfaltet,
es ist das des Propheten, der sich an den Maßstäben seiner Gemeinschaft
orientiert. Aber kann die Art der alttestamentarischen Kritik etwas zum
Verständnis moderner Formen der weltweiten Aneignung fremder Arbeit,
der kolonialistischen Ermordung von indigenen Völkern, des Rassismus
und der Kriege, der Finanzmärkte oder der Ausplünderung natürlicher
Ressourcen beigetragen? Marx ging es gerade nicht darum, wie Walzer
behauptet, einen Begriff, den der Ausbeutung, mit der Dignität einer letzten
philosophischen Weisheit auszustatten, so daß sich die Menschen daran
halten können wie an ein religiöses Bekenntnis. Das gerade wäre, was er
ablehnte, philosophische Kritik, Kritik als ethische Haltung ohne die Kennt-
nis der realen widersprüchlichen Prozesse und deswegen von anderen
Philosophien jeweils auch ganz schnell widerlegbar. Marx wollte keine
kritischen Maßstäbe aprion definieren, sondern herausarbeiten, welche
Form von zeitgemäßer emanzipatorischer Aktion und Kritik sich in der
Gesellschaft selbst bildet. Eine materialistische Konsequenz wäre: keine
Begründung der Kritik, sondern eine historische Analyse ihrer Bedeutun-
gen, ihrer Einsätze, der an sie geknüpften Erwartungen, der verschiedenen
Phasen und Tendenzen von Kritik (vgl. Demirovic 1993; 1999).

Zweitens. Um der Widerlegung durch andere Philosophen zu entgehen,
will auch Habermas die Kritik in einer materialen gesellschaftlichen Praxis
verankern. In seinem Fall ist dies die Sprache. In die Sprache eingelassen,
wird die Kritik universalisiert und naturalisiert. Es gehört zur Conditio
humana, daß die Menschen sprechen. Habermas hat bekanntlich eine
abstrakte anthropologische Konstante, Arbeit, durch eine andere, Kommu-
nikation, ersetzt. Dennoch ist die Theorie nicht aufrechtzuerhalten. Denn
aus derTatsache sprachlicher Kommunikation folgt eben keine Norm- und

wenn doch, dann eine zu unspezifische. Habermas unterstellt, daß Men-

134 WIDERSPRUCH-40/01



sehen nicht im Widerspruch zu sich selbst stehen dürften, daß sie also nicht
durch ihr Verhalten dem widersprechen, was sie durch sprachliches Han-
dein in Anspruch nehmen: unverstellte Kommunikation mit anderen. Indi-
viduen können einsehen, daß sie durch Sprechen als solches dem anderen

gegenüber kritisierbare Geltungsansprüche über die objektive, intersubjek-
tive und subjektive Welt erheben. Sprechen erlaubt den Kommunikations-
teilnehmern, jene Geltungsansprüche zurückzuweisen.

Folgt man der Logik dieses Arguments, dann hätten die Menschen bisher
weitgehend im Widerspruch mit sich selbst gelebt. Gesellschaftstheoretisch
wäre es vor allem wichtig zu wissen, warum sie das getan haben; und

wichtiger noch wäre herauszufinden, warum sie offensichtlich auch gegen-
wärtig noch bereit sind, weiterhin im Widerspruch mit sich selbst zu leben.
Die sprachliche Verständigung scheint historisch keine so durchschlagende
Macht gewesen zu sein, um sich durchzusetzen. Dies könnte zu materiali-
stischen Fragen nach den historischen Gründen führen, die dies verhindert
haben oder zukünftig verhindern werden. Aber Habermas' Theorie führt
eher zwangsläufig dazu, immer weiter an der Begründung des einen zentra-
len Begriffs zu arbeiten, ihn noch tiefer und differenzierter zu begründen,
so daß er immer unangreifbarer wird. Die Arbeit konzentriert sich gleich-
sam um einen immer engeren Fokus, die Argumente werden immer dichter.
In diesem einen Begriff, dem Begriff des komwwwkat/ven A/cmc/e/ns, kon-
zentriert sich seine Gesellschaftstheorie; diese stellt nicht mehr den Prozeß
dar, der mit vielen konkreten Begriffen ein Gedankenobjekt entfaltet, die
konkrete Form der kapitalistischen Formation. Vielmehr dient die Theorie
zur Stützung eines für zentral gehaltenen moralphilosophischen Begriffes
(vgl. u.a. Habermas 1983). Mit seiner Begründung steht und fällt alles.

Gerade die Systematik, um die sich Habermas in seinem Werk bemüht,
führt in der Philosophie - die eine historisch spezifische Denkformation ist,
die sich aufgrund ihrer Befassung mit reinen Geltungsfragen in ihrer Praxis
selbst nicht denken kann - dann erfahrungsgemäß dazu, daß zukünftige
Philosophen die Philosophie Habermas' einfach überholen werden. Viel-
leicht nehmen sie einige Probleme auf, doch vieles werden sie liegenlassen,
um sich gerade von der Systematik nicht binden zu lassen.

Drittens. Habermas hat die ältere Kritische Theorie auf einen Begriff
reduziert, den der Arbeit, des monologischen instrumenteilen Handelns.
Diesem ökonomistisch ausdeutbaren Begriff gegenüber stellt er einen
normativen Begriff der intersubjektiven Verständigung. Dieser Begriff
versucht ausdrücklich, Rechenschaft von den politischen Prozessen der
modernen Demokratie und dem Wohlfahrtsstaat zu geben. Interessen sollen
kommunikativ in den öffentlichen Diskussionen rationalisiert und koordi-
niert werden. Immer neue Formen von Widerspruch und Kritik können sich
in der öffentlichen Sphäre zur Geltung bringen. Habermas sieht aber
durchaus, daß die kommunikative Verallgemeinerung von Interessen nur
dort gelingen kann, wo es nicht um grundlegend divergente Interessen
handelt, wo es Verallgemeinerungsfähigkeit überhaupt gibt.

Klasseninteressen sind auch aus seiner Sicht nicht auflösbar, sondern

WIDERSPRUCH-40/01 135



können nur in Gestalt eines Kompromisses institutionalisiert werden. Seine

Erwartung war, daß auf dieser Grundlage einer historischen Institutionali-
sierung von sozialen Teilhaberechten ein weiterer evolutionärer Schub

möglich wäre hin zu einer Form diskursiv-öffentlicher Kontrolle und

Lenkung wirtschaftlichen und politischen Handelns. Diese Erwartung wur-
de durch die Art der Dynamik der kapitalistischen Vergesellschaftung, die
die Gestalt der Globalisierung annimmt und mit neoliberalen Konzepten
vorangetrieben wird, enttäuscht. Der wohlfahrtsstaatliche Klassenkompro-
miß setzt voraus, daß die den Kompromiß schließenden Parteien ein stabiles
Interesse haben und sich durch den Kompromiß binden lassen. Gerade das

ist nicht der Fall. Die Unternehmer beispielsweise können durch einen
internationalen Vergleich der Gewinnerwartungen überprüfen, ob ihre
produktiven Investitionen sich noch rentieren, ob es sinnvoll ist, mit
Gewerkschaften stabile Rahmenbedingungen auszuhandeln, ob es sich
lohnt, Steuern und Abgaben zu zahlen, die für staatliche Leistungen ge-
braucht werden, die die Unternehmer nicht mehr in Anspruch nehmen
wollen.

Habermas' Theorie mündet in eine politische Philosophie, die mit moral-
philosophischen Argumenten begründet wird. Sprachlich vermittelte ge-
seilschaftliche Koordination und demokratischer Prozeß kann Habermas
als genuine Gegenstände der Analyse bestimmen, doch der materialistische
Anspruch der Ausarbeitung eines komplexen Gedankenkonkretums der
aktuellen kapitalistischen Formation wird von ihm nicht verfolgt. Die Krise
des nationalen und keynesianischen Wohlfahrtsstaats kann deswegen
schließlich auch als der Grund für eine Krise eines solchen Modells von
Kritischer Theorie angesehen werden.

Als Alternative drängt sich auf, auf ökonomiekritische Analysen zurück-
zugreifen. Die Diskussion über Globalisierung hat ein besonderes Literatur-
genre der Ökonomiekritik entstehen lassen, das nicht den Anspruch auf
kritische Theorie erhebt, das aber dennoch interessant ist, weil eine be-
stimmte Art der Gesellschaftskritik formuliert wird. Diese kritisiert an der
Ökonomie nicht, daß sie Ökonomie ist, sondern daß sie auf Lebensbereiche
übergreift, von denen angenommen wird, sie seien autonome Bereiche, die
bislang von der Ökonomie unberührt gelassen worden seien. Es handelt sich

um Varianten eines üfo/omT/ernngjr/reore/jw, das das marxistische Lanr/-
na/zme- und .S'wAv«m/'/on.yt/zeor<?m abgelöst hat, obwohl beide nahe beiein-
ander liegen: nicht das Kapitalverhältnis steht zur Kritik, sondern der
ökonomische Eingriff in für autonom gehaltene Bereiche, die nun gezwun-
gen werden, Regeln und Begriffe aus einem anderen autonomen Bereich zu
übernehmen und ihre Handlungslogik entsprechend umzustellen.

Beklagt wird die Tatsache, daß Menschen, Liebe, Fürsorge, die Gebär-
fähigkeit der Frau, der Samen des Mannes ebenso wie der von Reis oder
tierische Zellen zur Ware werden können. Öffentliche Güter wie Bildung,
Transport, Wasser werden verstärkt auf dem Markt gehandelt, dem sie

bislang dadurch entzogen waren, daß sie vom Staat geschützt, garantiert und

136 WIDERSPRUCH-40/01



zur Verfügung gestellt wurden. Es ist der „Terror der Ökonomie", der
skandalisiert wird, weil sie viele Bereiche des Sozialen dem Nutzenkalkül
der Verwertung unterwirft und neue Formen der sozialen Ungleichheit
erzeugt. Kritisiert wird der Übergriff der Ökonomie und die Einschränkung
der Autonomie anderer Lebensbereiche.

Nur den Übergriff der Ökonomie zu beklagen, greift zu kurz, und der
Gesamtprozeß der Gesellschaftsformation gerät aus dem Blick, die Tatsa-
che also, daß solche Übergriffe von vielen Individuen begünstigt werden,
weil sie davon in ihrem Alltag profitieren oder daß machtvolle Interessen-

gruppen sie zielstrebig verfolgen. Die Klage über die Ökonomisierung
wird, worauf schon Marx hinweisen konnte, den Prozeß der Ökonomisie-

rung nicht aufhalten, weil sie nicht von allen geteilt wird.
Verelendungs- und Leidensdiskurse wirken nur solange, wie sie sich an

diejenigen richten, die von der impliziten moralischen Botschaft schon

überzeugt sind. Sie haben keine sachlich aufklärende oder informierende
Bedeutung, sie erarbeiten auch keinen Begriff von den sozialen Prozessen
und Vorgängen, sondern tragen zur Schaffung und Reproduktion eines
bestimmten Konsenses in Alltagsgesprächen bei. Wenn die Grundlage
dieses Konsenses nicht mehr vorhanden ist, wird auch die Klage nicht
überzeugen. Problematischer aber ist, daß auch die Elemente der sachlichen
Analyse, auf die sich die moralische Klage stützt, entwertet werden - ein
durchaus kontraproduktives Moment in dieser Art von moralisierender
Kritik.

Die kritische Gesellschaftsanalyse hat nicht allein die Verluste und Gewin-
ne zu bilanzieren, die mit Übergriffen der Ökonomie in autonome Bereiche
des gesellschaftlichen Lebens verbunden sind. Von Bedeutung ist mehr
noch, sich kritisch über die Autonomie von Politik und Kultur selbst zu
verständigen. Denn die Autonomie dieser Bereiche, in die jetzt eingegriffen
wird, ist selbst das Ergebnis der kapitalistischen Gesellschaftsformation
und muß in sich verändernden Formen reproduziert werden. Nicht immer
und in allen Hinsichten ist diese Autonomie positiv zu bewerten; so
reproduziert die Unterscheidung von Kunst und Wissenschaft den Gegen-
satz von Sinn(lichkeit) und Rationalität; die von privat und öffentlich den

Gegensatz von Fürsorge und Liebe hier, von Freiheit und Rationalität dort.
Vielmehr ist die Autonomisierung gesellschaftlicher Bereiche Ergebnis
/ierrycha/t/ich organA/erferArbei/ste/Zung, die sie den Lebensentscheidun-

gen der Individuen und ihrer Selbstbestimmung und der nachhaltigen und
vernünftigen Regulierung durch die Gesellschaft entzieht.

Eine weitere Form der kritischen Auseinandersetzung mit den gegenwär-
tigen Transformationsprozessen ist anzusprechen. Die materialistische Ana-
lyse der ökonomischen Prozesse trägt wesentlich zur Bestimmung der
aktuellen Veränderungen derbürgerlichen Gesellschaftsformation bei. Doch
es läßt sich auch eine Überverallgemeinerung und Verkehrung beobachten.
Gerade die Diskussion über Globalisierung führt überraschenderweise zu
einer selektiven Akzeptanz der kritisch-materialistischen Ansätze, soweit

WIDERSPRUCH - 40/01 137



sie sich eben auf ökonomische Prozesse beschränken, also auf den gleich-
sam „naturgesetzlichen" Aspekt der gesellschaftlichen Entwicklung - eine
Akzeptanz, die sogleich in den Vorwurf übergehen kann, nur die bloßen
Fakten und materiellen Zwänge zu berücksichtigen, und deswegen eine
Falle darstellt.

Aber in der Tat hat die Analyse des Globalisierungsprozesses und der
Bildung regionaler Blöcke noch nicht an das erreichte theoretische Niveau
der materialistischen Diskussion anknüpfen können. Denn viele Analysen
konzentrieren sich weitgehend auf den ökonomischen Prozeß der Kapital-
Verwertung, auf Unternehmen und Finanzmärkte und nehmen nicht selten
eine einzelwissenschaftliche Form an, die dem Gesamtzusammenhang der
gesellschaftlichen Reproduktion nicht angemessen ist. Nicht selten wird
deswegen auch die Ökonomie überbewertet. Damit will ich nicht etwa
sagen, daß sie keine zentrale Rolle spielt, doch gerade das besondere
Gewicht der ökonomischen Vorgänge im Gesamtkomplex politischer und
kultureller Prozesse wäre nicht zu unterstellen, sondern konkret zu begrei-
fen. Es scheint sich in den Analysen ein Fehler zu wiederholen, der häufig
in Varianten des Hegelmarxismus zu beobachten war, nämlich die bürger-
liehe Ökonomie selbst zur politischen und kulturellen Totalität aufzuladen;
so verdichtet sich in einer neoliberal strukturierten Ökonomie alles, Ökono-
mie, Politik und Kultur werden zerstört.

Der ökonomische Prozeß wird begriffen als einer, der sich radikalisiert
und aus seinen sozialen Bindungen und Regulierungen heraustritt, ein
enormes zerstörerisches Potential entfaltet, die Lebenszusammenhänge der
Gesellschaft ebenso bedroht wie die natürlichen Ressourcen. Hier tritt das

Kapitalverhältnis mit der Kraft eines verselbständigten Automaten auf. Es
kommt nicht primär darauf an, das es in andere Bereiche eindringt, sondern
sich aus ihnen herauslöst und dabei zerstörerisch wirkt. Das Ziel ist die
Zivilisierung und Wiedereinbettung dieser wildgewordenen Dynamik von
Vorgängen, die die Gewalt von Naturereignissen haben. Das Kapitalver-
hältnis, der ökonomische Prozeß wird als ein autonomes soziales Konflikt-
feld betrachtet, damit politisiert und moralphilosophischen Fragen geöff-
net. Das führt aber zu einem Mißverständnis, denn nun kann die ökonomi-
sehe Analyse den Eindruck erwecken, als sei sie als solche schon der Teil,
der für das Ganze steht.

Die Gefahr einer ökonomistischen Reduktion ist also nicht gering. Dies
könnte drei Konsequenzen haben: a) Es entsteht im Rahmen der kritischen
Gesellschaftstheorie ein Vakuum hinsichtlich des Anspruchs auf eine
komplexe Gesellschaftstheorie. Diese überläßt die aktuelle Herausforde-

rung anderen als kritisch-materialistischen Ansätzen - zu denken ist hier
insbesondere an die Systemtheorie Niklas Luhmanns. b) Die Analysen zur
Globalisierung zersplittern in ein breites und buntes Angebot von Analysen
der Globalisierungsphänomene und -Ursachen (ökonomisch, politisch, kul-
turell, technologisch, ökologisch), die theoretisch nicht mehr integriert
werden, c) Mit dem Vergessen des vorangegangenen Komplexitätsgewinns
in der Kritischen Theorie, die eine Auseinandersetzung mit einem breiten

138 WIDERSPRUCH-40/01



Spektrum von autonomen Handlungssphären beinhaltet, kommt es zu einer
Reduktion auch der kritischen Maßstäbe. Die Rationalität ökonomischer
Prozesse wird nicht mehr geprüft, die Ökonomie, der Finanzmarkt gilt als
solcher schon für ein Problem.

Dabei wird ignoriert, daß das Kapital sich nur die gesellschaftlichen
Potentiale aneignet und als Verdienste des Kapitals selbst präsentiert: also
die Weltvergesellschaftung, das hohe Niveau der wissenschaftlich vermit-
telten Lebensweise, die Güterversorgung, die demokratische Beteiligung,
die intellektuellen Kompetenzen und der kulturelle Austausch. Auf parado-
xe Weise kommt es zu einer strukturkonservativen Haltung. Als politischer
Erfolg gilt die Bewahrung wohlfahrtsstaatlicher Mechanismen und Nor-
men, also die Sicherung von Wohlfahrtsstandards, die mit der Norm
sozialer Gleichheit begründet werden. Damit geraten aber auch die Proble-
me und inneren Widersprüche des wohlfahrtsstaatlichen Kompromisses aus
dem Blick.

Die Norm der sozialen Gleichheit ist als solche heikel. Menschen sind
nicht gleich, das Bürgertum kann Gleichheit, worauf Marx in seiner Kritik
an der Französischen Revolution schon hinwies, nur gewaltsam gegen die
differenten Individuen durchsetzen. Der abstrakt-allgemeine Bürokratis-
mus des Wohlfahrtsstaats ist keine dem Gleichheitspostulat äußerliche
Erscheinung; ebenfalls waren die Bevorzugung des männlichen Familien-
Vorstands und die rassistische Unterschichtung der Arbeitsverhältnisse
konstitutive Merkmale des Wohlfahrtsstaatskompromisses, die nun, mit
seiner Krise, offen ausbrechen und für Beunruhigung sorgen.

In der kritischen Theorie hat in den vergangenen Jahren ein durchaus
konfliktreicher Per.s'pckt/vcwvvec/Me/ stattgefunden. ' Das von Rosa Luxem-
bürg über die ältere kritische Gesellschaftstheorie tradierte Subsumtions-
und Landnahmemodell, wonach immer weitere, gleichsam noch unberührte
Zonen dem Kapitalverhältnis unterworfen werden, wird abgelöst durch
zwei Varianten eines neuen Modells: erstens die Verselbständigung syste-
mischer ökonomischer oder politisch-bürokratischer Prozesse, die sich

gegen andere autonome Lebensbereiche wenden und diese zu kolonisieren
drohen; zweitens die Wiedereinbettung, die Zivilisierung, die erneute Dif-
ferenzierung autonomer Geltungsbereiche. Noch wenig durchdacht scheint
nach dem jetzigen Stand der Diskussion, wie die Form der Gesellschaft
aussehen würde, in die die Ökonomie wieder eingebettet und in der die
Autonomie der verschiedenen Bereiche restauriert wäre. Für die Begriffe in
der Tradition der kritischen Theorie stellt das eine Herausforderung dar,
denn sie hatte den Anspruch, den Gesamtprozeß der kapitalistischen Forma-
tion zu begreifen. Es handelt sich um eine Prozeßanalyse der Dynamik der
gesellschaftlichen Kooperation und der Produktionsverhältnisse mit den
ihnen eigenen Widersprüchen und Konflikten.

Die Ökonomie, das Kapital war als gesellschaftliches Verhältnis be-
stimmt, das anderen gesellschaftlichen Verhältnissen vorausgeht und die
sozialen Akteure veranlaßt, in und durch Konflikte bestimmte gesellschaft-

WIDERSPRUCH-40/01 139



liehe Formen des Zusammenlebens herauszubilden. Das ist nicht die unter-
ordnende, sondern vor allem die formierende Kraft des Kapitalverhältnisses
als konkreter Form der Reproduktion des materiellen Lebens. Dieser Ge-
samtprozeß mit seinen ökonomischen, politischen und kulturellen Elemen-
ten trägt sich wenigstens für eine gewisse Zeit und in einer spezifischen
konjunkturellen Form, die durch Krisen und Kämpfe vermittelt ist, für eine
gewisse Zeit selbst.

Die Vermutung von Marx war, daß es zwar Ungleichzeitigkeiten gibt,
daß sich die Gesellschaft aber tatsächlich noch um das grundlegende
Verhältnis materieller Reproduktion herumbilden muß, die Ökonomie also
noch zur Reproduktion des Lebens beiträgt. Aber geht es überhaupt noch um
die Reproduktion eines Gesamtzusammenhangs? Die von den erwähnten
Analysen aufgeworfene Frage ist, ob das noch der Fall ist. Eine verselbstän-
digte Ökonomie vor allem der Finanzmärkte bedroht die natürlichen Grund-
lagen, also Rohstoffe, Boden, Wasser, Luft, Nahrungsmittel, ebenso die
Gesundheit und die generativen Fähigkeiten der Menschen, die Bildung und
das Wissen sowie schließlich auch die Bedingungen der Möglichkeit der
symbolischen Reproduktion. Die Reproduktion des Gesamtzusammen-
hangs schließt ebenso den Prozeß der Autonomisierung der Bereiche wie
Familie und Sozialisation, Kultur und Bildung, Kunst und Philosophie
sowie Politik und Staat ein. Das Verhältnis dieser autonomen Bereiche folgt
keinem standardisierten und historisch gleichbleibenden Muster. So wie
diese Zusammenhänge von der materialistischen Theorie vernachlässigt
werden, stellt sich die sachliche Frage, ob diese autonomen Bereiche
überhaupt noch Formen sind, in denen sich die Menschen der Konflikte
bewußt werden und sie austragen.

Es handelt sich aktuell um drei Varianten der kritischen Gesellschafts-
theorie. Im letztgenannten Fall wird die Theorie auf die Frage nach gelin-
gender Subjektivität konzentriert. Sie gilt als bedroht, wenn systemische
Leistungen der Ökonomie oder der Politik auf die Kultur und Lebenswelt
übergreifen. Das Ziel ist eine Balance zwischen den Bereichen, die jeweils
neu hergestellt werden muß. Damit wird akzeptiert, daß Ökonomie oder
Politik immer wieder von neuem den kulturell-normativen Bereich koloni-
sieren. Im zweiten Fall soll die destruktive Dynamik der Ökonomie zivili-
siert werden, da sie das gesellschaftliche Leben insgesamt zerstört. Hier
wird die Ökonomie zu einer totalisierenden Gewalt. Die politischen oder
kulturellen Bedingungen, die die Individuen veranlassen könnten, die
Ökonomie zu begrenzen, werden zu wenig bedacht; zu schnell wird offen-
sichtlich unterstellt, daß die Aufklärung über die zerstörerische Tendenz der
globalisierten Ökonomie zu moralischen Gegenreaktionen führt. Im dritten,
hier favorisierten Modell werden schließlich alle Bereiche und ihr Verhält-
nis zueinander, also die gesellschaftliche Form der Autonomie von Ökono-
mie, Politik und Kultur, kritisch auf ihre Widersprüche und die daraus
entstehenden Konflikte überprüft, weil angenommen wird, daß die Art und
Weise der sozialen Kämpfe und ihrer jeweiligen Lösung für die Dynamik
der gesellschaftlichen Entwicklung ursächlich ist.

140 WIDERSPRUCH - 40/01



Anmerkung

1 In der Zeitschriftenlandschaft hat sich diese Theorieentwicklung in jüngerer Zeit in der

Gründung zweier Periodika niedergeschlagen; Ze/fscftri/f/ür krih'sc/ie TAeorie (im 7.

Jg., herausgegeben von G.Schweppenhäuser, Lüneburg) und //afwoversc/ie ScÄn/tew
(im 3. Jg., herausgegeben von D.Claussen, O.Negt u. M.Werz, Frankfurt/M.), die mit
der Vorstellung der Bildung einer neuen Hannoverschen Schule der Kritischen Theorie
verbunden wird. In beiden Fällen wird im engeren Sinn an die ältere Kritische Theorie
der Frankfurter Schule angeknüpft und versucht, diese Tradition für die Analyse
aktueller Gesellschaftsentwicklungen fruchtbar zu machen. Neben diesen beiden Strö-

mungen findet sich eine dritte, die, auf die Tradition von Marx und des westlichen
Marxismus gestützt, sehr viel breiter neben der älteren Kritischen Theorie auch neuere
Diskussionen der politischen Ökonomie, des Poststrukturalismus, des Feminismus, des

Neogramscianismus einbezieht. Während die erste Strömung häufig die Gewißheit der

überlieferten Theorie, ihrer Begriffe und Maßstäbe unterstellt, die zweite sich davon
absetzt und ein neues gesellschaftstheoretisches Modell ausgearbeitet hat, ist die dritte
eher durch eine Vielzahl von Einzelanalysen repräsentiert: Politische Ökonomie,

Naturverhältnisse, Staat und intellektuelles Feld (s. auch Mitteilungen, Heft 10, 1999,

Forschungsarbeiten, Institut für Sozialforschung, Frankfurt/M.).

Literatur

Demirovic, Alex, 1993: Intellektuelle und kritische Gesellschaftstheorie heute. In: Prokla
92, Berlin/Münster

Ders., 1997: Demokratie und Herrschaft. Aspekte kritischer Gesellschaftstheorie. Münster
Ders., 1999: Der nonkonformistische Intellektuelle. Frankfurt/M.
Geißler, Rainer, 1998: Das mehrfache Ende der Klassengesellschaft. Diagnosen sozial-

strukturellen Wandels. In: Jürgen Friedrichs, M. Rainer Lepsius. Karl Ulrich Mayer
(Hrsg.), Die Diagnosefähigkeit der Soziologie. Kölner Zeitschrift für Soziologie und

Sozialpsychologie, Sonderheft 38, Köln
Habermas, Jürgen, 1981: Theorie des kommunikativen Handelns. Frankfurt/M. (2 Bde.)
Ders., 1983: Moralbewußtsein und kommunikatives Handeln. Frankfurt/M.
Haug, Wolfgang Fritz, 1996: Was kommt nach dem fordistischen Marxismus? In: Das

Argument 214, Berlin
Vester, Michael, 1998: Was wurde aus dem Proletariat? Das mehrfache Ende des Klassen-

konflikts. Prognosen des sozialstrukturellen Wandels. In: Jürgen Friedrichs, M. Rainer
Lepsius, Karl Ulrich Mayer (Hrsg.), Die Diagnosefähigkeit der Soziologie. Kölner
Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie, Sonderheft 38, Köln

Walzer, Michael, 2000: Die Tugend des Augenmasses. Über das Verhältnis von Gesell-
schaftskritik und Gesellschaftstheorie. NZZ v. 2./3. Dezember, Zürich

WIDERSPRUCH - 40/01 141


	Zeitgemäßheit und Theorieform : Notizen zur kritischen Gesellschaftstheorie

