
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 21 (2001)

Heft: 40

Artikel: Chancengleichheit als Ethik der Nachhaltigkeit : Kritik der
Gerechtigkeitsethiken und Überlegungen zu einem neuen Konzept

Autor: Massarrat, Mohssen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651762

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651762
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mohssen Massarrat

Chancengleichheit als Ethik der Nachhaltigkeit
Kritik der Gerechtigkeitsethiken und Überlegungen zu
einem neuen Konzept

Tiefgreifende globale Krisen wie Umweltkrisen, wachsende Armut und
soziale Ungleichheit in der Weltgesellschaft stellen die Wissenschaft, die
Politik und die Wirtschaft vor große Herausforderungen. Es besteht in der
Wissenschaft und in der Gesellschaft große Übereinstimmung darüber, dass

(a) die Ökonomie die Grenzen ökologischer Tragfähigkeitssysteme des

Planeten längst überschritten hat, (b) Verteilungskonflikte um Einkommen
und Umweltressourcen innerhalb der heute lebenden Generationen drama-
tisch zugenommen haben und schließlich (c) bei Fortsetzung des bisherigen
globalen Trends eine auch im wohlverstandenen Eigeninteresse gegenwär-
tiger Generationen liegende intergenerative Gerechtigkeit nicht gewährlei-
stet werden kann. Die wachsende Einsicht sowohl in der Wissenschaft wie
in der Politik, dass Ökologie, Ökonomie, intra- und intergenerative Gerech-
tigkeit nicht notwendigerweise in einem unauflösbaren Gegensatz zueinan-
der stehen, ist einerseits ermutigend. Andererseits besteht gegenwärtig
immer noch eine sehr große Diskrepanz zwischen dieser Einsicht und den

entsprechenden handlungswirksamen Lösungsstrategien. Dabei stehen zwei
wesentliche Fragen auf der wissenschaftlichen Agenda.

Erstens.- Welche Art von Entwicklung und welche Gesellschaftskonzep-
te sind es, die den gegenwärtigen komplex-multidimensionalen, globalen
Herausforderungen am besten Rechnung tragen? Zweitens: Welche politi-
sehen Strategien, mit welchen sozialen Trägern, unter welchen, an die
gesellschaftlichen Widersprüche und Interessenkonflikte anknüpfenden
Bedingungen, mit welcher politischen Legitimation und welchen moralisch
konsensfähigen Zielen, in welchen räumlichen und zeitlichen Dimensio-
nen, und schließlich welche Steuerungsmechanismen und Instrumentarien,
welche kurz-, mittel- und langfristigen Handlungsschritte wären geeignet,
um tragfähige und nachhaltige Lösungen zu forcieren?

Über die Antwort zu der ersten Frage findet - seit dem ersten Bericht des

Club of Rome über „die Grenzen des Wachstums" 1972 - eine breite,
intensive und kontroverse Diskussion in zahlreichen Konferenzen, zwi-
sehen UN-Gremien, Nichtregierungsorganisationen, Politik und Wissen-
schaft statt. ' Die einhellige Antwort von fast allen an der aktuellen Diskus-
sion beteiligten Akteuren, selbst aus Wirtschaftskreisen, auf Konzepte zur
Beendigung und Bewältigung von globalen Krisen ist die Idee der Vac/z/ta/-
tigfceit. Ihre nach wie vor richtungsweisende Definition lieferte die Brundt-
land-Kommission in ihrem 1987 vorgelegten Schlussbericht: „Sustainable
Development ist Entwicklung, die die Bedürfnisse der Gegenwart befrie-
digt, ohne zu riskieren, dass künftige Generationen ihre eigenen Bedürfnis-
se nicht befriedigen können. Entwicklung bedingt eine zunehmende

WIDERSPRUCH-40/01 55



Umwandlung von Wirtschaft und Gesellschaft Sogar der enge Begriff
Sustainability bedeutet die Verantwortung für soziale Gerechtigkeit zwi-
sehen den Generationen, die sich logischerweise auch bezieht auf die
Gerechtigkeit innerhalb jeder Generation" (Brundtland-Bericht 1987, 46).

Die übergroße Zahl von bisher vorgelegten Nachhaltigkeitsstudien kon-
zentriert sich, in Abweichung von der Brundtland-Definition, auf die
ökologische Dimension, wobei speziell Fragen der sozialen Gerechtigkeit
zwischen und innerhalb von Generationen und ihrer ethischen Fundierung
sträflich vernachlässigt werden. Dazu gehören Ansätze der ökologischen
Ökonomie (Daly 1990/1999) und dieser Richtung zuzuordnenden Nachhai-
tigkeitsstudien, wie beispielsweise die Wuppertaler Studie Znten/hf/aTi/ges
Dentsc/i/anc/ (BUND/Misereor 1996). Zur Überwindung der Eindimensio-
nalität werden in neueren Studien beachtliche Anstrengungen unternom-
men. Das Forum Umwelt und Entwicklung entwickelte ein dreidimensiona-
les ökologisches, soziales und ökonomisches Nachhaltigkeitskonzept (Fo-
rum Umwelt und Entwicklung, 1997), und in der von der Hans-Böckler-
Stiftung herausgegebenen Studie „Arbeit und Ökologie" wird der Ökologie,
dem Sozialen und der Ökonomie gleichrangige Bedeutung eingeräumt und
dadurch der Anspruch auf ein „umfassendes Verständnis von Nachhaltig-
keit" geltend gemacht (Hans-Böckler-Stiftung 2000). Das Forschungszen-
trum Karlsruhe geht über die bisher genannten Ansätze hinaus und erweitert
in Anlehnung an Jürg Minsch und andere 1998) in seiner Nachhaltigkeits-
Studie die dreidimensionale Nachhaltigkeit um eine vierte, „institutionell-
politische" Dimension (Jörissen/Kopfmüller/Brandl/Paetau 1999). Der
Verfasser dieses Beitrages geht davon aus, dass auch die kulturelle Dirnen-
sion ein integrativer Bestandteil der Nachhaltigkeit ist, und dass man von
einer fünfdimensionalen Nachhaltigkeit auszugehen hat (Massarrat 2000).

Die Mehrdimensionalität von globalen Krisen erfordert aber integrative
Nachhaitigkeitskonzepte, die durch interdisziplinäre und interinstitutionel-
le Kooperation zu erstellen sind. Zwar wächst allenthalben die Einsicht über
die Notwendigkeit zu integrativer (ökologischer, ökonomischer, sozialer,
politischer und kultureller) Nachhaltigkeitsforschung, die allerdings gerade
erst begonnen hat. Auch über die zweite Frage ist zwar inzwischen die
Diskussion und die Forschung in Gang gekommen, die wissenschaftlichen
Anstrengungen dazu sind allerdings über Teilaspekte nicht hinaus gekom-
men, so in der Politikwissenschaft über Aspekte der institutionellen Refor-
men und in der Philosophie über ethische Aspekte integrativer Gerechtig-
keit. Insofern ist die Forschungslücke gerade hinsichtlich der oben formu-
Herten ethischen und gesellschaftspolitischen Ziele ganz besonders groß.
Der folgende Beitrag schließt sich direkt an frühere Untersuchungen des

Verfassers zu struktureller Nicht-Nachhaltigkeit- an, die unter anderem auf
ökologischer, sozialer und ökonomischer Kostenexternalisierung entlang
eines inner- und zwischenstaatlichen Machtgefälles beruht.

56 WIDERSPRUCH -40/01



Warum eine Leitethik für Nachhaltigkeit unverzichtbar ist

So richtig die Erkenntnis ist, dass soziale Gerechtigkeit, Wohlstand und
Frieden mit der Natur zur Überwindung globaler Krisen als drei zusammen-
hängende und gleichgewichtige Ziele der Nachhaltigkeit zu sehen sind, so
unklar ist jedoch nach wie vor, wie eine multidimensionale Nachhaltigkeits-
Strategie in den einzelnen Staaten und in der Weltgemeinschaft politikfähig
gemacht werden kann. Die Gefahr, dass diese vielversprechende Gesell-
schaftsstrategie in die Nähe einer Utopie und nur normativ begründeter
Wunschvorstellungen gerät, so auch diskreditiert und als politisch nicht
durchsetzbar beiseite geschoben wird, ist in der Tat sehr groß.

Bei einer integrativen Nachhaltigkeitsstrategie im umfassenden Sinne
geht es zunächst um die Koordinierung der unterschiedlichen normativ
begründeten Lebensperspektiven der Individuen, sozialen Gruppen, Natio-
nen, gegenwärtigen und künftigen Generationen. Im Such- und Gestal-

tungsprozess einer global nachhaltigen Entwicklung werden innergesell-
schaftlich wie international unzählige Vereinbarungen zu treffen sein, die
für alle beteiligten Akteure moralisch motivierend^ sein müssten, und zwar
derart, dass diese Vereinbarungen einen Verbindlichkeitsgrad erlangen
könnten, der erlaubt, mögliche Verstöße gegen die Vereinbarungen mit
Sanktionen zu ahnden. Der zu erreichende Konsens geht daher über die
bloße Koordinierung von unterschiedlichen, normativ begründeten Per-

spektiven hinaus: Er setzt vielmehr einen allgemein akzeptierten Rahmen
sowie für alle Beteiligten ethisch gültige Grundsätze und Maßstäbe voraus.

Mit anderen Worten: Nachhaltigkeit braucht eine moralisch taugliche,
politisch tragfähige und pluralistische Leitethik, die sozial sowie räum- und
zeitübergreifend ist, die eine - vergleichbar mit den Grundfreiheiten - hohe
Akzeptanz besitzt und die es erlaubt, operationalisierbare und zielgerichte-
te, detaillierte Standards für ökologische, ökonomische, soziale, politische
und kulturelle Nachhaltigkeitsdimensionen zu entwickeln.-'* Diese Ethik
fehlt jedoch bisher. Gerade wegen des Fehlens einer akzeptanzfähigen
Ethik der Nachhaltigkeit ist die Unsicherheit nach wie vor sehr groß, soziale
und ökonomische Nachhaltigkeitsregchü zu formulieren und moralisch
konsensfähige Handlungsschritte zu begründen. Zudem begünstigt das

Fehlen einer akzeptanzfähigen und umfassenden Ethik der Nachhaltigkeit
die gegenwärtige Dominanz eindimensionaler, ökologisch-ökonomischer
Betrachtungen in der Nachhaltigkeitsdebatte und verhindert zugleich die
Koordination, Kooperation und gegenseitige Adaption der vielverspre-
chenden tatsächlich integrativen Nachhaltigkeitsansätze und ihrer jeweili-
gen Ziele.

Auch aus der ursprünglich unabhängig von der Nachhaltigkeitsdebatte
geführten Ethikdiskussion sind bis jetzt keine entscheidenden Impulse
ausgegangen, obgleich die irreversiblen Folgen der Wissenschaft-
lich-technischen Entwicklung eine lebhafte ethische Debatte über die Ver-
antwortung der heutigen gegenüber den künftigen Generationen auslö-
s ten."' Dieser Debatte folgte die Diskussion über die ökologische Gerech-

WIDERSPRUCH-40/01 57



tigkeit und neuerdings auch über die Nachhaltigkeit. Verständlicherweise
wird in dieser Diskussion zunächst überprüft, inwiefern die herrschenden
Gerechtigkeits-Ethiken aufdie ökologische Gerechtigkeit übertragbar sind.
Das magere Ergebnis dieser Diskussion war jedoch vorprogrammiert. Die
gängigen Gerechtigkeits-Ethiken leiden unter der Eindimensionalität ihres
Bezugsrahmens. Die soziale Gerechtigkeit ist, wie im Folgenden näher
ausgeführt wird, bei diesen Ethiken ein Parameter eines anderen übergeord-
neten Ziels.

Nach «ti7/tor«t(5c/!er £//»'/: können politische Handlungen als gerecht
beurteilt werden, wenn sie zur Mehrung des Glücks und des Gesamtnutzens
einer Gesellschaft beitragen. Soziale Ungleichheit ist per se nicht unge-
recht, sofern gleichzeitig der gesamtgesellschaftliche Nutzen steigt. Der
Utilitarismus setzte sich seit seiner Begründung durch Bentham und Mill als
bedeutendes Basistheorem der Wohlstandsvermehrung in der Nationalöko-
nomie durch. Dessen moralischer Gehalt für gerechte Wohlstandsvertei-
lung wird jedoch von einer Reihe von Ökonomen in Frage gestellt (Williams
1972; Rawls 1975; Dworkin 1984)7 Nicht zuletzt aufgrund der Untaug-
lichkeit des Utilitarismus, die Dimension der intergenerativen Gerechtig-
keit zu berücksichtigen, wird er scharf abgelehnt (Parfit 1984; Leist 1991;
Shalit 1995)7

Die moralische Gleichheit der Menschen ist ein grundlegendes Prinzip
der marxsc/zen P/;//o,vo/?/«'e. Darüber besteht in der politischen Philosophie
große Übereinstimmung. Wenn wir aber aus dem Blickwinkel der mehrdi-
mensionalen Nachhaltigkeit nach moralisch und politisch akzeptanzfähigen
(moralisch tauglichen) Anhaltspunkten fragen, die für internationale und

intergenerative, soziale wie ökologische Gerechtigkeit richtungsweisend
sind, so führt das marxsche Konzept der klassenlosen Gesellschaft zu mehr
Fragen und Problemen als zu Lösungsoptionen: Erstens steht der Überfluss
(„voller fließende Springquellen des genossenschaftlichen Reichtums") als

Bedingung für die klassenlose Gesellschaft, sofern damit materieller Über-
fluss gemeint ist, im Widerspruch zu ökologischen Grenzen der Nachhaltig-
keit.® Angesichts der relativen Knappheit des Umweltraums und der un-
überschreitbaren Grenzen des Materialverbrauchs (Entropiegesetz) wäre
intergenerative Gerechtigkeit als Nachhaltigkeitsprinzip nie erfüllbar. Zwei-
tens verliert gerade deshalb der marxsche Produktions- und Verteilungs-
grundsatz „Jeder nach seinen Fähigkeiten und jedem nach seinen Bedürfnis-
sen" seine materielle Grundlage. Drittens lieferte das erst in „einer höheren
Phase der kommunistischen Gesellschaft" realisierbare Gleichheitspostulat
die ideologische Rechtfertigung für staatssozialistische Herrschaft und
bürokratische Eliten. Diese Rechtfertigung diente bisher in der Regel dazu,
im Namen des moralischen Ziels der Schaffung materieller Voraussetzungen
für Gleichheit aller Gesellschaftsmitglieder späterer Generationen die
individuellen Rechte und Bedürfnisse der heutigen Generationen unterzu-
bewerten und ökonomisch, ökologisch und auch sozial nicht-nachhaltige
Strukturen zu schaffen. Diese Schwächen sind offensichtlich dafür verant-
wortlich, dass die marxistische Philosophie in der ökologischen Ethikdis-

58 WIDERSPRUCH-40/01



kussion so gut wie keine Rolle spielt.^ Ungeachtet dessen begründet sie
moralische Prinzipien wie Selbsteigentum (Eigentum an eigener Arbeits-
kraft), Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung, die unabhängig von
sozialer Zugehörigkeit zu räum- und zeitneutralen Elementen zu den kon-
stitutiven einer Gesellschaftstheorie der Nachhaltigkeit zählen. Gerade
deshalb hat die marxistische Philosophie an der Utilitarismuskritik, an der

Radikalisierung des Liberalismus und an den sozialen Reformen in der
kapitalistischen Gesellschaft großen Anteil.

Mit Rawls' Theorie der //hera/en G/e/cAAetf nimmt der Liberalismus
allerdings eine radikale Wendung. In Rawls ' Gerechtigkeitskonzept kommt
zu dem für den Liberalismus unverzichtbaren Grundsatz des „umfangreich-
sten Gesamtsystems gleicher Grundfreiheiten für alle", die „nur um der
Freiheit willen" eingeschränkt werden dürfen, der entscheidende Gerechtig-
keitsgrundsatz hinzu, der dem Freiheitsgrundsatz in „lexikalischer Ord-
nung" nachgeordnet ist. Soziale und ökonomische Ungleichheiten sind
zulässig, wenn sie „den am wenigsten Begünstigten den größtmöglichen
Vorteil bringen" (Rawls 1975, 336). Der zweite Gerechtigkeitsgrundsatz
Rawls' lässt sich in eine Annahme und eine darauf beruhende moralische
Vorschrift zerlegen. Seiner Annahme nach sind die unterschiedlichen
Ausgangsbedingungen an und für sich nicht ungerecht (Unterschiedsprin-
zip). Einerseits verfügen die Menschen von Natur aus über unterschiedliche
Begabungen, und andererseits finden sie bei ihrer Geburt ungleiche Aus-
gangsbedingungen vor: „Die natürliche Verteilung ist weder gerecht noch
ungerecht; es ist auch nicht ungerecht, dass die Menschen in eine bestimmte
Position der Gesellschaft hineingeboren werden. Das sind einfach natürli-
che Tatsachen. Gerecht oder ungerecht ist die Art, wie sich die Institutionen
angesichts dieser Tatsachen verhalten" (Rawls 1975, 123).

Für Rawls sind natürliche Begabungen (naturbedingtes Unter-
schiedsprinzip) genauso unveränderlich wie die vorgefundenen sozialen
Ungleichheiten (soziales Unterschiedsprinzip). Beides zählt zu den „natür-
liehen Tatsachen", allerdings auch gleichermaßen unverdient: „Die Un-
gleichheiten der Geburt und der natürlichen Gaben (sind) unverdient" (ebd.,
121 f.). Und weil die Ungleichheiten in beiden Fällen aus der Willkür der
Natur resultieren und sozusagen Ergebnis der Loften'e t/er Natur sind,
müssen sie „irgendwie ausgeglichen werden" (ebd.). Die unverdiente Bes-
serstellung aufgrund der Willkür der Natur (Zufallsprinzip) verleitet Rawls
zu einer moralisch höchst anspruchsvollen und egalitären Vorschrift, die
Gerechtigkeit durch Umverteilung so herzustellen, dass „dem am wenigsten
Begünstigten der größtmögliche Vorteil" zukommt.

Bei genauerer Betrachtung des Gerechtigkeitsgrundsatzes der liberalen
Gleichheit stellen Unterschieds- und Zufallsprinzip keine kausal zusam-
menhängende Einheit dar, die logischerweise zur Begründung von Rawls'
Gerechtigkeitsethik der liberalen Gleichheit führt. Vielmehr stehen sich
hier eine Annahme und eine davon auch unabhängig begründbare Vor-
schrift additiv gegenüber, die in zwei entgegengesetzte Richtungen zielen.
Das „Unterschiedsprinzip" trägt der Realität von historisch gewachsenen

WIDERSPRUCH - 40/01 59



Ungleichheiten Rechnung hebt soziale Ungleichheit auf den Rang eines

Naturgesetzes, stellt sie also nicht zur Disposition, und das „Zufallsprinzip"
soll der Gerechtigkeit formal egalitaristisch Geltung verschaffen.

So gesehen spricht vieles für die Charakterisierung von Rawls' radika-
lern Liberalismus als Kompromiss zwischen dem Utilitarismus und dem
klassischen Liberalismus auf der einen Seite und dem Marxismus auf der
anderen Seite, wobei Rawls die Ungleichheiten im Kapitalismus mit egali-
tären wohlfahrtsstaatlichen Maßnahmen auszugleichen sucht (vgl. dazu z.
B. Sterba 1988, 30 f.). Bei einem historischen Rückblick stellt die liberale
Gleichheit zwar gegenüber dem klassischen Liberalismus und Utilitarismus
einen Fortschritt dar, zur Begründung von moralischen Grundsätzen für die
Lösung von globalen Krisen der Gegenwart stößt Rawls' Theorie der
liberalen Gleichheit jedoch ebenso an Grenzen wie der Wohlfahrtsstaat
selbst. Das Rawlssche Zufallsprinzip der „Willkür der Natur" spielt bei der
Diskussion zur ökologischen Ethik zwar eine wichtige Rolle, es liefert
immerhin ein wichtiges und moralisch begründetes Argument für Rechts-
gleichheit aller Menschen beim Zugang zu natürlichen Ressourcen.Für
die Praxis einer Politik der ökologischen Gerechtigkeit machen sich jedoch
dieselben Schwächen von Rawls' Theorie der liberalen Gleichheit bemerk-
bar, wie sie in der Politik sozialer Gerechtigkeit vorzufinden sind.

Die längst fällige Forschung über die Ethik der Nachhaltigkeit ist

glücklicherweise bereits in Gang gekommen. Sie befindet sich, wie anfangs
bemerkt, allerdings immer noch in ihrer Anfangsphase. Anton Leist, einer
der Vorreiter auf diesem Gebiet, resümiert seine Ausführungen zu ökologi-
scher Gerechtigkeit wie folgt: „Die inhaltliche Arbeit einer Ethik inter-
generationeller Gerechtigkeit bestünde nun darin, konkrete Prinzipien der
ökologischen Verantwortung und Vorsorge zu formulieren. Dies möchte
ich als die gegenüber der Ethik konkretere Aufgabe des Entwickeins einer
ökologischen Politik der 'Nachhaltigkeit' auffassen." (Leist 1996, 408).
Seine, wie er selbst bemerkt, „allgemeine(n) Bemerkungen" zur „Nachhai-
tigkeit als Ziel ökologischer Politik" (ebd., 432 ff.) sind zwar als eine Art
Selbsteinführung in die Thematik zu verstehen, führen jedoch zu einer
bemerkenswerten Definition der Nachhaltigkeit, die in die richtige Rieh-
tung weist: „Eine Wirtschaftsweise ist nachhaltig, wenn sie die Chancen der
Naturnutzung nicht einseitig (etwa sogar exponentiell) zu Lasten der zu-
künftigen Generationen einschränkt, sondern langfristige, intergeneratio-
nelle Gleichheit auf einem realisierbaren Niveau anstrebt" (ebd., 436).

Chancengleichheit als Universalethik der global integrativen
Nachhaltigkeit

Die eigentliche Faszination der Gleichheitsidee besteht in der moralischen
Rechtsgleichheit aller Menschen, unabhängig von ihrer Hautfarbe, „ethni-
scher", sozialer und kultureller Zugehörigkeit und unabhängig von Alter
und Geschlecht. Alle bisherigen Versuche, die natürlichen und sozialen
Unterschiedsmerkmale für die Begründung unterschiedlicher Rechte zu

60 WIDERSPRUCH - 40/01



instrumentalisieren (Sklaverei, Apartheid, diskriminierende Gesetzgebung),
sind historisch und moralisch weitestgehend überholt. /tecftfsg/e/c/ifte/r z'sf

aber n/cftf cfasse/be wie G/e/cMe/f. Die Menschen sind nicht alle gleich,
glücklicherweise nicht. Sie werden, ganz gleich, ob unter den gegenwärtig
realen Bedingungen sozialer Ungleichheit oder unter den Bedingungen
einer klassenlosen Gesellschaft, in Abhängigkeit von ihrer natürlichen
Verschiedenheit ihren unterschiedlichen Neigungen folgen und unterschied-
liehe Bedürfnisse und Lebensstile entwickeln. Die Individuen sind ihrer
Natur nach ungleich. „Sie wären nicht verschiedene Individuen, wenn sie
nicht ungleich wären" (Marx 1968, 17). Die Annahme der Gleichheit steht
so im Widerspruch zur menschlichen Vielfalt. Erkennen wir die menschli-
che Vielfalt jedoch als ein unverrückbares Prinzip an, und dazu besteht auch
keine begründbare Alternative, so kann der scheinbare Widerspruch zwi-
sehen Gleichheit und Vielfalt aus meiner Sicht moralisch immanent z/zzre/j

z/zw Prz'nzz/7 z/er C/izznceng/e/c/i/m/r zm/ge/öst werz/e«.

Chancengleichheit gehört zwar zu moralischen Prinzipien des klassi-
sehen Liberalismus, sie hat dort jedoch einen gesellschaftlich beschränkten
Geltungsbereich: „Das Prinzip der Chancengleichheit beruht auf einem
fundamentalen Lehrsatz des klassischen Liberalismus, demzufolge das

Individuum - und nicht die Familie, die Gemeinschaft oder der Staat - die
gesellschaftliche Grundeinheit darstellt und der Zweck der gesellschaftli-
chen Regelung darin besteht, ihm die freie Verfolgung seiner Ziele zu
ermöglichen.... Es stellt den Universalismus über den Partikularismus, den
erworbenen Status über den zugewiesenen und läßt sich in direkter Linie auf
das Ideal der Aufklärung zurückführen, wie es Kant zum Gesetz erhoben
hat, auf das Prinzip des in Form des kategorischen Imperativs verallgemei-
nerten persönlichen Verdienstes" (Bell 1975, 315). Die Universalität von
Chancengleichheit beruht tatsächlich auf Anerkennung des Individuums als

„gesellschaftliche Grundeinheit." In der Tat wäre auch niemand ohne
weiteres in der Lage, sich dem Prinzip Chancengleichheit moralisch zu
verschließen. Die Schlussfolgerung der herrschenden liberalen Auffas-
sung, dass die Verwirklichung der Chancengleichheit „gerade wegen der

prinzipiellen Universalität des individuellen Bezugs nicht inhaltlich fest-
legbar" ist und dass „der Zauber und Reiz, die Verführungskraft und die
Vagheit" diesen Begriff zu einem „universell und allseitig als politischem
Kampfbegriff verwendbar macht" (Rothe 1981, 18), ist logisch gesehen
nicht zwingend. Auch eine nicht anarchisch organisierte individualistische
Gesellschaft muss im Interesse aller Individuen allgemeine Normen und
Regeln befolgen (Hampicke 1992, 417 ff.).

Die I/n/ver,sa//rär z/er C/jzmceng/e/z7z/ze/t besteht aber gerade darin, dass

Individuen sich sowohl zu gegenseitigen Ansprüchen animieren, wie sie
untereinander auch Verpflichtungen eingehen. Es entspricht den morali-
sehen Maßstäben und der begrifflichen Logik des Prinzips, dass kein
Individuum die Chancen anderer Individuen beeinträchtigen darf- ganz im
Sinne von Kants kategorischem Imperativ: „Handele so, daß die Maxime
deines Willens jederzeit zugleich als Prinzip einer allgemeinen Gesetzge-

WIDERSPRUCH - 40/01 61



bung gelten kann". Die substantielle wie unverzichtbare Voraussetzung der
Chancengleichheit ist ferner die Gleichheit von Startbedingungen. Diese
Bedingung ist moralisch wie logisch integraler Bestandteil des Prinzips.
Durch die Ausklammerung von historisch gewachsenen Ungleichheiten,
Vermögen und Positionen, die nicht auf eigene Leistung, sondern durch
Zuweisung entstanden sind, ist es ausgeschlossen, eine Chancengleichheit
zu realisieren. Insofern ist die Annahme der Vagheit und vollständigen
Offenheit des Prinzips für die politische Praxis eine willkürliche und
resultiert eher aus der Gerechtigkeitsvorstellung des klassischen Liberalis-
mus selbst als aus dem universalistischen Gehalt der Chancengleichheit.

Wird also das Prinzip Chancengleichheit selektiv, abstrakt und losgelöst
von den integralen Voraussetzungen ihrer Geltung aufgefasst, wie dies in
der herrschenden liberalen Vorstellungen die Regel ist, so verkommt es in
der Konsequenz zu einer ideologischen Worthülse zur Rechtfertigung der

Ungleichheit. „Gleiche Chancen sind Chancen für ungleiche Wahlen"
(Dahrendorf 1975,74), oder Chancengleichheit bedeutet keine Gleichheit,
sondern „die gleichere Möglichkeit, ungleich zu werden" (Bantok
1975,116), oder „aus der Start- und Chancengleichheit entwickelt sich
notwendig immer wieder Ungleichheit der gesellschaftlichen Rollenvertei-
lung" (Schroers 1975, 259)."

Diese reduktionistische Interpretation der Chancengleichheit in der
herrschenden liberalen Auffassung reduziert den Wirkungsbereich dieses

Prinzips auf einige wenige Segmente der Gesellschaftspolitik wie Bildung,
Geschlechtergleichstellung und Minderheitenschutz. So wundert es kaum,
dass Chancengleichheit in der bisherigen handlungsorientierten, sozial-
wissenschaftlichen Forschung entweder im Zusammenhang mit Bildungs-
politik (Bourdieu/Passeron 1971; Nieke 1991) oder Geschlechtergleich-
Stellung und Frauenpolitik (Funk/Heiliger 1988; Europäische Kommission
1998; Höyng/Puchert 1998; Franks 1999) oder aber im Zusammenhang mit
der Minderheitenproblematik (Nieke u. a. (Hrsg.) 1991; Leithner 1996)
Eingang gefunden hat." Ganz im Sinne des herrschenden reduktionisti-
sehen Verständnisses von Chancengleichheit liegt auch, dass sie in der
amerikanischen Ideologierezeption dem klassisch liberalen und konserva-
tiven Interpretationsmuster zugeschrieben wird (Dolbeare/Medcalf 1988).
So wird es auch verständlich, dass exponierte Vertreter der Theorie liberaler
Gleichheit wie Rawls und Dworkin Bedenken gegen Chancengleichheit
anmeldeten (Rawls 1975, 94; Dworkin 1984, 206f). Ihre Bedenken gelten
bei näherem Hinsehen jedoch dem reduktionistischen Gebrauch und der
Ungleichheit rechtfertigenden Instrumentalisierung des Prinzips, aber nicht
dem Prinzip selbst." Dem selben Mißverständnis unterliegen Alain Bihr
und Roland Pfefferkorn in ihrem in Le Monde dip/omatigwe (September
2000) publizierten Beitrag „Ohne Gleichheit keine Chance"."

Die Gründe für die Vernachlässigung der grundsätzlich moralischen und
der universalen Bedeutung der Chancengleichheit in beiden großen Gerech-
tigkeitsphilosophien, der marxistischen einerseits und der radikalliberalen
andererseits, kann hier nicht weiter nachgegangen werden. Sie können

62 WIDERSPRUCH - 40/01



jedenfalls nicht logisch, sondern nur historisch begründet sein. Festzustel-
len ist jedoch, daß Chancengleichheit als ein umfassendes universal normen-
wirksames für alle gesellschaftlichen Bereiche geltendes und handlungsori-
entiertes ethisches Fundament in keiner der einflußreichen Gerechtigkeits-
Philosophien und -theorien und in keiner Verfassung'^ bisher Eingang
gefunden hat. In diesem umfassenden Sinne wurde sie auch von keiner der
relevanten politischen Strömungen und Parteien, die sich der Idee der
Gleichheit und der sozialen oder der ökologischen Gerechtigkeit verpflich-
tet fühlen, zur programmatischen Grundlage und politischen Handlungsma-
xime erklärt. In dem hier vorgetragenen Sinne als ww'ver.«j/er Anspruch und
gleichzeitige Verpflichtung von Individuen ist Chancengleichheit eine
moralisch begründete und universal akzeptanzfähige Rechtsgleichheit und
umgekehrt. Eine so verstandene Chancengleichheit mag auch das marxsche
Dilemma überwinden helfen, das darin besteht, einerseits die Ungleichheit
der Individuen anzuerkennen und andererseits keinen dieser Ungleichheit
entsprechenden Maßstab für alle Individuen begründen zu können. Die
„Mißstände" dieses Dilemmas, die Marx „in der ersten Phase der kommu-
nistischen Gesellschaft, wie sie eben aus der kapitalistischen Gesellschaft
nach langen Geburtswehen hervorgegangen sind", für unvermeidlich hielt
(Marx 1968,17), würden erst „in einer höheren Phase der kommunistischen
Gesellschaft" verschwinden.

Chancengleichheit ist nicht nur intragenerativ, sondern auch im interge-
nerativen Sinne universal. Kants kategorischer Imperativ wird genau ge-
nommen erst durch die Ethik der Chancengleichheit normungswirksames
und überwindet so seinen Ruf eines bloß formalen Prinzips, mit dem keine
Begründungen bestimmter Zwecksetzungen oder Maximen geliefert wer-
den können. Im Bezug auf ihre intergenerativ universale Reichweite trägt
Chancengleichheit auch jenem von Ethikern oft problematisierten, aber
nicht gelösten Legitimitätsdilemma Rechnung: Jede Gesellschaft hätte
eigene Vorstellungen von Bedürfnissen und Wohlergehen. Die gegenwär-
tigen Generationen hätten nicht das Recht, die Bedürfnisse künftiger Gene-
rationen zu definieren und ihnen darüber hinaus dafür auch die technologi-
sehen und gesellschaftlichen Bedingungen vorzuschreiben (Redelift 1993,
9). Diesem Einwand kann eine nachvollziehbare moralische Begründung
nicht abgesprochen werden. Plausibler und gehaltvoller scheint mir aber die
moralische Handlungsmaxime für die heutigen Generationen zu sein, die

künftigen Generationen gleiche Chancen zugesteht, um die Natur entspre-
chend ihren Vorstellungen von Bedürfnis, Wohlergehen und Glück nutzen
zu können. „Unser Unwissen sollte nicht als Rechtfertigung dafür dienen,
daß wir die Lebenschancen der Zukünftigen einschränken"(Leist 1996,
438).'S

Die moralisch auferlegte Zurückhaltung der normativen Festschreibung
dessen, was Bedürfnisse künftiger Generationen sind und auf welche Weise
sie zu erfüllen sind, verleiht dem Prinzip der Chancengleichheit eine

emanzipatorische und selbstverwirklichende Dimension. Chancen künfti-
ger Generationen nicht zu verbauen ist insofern eine auch für die heutigen

WIDERSPRUCH - 40/01 63



Generationen nutzbringende Handlungsmaxime der Chancengleichheit, als
sie dadurch den Naturerhalt als gesellschaftliches Ziel der Gegenwart in den

Vordergrund hebt. Dies ist ein weiterer Gesichtspunkt für die intergenera-
tive Universalität des Prinzips. Tatsächlich impliziert bereits die Nachhai-
tigkeitsdefinition der Brundtland-Kommission durch die Handlungsmaxi-
me: Bedürfnisse der gegenwärtigen Generationen befriedigen, „ohne zu
riskieren, dass künftige Generationen ihre eigenen Bedürfnisse nicht befrie-
digen können" eine Ethik der intergenerativen Chancengleichheit.

Auf der Grundlage dieser ersten Erläuterungen kann Chancengleichheit
im umfassend universalistischen Sinne definiert werden a/s g/e/cbe Starf-
bec/»7gu«g/ür /nd/vz'duen, soz/a/e Gruppen, Vö/kerun/ersc7zied/zcber//aut-
/arbe, Pe/f'gf'onszugeböWgke/r, Eußur, Sprache,/ûr Mensc/zen Mnrers'c/nec/-
heben Ge.vck/ech/.y und/ür verschiedene Generationen, die ihre ßedür/nis-
se, Lebenssri/e und Optionen .se/O.s'f ßejfimnten. C/mnceng/eicit/teit bedeute?
G/eichhei? des Zugangs ja - im Onter.sc/tiei:/ zur G/eichhei? tier Zuteilung
von - natürlichen ßeiÄOMrcen, Gütern und Positionen, wobei das Ergebnis
von den individuellen Bedürfnissen und Fähigkeiten abhängt. Chancen-
g/eichheit ist ein Zustand, dergegen sowohi historisch gewachsene a/s auch
sich neu herausbi/dende f/ngleichheitstendenzen stets au/s Neue hergeste//t
werden muss.

Das Konzept Chancengleichheit - ein Paradigmenwechsel

Chancengleichheit, wie hier als eine umfassende Ethik dargestellt, ist eine
Weiterentwicklung von gemeinhin akzeptierten marxistischen bzw. libera-
len intragenerativen Gerechtigkeitstheorien. Dabei werden wesentliche, in
der Praxis bewährte und anthropologisch begründete Elemente dieser
Theorien in die Ethik der Chancengleichheit integriert, sofern sie sich
ergänzen und das Konzept inhaltlich konsistenter und für die praktische
Politik operationalisierbarer machen. Dazu gehören (a) das liberalistische
Ereiheifsprinzip und (b das im klassischen Liberalismus und im Marxismus
entwickelte .S'e/bs/cigcn/um.vpWnz/p. Elementar für Chancengleichheit ist
auch die Anerkennung der anthropologisch unbestreitbaren Vielfalt der
Gattung Mensch, aber auch aller anderen Gattungen. Das Ei<?//a//spWnz/p
(c) ist die objektive und auch moralisch unbestreitbare Grundlage (d) des

Aufonomieprinz/ps. Die Gemeinschaft von autonomen Individuen, sozialen
und ethnischen Gruppen setzt weitestgehende Partizipation der Einzelnen
voraus. Chancengleichheit ist demnach nur bei Verwirklichung (e) des

Parr/z/paf/ottsprojzzps vorstellbar. Des weiteren ist auch (f) das Zugangs-
/re/be/fspr/nz/p eine unabdingbare Voraussetzung für die Verwirklichung
der Chancengleichheit. Und schließlich ist auch (g) das Eürsorgeprinzip,
das Ausgleichsmaßnahmen bei natur- oder altersbedingten Benachteiligun-
gen nahelegt, ein integraler Bestandteil der Chancengleichheit, der auch in
anderen Ethiken verankert ist.

So gesehen ist Chancengleichheit sowohl das Ziel als auch der Weg der
Nachhaltigkeit. Als Weg und ethischer Orientierungsrahmen stellt sie ein

64 WIDERSPRUCH - 40/01



allgemein akzeptanzfähiges Verfahren und eine Klammer für komplemen-
täre Gerechtigkeitsstrategien und zukunftsfähige politische Allianzen dar.
Soziale Gruppen haben in Abhängigkeit von spezifischen Eigeninteressen
verständlicherweise auch unterschiedliche, ja sich widersprechende Vor-
Stellungen von sozialer Gerechtigkeit und der jeweiligen Gerechtigkeits-
Strategie. So gibt es ganz grob drei unterscheidbare Gerec/zf/gfce/totrateg/-
en: " (a) Bedürfnisgerechtigkeit als Strategie der Armen und der Besitzlo-
sen, die humanitär und/oder egalitaristisch begründet wird; (b) Leistungs-
gerechtigkeit als eine Strategie, die von Verschiedenartigkeit der Menschen
und ihrer Fähigkeiten ausgeht, den Leistungsfaktor und den Egoismus
betont und die Wohlfahrt und soziale Gerechtigkeit für breite Bevölke-
rungsschichten utilitaristisch durch Maximierung des gesamtgesellschaftli-
chen Nutzens erreichen will; (c) Besitzstandsgerechtigkeit als Strategie der
Vermögensbesitzer, die darauf abzielt, vererbtes Eigentum als Leistung zu
deklarieren und sich so utilitaristisch zu legitimieren. Die praktisch-politi-
sehen Versuche in den letzten 250 Jahren haben hinsichtlich sozialer
Gerechtigkeit entweder Uberhaupt keine (so im Manchesterkapitalismus)
oder aber nur partielle Erfolge hervorgebracht (so in der sozialen Markt-
Wirtschaft und im Staatsozialismus), gleichzeitig jedoch neue Ungerechtig-
keiten gegenüber der Natur und den künftigen Generationen hervorgerufen.

Das Konzept Chancengleichheit zielt im Unterschied zu den einzelnen
Gerechtigkeitsstrategien aufein Ver/abrcn mit normungswirksamen Eigen-
Schäften und Prinzipien ab, dem sich divergierende gesellschaftliche Grup-
pen schwer bzw. nur um den Preis des Glaubwürdigkeitsverlustes verschlie-
ßen können. Chancengleichheit als Verfahren und im Sinne der obigen
Definition geht von Verschiedenartigkeit individueller Bedürfnisse, Fähig-
keiten und Interessen aus, akzeptiert also sowohl die Bedürfnis- wie auch
die Leistungsgerechtigkeit, stellt allerdings die Legitimation des vererbten
Eigentums als eigene Leistung in Frage. Mit anderen Worten: Das Konzept
Cbanceng/e/cb/ze/r erôjjYiet c/z'e MögZ/cMe/r e/ne.v gese/Zscba/rs- nnc/ b/zW-
nZspoZif/scb bez/ewrsamen PararZ/gmenwecbseZ.s', nämZ/cb z//e /t/r t/Ze b/.vbc-

n'gen Katastrophen veranfworf/ic/te nnhe/Z/ge AZZ/anz zvv;.s'c/icn Le/stang
«nzZ vererbtem Besitz e/nreh eine netze zznzZ znfcnn/fs/à'h/gere AZZ/anz zw/-
sehen BezZiz'r/n/s tznzZ Le/sfnng abzi/Zösen.

Chancengleichheit geht vom autonomen Individuum und der Vielfalt
von Interessen und Optionen aus, liefert eine ethisch handhabbare Verfah-
rensgrundlage für die Synthese zwischen Bedarfsorientierung und indivi-
dueller Nutzenmaximierung, zwischen Egalitarismus und Utilitarismus.
Sie schließt allerdings per Definition aus, dass eine kleine privilegierte und
machtpotente Minderheit sich das Recht nimmt, ihren Egoismus voll
auszuleben, ihre individuellen Nutzenmaximierungsoptionen optimal zu
realisieren, die durch sie verursachten Kosten jedoch zu externalisieren.
Hinsichtlich künftiger Generationen erübrigt Chancengleichheit das Pro-
blem einer Festlegung, was für künftige Menschen gut und gerecht ist.
Vielmehr kommt es darauf an festzulegen, was die heutigen Menschen
unterlassen sollten, damit künftigen Generationen die Chance offenbleibt,

WIDERSPRUCH - 40/01 65



selbst zu definieren, wie sie ihr Leben gestalten wollen.
Das hier vorgestellte Konzept Chancengleichheit und seine Grundprin-

zipien sind vorläufig. Es bleibt zu überprüfen, inwiefern sowohl die Defi-
nition der Chancengleichheit wie deren Einzelprinzipien vollständig sind,
ob jedes Einzelprinzip für sich konsistent ist und diese zusammen in ein
Gesamtkonzept integrierbar sind, und schließlich, ob diese Einzelprinzipi-
en auch evolutionsgeschichtlich untermauert werden können. Die Frage der
Rangordnung dieser Prinzipien muss vorerst offen bleiben;^ ob eine
wertende Rangordnung oder aber Gleichrangigkeit moralisch zwingend ist,
bedarf der eingehenden Untersuchung, obgleich schon jetzt vieles dafür
spricht, dass diese Prinzipien auf jeden Fall in einer unauflösbaren Bezie-
hung zueinander stehen müsstcn. "

Hinreichend begründet ist jedoch die Hypothese, dass Chancengleich-
heit den Anforderungen einer mehrdimensionalen Ethik und der Politik der
integralen Nachhaltigkeit deutlich stärker Rechnung trägt als die bisher
bekannten Gerechtigkeitsethiken. Sie wird als eine integrative Weiterent-
Wicklung jener gängigen Gerechtigkeitsethiken begriffen, in denen entwe-
der das Gleichheits- oder das Freiheitsprinzip absolut dominiert. Autono-
mie, Selbstverwirklichung, Freiheit, Partizipation und Fürsorge, Leistungs-
und Bedürfnisgerechtigkeit verleihen der Chancengleichheit eine in hoch-
stem Maße moralische Tauglichkeit und Politikfähigkeit.

Anmerkungen

1 Die Berichte der Brandt-Kommission 1981 und 1983,desBrundtland-BerichtsderUN-
Weltkommission für Umwelt und Entwicklung 1987, die UN-Konferenz für Umwelt
und Entwicklung 1992 in Rio de Janeiro und weiteren Folgekonferenzen bis zur
Gegenwart stellen markante Stadien dieser produktiven internationalen Debatte dar.

2 Vgl. dazu Massarrat 1993, und vor allem den 1996 in Widerspruch Heft 31 veröffent-
lichten Beitrag: 'Wohlstand' durch globale Kostenexternalisierung.

3 In der Ethik gibt es viele konkurrierende Wertmaßstäbe nebst entsprechenden Begrün-
dungsversuchen und -ansprächen. „Damit ein solcher Wertmaßstab in praktisch rele-
vanter Weise akzeptiert wird, nämlich so, dass man bereit ist, ihn in seinen Handlungs-
entscheidungen als den eigenen moralischen Wertmaßstab zu berücksichtigen
muss es motivierende Gründe für ihn geben" (Lumer 1998: 46).

3a Die Studie des Karlsruher Forschungszentrums, eine der konzeptionell am weitesten

fortgeschrittenen Nachhaltigkeitsstudien, stößt bei der Suche nach geeigneten Nach-

haltigkeitsregeln immer wieder auf das Problem des Fehlens einer Leitethik für
mehrdimensionale Nachhaltigkeit (vgl. Jörissen/Kopfmüller/Brandl/Paetau, 1999, z.B.
97, 141. 15 6f.

4 Einfacher, weil naturwissenschaftlich leichter objektivierbar sind dagegen ökologische
Nachhaltigkeitsregeln, so wie sie durch ökologische Ökonomen (Barbier 1989; Daly
1990) formuliert und von der Enquête-Kommission „Schutz des Menschen und der

Umwelt" des 13. Deutschen Bundestages (1997, 25) übernommen bzw. weiterent-
wickelt worden sind.

5 Das Thema der Zerstörung der Humanität und der möglichen physischen Selbstauslö-

schung der Menschheit wurde von vielen aufgegriffen. Bereits 1956 stellte Günther
Anders (1987) drei Thesen auf, die angesichts der gegenwärtigen Umweltkrisen

66 WIDERSPRUCH-40/01



aktueller als damals sind: 1. Die Menschen sind der Perfektion ihrer Produkte nicht
gewachsen, 2. die Menschen stellen mehr her, als sie sich vorstellen und verantworten
können und 3. glauben sie, dass sie das, was sie können, auch dürfen. Erich Fromm legte
mit seiner Schrift „Haben oder Sein" in den 50er Jahren den Grundstock, auf den sich

spätere Suffizienztheoretiker beziehen, vgl. z.B. das Wendeszenarium „Gut leben statt
viel haben" in der Wuppertaler Studie (BUND/Misereor (Hrsg.) 1996). Zur neueren
naturphilosophischen Debatte vgl. z.B. Meyer-Abich 1990, sowie Böhme 1989.

6 Ausführlicher dazu vgl. Kymlicka 1997, 26 ff.
7 Ausführlicher dazu vgl. Leist 1996, 394 ff.
8 Die theoretisch denkbare Variante eines Überflusses der Dienstleistungen bedarf

weiterer Erörterung.
9 Einführender Überblick dazu vgl. Leist 1996.
10 Vgl. dazu beispielsweise Beitz 1979 und Pogge 1989 nach Leist 1996, 396 f.
11 Alle Zitate nach Rothe 1981: 34f.
12 Rothe beschränkt sich in seinem bemerkenswerten Werk auf die „gesellschaftspoliti-

sehe Fundierung der Bildungspolitik", so der Untertitel seines Werkes, obwohl er als

einer der wenigen Sozialwissenschaftler im deutschsprachigen Raum die Leitidee
Chancengleichheit in seinem Werk „Chancengleichheit, Leistungsprinzip und soziale

Ungleichheit" in einem grundsätzlich ethischen Sinne diskutiert.
13 Rawls spricht zwar der Chancengleichheit eine hohe Plausibilität zu, mißt ihr aber einen

niedrigen Rang zu (Rawls 1975, 336).
14 Bihr und Pfefferkorn konzentrieren sich mit ihrer Kritik auf die liberalistischen

Interpretationsmuster von Chancengleichheit und Ubersehen dabei die beachtliche

Möglichkeit, Chancengleichheit egalitaristisch zu deuten und gleichzeitig die bisher
ungelösten egalitaristischen Dilemmata zu überwinden.

15 Im Grundgesetz der Bundesrepublik Deutschland kommt der Begriff Chancengleich-
heit überhaupt nicht vor.

16 Diese weitreichende Schlußfolgerung bei Leist geht leider unter der Vielzahl von
weniger wichtigen Aspekten seiner Analyse der „Nachhaltigkeit als Ziel ökologischer
Politik" (Leist 1996, 432ff.) unter.

16a In der oben positiv hervorgehobenen Nachhaltigkeitsstudie des Karlsruher Forschungs-
Zentrums wird bei der Formulierung von sozialen und ökonomischen Nachhaltigkeits-
regeln durchaus nicht zufällig auf Chancengleichheit verwiesen (vgl. Jörissen/Kopf-
müller/Brandl/Paetau, 1999, 98, 103), ohne dass dabei in dieser Studie der universal-
ethische Gehalt der Chancengleichheit für das Konzept mehrdimensionaler Nachhaltig-
keit erkannt wird.

17 Huber unterscheidet drei Prinzipien sozialer Gerechtigkeit: Leistungsgerechtigkeit,
Bedürfnisgerechtigkeit und Besitzstandsgerechtigkeit (Huber 1995, 87 ff.).

18 In Rawls Theorie der liberalen Gleichheit sind alle Gerechtigkeitsprinzipien dem ersten
Grundsatz des „umfangreichsten Gesamtsystems gleicher Grundfreiheiten für alle" in
„lexikalischer Ordnung" nachgeordnet (Rawls 1975, 336).

19 Beispielsweise könnten Auswirkungen des Vielfaltsprinzips die Rechte und Freiheiten
anderer beeinträchtigen.

Literatur

Anders, Günther, (1956) 1987: Die Antiquiertheit des Menschen. Bd. 1 - Über die Seele im
Zeitalter der zweiten industriellen Revolution. München

Bantock, G.H., 1975: Equality and education. In: Wilson, B. (ed.): Education, equality and

society. London
Barbier, E.B., 1989: Economics, Natural Resource Scarcity and Development. London
Beitz, Ch.. 1979: Political Philosophy and International Relations. Princeton

WIDERSPRUCH-40/01 67



Bell, Daniel, 1975: Die nachindustrielle Gesellschaft. Frankfurt/New York
Bihr, Alain/Pfefferkorn, Roland, 2000: Ohne Gleichheit keine Chance. Wie Liberale und

Sozialliberale das Gleichheitsideal untergraben. Le Monde diplomatique (deutsche
Ausgabe), September, Berlin/Zürich

Bourdieu, Pierre/Passeron, Jean-Claude, 1971: Die Illusion der Chancengleichheit. Stutt-

gart
Brundtland-Bericht, 1987: Unsere gemeinsame Zukunft. Der Brundtland-Bericht der Welt-

kommission für Umwelt und Entwicklung. Hrsg. von Volker Hauff. Greven
BUND/Misereor (Hrsg.), 1996: Zukunftsfähiges Deutschland. Ein Beitrag zu einer global

nachhaltigen Entwicklung. Basel/Boston/Berlin
Dahrendorf, Ralf, 1975: Die neue Freiheit. München

Daly, Hermann E., 1990: Towards Some Operational Principles of Sustainable Develop-
ment, in: Ecological Economics, Jg. 2

Daly, Hermann E., 1999: Wirtschaft jenseits von Wachstum. Die Volkswirtschaft nachhal-

tiger Entwicklung. Salzburg
Dolbeare, Kenneth M./Medcalf, Linda J„ 1988: American Ideologies Today. From Neopo-

litics to New Ideas. New York
Dworkin, Ronald, 1984: Bürgerrechte ernstgenommen. Frankfurt/M.
Enquête-Kommission „Schutz des Menschen und der Umwelt" des 13. Deutschen Bundes-

tages (Hrsg.), 1997: Zwischenbericht Konzept Nachhaltigkeit. Fundamente für die
Gesellschaft von morgen. Zur Sache 1/97. Bonn

Europäische Kommission, Generaldirektion für Beschäftigung, 1998: Arbeitsbeziehungen
und soziale Angelegenheiten. Förderung der Chancengleichheit von Mann und Frau. ESF

Projektbeispiele. Luxemburg
Forum Umwelt & Entwicklung, 1997: Entwicklung eines alternativen Indikatorenmodells.

Bonn
Franks, Suzanne, 1999: Das Märchen von der Gleichheit. Frauen, Männer und die Zukunft

der Arbeit. Stuttgart
Fromm, Erich, 1988: Haben oder Sein: Die seelischen Grundlagen einerneuen Gesellschaft.

München
Funk. Heide/Heiliger, Anita, 1988: Mädchenarbeit: Schritte zur Verwirklichung der Chan-

cengleichheit. Weinheim
Hampicke, Ulrich, 1992: Ökologische Ökonomie. Individuum und Natur in der Neoklassik.

Natur in der ökonomischen Theorie, Teil 4. Opladen
Hans-Böckler-Stiftung (Hrsg.), 2000: Verbundprojekt Arbeit und Ökologie. Düsseldorf
Höyng, Stephan/ Puchert, Ralf, 1998: Die Verhinderung der beruflichen Gleichstellung.

Männliche Verhaltensweisen und männerbündnische Kultur. Berlin
Huber, Joseph, 1995: Nachhaltige Entwicklung. Strategien für eine ökologische und soziale

Erdpolitik. Berlin
Jörissen, J./ Kopfmüller J./ Brandl, V./ Paetau. M. 1999: Ein integratives Konzept nachhal-

tiger Entwicklung - Forschungszentrum Karlsruhe, Karlsruhe

Kymlicka, Will. 1997: Politische Philosophie heute. Eine Einführung. Frankfurt/M.
Leist, Anton, 1996: Ökologische Ethik II: Gerechtigkeit, Ökonomie, Politik. In: Nida-

RUmelin, Julian (Hrsg.), 1996: Angewandte Ethik. Stuttgart
Leithner, Ulrike, 1996: Der Carlin Case. Schulintegration rassischer und ethnischer Minder-

heiten in den USA am Beispiel San Diego. Münster
Lumer, Christoph, 1998: Der Treibhauseffekt - moralische Bewertung und moralische

Pflichten. In: Kampits, Peter/Kokai, Karoly/Weiberg, Anja (Hrsg.): Angewandte Ethik,
Bd. VI (2)

Marx, Karl, 1968: Kritik des Gothaer Programms. In: Marx-Engels Ausgewählte Schriften
Bd. II. Berlin

Massarrat, Mohssen, 1993: Endlichkeit der Natur und Überfluß in der Marktökonomie.
Schritte zum Gleichgewicht. Marburg

68 WIDERSPRUCH - 40/01



Massarrat, Mohssen, 1996: „Wohlstand" durch globale Kostenexternalisierung, in: Wider-
Spruch 31, Globalisierung - Arbeit und Ökologie, Zürich

Massarrat, Mohssen, 2000: Chancengleichheit als Fundament einer Gesellschaftstheorie
der Nachhaltigkeit. Arbeitspapier Nr. 17 der AG Dritte Welt-Umwelt und Entwicklung.
Universität Osnabrück

Meyer-Abich, Klaus Michael, 1990: Aufstand für die Natur. Von der Umwelt zur Mitwelt.
Wien

Minsch, Jürg u.a., 1998: Institutionelle Reformen für eine Politik der Nachhaltigkeit.
Heidelberg

Nieke, Wolfgang u.a. (Hrsg.), 1991: Ausländische Jugendliche in der Berufsausbildung:
Auf dem Weg zur Chancengleichheit? Opladen

Parfit, D., 1984: Reasons and Persons. Oxford
Pogge, Th. W., 1989: Realizing Rawls. Ithaca/London
Rawls, John, 1975: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt/M.
Redelift, M., 1993: Sustainable Development: Needs, Values, Rights, in: Environmental

Values 1

Rothe. Klaus, 1981: Chancengleichheit, Leistungsprinzip und soziale Ungleichheit. Zur
gesellschaftlichen Fundierung der Bildungspolitik. Berlin

Schroers, R., 1975: Liberale Politik. In: Demokratische Gesellschaft, Bd. 1. München
Shalit, A., 1995: Why Posterity Matters. Environmental Politics and Future Generations.

London
Sterba, J., 1988: How to Make People Just: A Practical Reconciliation of Alternative

Conceptions of Justice. Totowa, New York
Williams, B., 1972: Morality: An Introduction to Ethik. Haper and Row. New York

P.M: SUBCOM
NACHHALTIG VORSORGEN FÜR DAS LEBE
DER WIRTSCHAFT
P.Ms hilfreiches Haushaltbuch

Paranoia city Verlag 2000, englische Brot

PARANOIA CITY BUCHHANDLUNG
BäCKERSTRASSE 9, 8004 ZÜRICH,

'

Mo - Sa ab 10.00 Uhr, T+F 01 241 37 05, paranoiacity@paranoiacity.ch

WIDERSPRUCH - 40/01 69


	Chancengleichheit als Ethik der Nachhaltigkeit : Kritik der Gerechtigkeitsethiken und Überlegungen zu einem neuen Konzept

