
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 20 (2000)

Heft: 39

Artikel: Europäische Wertegemeinschaft und humanitäre Globalisierung

Autor: Paech, Norman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651568

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651568
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Norman Paech

Europäische Wertegemeinschaft
und humanitäre Globalisierung
Völkerrecht, NATO-Krieg und militarisierte Menschenrechtspolitik

Als Ende August 1928 in Paris der „Vertrag über die Ächtung des Krieges"
von den Präsidenten und Majestäten der 15 mächtigsten Staaten zwischen
Washington und Tokio unterzeichnet wurde, ging die klassische Epoche des

Völkerrechts, die Epoche des Rechts auf Krieg (ius ad bellum) zuende. Was
weder den beiden Haager Friedenskonferenzen von 1899 und 1907 noch
dem Versailler Friedensvertrag von 1919 und dem Völkerbund gelungen
war, den Krieg als „Fortsetzung des politischen Verkehrs mit Einmischung
anderer Mittel" (Clausewitz 1832) außerhalb des Rechts zu stellen, sollte
nun eine Initiative des französischen Außenministers Aristide Briand zu
einem erfolgreichen Abschluss bringen. Es war ein knapper Vertrag, der
nach seinen Protagonisten der Briand-Kellogg-Pakt genannt wurde. „In der
Überzeugung," heißt es u.a. in der Präambel, „dass die Zeit gekommen ist,
einen offenen Verzicht auf den Krieg als Werkzeug nationaler Politik
auszusprechen, um die jetzt zwischen ihren Völkern bestehenden friedli-
chen und freundschaftlichen Beziehungen dauernd aufrechtzuerhalten...".
In Artikel I erklären die „Hohen Vertragschließenden Parteien feierlich im
Namen ihrer Völker, dass sie den Krieg als Mittel für die Lösung interna-
tionaler Streitfälle verurteilen und auf ihn als Werkzeug nationaler Politik
in ihren gegenseitigen Beziehungen verzichten." In Artikel II vereinbaren
sie, „dass die Regelung und Entscheidung aller Streitigkeiten oder Konflik-
te, die zwischen ihnen entstehen könnten, welcher Art oder welchen
Ursprungs sie auch sein mögen, niemals anders als durch friedliche Mittel
angestrebt werden soll."

Mit diesem Vertrag sollte der Angriffskrieg - nicht die militärische
Verteidigung - endgültig aus dem politischen Arsenal der Staaten entfernt
werden. Vergeblich natürlich, aber damit doch kein derart sinnloses Verbot,
dass man angesichts der friedlosen Rivalität der Staaten auf das Verbot
verzichten sollte. Einerseits führt auch im nationalen Recht der tägliche
Verstoß gegen die Verbote des Strafgesetzbuches nicht zu ihrer Aufhebung
und zur Erlaubnis des Verbotenen. Andererseits hatten die Vereinten
Nationen 1945 das Kriegsverbot in der UN-Charta zu einem allgemeinen
Gewalt- und Interventionsverbot ausgeweitet, das heisst, dem offensichtli-
chen Scheitern des Kriegsverbots nicht etwa nachgegeben, sondern waren
ihm offensiv mit einer Verschärfung des Verbots entgegengetreten.

Die nachfolgenden Jahrzehnte waren wahrlich keine friedlichen Zeiten,
außer dass die großen Mächte nicht mehr übereinander herfielen. Sie waren
allerdings an fast jedem der Kriege auf dem afrikanischen und asiatischen
Kontinent beteiligt und ließen eine Reihe von Stellvertreterkriegen führen.
Dennoch bremste sie der Antagonismus der Supermachtstruktur, der einen

WIDERSPRUCH - 39/00 135



direkten Einsatz der NATO verhinderte und noch einige Schutzzonen vor
dem ungehinderten Zugriff der militärischen Globalisierung reservierte.
Dieses bremsende Machtgleichgewicht ist mit dem Zerfall der Sowjetunion
und dem Scheitern des realsozialistischen Modells ebenfalls untergegan-
gen. Was wir seitdem feststellen, ist nicht nur der ideologische Siegeszug
des neoliberalen Globalisierungsanspruchs zur Beherrschung der Finanz-
und Warenmärkte, sondern auch die ideologische Erneuerung des alten
Hegemonialanspruchs mit den Mitteln des Krieges.

Der alte Ost-West-Antagonismus hatte sich im nuklearen Wettrüsten und
dem direkten Gegenüber der beiden Militärallianzen NATO und Warschau-
er Pakt auf den Kalten Krieg fixiert. Es blieb bei Kriegsvorbereitungen, die
sozial mit dem Antikommunismus und juristisch mit dem Selbstverteidi-
gungsrecht (Art. 51 UN-Charta, Art. 5 NATO-Vertrag) legitimiert wurden.
Es brauchte gesellschaftlich keiner zusätzlichen Funktion zu dem allgemein
anerkannten Ziel der NATO, den Kommunismus zumindest einzudämmen,
um jede Form und jeden Umfang der Rüstung, aber auch die Unterstützung
fremder Kriege und gelegentliche eigene militärische Interventionen zu
rechtfertigen. Notfalls wurde das auch gegen das Völkerrecht unternom-
men, wie im Vietnam-Krieg, dem Interventionsversuch in der Schweine-
bucht Kubas oder der Unterstützung Pol Pots nach seiner Vertreibung durch
die Vietnamesen. Keine der zahlreichen US-Interventionen in Latein- und
Mittelamerika war mit den anerkannten völkerrechtlichen Standards ver-
einbar. Die oft wenig überzeugenden Rechtfertigungsversuche (erbetene
oder humanitäre Intervention) konnten nur schlecht die imperialen Ord-
nungsinteressen verdecken, die dem ungehinderten Zugriff auf die Ressour-
cen - von Bananen bis Kupfer und Öl - und Märkte dieser Länder galten.

Das geht zurück bis auf die sogenannte Monroe-Doktrin, mit der der
damalige Präsident der USA, James Monroe, am 2. Dezember 1823 die
Prinzipien der amerikanischen Außenpolitik formulierte und allen kolonia-
len Ambitionen der europäischen Mächte auf den amerikanischen Konti-
nenten eine deutliche Absage erteilte. Der Völkerrechtler Friedrich von
Martens hat bereits in seinem 1883 in Berlin erschienenen Buch „Völker-
recht. Das internationale Recht der civilisierten Nationen" auf die Umfunk-
tionierung der Doktrin als Interventionsinstrument der USA in Lateiname-
rika hingewiesen. Hier diente der Schutz vor den europäischen Kolonialin-
teressen als Camouflage des eigenen Hegemonieanspruchs. Zu dieser Zeit
war bereits der alte Missionsauftrag zur Rechtfertigung der Conquista
abgelöst worden durch den Zivilisationsauftrag, mit dem die Aufteilung der
unzivilisierten Welt auf die christlichen Staaten und die fortdauernde
Kolonialausbeutung begründet wurde.

Christlicher Kolonialexpansionismus und gerechter Krieg

Verfolgen wir diesen Begründungskanon historisch zurück, so stoßen wir
auf die päpstlichen Bullen und Edikte aus der zweiten Hälfte des 15.

Jahrhunderts. Bereits 1455 hatte der Papst in der Bulle „Pontifex Maximus"

136 WIDERSPRUCH - 39/00



den portugiesischen Unternehmungen an der Westküste Afrikas das Recht
zuerkannt, Moslems wie Heiden zu bekämpfen, zu unterwerfen und zu
versklaven. Allen anderen Fürsten, selbst dem Kaiser, verbot er auf dieser
Route die Seefahrt, den Fischfang, Handel oder Eroberung bei Strafe der
Exkommunikation. Es ging um das portugiesische Monopol. Ein Jahr später
erhielt der Christusorden, dem Heinrich „der Seefahrer" vorstand und der

zur Finanzierung der Reisen beitrug, den entsprechenden kirchlichen Auf-
trag zur Christianisierung über alle portugiesischen Besitzungen. Das sollte
sich auch finanziell auszahlen. Nicht umsonst hieß die damals eingeführte
Goldmünze „cruzado".

Als Kolumbus im März 1493 von seiner Reise zurückkam, hatte er nach

allgemeiner Meinung die Ostküste Asiens entdeckt und war somit in das

Monopol der Portugiesen eingedrungen. Dies machte die Abgrenzung der
spanischen von den portugiesischen Kolonialeroberungen nötig. Papst
Alexander VI, ein Spanier, zog mit seinem Edikt „Inter cetera" am 4. Mai
1493 die Grenzlinie 100 Meilen westlich der Azoren und Kap Verdischen
Inseln und sprach alle Inseln und Gebiete westlich dieser Linie der aus-
schließlichen spanischen Eroberung zu und verband sie mit der Missionie-
rungspflicht in diesen Ländern. Die päpstlichen Entscheidungen waren die
christlich-moralische Legitimation des spanischen Expansionismus und
damit zweifellos mehr als nur völkerrechtliche Schiedssprüche in einer
Territorialauseinandersetzung. Der mit ihnen verbundene Missionsauftrag
bildete gleichsam die erste völkerrechtliche Legitimation von Entdeckung,
Landnahme und Kolonisation. Aber nicht nur das. Lehnten die Indianer die
Aufforderung der Spanier ab, die Kirche als Herrin und Gebieterin der

ganzen Welt anzuerkennen und die gottgewollte Ordnung aus der Hand der
im unmittelbaren Auftrag Gottes handelnden Kirche zu empfangen, bedeu-
tete das Krieg. Die Zurückweisung des Missionsangebotes war die Begrün-
dung für den gerechten Krieg. Die Proklamation, mit der den Indianern das

Angebot unterbreitet wurde, machte dabei unmissverständlich klar, dass

nur sie selbst „an dem dann vergossenen Blute schuldig sind, nicht aber die
spanische Majestät oder die Ritter, die in ihrem Auftrag gekommen sind."
(Engel 1985, 96)

Es ist gewiss nicht nur eine Frage der Interpretation, ob der christliche
Kreuzugsgedanke die „tiefste Begründung" für die Entdeckungsfahrten und
die anschließende Kolonisation war, und diese „nichts anderes als ein
Triumph der abendländischen Christenheit über ihre muslimischen Wider-
sacher" (Engel 1985, 89). Plausibler erscheint es, den Missionierungsauf-
trag als „die ideologische und rituelle Begleitseite des spanischen Expansio-
nismus" (Gründer 1992,9), als juristischen Titel für Eroberung, Landnahme
und Plünderung zu interpretieren. Die tieferen Gründe lagen in der Suche
nach Möglichkeiten zur Erweiterung der ökonomischen Reproduktionsba-
sis des in die Krise geratenen Feudalsystems (Wolf 1986,162 ff.); oder wie
es Horst Gründer treffend ausdrückt: „Missionswille und Kreuzzugsgedan-
ke sind zwar nicht vom iberischen Expansionismus zu trennen. Sie stellen
aber nicht - wie man früher gemeint hat - die Hauptantriebskräfte der

WIDERSPRUCH - 39/00 137



'Conquista' dar. Wenn auch die Kirche zu den treibenden Kräften des

spanischen Kolonialexpansionismus gehörte, war es doch primär der auf-
strebende europäische Handelskapitalismus, der hinter dem 'Zeitalter der

Entdeckungen', der frühneuzeitlichen Expansion Europas nach Übersee,
stand. Alle Entdeckungszüge, Handels- und Kolonisationsunternehmungen
besaßen denn auch einen direkten oder indirekten staatlichen Charakter und
sollten nach merkantilistischen Grundsätzen vorzugsweise den staatlichen
Reichtum nähren." (Gründer 1992, 4)

Zitieren wir noch die berühmten Sätze von Karl Marx und es wird
gänzlich deutlich, dass der Krieg, die militärische Gewalt bei aller missio-
narischen Verklärung in jener Epoche eine ökonomische Wurzel hat. „Die
Entdeckung der Gold- und Silberländer in Amerika, die Ausrottung, Ver-
sklavung, und Begrabung der eingeborenen Bevölkerung in die Bergwerke,
die Eroberung und Ausplünderung von Ostindien, die Verwandlung von
Africa in ein Geheg zur Handelsjagd auf Schwarzhäute, bezeichnen die
Morgenröthe der kapitalistischen Produktionsära. Diese idyllischen Pro-
zesse sind Hauptmomente der ursprünglichen Akkumulation. Auf dem Fuß

folgt der Handelskrieg der europäischen Nationen, mit dem Erdrund als

Schauplatz... Alle benutzen sie die Staatsmacht, die koncentrirte und orga-
nisirte Gewalt der Gesellschaft, um den Verwandlungsprozeß der feudalen
in die kapitalistische Produktionsweise treibhausmäßig zu beschleunigen
und die Übergänge abzukürzen."(K. Marx 1890, 779, 601)

Je mehr die weltliche Macht des Papstes schwand und die Säkularisie-

rung die Juristen von den Theologen trennte, desto mehr verlor die christ-
liehe Mission an legitimatorischer Kraft für den fortdauernden Eroberungs-
zug um die Welt. Die Niederländer, die sich Mitte des 17. Jahrhunderts in
der ersten erfolgreichen bürgerlichen Revolution von Kaiser und Papst
trennten, konnten bereits nichts mehr mit einem Missionstitel für ihre
Kolonialeroberungen im fernen Asien anfangen. Ihr Jurist Hugo Grotius,
der die Freiheit der Meere begründete, brauchte schon nicht mehr nach
einem 'gerechten Grund' (iusta causa) für den Krieg zu suchen. Spätestens
mit dem Westfälischen Frieden von 1648 genügte die schlichte Souveräni-
tät eines Fürsten zur Begründung des Krieges. Dies galt fortan für alle
Händel unter den europäischen Staaten, reichte aber dem ideologischen
Bedürfnis zur Rechtfertigung der außereuropäischen Kolonialkriege nicht
aus. An die Stelle der christlichen Mission trat der Zivilisationsgedanke, der
zunächst nicht minder christlich war.

Von der Vision einer europäischen Zivilgesellschaft

Dies wird in der Übergangszeit des 18. Jahrhunderts, in der die hegemonia-
len Mächte in Europa ihre rivalisierenden Positionen in einem mehr oder
weniger friedlichen Gleichgewichtssystem suchten, deutlich. Die Friedens-
Verträge von Utrecht (1713), Rastatt und Baden-Baden (1714) verteilten
zum einen das spanische Erbe, wobei England nicht nur mit Gibraltar, dem
ehemaligen französischen Neufundland und Neuschottland in Amerika den

138 WIDERSPRUCH - 39/00



Löwenanteil erhielt, sondern auch noch das wertvolle Monopol über den
Sklavenhandel zwischen Afrika und Amerika. Zum anderen wurde die
globale englisch-französische Konfrontation vorgezeichnet, die sich als-
bald in zwei großen Kolonialkriegen entlud (1740-48 und 1756-63) und zur
entscheidenden Schwächung Frankreichs führte: Verlust der Kolonien in
Amerika und Indien, Verlust der Seeherrschaft mit der Vernichtung der
Flotte vor der bretonischen Küste. Der Friedensvertrag von Utrecht hatte
davon gesprochen, „den Frieden und die Ruhe der Christenheit durch ein
gerechtes Gleichgewicht der Macht wieder herzustellen". Damit war das

Gleichgewichtssystem zu einem grundlegenden völkerrechtlichen Prinzip
bei allen zukünftigen Friedensbemühungen noch lange vor dem Wiener
Kongress von 1815 erhoben worden.

Diesem Prinzip lag damals zum ersten Mal die Vision einer europäischen
Zivilisationsgemeinschaft zugrunde, die der Göttinger Professor Georg
Friedrich v. Martens 1788 mit den Worten umschrieb: „Indessen, das

Interesse, das jede der europäischen Mächte an den Vorgängen bei allen
anderen nimmt, das System der Aufrechterhaltung eines Gleichgewichts
die Ähnlichkeit der Sitten im christlichen Europa, zusammen mit den
besonderen Banden, die mehrere von ihnen miteinander verknüpfen - sei es

durch die Person desselben Monarchen, sei es durch ein System der
Föderation, sei es durch gemeinsame politische oder religiöse Interessen -
alles dies gestattet, Europa als ein von der übrigen Welt geschiedenes
Ganzes anzusehen; und zwar nicht nur unter geographischen Gesichtspunk-
ten, sondern als eine besondere Vereinigung von Saaten, die - ohne jemals
ausdrücklich eine allgemeine und positive Gesellschaft vertraglich begrün-
det zu haben - ihre Gesetze, Sitten und Gebräuche hat, und deren Lage in
mancher Hinsicht derjenigen eines Volkes ähnelt, das sich noch keine
Verfassung gegeben hat."(v.Martens 1788, 817)

Martens umriss hiermit die allgemeine Vorstellung von der Völkerge-
meinschaft, die im Kern eine europäische war und nur die christlichen
Staaten umfasste. Im 19. Jahrhundert sollte daraus die Zivilisationsgemein-
schaft werden, die auf jegliche christliche Anspielung verzichten konnte
und ihre Kolonialeroberungen nur noch damit rechtfertigte, den 'Eingebo-
renen' die „Vorteile der Zivilisation verständlich und wert zu machen", wie
es in der Kongo-Akte der Berliner Konferenz von 1885 hieß (Umozurike
1979,24 ff.). Bei der Zerrissenheit des religiösen Bekenntnisses im Europa
des 17. und 18. Jahrhunderts war die Berufung auf die „Ähnlichkeit der
Sitten im christlichen Europa" eine treffende Umschreibung für die sich
immer mehr durchsetzende kapitalistische Gesellschaftsordnung. Denn
diese - in die Schale der Nationalstaaten gefasst - stellte erst die Grundlage
her für die Anerkennung der staatlichen Souveränität, der Unverletzlichkeit
des Territoriums, der Gleichberechtigung, der Nichteinmischung in die
inneren Angelegenheiten, der Freiheit der Meere und des Rechts auf Krieg
als völkerrechtliche Prinzipien, die die internationalen Beziehungen zwi-
sehen diesen Staaten regeln sollten. Jene Staaten, die nicht zu dieser
„Gemeinschaft des christlichen Europas" gehörten - und das waren alle

WIDERSPRUCH - 39/00 139



Kolonien, auch wenn sie wie Äthiopien oder Liberia christlich waren -
standen außerhalb des Völkerrechts und waren nicht als Völkerrechtssub-
jekte anerkannt. Waren sie jedoch unentbehrliche Handelspartner und
konnten sich dem kolonialen Zugriff der europäischen Mächte entziehen
wie etliche osmartische und arabische Herrscher, so erhielten auch diese
Staaten einen besonderen völkerrechtlichen Status.

Spaltung des Völkerrechts

Der Missionsanspruch hatte sich endgültig zur Zivilisationsaufgabe gewan-
delt. Für die europäischen Autoren des 19. Jahrhunderts war es das Recht,
mitunter die Pflicht zur Zivilisation der gesamten Welt, dem jedes fremde
Souveränitätsrecht zu weichen hatte. Die Ausführungen des in Deutschland
lebenden Schweizer Völkerrechtlers Bluntschli aus dem Jahre 1868 waren
durchaus repräsentativ für die damalige Völkerrechtslehre und das allge-
meine Zivilisationsbewusstsein: „Zum Schutze der Ansiedlung und Aus-
breitung der Cultur darf der colonisierende Staat seine Staatshoheit auch
über das von Wilden besessene Gebiet erstrecken. Es ist die Bestimmung
der Erdoberfläche, der menschlichen Cultur zu dienen und die Bestimmung
der fortschreitenden Menschheit, die Zivilisation über die Erde zu verbrei-
ten. Diese Bestimmung ist aber nicht anders zu erfüllen, als indem die
zivilisierten Nationen die Erziehung und Leitung der wilden Stämme
übernehmen. Dazu ist die Ausbreitung der zivilisierten Staatsautorität
notwendig."(Bluntschli 1881, § 280) Die Spaltung des Völkerrechts in ein
europäisches und in ein koloniales bedeutete in der Frage des Krieges die
Einrichtung eines Doppelstandards. Das Recht auf Krieg (ius ad bellum)
war Ausfluss der Souveränität aller Staaten. Wurde den außereuropäischen
Staaten aber der Staatscharakter und damit die Souveränität abgesprochen,
erweiterte sich das Kriegs- zum Okkupationsrecht - ein Recht, welches die
europäischen Staaten nicht mehr aufeinander anwandten.

Die Grundmaxime des kolonialen Völkerrechts war die Bindung der
Souveränität an die Zivilisation, deren Definition die europäischen Staaten
sich vorbehielten und die schließlich über das Schicksal der nichteuropäi-
sehen Völker entschied. Die 'Barbaren' waren das Raubgut der Zivilisation,
was sich in den juristischen Formulierungen von Holtzendorff zwei Jahre
nach der endgültigen Aufteilung Afrikas in Berlin nicht weniger deutlich
las: „Gegenstand der Occupation ist nur ein herrenloses, d.h. staatenloses,
der Herrschaft und Aneignung fähiges Gebiet, also regelmäßig Landge-
biet... Anwesenheit einzelner fremder Staatsangehöriger oder gar wilder,
nomadisierender Barbaren darf als Hindernis der (völkerrechtlichen) Oc-
cupation nicht gesehen werden... Für das positive Völkerrecht entscheidet
bei der Occupation staatenloser Gebiete nicht das Bedenken einzelner
Philanthropen zugunsten der Barbarei, sondern die welthistorische Tatsa-
che, dass Europäische Nationen im auswärtigen Verkehr wechselseitig sich
niemals das Recht der Occupation an staatenlosen Gebieten bestritten
haben."(Holtzendorff 1885-89, 256 f.)

140 WIDERSPRUCH - 39/00



Die Spaltung des Völkerrechts entlang der Trennung der Welt in Zivili-
sation und Barbarei hat lange fortgewirkt und ist auch heute noch uneinge-
standen im Diskurs um die 'Europäische Wertegemeinschaft' und die

Reformbedürftigkeit des Völkerrechts lebendig. Es mag paradox klingen,
aber die Spaltung der Welt in zwei machtgleiche Blöcke und der Kampf der
Kolonien um ihre politische Unabhängigkeit haben sich auf das Völkerrecht
segensreich ausgewirkt und zu seiner Demokratisierung beigetragen. Vor-
Schriften wie die des Art. 38 Abs. lc des Statuts des Internationalen Gerichts-
hofs, nach der auch „die von den Kulturvölkern anerkannten allgemeinen
Rechtsgrundsätze" gehören, erinnern nur noch an die Zivilisationsgrenze,
die zur Zeit der Entstehung des Statuts im Jahre 1919 noch bestanden hat. Seit
der Dekolonisation nach 1945 mag sie zwar noch in den Köpfen vieler
Europäer, nicht aber mehr im Völkerrecht bestehen. Die Souveränität wird
an objektive Kriterien der Staatlichkeit geknüpft und das Selbstbestim-
mungsrecht der Völker hat sich spätestens mit dem erfolgreichen Kampf der
großen afrikanischen Befreiungsbewegungen einschließlich der palästi-
nensischen Mitte der siebziger Jahre als zwingendes Recht durchgesetzt.
Die formale Gleichheit der Staaten macht nicht mehr Halt vor den ökono-
misch wie auch politisch schwachen ehemaligen Kolonien; und das in Art.
2 Ziffer 4 und 7 der UNO-Charta zum Gewalt- und Einmischungsverbot
erweiterte Kriegsverbot bietet zumindest rechtlich allen Staaten den glei-
chen Schutz. Die Antikriegsallianz der Alliierten schuf nach dem Zweiten
Weltkrieg mit der UNO-Charta eine Völkerrechtsordnung, die zwar das
schon einmal gescheiterte Projekt eines Systems kollektiver Sicherheit
(Völkerbund) auch nicht einlösen konnte, aber doch die alte Spaltung des
Völkerrechts überwunden und die Voraussetzung für eine allgemeine Frie-
densordnung geschaffen hat.

Seit dem Untergang der Sowjetunion und der Verkündung der neuen
Weltordnung durch US-Präsident Bush am Vorabend des zweiten Golf-
Krieges von 1999 müssen wir allerdings davon ausgehen, dass sich die
Machtkoordinaten dieses Friedenssystems grundlegend verändert haben.
Dem atlantischen Bündnis fehlt der stabilisierende Gegenpart und die alten
hegemonialen Ansprüche der USA kommen wieder ungezähmter zum
Vorschein. In den vergangenen knapp zehn Jahren seit der Verkündung der
neuen Weltordnung wurde die UNO in ihrer zentralen Funktion der Frie-
denssicherung immer mehr geschwächt und zurückgedrängt, wurde ver-
sucht, das zentrale Gewaltverbot des Völkerrechts mit überkommenen
Institutionen des klassischen Völkerrechts zu reformieren, das heisst zu
relativieren, und der alte Zivilisationsanspruch wurde in ein modernes
moralisch-humanitäres Globalisierungsgewand gekleidet. Der Krieg der
NATO gegen Jugoslawien um das Kosovo ist, das steht heute fest, treffen-
des Beispiel für alle drei Entwicklungen.'

Bereits im zweiten Golf-Krieg wurde der UNO-Sicherheitsrat nach
seiner Ermächtigung zur militärischen Intervention nach Art. 42 UN-Charta
im November 1990 (UNSR-Res. 678) von dem weiteren Geschehen ausge-
schlössen, was den damaligen Generalsekretär Perez de Cuellar bei Beginn

WIDERSPRUCH - 39/00 141



der Raketenangriffe auf Bagdad zu dem bekannten Satz veranlasste: „Dies
ist eine dunkle Stunde für die UNO". Die Einrichtung einer Schutzzone für
die Kurden im Norden des Irak durch den UNO-Sicherheitsrat (UNSR-Res.
688 v. 5. 4. 1991) nutzten die USA und Großbritannien sofort, um ohne

jegliche völkerrechtliche Legitimation die Souveränität des Irak durch die
Einrichtung sogenannter Flugverbotszonen weiter einzuschränken und die
selbstdefinierten Gebiete bis auf den heutigen Tag regelmäßig zu bombar-
dieren. Ob es um die Bombardierung von Tripolis als Vergeltungsakt für das

Attentat auf die Berliner Diskothek 'La Belle' oder die Bombardierung
ausgewählter Ziele im Sudan und Afghanistan zur Bestrafung des mutmaß-
lieh verantwortlichen Bin Laden für die Attentate auf die US-Botschaften
in Kenia und Tansania ging, gemeinsam ist diesen militärischen Aktionen

- Akte des Faustrechts - die Missachtung der zuständigen Organe der UNO,
des völkerrechtlichen Gewaltverbots und des Gebots der friedlichen Streit-
beilegung. Die Umgehung der UNO im Falle des NATO-Angriffs auf
Jugoslawien könnte zum Modellfall für den Umgang mit dieser Organisa-
tion werden. Die Unterstellung, dass zwei Veto-Inhaber den Maßnahmen
der drei anderen nicht zustimmen würden - für diesen Fall hat die UNO
nicht ohne Grund die Undurchführbarkeit der Maßnahmen bestimmt -,
musste als Grund dafür herhalten, die UNO im März 1999 vollkommen zu
übergehen (vgl. u.a. Becker 2000). Erst für die Beseitigung der Schäden der
illegalen Bombardierungen der NATO wurde die UNO wieder herangezo-
gen - eine groteske Umkehrung der UNO-Friedensfunktion.

Krieg, Menschenrechte und „humanitäre Globalisierung"

Es ist schon erstaunlich, mit welcher Chuzpe in den öffentlichen Reden der
kriegführenden Politiker die Bedeutung des Völkerrechts und der rule of
law für die Internationalen Beziehungen angemahnt werden. Noch im
Dezember 1998 beschwor US-Aussenministerin Madeleine Albright in
ihrer bekannt gewordenen außenpolitischen Rede allein viermal die Not-
wendigkeit der Beachtung der rule of law für die Beziehungen der Staaten
untereinander (Albright 1998,50 ff.), um ein Jahr später auf dem Balkan mit
der NATO dem Völkerrecht den Rücken zu kehren (Deiseroth 2000, 3084
ff. ; Paech 1999,82ff.;Paech, Stuby 1999,36 ff.).^ Unter dem zunehmenden
Legitimationsdruck der Öffentlichkeit entrollten die NATO-Minister ein
Szenario der Menschenrechtsverletzungen als 'humanitäre Katastrophe' im
Kosovo, das die 'humanitäre Intervention' als völkerrechtlichen Ausweg
wie auch als moralisches Gebot der europäischen Wertegemeinschaft als

zwingend erscheinen ließ. An dieser 'Begründungsschlacht' beteiligten
sich Philosophen, Soziologen, Theologen, Publizisten, Juristen und Mora-
listen, die auch die immer brüchiger werdende Faktenlage über die serbi-
sehen Massenverbrechen im Kosovo nicht zur Revision bzw. Einschrän-
kung ihrer interventionistischen Moral- und Menschenrechtsrhetorik bewe-

gen konnte. Es kann kein Anstoß an der nachdrücklichen Betonung der
Menschenrechte als Grundlage jeder Politik genommen werden. Wenn

142 WIDERSPRUCH - 39/00



diese jedoch zum Hebel gegen Gewaltverbot und Selbstbestimmungsrecht
eingesetzt werden, die mittlerweile als absolut zwingendes Völkerrecht (ius
cogens) gelten, ist der Schaden für Frieden und Menschenrechte größer als
der eventuelle Nutzen für die Menschenrechte. Das Ausmaß der Zerstörun-
gen in Jugoslawien wird durch keinen abstrakten Gewinn an Menschen-
rechten kompensiert, wo der konkrete Gewinn sowieso nicht mehr sichtbar
ist (H. Wohlrapp 2000, 107 ff.).

Ein Beispiel dafür, wie man zwischen den Mühlsteinen von Recht und
Moral, von Verfassungsstaat und Wertegemeinschaft argumentativ zerrie-
ben werden kann, lieferte Jürgen Habermas mit seiner Intervention „Bestia-
liât und Humanität" noch während den NATO-Bombardierungen auf Jugo-
slawien. Er rechtfertigte den Angriffskrieg als Ausdruck notwendiger
Menschenrechtspolitik und Vorgriff auf ein allerdings erst noch zu schaf-
fendes Weltbürgerrecht mit dem Hinweis auf „terroristische Zweckent-
fremdung staatlicher Gewalt" und die Massenverbrechen der Serben.-'

Gegenüber der Gefährlichkeit moralisierender Werte-Politik betont er
zunächst und überzeugend den kulturellen Fortschritt der Rechtssicherheit:
„Der demokratische Verfassungsstaat hat die große zivilisatorische Lei-
stung einer rechtlichen Zähmung der politischen Gewalt auf der Grundlage
der Souveränität völkerrechtlich anerkannter Subjekte erreicht Eine
durchgreifende Verrechtlichung internationaler Beziehungen ist nicht ohne
etablierte Verfahren der Konfliktlösung möglich. Gerade die Institutionali-
sierung dieser Verfahren wird den juristisch gezähmten Umgang mit Men-
schenrechtsverletzungen vor einer moralischen Entdifferenzierung des
Rechts schützen und eine unvermittelt durchschlagende Diskriminierung
von 'Feinden' verhindern." (Die Zeit 1999)

Doch kaum hat er die rechtliche Domestizierung politischer Gewalt
gepriesen, verfällt er jener „neuen Mischform von humanitärer Selbstlosig-
keit und imperialer Machtlogik" der amerikanischen Machtpolitik, aus
deren Sicht „es heute plausibel erscheinen (muss), den Kampf gegen
Jugoslawien, unangesehen aller Komplikationen, geradlinig und kompro-
misslos fortzusetzen, nötigenfalls auch mit dem Einsatz von Bodentrup-
pen." Habermas' Versuch, diese militarisierte Menschenrechtspolitik mit
dem Hinweis auf ein weder in der UNO-Charta noch im Völkergewohn-
heitsrecht verankertes Nothilferecht sowie mit einem erst noch zu schaffen-
den Weltbürgerrecht doch noch irgendwie rechtlich rückzukoppeln, zeigt
die Begründungsohnmacht, in dem die Politik aus dem Geist der Werteori-
entierung steckt. Was nützt es, wenn Habermas den Kern dieser Politik
erkennt: „Die USA betreiben die globale Durchsetzung der Menschenrech-
te als nationale Mission einer Weltmacht, die diese Ziele unter den Prämis-
sen der Machtpolitik verfolgt," im nächsten Satz jedoch auf das nicht
sonderliche Niveau der Regierungssprecher zurückfällt: „Die meisten Re-
gierungen der EU verstehen unter einer Politik der Menschenrechte eher ein
Projekt der durchgreifenden Verrechtlichung internationaler Beziehungen,
das die Parameter der Machtpolitik schon heute verändert" (ebd.). Also
Verrechtlichung durch Rechtsbruch?

WIDERSPRUCH - 39/00 143



Lieferte die „europäische Zivilisation" im 19. Jahrhundert das ideologi-
sehe Unterfutter für die Kolonisierung der Welt, so erfüllen heute die
europäischen Menschenrechte den gleichen Zweck für die 'humanitäre
Globalisierung' der neuen Weltordnung. Sie sind der Kern der 'Europäi-
sehen Wertegemeinschaft'. Werden sie lediglich zu einer Europäischen
Grundrechtscharta verarbeitet und für Europas Bürgerinnen und Bürger
auch mit einem Klagerecht versehen, so könnte das kaum Widerspruch
provozieren. Wenn sie jedoch offensiv gegen das Selbstbestimmungsrecht
der Völker gestellt und dessen Vertreter gleichzeitig als „Feinde der indivi-
duellen Menschenrechte" denunziert werden (Herzinger 1999, 253), so ist
die Botschaft klar. Bot das Selbstbestimmungsrecht die Legitimation für die
Dekolonisation, müssen die Menschenrechte nunmehr für die Rekolonisie-
rung herhalten. In den Worten des EU-Kommissar für auswärtige Bezie-
hungen Christopher Patten: „Wo Recht und Gesetz zusammenbrechen und
die Menschenrechte mit Füßen getreten werden, ist die Krise unausweich-
lieh, und am Ende steht dann der militärische Eingriff." (Patten 2000, 12)

Menschenrechtspolitik ist allemal Geopolitik. Es sollte uns nicht verblüf-
fen, dass diese 'humanitären Interventionen' entgegen dem universalen
Anspruch der Menschenrechte durchaus selektiv geschehen: zwar auf dem
Balkan, weil gleichsam im eigenen Haus, nicht aber in der Türkei, da von
NATO-strategischer Bedeutung, und auch nicht in Tschetschenien und
Tibet, da Russland und China immer noch Nuklearmächte mit enormer
ökonomischer Bedeutung für die NATO-Länder sind. Eine nichtmilitäri-
sehe und nicht nach strategischen Interessen gestaffelte Menschenrechtspo-
litik wird nicht in Betracht gezogen.

Das tiefe Misstrauen und die tiefe Skepsis werden nicht durch Begriff
und Inhalt der Menschenrechte hervorgerufen, sondern durch ihre Instru-
mentalisierung in der Rhetorik der neuen Werte-Ideologen und ihren
militanten Einsatz zur Erweiterung der europäischen zu einer weltweiten
Wertegemeinschaft (Senghaas 1999). Denn worüber die Interventionisten
schweigen oder naiv desinformieren haben die Définitoren der Wertege-
meinschaft bereits ausreichende Klarheit geschaffen. Die Menschenrechte
spielen darin zwar eine propagandistische, aber ansonsten nur eine Neben-
rolle. Während ein Gremium von 62 eher unbekannten Parlamentariern
noch über der Formulierung der Grundrechtscharta sitzen, haben bereits
während des Krieges gegen Jugoslawien die Staats- und Regierungschefs
der 19 NATO-Staaten mit ihren Außen- und Verteidigungsministern in
Washington am 24. April 1999 die harten materiellen Interessen der Wer-
tegemeinschaft definiert. Wo im 'euro-atlantischen Raum', dessen Grenzen

prinzipiell nicht genau zu ziehen sind, ethnische und religiöse Rivalitäten,
Gebietsstreitigkeiten, unzureichende oder fehlgeschlagene Reformbemü-
hungen, die Verletzung von Menschenrechte und die Auflösung von natio-
nalen Staaten zu lokaler oder regionaler Instabilität führen, wo Terrorakte,
Sabotage und organisiertes Verbrechen sowie die Unterbrechung der Zu-
fuhr lebenswichtiger Ressourcen die Wertegemeinschaft bedrohen, ist in
Zukunft mit dem militärischen Eingriff der NATO zu rechnen (Neues

144 WIDERSPRUCH - 39/00



Strategisches Konzept 1999, Nr. 20, 24). Hier also haben die Menschen-
rechte erst ihre politische Heimat, die Wertegemeinschaft ihre volle Dirnen-
sion und die humanitäre Globalisierung ihren definitiven Sinn gefunden.
Ein Narr, wer in der Wertegemeinschaft die Menschenrechte vom Erdöl
trennt.

Anmerkungen

1 Es entspricht demnach nur der hier sehr verkürzt aufgezeigten Tradition, wenn beide
Kirchen den Krieg der NATO als „humanitär begründete Nothilfe" rechtfertigen. Vgl.
Erklärung des Ständigen Rates der Deutschen Bischofskonferenz zum Kosovo-Krieg
vom 19. April 1999. Und die Erklärung des Ratsvorsitzenden der Evangelischen Kirche
Deutschlands, Manfred Kock, vom 25. März 1999: „Nach dem Scheitern der Friedens-
Verhandlungen gilt militärische Gewalt als einzig wirksames letztes Mittel, um den

Verbrechen gegen die Menschlichkeit ein Ende zu bereiten und das Leben bedrohter
Menschen zu retten."

2 Das Vorbereitungskomitee für ein Europäisches Tribunal über den NATO-Krieg gegen
Jugoslawien (vgl. Frankfurter Rundschau v. 5.6.2000) hat in drei Bänden Materialien
zum Nachweis der Völkerrechtswidrigkeit veröffentlicht. Herausgeber sind W.Richter,
E. Schmähling, E. Spoo, Schkeudizer Buchverlag 2000.

3 Besonders irritierend scheint mir zu sein, dass J. Habermas seinen 'Zeit'-Artikel nach der

weitgehenden Aufklärung zahlreicher Verbrechen (so z.B. von Racak) und Vernichtungs-
pläne (z.B. 'Hufeisenplan', vgl. dazu vor allem Loquai 2000, Elsässer 2000) als propagan-
distische Konstruktionen sowie der Hinterlassenschaft der NATO von 31 '000 Geschos-

sen mit ca. 10 to abgereichertem Uran auf den Bombenfeldern ohne jegliche Einschrän-

kung und Annotation ein Jahr später erneut publizieren ließ (vgl. Merkel 2000).

Literatur

Albright, Madeleine, 1998: The Testing ofAmerican Foreign Policy. Foreign Affairs, Nov/
Dec. 1998

Becker, Peter, 2000: Demontage des Völkerrechts. In: T. Müller-Heidelberg et al. (Hg.),
Grundrechte Report 2000, Reinbek

Blanke, Hermann-Josef, 1998: Menschenrechte als völkerrechtliche Interventionstitel. In:
Archiv des Völkerrechts, Bd. 36

Bluntschli, J. C., 1881: Das moderne Völkerrecht der civilisirten Staaten als Rechtsbuch

dargestellt. Nördlingen 1881

Deiseroth, Dieter, 1999: „Humanitäre Intervention" und Völkerrecht. In: Neue Juristische
Wochenschrift, Heft 42

Elsässer, Jürgen, 2000: Geheimakte Racak. Konkret Heft 5, Hamburg
Engel, Jürgen, 1971,1985 : Von der spätmittelalterlichen res publica Christiana zum Mächte-

Europa der Neuzeit. In: Theodor Schieder, Handbuch der europäischen Geschichte, Bd.
3, Die Entstehung des neuzeitlichen Europas. Stuttgart

Gründer, Horst, 1992: Conquista und Mission. In: Aus Politik und Zeitgeschichte. Beilage
zur Wochenzeitung Das Parlament, B 37/92, 4. September. Bonn

Habermas, Jürgen, 1999: Bestialität und Humanität. In: Die Zeit, Nr. 18. Hamburg
Herzinger, Richard, 1999: „Unheilsamer Wahnsinn/Hockt über grimmigen Waffen". Vom

Versagen des Westens zum Krieg der Werte. In: Thomas Schmid (Hg.): Krieg im Kosovo.
Reinbek

WIDERSPRUCH - 39/00 145



Holtzendorff, Friedrich V. (Hrsg.), 1885 -1889: Handbuch des Völkerrechts, Berlin.
Hamburg

Loquai, Heinz, 2000: Der Kosovo-Konflikt. Wege in einen vermeidbaren Krieg. Die Zeit
von Ende November 1997 bis März 1999. Baden-Baden

Martens, Georg Friedrich v., 1788: Précis du Droit des Gens moderne de l'Europe fondé sur
les Traités et l'Usage. Göttingen

Marx, Karl, 1890: Das Kapital, Bd. I, MEW Bd. 22, MEGA Bd. II/5, Berlin
Merkel, Reinhard, (Hrsg.), 2000: Der Kosovokrieg und das Völkerrecht. Frankfurt/M.
Paech, Norman, 1999: „Humanitäre Intervention" und Völkerrecht. In: Ulrich Albrecht,

Paul Schäfer (Hrsg.): Der Kosovo-Krieg. Bonn
Paech, Norman, Stuby, Gerhard, 1999: Recht oder Gewalt? In: Ulrich Cremer, Dieter S.

Lutz u.a.: Der NATO-Krieg, Supplement der Zeitschrift Sozialismus, Heft 5, Hamburg
Patten, Christopher, 2000: Europa muss seine Konflikte selbst lösen. In: Die Zeit, Nr. 5,

Hamburg
Senghaas, Dieter, 1999: Recht auf Nothilfe. Wenn die Intervention nicht nur erlaubt,

sondern regelrecht geboten ist. In: Frankfurter Allgemeine Zeitung, Nr. 158 v. 12. Juli
1999, S. 12

Umozurike, U. O., 1979: International Law and Colonialism in Africa. Enugu Nigeria.
Wohlrapp, Harald, 2000: Krieg für Menschenrechte? In: Deutsche Zeitschrift für Philoso-

phie, Heftl, Berlin
Wolf, Eric R., 1986: Die Völker ohne Geschichte. Europa und die andere Welt seit 1400.

Frankfurt/M., New York

informieren, anregen, unterhalten

Fordern Sie unsere monatlichen Buchbesprechungen an!
Wir liefern alle Bücher schnell und zuverlässig.

I£?
/'05#<7<rA <36/<?/öfe/7

<?-/77<7/Z' />rr/riWtf#rrrÄ£s-.r/r

www.buch2000.ch

146 WIDERSPRUCH - 39/00


	Europäische Wertegemeinschaft und humanitäre Globalisierung

