
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 19 (1999)

Heft: 37

Artikel: Integration und Marginalisierung : wem dient das Staatsbürgerrecht?

Autor: Wallerstein, Immanuel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651903

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651903
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Immanuel Wallerstein

Integration und Marginalisierung
Wem dient das Staatsbürgerrecht?

Sowohl „Integration" als auch „Marginalisierung" sind häufig gebrauchte
Begriffe in der öffentlichen Diskussion. Sie kennzeichnen auch zentrale
Konzepte im Unternehmen der Sozialwissenschaft insofern, als beide sich

implizit auf das Konzept „Gesellschaft" beziehen. Das Problem mit der
sozialwissenschaftlichen Diskussion besteht darin, dass, obwohl das Kon-
zept der Gesellschaft die Grundlage unserer Analysen bildet, es sich

gleichzeitig um einen ausserordentlich vagen Begriff handelt, und diese die
Diskussion um Integration und Marginalisierung erschwert.

Ich denke, dass das Konzept der Gesellschaft säkular ist in dem Sinne,
dass wahrscheinlich für die letzten zehntausend Jahre, wenn nicht länger,
zutrifft, dass die Menschen sich zweier Dinge über der Welt, in der sie

lebten, immer bewusst waren: Sie interagieren regelmässig mit anderen,
zumeist Menschen in ihrer Umgebung. Und diese „Gruppe" hat sich Regeln
gegeben, die von allen beachtet werden und welche tatsächlich auf vielfäl-
tige Weise ihr Bewusstsein von der Welt prägen. Solche Gruppen schliessen
aber nie die Gesamtheit der Menschen auf Erden ein, und so unterscheiden
ihre Mitglieder immer zwischen „Wir" und „die Anderen".

Die klassischen Mythen, die Menschen über ihre eigenen „Gesellschaf-
ten" konstruierten, besagen, dass die Götter auf bestimmte Wege ihre
spezifische Gesellschaft erschufen, in der Regel in irgendeiner entlegenen
Gegend, und dass die heutigen Gesellschaftsmitglieder von dieser privile-
gierten ursprünglichen Gruppe abstammen. Abgesehen von ihrem selbstbe-
wahrenden Charakter behaupten solche Mythen immer auch eine Kontinui-
tät von Blutsverwandtschaft.

Selbstverständlich wissen wir, dass solche Kontinuität im wörtlichen
Sinne einen Mythos darstellt, weil keine Gruppe je perfekt auf diese Weise
funktionierte. Und wir wissen, dass dies speziell auf die moderne Welt
zutrifft. Wenn also Menschen von ausserhalb konstant versuchen, in diese

Gruppen einzutreten oder in einer anderen Weise dazu gedrängt werden,
sprechen wir von /«tegraft'on. Und wenn andere Menschen konstant versu-
chen, diese Gruppen zu verlassen oder von ihnen ausgeschlossen zu werden,
dann sprechen wir von MargmaEîiernng.

Das grundlegende theoretische Problem besteht nun darin, dass das
moderne Weltsystem grosse Verwirrung darüber gestiftet hat, was wir als

unsere „Gesellschaft" begreifen können, und daher auch darüber, was wir
unter /ntegrah'on in und Ansgrenznng aus solchen Gesellschaften verstehen
können. Es ist einigermassen klar, dass wir nun während mindestens zweier
Jahrhunderte den Begriff „Gesellschaft" verwenden für die Bevölkerungs-
gruppe, die sich innerhalb der Grenzen eines souveränen Staates befindet,
oder zuweilen innerhalb der von uns gewünschten Grenzen irgendeines

WIDERSPRUCH - 37/99 107



existierenden oder zu schaffenden souveränen Staates. Was aber immer die
Herkunft solcher staatsgebundenen Gruppen ist: Sie haben mit Blutsver-
wandtschaft wenig zu tun.

Tatsächlich besteht eines der Prinzipien der meisten souveränen Staaten
der letzten zweihundert Jahre darin, dass sie aus „Staatsbürgern" zusam-
mengesetzt sind, aus demos und nicht aus efhnos bestehen, und somit eine
mehr juristische denn eine kulturelle Kategorie darstellen. Zudem ist die
Kategorie des Staatsbürgers alles andere als evident in seinen geographi-
sehen Konturen; das heisst, sie deckt sich nicht vollständig mit den zu einem
bestimmten Zeitpunkt in einem bestimmten souveränen Staat lebenden
Personen. Einige im Staate sind keine Staatsbürgerinnen oder Staatsbürger,
einige ausserhalb des Staates sind es. Hinzu kommt, dass Staaten zwar recht
tmter.yc/!/efi;Z/che Regeln über Erwerb (und Verlust) des Bürgerrechts ha-
ben, a//e aber über solche Regeln verfügen wie auch über Bestimmungen,
welche den Einlass von Nicht-Bürgern in diesem Territorium regeln. Und
schliesslich ist Migration (Ein- und Auswanderung) im modernen Weltsy-
stem keine Randerscheinung, sondern eher eine fortdauernde (und ins
Gewicht fallende) Tatsache.

Beginnen wir am Anfang. Das moderne Weltsystem wurde während des

sechzehnten Jahrhunderts aufgebaut, und seine ursprüngliche geographi-
sehe Ausdehnung erstreckte sich auf grosse Teile des europäischen Konti-
nents und auf Teile Nord- und Südamerikas. Innerhalb dieser geographi-
sehen Zone entwickelte sich eine neue Arbeitsteilung, in Form einer
kapitalistischen Weltökonomie. Parallel dazu wurde ein Geflecht von
Institutionen zur Aufrechterhaltung dieses Systems geschaffen. Ein solches
institutionelles Element, ein recht wesentliches sogar, war die Schaffung
sogenannter souveräner Staaten, welche sich in einem zwischenstaatlichen
System befinden. Dabei handelt es sich natürlich um einen Prozess und
nicht um ein Ereignis. Historiker beschreiben diesen Prozess, wenn sie die
Staatsbildung in Europa diskutieren, mit den Neuen Monarchien des späten
fünfzehnten Jahrhunderts, dem Aufstieg der Diplomatie und ihrer Regeln,
ausgehend von den italienischen Stadtstaaten der Renaissance, der Errich-
tung der Kolonialreiche in Amerika und anderswo, dem Zusammenbruch
des habsburgischen Weltreichs im Jahre 1557 und mit dem dreissigjährigen
Krieg, der im Westfälischen Frieden mit seinen neuen Fundamenten für
staatliche Integration und zwischenstaatliche Ordnung kulminiert.

Dieser Prozess der Staatsbildung war aber nicht losgelöst von der
historischen Entwicklung des Kapitalismus, sondern vielmehr ein intégra-
1er Teil dieser Geschichte. Die Kapitalisten waren mit der Errichtung
solcher souveräner Staaten gut bedient, leisteten diese ihnen doch eine
Vielfalt von Diensten: Ihre Eigentumsrechte wurden garantiert, eine Pro-
tektionsrente wurde ihnen gewährt,' Quasimonopole wurden errichtet, um
ihnen bedeutende Profite zu ermöglichen, ihre Interessen gegenüber rivali-
sierenden Unternehmern aus anderen Ländern gefördert und Sicherheitsga-
rantien geboten.- Natürlich waren diese Staaten nicht alle gleich stark, und

108 WIDERSPRUCH - 37/99



es war gerade diese Ungleichheit, welche es stärkeren Staaten ermöglichte,
ihren Unternehmern so gut zu dienen. Aber es gab keinen Bereich innerhalb
deren Arbeitsteilung, der nicht der Jurisdiktion eines Staates unterworfen
war; und daher gab es keine Individuen, die nicht irgendeiner unmittelbaren
Staatsgewalt unterworfen waren.

In der Zeit zwischen dem sechzehnten und achtzehnten Jahrhundert
wurde dieses System institutionalisiert. Während dieser Periode wurde der
ursprüngliche Souveränitätsanspruch im Namen eines sogenannten absolu-
ten Monarchen vorangetrieben, obschon die Herrscher in einigen Staaten
unter Druck standen, diese souveräne Gewalt mit einer legislativen oder
einer richterlichen Gewalt teilen zu müssen. Wir befinden uns aber noch
immer vor dem Zeitalter der Pässe und Visa, von Migrationskontrolle oder
von bedeutenden Stimmrechten für mehr als kleine Minderheiten der
Bevölkerungen. Die Masse der Bevölkerung war „Untertan", und eine
Unterscheidung zwischen Untertanen (Subjekten), welche über irgendwel-
che Abstammungsrechte verfügten, und denen, welche über keinerlei sol-
che Rechte verfügten, wurde selten beschworen und gewann keine Bedeu-
tung. Der juristische und soziale Unterschied im alltäglichen Leben des

siebzehnten Jahrhunderts zwischen, sagen wir, einem bretonischen Immi-
granten in Paris und einem rheinischen Migranten in Leiden - letzterer hatte
eine nicht sehr sichtbare internationale Grenze überschritten, ersterer gar
keine - war schwer auszumachen.

Die französische Revolution veränderte diese Situation, indem sie aus
Untertanen Staatsbürger machte. Es gab kein Zurück mehr, weder für
Frankreich noch für das kapitalistische Weltsystem als Ganzes. Die Staaten
waren theoretisch, und bis zu einem gewissen Grade auch praktisch,
verantwortlich geworden für eine grosse Gruppe von Personen, welche
politische Ansprüche stellten. Während des neunzehnten und zwanzigsten
Jahrhunderts mag die Implementierung dieser politischen Ansprüche in der
Realität langsam und recht ungleich verlaufen sein, aber es gab einen
deutlichen Sieg der Rhetorik. Und Rhetorik zählt. Aber sobald es Staatsbür-

ger gab, gab es auch Nicht-Staatsbürger.
Die Transformation von Untertanen in Staatsbürger war die Folge eines

Druckes von oben wie von unten. Die Forderung breiter Bevölkerungskrei-
se auf Teilhabe an der Herrschaft, was vielleicht die Forderung nach

Demokratisierung genannt werden kann, artikulierte sich ständig und auf
allen möglichen Wegen. Sie war die Kraft, welche dem Populismus und
revolutionären Aufständen zugrunde lag. Die Aufbegehrenden wurden in
der Regel unterdrückt, aber das Konzept blieb, wenn auch oft nur in
embryonaler Form, potentieller Sprengstoff, weniger akuter politischer
Druck.

Die langfristige Antwort auf diese Forderungen der sogenannten gefährli-
chen Klassen war das politische Programm des Liberalismus, der trium-
phierenden Ideologie des kapitalistischen Weltsystems im neunzehnten
Jahrhundert. Die Liberalen schlugen ein Programm der rationalen Reform,

WIDERSPRUCH - 37/99 109



abgewogenen Zugeständnissen und gradueller institutioneller Veränderun-

gen vor. Das Programm des Liberalismus des neunzehnten Jahrhunderts
beinhaltete drei Hauptkomponenten: Wahlrecht, Umverteilung und Natio-
nalismus.^ Das Wahlrecht wurde immer grösseren Segmenten der Wohnbe-
völkerung des Staates gewährt. Im zwanzigsten Jahrhundert wurde das

allgemeine Wahlrecht für erwachsene Männer und Frauen (mit Ausnahme
spezieller Kategorien wie Verbrecher und Geisteskranke) zur Norm. Um-
Verteilung umfasste vom Staat verordnete und durchgesetzte Minimallöhne
und staatliche Sozialleistungen, den sogenannten Wohlfahrtsstaat; auch
dieses Programm wurde, zumindest in den wohlhabenden Ländern, in der
Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts zur Norm. Das dritte Element des

Programms, der Nationalismus, umfasste die Hervorbringung eines patrio-
tischen Zugehörigkeitsgefühls zum eigenen Staat, systematisch vermittelt
in erster Linie durch zwei Institutionen: Volksschule (erneut so gut wie
universell in der Mitte des zwanzigsten Jahrhunderts) und Militärdienst (der
in den meisten Ländern sogar in Friedenszeiten, zumindest für Männer zur
Norm wurde). Auch kollektive nationalistische Rituale wurden überall
recht häufig durchgeführt.

Wenn wir jede dieser drei politischen Institutionen betrachten - das

Wahlrecht, den Wohlfahrtsstaat und nationalistische Rituale und Gefühle -
sehen wir sofort die Relevanz der Unterscheidung „Staatsbürger/Nicht-
Staatsbürger", zumindest wie sie bis vor zwanzig Jahren gehandhabt wurde.
Nur Staatsbürger hatten das Wahlrecht. Es war undenkbar, dass Nicht-
Staatsbürgern erlaubt wurde, zu wählen, unabhängig davon, wie lange sie
schon in einem Lande lebten. Bei der Vergabe von staatlichen Sozialleistun-
gen wurde in der Regel, wenn auch nicht in jedem Falle, zwischen Staats-

bürgern und Nicht-Staatsbürgern unterschieden. Und natürlich waren natio-
nalistische Rituale und Gefühle die Domäne der Staatsbürger, was zur Folge
hatte, dass die Nicht-Staatsbürger moralisch suspekt waren, besonders in
Zeiten zwischenstaatlicher Spannungen.

Diese drei Institutionen wurden nicht nur als Institutionen parallel in
voneinander getrennter Staaten entwickelt, sondern sie machten die Staats-

bürger hiermit auch zu zentralen Akteuren des Aufbaus und der Stärkung
ihrer eigenen Staaten. Da die Staaten sich in Konkurrenz zu anderen Staaten
den „Wohlstand der Nationen" befanden, und da die staatsbürgerlichen
Privilegien vom Gedeihen der Staaten abhängig schienen, wurde das Bür-
gerrecht als aussergewöhliches Privileg angesehen - ganz klar in all jenen
Staaten, die wohlstandsmässig zum oberen Viertel gehörten. Darüber hin-
aus präsentierten sich diese Staaten ihren Staatsbürgern gegenüber als etwas
Besonderes, was denjenigen, welche das Bürgerrecht genossen, auch plau-
sibel erschien.

So wurde das Bürgerrecht zu etwas sehr Wertvollem, und daher wollte
man das auch nicht gerne mit anderen teilen. Das Bürgerrecht mag man
einigen eifrigen Anwärtern gewähren, generell aber handelte es sich um
einen wohl zu behütenden Vorteil. Dies trifft um so mehr zu, als die
Staatsbürger glaubten, sie hätten im Innern (und gegen aussen) sehr hart um

110 WIDERSPRUCH - 37/99



den Erwerb dieses Privilegs kämpfen müssen, und es sei ihnen nicht als
blosses Geschenk gegeben worden. Sie sahen das Bürgerrecht als ihr
moralisches Verdienst an. So wurde das Bürgerrecht durch die Tatsache,
dass es einer Forderung von unten entsprang, als Konzept zu einem noch
effektiveren Mechanismus von oben zur Zähmung der gefährlichen Klas-
sen. Alle staatlichen Rituale stärkten gemeinsam den Glauben, die „Nation"
sei die einzige, oder doch bei weitem die wichtigste Gemeinschaft, der man
angefhörte.

Das Bürgerrecht löschte alle anderen Formen von Konflikten aus, oder
verdeckte sie zumindest: Klassenkonflikte zwischen Gruppen oder Schich-
ten, die über die Begriffe Rassen, ethnische Herkunft, Geschlecht, Religion,
Sprache oder irgendein anderes soziales Kriterium definiert waren, also
anders als über „Nation/Gesellschaft". Das Bürgerrecht stellte den nan'ona-
Zen Konflikt in den Vordergrund. Das Bürgerrecht intendierte, innerhalb des
Staates einigend zu wirken, und es erfüllte diesen Zweck in der Praxis auch

gut, umso mehr, als das Bürgerrecht privilegierend wirkte, oder zumindest
so zu wirken schien. Das Konzept des Staatsbürgers war im allgemeinen ein
stabilisierendes Element im modernen Weltsystem. Es reduzierte inner-
staatliche Unordnung, während gleichzeitig kaum behauptet werden kann,
es hätte zwischenstaatliche Unordnung signifikant über das Mass hinaus
erhöht, das es wahrscheinlich ohnehin gegeben hätte. Es war nicht nur ein
stabilisierendes Konzept, es war auch ein ganz zentrales. Man braucht bloss
die juristische Ausstattung moderner Staaten anzuschauen, um zu begrei-
fen, in welchem Ausmass Gesetzgebung und Verwaltung von Staaten auf
der Kategorie des Staatsbürgers basierten.

Nichtsdestoweniger hat das Kozept des Staatsbürgers Probleme geschaffen,
ist doch eine der sozioökonomischen Grundlagen der kapitalistischen
Weltwirtschaft der Imperativ des steten Flusses der Arbeitskraft, das heisst
der Migration. Diese ist zuallererst eine wirtschaftliche Notwendigkeit. Die
steten räumlichen Verschiebungen wirtschaftlicher Aktivitäten, zusammen
mit der ungleichen Verteilung demographischer Normen, bedeutet, dass
unvermeidlicherweise Disparitäten zwischen lokalem Angebot und lokaler
Nachfrage nach bestimmter Arbeitskraft entstehen. Wann immer dies

geschieht, liegt irgendeine Arbeitskräftemigration im Interesse einiger
Arbeiter und einiger Arbeitgeber. Daher findet diese Migration auch promp-
ter oder weniger prompt statt, abhängig von rechtlichen Beschränkungen
(wie auch von den praktischen Möglichkeiten, diesen Beschränkungen
auszuweichen). Die Disparität zwischen lokalem Angebot und lokaer Nach-
frage nach Arbeitskraft kann nicht einfach in absoluten Zahlen von Arbeits-
kräften gemessen werden. Verschiedene Gruppen von Arbeitern neigen
dazu, sich für ähnliche Arbeiten unterschiedlich teuer zu verkaufen. Dies
nennen wir „historische Löhne". Daher ist es sehr gut möglich, dass in einer
gegebenen Region die Lohnabhängigen sich weigern werden, bestimmte,
schlecht bezahlte Arbeit anzunehmen, und die Arbeitgeber werden sich
potentiellen Immigranten oder bereits Eingewanderten zuwenden, um den

WIDERSPRUCH - 37/99 111



Bedarf zu decken.
So ist Migration ein immer wiederkehrendes Phänomen in der modernen

Welt, obwohl das Bürgerrecht ein geschätztes Gut darstellt, das „protektio-
nistische" Vorstellungen nährt. Dies trifft seit den Anfängen des modernen
Weltsystems zu. Ich bin nicht sicher, ob Migration, wie auch immer
definiert, heute wirklich, trotz der Verbesserung der Transportmöglichkei-
ten, bezogen auf die gesamte Bevölkerung quantitativ grössere Ausmasse
annimmt als in früheren Jahrhunderten, aber es ist gewiss ein stärker
politisch wahrgenommenes und spannungsgeladeneres Dauerproblem.

Das Konzept des Staatsbürgers hat die Bedeutung des Begriffs des

Migranten verändert. Eine Person, welche eine ländliche Gegend oder eine
Kleinstadt verlässt, um in eine 50 Kilometer entfernte Grossstadt zu ziehen,
mag eine ähnlich grosse soziale Veränderung durchmachen wie jemand, der
in eine 5000 Kilometer entfernte Grossstadt zieht. Oder, wenn dies in
manchen Ländern im späten zwanzigsten Jahrhunder nicht mehr zutrifft,
traf es wahrscheinlich mehr oder weniger überall zu bis mindestens um
1950. Der Unterschied besteht darin, dass 5000-Kilometer-Migranten
höchstwahrscheinlich eine Staatsgrenze überqueren, während 50-Kilome-
ter-Migranten dies wahrscheinlich nicht tun. Erstere werden daher von
Gesetzes wegen zum Migranten, also zu Nicht-Staatsbürgern, während
letztere nicht zu Migranten werden.

Ein bedeutsamer Anteil von Migranten neigt dazu, am Ort (oder zumin-
dest im Staat), wohin sie migriert sind, zu bleiben. Sie haben oft Kinder,
welche am neuen Ort geboren sind und welche sehr oft kulturelle Produkte
ihres Geburtsortes und nicht des Geburtsortes ihrer Eltern sind. Wenn wir
die Frage der /«regrahon diskutieren, sprechen wir meist von der Integra-
tion solcher Langzeit-Migranten und ihrer Kinder. Aufnahmeländer haben
unterschiedliche Regeln über das Bürgerrecht von im Lande geborenen
Personen, vom /z/.v .vo/z der Vereinigten Staaten und Kanadas bis zum jz«
sangzzzn/ï Japans.

Integration ist ein kulturelles Konzept, kein rechtliches. Das Konzept der
Integration geht davon aus, dass es eine bestimmte kulturelle Norm gibt, die
der zu Integrierende übernehmen muss. Für einige Staaten, welche sprach-
lieh und religiös weitgehend homogen sind, mag eine solche Norm relativ
einleuchtend und nicht zu zwanghaft erscheinen, obwohl sich selbst in
solchen Staaten immer „Minderheiten" finden lassen, die von diesen nor-
mativen Mustern abweichen. Für andere Staaten, welche über eine „ge-
mischtere" Bevölkerung verfügen, existieren dominante Normen nicht
weniger, aber sie erscheinen anmassender und aggressiver. Nehmen wir die
Vereinigten Staaten. Zur Zeit der Gründung der Republik war es kulturell-
staatsbürgerliche Norm, englischsprechender Protestant einer von vier
Dominationen zu sein (Episkopalisten, Presbyterianer, Methodisten und
Kongregationalisten). Natürlich entsprach diese Definition der oberen
Schicht, schloss aber Teile der mittleren und unteren Schichten mit ein.
Diese Definition wurde allmählich ausgedehnt auf andere protestantische
Denominationen. Römische Katholiken und Juden wurden erst in den

112 WIDERSPRUCH - 37/99



1950er Jahren in diese kulturelle Definition eingeschlossen, als Politiker
vom „jüdisch-christlichen Erbe" zu sprechen begannen. Afrikanische Arne-
rikaner sind nie wirklich einbezogen worden, während Latinos und asiati-
sehe Amerikaner bereits in der „Vorhalle" auf ihre künftige Zulassung zu
warten scheinen. Moslems, zum ersten Mal eine bedeutende Minderheit,
sind noch immer ausgeschlossen.

Das Beispiel der USA zeigt, wie flexibel einzelne Staaten in der Défini-
tion ihrer kulturellen normativen Muster sein können. Die quasi-offizielle
ideologische Interpretation in den Vereinigten Staaten will ja sagen, dass

diese Flexibilität die Fähigkeiten des politischen Systems der USA bezeu-

ge, Aussenseiter zu Staatsbürgern zu machen und sie somit in die „Nation"
zu integrieren. Ohne Zweifel tut sie das. Aber sie zeigt auch, dass zu keinem
Zeitpunkt alle Migranten integriert waren. Man mag sich fragen, ob es nicht
dem Prozess inhärent sei, dass niemals alle Aussenseiter integriert sein
können. Der französische Soziologe Emile Dürkheim hat postuliert, dass

wenn immer Abweichung de facto verschwindet, das soziale System seine
Normen so umdefiniert, dass statistische Abweichung neu geschaffen wird.
In bezug auf das Konzept des Staatsbürgers trifft vielleicht dasselbe zu.
Definiert die „Nation" sich selbst neu, sobald alle Bewohner de facto
integriert sind, um neue „Marginalisierte" zu schaffen?

Diese (empörende) Annahme geht davon aus, dass die Produktion von
Marginalisierten von gesellschaftlichem Nutzen ist, und Sozialwissen-
schaftler haben dies tatsächlich häufig auf die eine oder andere Weise
postuliert: die Rolle eines Sündenbocks, dem wir unsere kollektiven Sünden
aufbürden können; die Existenz einer untersten Schicht, um unter den

gefährlichen Klassen eine permanente Angst davor zu schüren, noch weiter
abzusteigen, und sie so dazu zu bringen, ihre Forderungen zu mässigen; die
Stärkung der Gruppenloyalität durch das Entstehen sichtbarer und uner-
wünschter anderer sozialer Schichten. Dies sind alles plausible Postulate;
sie bleiben dennoch auf der allgemeinen Ebene von Gemeinplätzen.

Dieses Muster scheint, wie erwähnt, von etwa 1800 bis in die 1970er Jahre
mehr oder weniger dasselbe geblieben zu sein; damit wird unterstellt, dass

die Dinge sich seither irgendwie geändert hätten. Ich glaube, dies trifft zu.
Die Weltrevolution von 1968 stellt in vielerlei Hinsicht einen Wendepunkt
in der Geschichte unseres modernen Weltsystems dar. Es wurde noch nicht
bemerkt, dass eine ihrer Konsequenzen die Infragestellung des Konzepts
des Staatsbürgers war, zum ersten Mal seit der französischen Revolution. Es

geht nicht bloss darum, dass 1968 im Geiste „internationalistisch" war. Wir
hatten schliesslich internationalistische Bewegungen schon durch das neun-
zehnte und zwanzigste Jahrhundert hindurch: Auf der einen Seite die
verschiedenen Arbeiter-Internationalen, auf der anderen Seite eine Reihe
von Friedensbewegungen. Wie wir wissen, waren solche internationalisti-
sehe Bewegungen nicht gefeit vor dem Aufflammen nationalistischer Ge-
fühle in den eigenen Reihen, wenn Konflikte im zwischenstaatlichen
Bereich stark zunahmen. Bemerkenswertes Beispiel ist die kriegsunterstüt-

WIDERSPRUCH - 37/99 113



zende Haltung der sozialdemokratischen Parteien beim Ausbruch des Er-
sten Weltkriegs.^

Die internationale Orientierung von Arbeiter- und Friedensbewegung
war stark eingeschränkt durch die Tatsache, dass beide ihre Organisationen
auf nationaler Ebene aufgebaut hatten. Aber noch wichtiger war, dass sie
dies in der Annahme taten, ihre Ziele am besten, vielleicht sogar ausschliess-
lieh auf nationaler Ebene realisieren zu können. Das heisst, sie handelten in
erster Linie als Staatsürger, welche sich zusammenschlössen, auf politi-
schem Wege ihre Staaten zu beeinflussen, ja zu verändern. Es war ihre
Grundannahme, dass sie durch die Veränderung ihrer Staaten zum Aufbau
der internationalen Solidarität, die sie anstrebten, beitragen würden. Den-
noch war die politische Tätigkeit in erster Linie national ausgerichtet. Die
Weltrevolution von 1968 war gerade das Gegenteil dazu: ein Ausdruck der
Desillusionierung, was die Möglichkeiten des nationalstaatlichen Refor-
mismus betraf. Die Beteiligten gingen in der Tat weiter. Sie argumentierten,
dass die Orientierung am nationalen Reformismus dazu beitrug, ein Welt-
system, das sie ablehnten, aufrechtzuerhalten. Die Revolutionäre waren
nicht gegen eine Aktion des „Volkes", aber gegen eine staatsbürgerliche
Aktion, auch wenn diese beanspruchte, „revolutionär" zu sein. Es war diese

Haltung, welche vielleicht den grössten Schock auslöste bei denjenigen,
welche von den 1968er Bewegungen bedrängt wurden, speziell unter den
„Alten Linken".

Diese Haltung der 1968er Revolutionäre erwuchs aus zwei Schlussfolge-
rungen, die sie aus der Analyse der Geschichte des modernen Weltsystems
zogen. Die erste besagte, dass die historische Zwei-Schritte-Strategie der

gegen das Weltsystem gerichteten Bewegungen - zunächst die Staatsgewalt
zu erringen, dann die Welt zu verändern - aus ihrer Sicht historisch
gescheitert war. Die Revolutionäre von 1968 behaupteten im Endeffekt,
dass die im 19. Und 20. Jahrhundert entstandenen antisystemischen Bewe-
gungen - Sozialdemokraten, Kommunisten und nationale Befreiungsbewe-
gungen - alle eigentlich schon in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg mehr
oder weniger an die Macht gelangt waren. Die zweite Schlussfolgerung war,
dass die antisystemischen Bewegungen zwar progressive, manchmal fast
revolutionäre Reformen verwirklicht hatten, diese aber nur einem partiku-
lären, kleinen Segment der unteren Schichten zugute gekommen waren,
nämlich demjenigen der dominanten ethnischen Gruppe im jeweiligen
Land, und in erster Linie den Männern.

Eines der wichtigsten Themen der sozialen Bewegungen nach 1968 war,
dass sie nicht bloss gegen Rassismus und Sexismus waren, solche hatte es
schon gegeben. Sie bestanden darauf, dass Rassismus und Sexismus nicht
bloss eine Frage von individuellen Vorurteilen und Diskriminierungen sind,
sondern dass beide auch „institutionnelle" Formen angenommen hatten.
Worüber diese Bewegungen zu sprechen schienen, war nicht über offene
rechtliche Diskriminierung, sondern über im Konzept des „Staatsbürgers"
verborgene Formen, insofern unter Bürgerrecht die Kombination von be-
stimmten Kompetenzen und ererbten Rechten verstanden wurde.

114 WIDERSPRUCH - 37/99



Das Konzept des Staatsbürgers macht nur dann Sinn, wenn einige davon
ausgeschlossen werden. Und diese Auszuschliessenden müssen letztlich
eine willkürlich ausgewählte Gruppe sein. Es gibt kein überzeugendes
Argument für die Grenzziehung bei den Kategorien des Ausschlusses.
Zudem ist das Konzept des Staatsbürgers an die Grundstruktur der kapita-
listischen Weltwirtschaft gebunden. Es leitet sich von der Konstruktion
eines hierarchischen und polarisierenden Staatensystems ab. Dies bedeutet,
dass das Bürgerrecht (zumindest in den wohlhabenderen und mächtigeren
Staaten) unvermeidlicherweise als Privileg definiert ist, und dass es nicht im
Interesse seiner Inhaber liegt, dieses mit anderen zu teilen. Es ist gebunden
an die Notwendigkeit, die gefährlichen Klassen in Schach zu halten, und das

geht am besten, indem man die einen integriert und andere ausschliesst.
Ich behaupte also, dass uns die gesamte Diskussion um Integration und

Marginalisierung in eine Sackgasse geführt hat, aus der es keinen Ausweg
gibt. Es ist besser, sich gar nicht erst auf diese Diskussion einzulassen und
stattdessen zu fragen, wie wir über das Konzept des Staatsbürgers hinaus-
gelangen können. Natürlich bedeutet dies, über die Strukturen unseres
modernen Weltsystems hinaus zu denken. Aber da ich der Ansicht bin, dass

sich unser modernes Weltsystem in seiner entscheidend letzten Krise
befindet,^ sollten wir uns vielleicht überlegen, welche Art von historischem
System wir als Alternative diskutieren sollten, und ob es möglich wäre,
dabei auf das Konzept des Staatsbürgers zu verzichten, und - wenn ja -
wodurch es zu ersetzen wäre.

Referat gehalten am 19. Skandinavischen Soziologiekongress, 13.-15. Juni 1997,

Kopenhagen, zum Thema „Integration and Marginalization"; aus dem Amerikani-
sehen übersetzt und gekürzt von Heinz Gabathuler und Patrick Ziltener; vom
Verfasser autorisiert.

Anmerkungen

1 Vgl. dazu Frederic Lane, Profits and Power, Albany New York, 1979.
2 Ich habe die historische Beziehung der Staaten zu den Unternehmern ausgeführt:

„States? Sovereignity? The Dilemmas of Capitalists in an Age of Transition" in:

D.J.Solinger, D.A.Smith und S.Topik (eds.), The States Still Matter: States and

Sovereignity in the Compentorary Global Economy (erscheint im Juli 1999 bei Rout-
ledge, London/New York).

3 Ich habe die historische Entfaltung dieses Programms und seine gesellschaftlichen
Grundlagen im Detail analysiert in: „After Liberalism", New York 1995, v.a. in Teil II:
„The Construction and Triumph of Liberal Ideology", S. 71-122.

4 Vgl. Georges Haupt. Le Congrès manqué. L'Internationale à la veille de la première
guerre mondiale. Paris, sowie A. Kriegel / J.-J. Becker: 1914. La guerre et le mouvement
ouvrier français. Paris 1964, S. 123.

5 Vgl. Terence K. Hopkins und Immanuel Wallerstein (eds.). The Age of Transition:
Trajectory of the World-System 1945-2025, London 1996, Vgl. auch Immanuel
Wallerstein, Das moderne Weltsystem. Bde. I und II, 1986/1998, Wien.

WIDERSPRUCH - 37/99 115


	Integration und Marginalisierung : wem dient das Staatsbürgerrecht?

