
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 18 (1998)

Heft: 35

Artikel: Die universalen Menschenrechte des Islams

Autor: Afshar, Farhad

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651716

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Farhad Afshar

Die universalen Menschenrechte des Islams

Differenzierung ist scheinbar nicht nötig. Wenn im Westen fremde Kultu-
ren erörtert werden, haben Vorurteile eine beruhigende Wirkung, sie schaf-
fen die Vertrautheit des Altbekannten. Die Wiederholung von Stereotypen
führt zu einem Konsens, der als „allgemeingültiges Urteil" in Presse und
Öffentlichkeit meinungsbildend ist. Und es ist sehr schwierig, diese eta-
blierten, verfestigten Meinungen auf ihre Aussagen hin zu überprüfen und
den Sachverhalt richtigzustellen. Sie werden zu glaubwürdig von promi-
nenten Autoren vertreten.' Ein Mythos- entsteht: der inszenierte /s/am. Er
wird als Kulturkampf auf den unterschiedlichsten strategischen Bühnen
aufgeführt.3

Der Islam umfasst weltweit eine Religionsgemeinschaft mit einer Bevöl-
kerung von 1,5 Mrd. Menschen, davon leben 15 Mio., also nur 1 Prozent in
Europa.'' Neben diesem realen Islam wird in den Massenmedien Europas ein
Islam als Zerrbild der Wirklichkeit inszeniert.® Dieses 1 Prozent löst
Bedrohungsängste aus, denn der gelebte, nicht medial vermittelte Islam
entzieht sich der vermeintlichen Erfahrung der 'Experten', die oft weder
über Kenntnisse der Sprachen und Kulturen verfügen noch Zugang zur
Transzendenz des Religiösen haben. Das Bezeichnende an diesem insze-
nierten 'Islam' ist: er findet ohne die Moslems in einer autistischen Diskus-
sion zwischen Medien, Experten und Kulturwissenwissenschaften statt,
ganz so, als seien die Moslems ausgestorben wie die antiken Völker der
Griechen, Perser oder Römer und es gelte nun deren Religion und Kultur
erstmal zu ergründen. An der Auseinandersetzung sind kaum Moslems,
geschweige denn authentische Vertreter des Islams, Schriftgelehrte, 27zeo-

Zogen® und islamische Juristen beteiligt.
Der inszenierte Islam des Kulturkampfes betrifft die Moslems nicht, er

ist der erneute Ausbruch einer Kollektivphobie, die periodisch die europäi-
sehe Kultur erfasst. Die Menschenrechte hingegen, sie betreffen den Islam;
dieser Diskurs hat kaum begonnen. Zu sehr belasten die historischen
Hypotheken des europäisch geprägten Völkerrechts und der Eurozentris-
mus der Sozialwissenschaften die Begriffswelt und Erkenntnishorizonte,
um eine konstruktive Annäherung an den Islam zu ermöglichen. Selbstver-
ständlich ist jede Kultur von der eigenen Vollkommenheit der Erkenntnis
überzeugt. Die Frage dabei ist: Wie kann die Kommunikation zwischen
einem Blinden, der taub ist, und einem Lahmen, der blind ist, so gestaltet
werden, dass sie gemeinsam eine Brücke über einen unbekannten Fluss
bauen?

Jeglicher Vergleich zwischen Islam und Okzident, dem Divinen und dem
Säkularen erfordert eine minimale Zuordnung des zu untersuchenden Phä-
nomens. Analysen verlieren ihre Evidenz, wenn die kulturspezifischen
Erscheinungsformen der „sozialen Tatsachen"^ zu wenig berücksichtigt

WIDERSPRUCH - 35/98 47



werden. Es bedarf kaum der Erwähnung, dass Rechtsnormen nicht nur eine

kulturspezifische Wurzel haben, sondern auch einen kulturspezifischen
Bedeutungzusammenhang vermitteln. Ein Blick auf eine alltägliche Insti-
tution wie beispielsweise die Norm Ehe im Islam und im Christentum erhellt
den Sachverhalt: Obligationsvertrag versus Sakrament.

Es ist geradezu bemühend zu sehen, wie westliche Sozialwissenschafter

gegen die bitteren Erfahrungen der historischen Wirklichkeit der magischen
Sehnsucht nach einer allgemeingültigen Rechtsnorm einer Weltkultur er-
liegen. Die vermeintliche allgemeine Gültigkeit der Menschenrechte ist
eine solche Fatamorgana. Eine Aussage sei hier stellvertretend für viele
Autoren erwähnt: „ Lassen sich verallgemeinerungsfähige Vorstellungen
von Menschenrechten bilden Meine Antwort hierauf ist ein nachdrück-
liches und historisch begründetes Ja. Denn der Begriff der Menschenrechte
und seine rechtlichen Erweiterungen - zum Beispiel die bürgerlichen
Freiheiten, Bürgerrechte, Meinungs- und Gewissensfreiheit - haben zwar
ihren Ursprung und ihre Herkunft im modernen Europa, doch sie haben
mittlerweile eine unbestreitbar universelle Bedeutung erlangt."** Verbrei-
tung ist keineswegs ein Indiz für die Akzeptanz von Normen, sondern für
das Durchsetzungsvermögen von Macht.

Bereits die Begriffe mterrcatt'orca/ und universal sind im Diskurs der Men-
schenrechte in ihrer Bedeutung keineswegs geklärt. Sie werden oft gleich-
wertig und synonym verwendet.' Die Vorstellungen der Nation, des Natio-
nalstaates und damit der internationalen politischen Beziehungen beruhen
auf den Ordnungskonzepten der Französischen Revolution und wurden
durch die europäischen Kolonialmächte weltweit verbreitet. Sie haben in
anderen Kulturen keine Entsprechung. Ein Blick auf die Weltkarte zeigt die
willkürlichen Grenzziehungen durch die Nationalstaaten. Diese Aarione«
und damit die „internationalen" Aussenbeziehungen zwischen ihnen beru-
hen auf der säkularisierten Vorstellung von Volkssouveränität. Analytisch
gesehen ist das Konzept /«feraaf/owah'fät eine eurozentrische-historische
Kategorie, E/n/versa/ifäf hingegen eine anthropozentrische-philosophische
Kategorie. Sie bezeichnet Eigenschaften der 'condition humaine', die nicht
an örtliche Traditionen der Politik, Wirtschaft oder Kultur gebunden sind
und die soziale Ordnung in allen Gesellschaften gestalten wie Exogamie,
Macht, Stratifikation, Sakralität, Profanität. Hieraus resultiert die Bedeu-
tungsdifferenz zwischen der religiösen Dimension der Menschenrechte des

Islams und der politischen Dimension der Menschenrechte des Westens.
Das islamische Konzept der universalen Gottessouveränität mit der

Ordnungskategorie der f/mma, der 'Glaubensgemeinschaft', bildet einen
Gegensatz zur Internationalität der Volkssouveränität und der 'Staatsbür-
gerschaft' der Nation. Die Umma hat genausowenig eine Entsprechung im
Okzident wie das Sakrale im Profanen. Um die unterschiedliche Zuordnung
der Menschenrechte im Islam darzustellen, ist es analytisch erforderlich,
gegensätzliche Kategorien zu unterscheiden, die in der Realität ineinander
übergehen:

48 WIDERSPRUCH - 35/98



Erkenntnis-
bereich

Hoch-Islam
Rechtssystem

Ideal-Ebene
Rechtsnorm

Real-Ebene
Rechtspraxis

Volks-Islam
Traditionen

Divinität Rechtsproblem z.B.

Familien- oder StrafrechtSäkularität

Wie in konkreten Konfliktsituationen ein Fehlverhalten oder eine Rechts-
Verletzung zu beurteilen ist, dafür bietet die Vorgehensweise im internatio-
nalen Privatrecht ein gutes Beispiel. Es ermöglicht, unterschiedliche natio-
nale Normen vergleichbar zu regeln und anzugleichen. Es ist zu wünschen,
dass im internationalen öffentlichen Recht ähnliche Möglichkeiten der
Angleichungen geschaffen werden, die den Stellenwert von kulturellen
Körperschaften, Glaubensgemeinschaften und Religionen der einen Ge-
Seilschaft in der anderen vermittelbar machen. Das klassische Völkerrecht
war dazu kaum in der Lage, denn durch einseitige Übertragung und
vertragliche Festschreibung von Normen wird keineswegs deren Légitima-
tion mit übertragen und im neuen Umfeld Akzeptanz erzielt. Die Vorstel-
lung, dass durch formale internationale Verträge Rechtssicherheit erzielt
wird, ist im interkulturellen Bereich eine Illusion. Solange die Eliten
ausschliesslich nach internationalen Normen Vereinbarungen treffen, die
nicht den Traditionen der Rechtskulturen entsprechen, haben diese keinen
dauerhaften Bestand. Sobald sich die Machtbeziehungen ändern, geht die
vermeintlich stabile Rechtssicherheit verloren. Das Versagen des humani-
tären Völkerrechts im ehemaligen Yugoslawien, das sich zu seiner Durch-
Setzung auf Nationalstaaten stützt, ist allgegenwärtig.Dieses Versagen trifft
selbstverständlich auch für viele islamische Gesellschaften zu, die alle dem
Problem der Akkulturation, dem konfliktuellen Zusammenprall unter-
schiedlichen Kulturen, ausgesetzt sind.

Die Konzepte der Menschenrechte, das internationale und das universa-
le, sind nicht kompatibel, aber die konkrete Realität menschlichen Leidens
ist vergleichbar. Trotzdem, aus dem Rekurs auf das Leid erwächst keine
Notwendigkeit zum Handeln, ausser durch eine ethisch-moralische Per-
spektive. Wie sonst wäre organisierte Vernichtung anderer Kulturen bis
unmittelbar in unsere Gegenwart hinein durchführbar

Der mterA:n/mre//e Diskurs zwischen dem säkularisierten Westen und
dem gläubigen Islam hat eine unabdingbare Voraussetzung: Akzeptanz der
kulturellen Differenz und unterschiedlichen gesellschaftlichen Identität.
Die Suche nach einer gemeinsamen Ethik,'" einer verbindenden Moral oder
politischen Ideologie ist nicht hilfreich, im Gegenteil, dadurch entstehen
zusätzliche Spannungen und Interferenzen. Wenig konstruktiv für den
interkulturellen Dialog sind Ansätze okzidentaler Autoren, die versuchen,
den Islam zu 're/ormieren',das heisst zu säkularisieren und damit zu
entislamisieren, um ihn zu 'modernisieren'. „Eine Voraussetzung, um den

WIDERSPRUCH - 35/98 49



universellen, sprich westlichen Menschenrechten in der islamischen Welt
Geltung zu verschaffen, ist die Veränderung des kosmologischen Weltbil-
des im Islam. Solange nämlich die Welt als einheitlicher, von Gott be-
herrschter Kosmos aufgefasst wird, in den das Individuum ohne eigenen
Willen, also nicht als ein Subjekt, eingebettet ist, sind Reformen im Sinne
der Aufklärung unmöglich". ' ' Solche ideologische Vorschläge westlicher
Hegemonialstrategien sind für den Islam bedeutungslos. Gerade der Begriff
der Aufklärung in seiner verzerrten Perspektive ist kennzeichnend für
eurozentrische Suprematie, denn ohne die historischen Leistungen der
islamischen Akademien von Andalusien wäre die Wirkungsgeschichte der
griechischen Klassik in Europa nicht erfolgt.

Es ist eines der absurdesten, wenn auch verbreitesten Vorurteile, anzu-
nehmen, die islamischen Gelehrten hätten zwar die griechischen Philoso-
phen übersetzt, aber sie hätten sie nicht verstanden. Als Gegenbeispiel sei
auf den sachlichen Ansatz vieler Juristen und Theologen verwiesen, die in
der täglichen Auseinandersetzung konkrete Lösungen erarbeiten. „ Für die
Herausbildung eines neuen Selbstbewusstseins der multikulturellen Gesell-
schaft und eines ihr entsprechenden Religionsverfassungsrechts wird es

nötig sein, 'fremde' Religionen als Bereicherung, nicht als Bedrohung zu
erleben. Die Säkularisierung des Rechts bleibt im Kulturstaat eine Frage des

Masses, Religionen, auch 'Fremde' gehören zum gemeinsamen Erbe..."'-'
Und weiter. „Das Auftreten 'fremder' Religionen wirft Fragen auf, die
bisher offenbleiben konnten. Für ihre Beantwortung ist auf Art. 3,4,49 und
50 B V, Art. 9 EMRK, Art. 18 und 27 des UNO-Paktes über bürgerliche und

politische Rechte abzustellen."'^ Durch diese Konkretisierungen entstehen
Ansätze, die zur Entwicklung von Transformationssystemen im Bereich des

internationalen Rechts in interkultureller Hinsicht führen könnten.
Die Faszination des Islams, die seit Jahrhunderten anhält, beruht auf

seiner Kraft, die Bedeutung des Transzendenten für die Existenz des

einzelnen Menschen zu vermitteln. Der sinnentleerte Fortschritt der west-
liehen Moderne vitalisiert den Islam, der für die Gläubigen in einer materia-
listischen Welt zur spirituellen Heimat wird. Zur Entfaltung und Durchset-

zung der Menschenrechte ist Bescheidenheit die klügere Alternative. Die
politische Situation und die Konstatierung, dass unterschiedliche Kulturen
mit unvereinbaren Machtordnungen existieren, die aus unterschiedlichen
Motiven einen gemeinsamen Frieden erstreben, erlauben eine pragmati-
sehe, problemorientierte Vorgehensweise und schaffen die Chance, durch
vertrauensbildende Massnahmen das inter-nationale Völkerrecht mit einem
inter-kulturellen Völkerrecht zu ergänzen.

Die universalen Menschenrechte des Islams beruhen aufeiner Prämisse, die
gleichzeitig die fundamentale Konstitution des Islams bildet, das Prinzip
des To/z/t/, der Einheit Gottes als Schöpfer und Herrscher des Universums.
Daraus folgt das Primat nach Einheit im Islam, dem alles andere untergeord-
net ist. Dieses theokratische Prinzip ist nicht relativierbar, es ist die theolo-
gische, juristische, wirtschaftliche, soziale, politische und kulturelle Ver-

50 WIDERSPRUCH - 35/98



fassungsnorm des Islams. Der Islam leitet aus dem Tohid die Kategorie der
Legitimität und damit die legitime Herrschaft ab. Diese Herrschaft hat die
besondere Verpflichtung, allen Menschen zu dienen, insbesondere durch
Solidarität, die Mostazq/m: die Entrechteten aller Religionen, Ethnien,
Kulturen und Gesellschaften zu schützen. Menschenrechte ohne Men-
schenpflichten gibt es im Islam nicht. Diese Schutzpflicht ist z.B. die
Rechtsgrundlage für die grosszügige iranische Flüchtlingspolitik, die in
ihrer Aufnahmebereitschaft zum Schutz von Millionen von
Menschen vor Verfolgung geführt hat.

An diesem universalen Prinzip der Schutzpflicht entsteht ein Ansatz-
punkt für die Koordinierung der unterschiedlichen Menschenrechtskonzep-
te. Für die weltweite Durchsetzung der Menschenrechte ist es nicht erfor-
derlich, von den gleichen Verfassungsnormen auszugehen; es ist pragmati-
scher, von der Verschiedenartigkeit der Kulturen, Gesellschaften und Men-
sehen auf die Einheit der Schöpfung zu rekurrieren. Unterschiedliche
Motive und Interessen können durchaus zur Erreichung des selben Zieles,
Leid zu mindern, führen. Die universalen Menschenrechte des Islams
betreffen in ihrer Schutzpflicht alle Menschen.

Durch die Unterschiedlichkeit beider Konzepte treten die Probleme
deutlicher hervor. Das zentrale Anliegen beider ist es, die Diskrepanz
zwischen Rechtsnorm und Rechtspraxis zu verringern. Der Islam, entspre-
chend der obigen Klassifizierung: der Hochislam, geht vom Gegensatz
Macht- Ohnmacht, göttliche Macht - menschliche Ohnmacht aus. Dadurch
sind der Mensch und seine Gesellschaft mit der göttlichen Macht konfron-
tiert. Es entsteht nicht in der krassen Form der Widerspruch zwischen
Gesellschaft und Individuum. Denn sowohl das Individuum als auch die
Gesellschaft sind der göttlichen Macht unterworfen, d.h. nur die legitime
Herrschaft der Gesellschaft über das Individuum ist gerechtfertigt, nicht
aber die bloss legale. Im Islam hat die Gesellschaft gegenüber dem Indivi-
duum keine wesentlichen Privilegien. Der Massstab heisst Ha/a/, die
religiöse Legitimität des Verhaltens. Das wird besonders im islamischen
Strafrecht sichtbar, in der viel kritisierten STiarm/r. Beim Tatbestand der
Normverletzung, des Rechtsbruchs handelt die Staatsanwaltschaft im di-
rekten Auftrag des Opfers, als dessen Anwalt. Es gibt kaum eine Rechtsba-
sis für ein Offizialdelikt, das gilt selbst bei Kapitalverbrechen. Die Sühne
wird im Auftrag des Opfers und dessen Vertreter verhängt; und es liegt in
ihrem Ermessen, darauf voll oder teilweise zu verzichten. Der Gesellschaft
steht kein eigenständiger Anspruch auf Strafverfolgung zu. Das Gewaltmo-
nopol des Staates ist subsidiär und jederzeit bei illegitimer Herrschaft durch
das Widerstandsrecht aufkündbar.'®

Beide Menschenrechtskonzepte berühren sich an einem Brennpunkt, der
zwei bekannte Problemfälle aufweist und eine besondere Beachtung erfor-
dert: Das erste Problem entsteht dadurch, dass der moderne Nationalstaat
verpflichtet ist, die Menschenrechte zu respektieren. Das Fatale dabei ist,
dass doch primär der Nationalstaat durch Machtmissbrauch diese Individu-
airechte verletzt. Was geschieht, wenn seitens der Staatsmacht die Vernich-

WIDERSPRUCH - 35/98 51



tung einer Minderheit mit der stillschweigenden Duldung der Mehrheit
durchgeführt wird (Nürnberger Gesetze)?

Das zweite Problem ergibt sich beim Zusammenbruch von Nationalstaa-
ten, wenn kollektive Gruppierungen wie Ethnien, kulturelle oder religiöse
Körperschaften Minderheiten verfolgen und zu vernichten suchen. Im
ersten Fall wird der Bock zum Gärtner gemacht. Solange keine supranatio-
nalen Institutionen die Macht haben, die Menschenrechte nach juristischen
Normen auch gegen politische Macht durchzusetzen, bleibt die Problematik
bestehen. Im zweiten Fall ist der Nationalstaat schlicht nicht fähig oder auch
willens, die Menschenrechte zu respektieren, so dass ethnische Säuberun-

gen vor den Fernsehkameras der Massenmedien stattfinden können (wie
z.B. in Sebrenica etc.) und trotzdem auf Grund der politischen Interessen-
läge keine Solidarität mit den Opfern erfolgt.

Nach dem Islam, dem Rechtssystem des Hochislams und dessen Rechts-
normen, sind die Menschenrechte genuine, von Gott mit der Schöpfung
verliehene Rechte und Pflichten. Weil nicht der Staat, die Gesellschaft oder
die Volkssouveränität die rechtssetzende Instanz sind, sondern die Gesell-
schaft der Souveränität Gottes untersteht, entsteht bei den oben dargestell-
ten Fällen die Pflicht, durch solidarisches Handeln den Schutz der Entrech-
teten, der Mostazafin, zu gewährleisten. Dabei ist die Durchsetzung der
Rechtsnorm, also die Rechtspraxis das entscheidende Problem, das die
Frage nach der Legitimität der Herrschaft aufwirft und, falls erforderlich,
das Widerstandsrecht initiiert. Es ist offensichtlich, dass es weit einfacher
ist, in einer islamischen Gesellschaft gegen fremde Usurpatoren und ihre
illegitime Macht Widerstand zu leisten als gegen die Pervertierung der
Macht von innen.

An konkreten Problemen zeigen sich die Unterschiede und die Problema-
tik der Menschenrechtskonzepte. Sind die internationalen Menschenrechte
des Okzidents und die universalen Menschenrechte des Islams prinzipielle
Gegensätze, die wirklich nur durch die Hegemonie der einen Kultur über die
andere und damit durch einen neuen Kulturkampf weltweit sich durchsetzen
können? Das Gegenteil macht Sinn. Die unterschiedlichen Konzepte sind
eine wichtige Voraussetzung für einen interkulturellen Dialog im Bemühen
um Humanität, denn nichts ist dem Frieden abträglicher als die Ausschlies-
slichkeit von Macht, Moral, Gesetz und Religion: „7/neZ wenn e/e/n Z/err
gewo/Zf Mite, wnre/en e/ie, e//e a«/ t/er Lre/e Une/, a//e ziwa/nmen gZä«Z?/g
were/en. WZZ/st nwn e/u e//e Mensc/zen eZazn zwingen, e/e«z Ue g/an/zen?"
(70:99) K/zorezn Ma/'/eZ

52 WIDERSPRUCH - 35/98



Anmerkungen

1 Um nur zwei von vielen Autoren zu erwähnen, siehe etwa: Samuel, P. Huntington,
1996: The Clash of Civilizations. New York. Bassam Tibi, 1998: Krieg derZivilisatio-
nen. Politik und Religion zwischen Vernunft und Fundamentalismus. München.

2 Zur soziologischen Bedeutung des Mythos zur Realitätsbildung siehe: Farhad Afshar,
Eva Gerber und Peter Schädelin, 1991: Der Kampf mit dem Drachen. Anleitung zur
Soziologie. Stuttgart.

3 Der 'Inszenierte Islam' ist ein analytisches Gegenkonzept zum veröffentlichten 'Mam
der Experten', der in den Massenmedien als Kulturkampf dargestellt wird. Siehe hierzu,
F. Afshar: Der Inszenierte Islam. Öffentlicher Vortrag, wiedergegeben z.B.. in: Der
Bund, 16.3.1998. Bern.

4 Zahlen nach Ernst Hunziker, 1995: Islam und Menschenrechte. Der Koran, Fundamen-
talismus und Integration muslimischer Minderheiten. In: Ethnische Politik, Krieg und
Völkermord. Widerspruch, Heft 30, S 117, Zürich. Frankreich hat 3,5 Millionen
Muslime, Deutschland ca. 2,7, Grossbritanien 1 Mio., Holland 0,55 Mio., Italien 0,4
Mio., Griechenland 0,3 Mio., Belgien 0,3, Spanien 0,25 Mio., 60'000 Dänemark und
20'000 Portugal. Nicht erwähnt sind die Bosnischen, Albanischen und Mazedonischen
Moslems.

5 Kai Hafez hat die Islamrezeption in den Medien untersucht, auf einige sozialwissen-
schaftliche Arbeiten sei besonders verwiesen: Kai Hafez, 1996: Das Islambild in der
deutschen Öffentlichkeit. In: Die Neue Gesellschaft / Frankfurter Hefte 43, S 426-432.
Ders., 1997 : Öffentlichkeitsbilder des Islams. Kultur- und rassismustheoretische Grund-
lagen, politikwissenschatliche Erforschung. In: Siegfried Jäger u.a.: Evidenz im Fluss.
Demokratieverluste in Deutschland. Duisburg.

6 Der Begriff 77!eo/og/e erfährt im Islam einen Bedeutungswandel, er vermittelt einen
ähnliche Aussage wie der Begriff der r/teorop/tte in der Klassik, während dieser Begriff
in der Moderne durch die Anthroposophie von R. Steiner eine esoterische Bedeutung
erlangt hat. Im Gegensatz zum Christentum wird die theoretische Lehre des Islams
nicht durch die Theologie, sondern durch die Jurisprudenz vermittelt.

7 Hierbei sei auf das geläufige Konzept von Emil Dürkheim verwiesen, der in seinen
Schriften auf die soziale Konstruktion von „Tatsachen" verwiesen hat; insbesondere
sei an „Tatsachen" wie die 'Familie', die 'Loyalität' oder den 'Stand' erinnert.

8 Sadik, J. Al-Azm, 1996: Das Wahrheitsregime der Verbrecher. Postmoderner Relativis-
mus und die Frage der Menschenrechte. In: Forum Humanwissenschaften, Frankfurter
Rundschau v. 26. Nov.

9 Vergleiche hierzu die Universale Menschenrechtsdeklaration der Französischen Revo-
lution und die Menschenrechtserklärungen der UNO. Bluebooks, 1995: The United
Nations and Human Rights 1945 - 1995. New York. Dieses Verständnis wird z.B.
ersichtlich in einem Artikel von Prof. Walter Kälin, der sonst durchaus eine differen-
zierte Sichtweise vermittelt, wenn er ausführt, dass erst die Charta der Vereinten
Nationen mit der Allgemeinen Menschenrechtserklärung die Menschenrechte mrerna-
t/ona/istert, d.h. aus der traditionellen Spähre der nationalen Verfassungsordnungen
auf jene der zwischenstaatlichen Beziehungen gehoben und damit gleichzeitig univer-
salisiert hat." („Die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte: Eine kopernikanische
Wende im Völkerrecht?" In: Menschenrechte im Umbruch, amnesty international
(Hrsg.), 1998, Frankfurt M.) Universalität ist keine Supranationalität, im Gegenteil,
zwischen 'Internationalität' und 'Universalität' besteht eine semantische Antinomie,
die nicht aufhebbar ist. Im Mainstream der europäischen Rechtskonventionen wird der
Standpunkt des aussereuropäischen Rechtsverständnisses leicht übersehen. Wenn allen
Schweizern der Begriff 'Kanton' vertraut ist und demnach 'interkantonale Beziehun-
gen' eine rechtliche Bedeutung beinhalten, so besagt das keineswegs, dass der reale

Begriff 'interkantonal' im Kongo, in China oder bei den Tuareg dieselbe Bedeutung

WIDERSPRUCH - 35/98 53



vermittelt. Die Kategorie 'Nation' und damit die 'Internationalität' beruhen auf der
europäischen Geschichte; diese Ordnungskategorien sind zwar weltweit verbreitet,
aber weder weltweit akzeptiert noch universal.

10 Vgl. etwa: H., Küng, 1997: Projekt Weltethos, oder Weltfrieden durch Re-
ligionsfrieden; Christentum und Weltreligionen, Islam. A.a.O.

11 Nachfolgend ein Beispiel für Stellungnahmen ähnlich argumentierender Autoren:
Basam, Tibi: Im Schatten Allahs, S. 54, a.a.O.

12 Diese Suprematsideologie des europäischen 'Fortschritts' wird z.B. von Bassam Tibi
vertreten. Das, was als Zeitalter der Aufklärung in Europa bezeichnet wird, wurde
historisch ausserhalb Europas als die aggressive und unmenschliche Expansion des

Kolonialismus erfahren, wobei oft die Demokratie nach innen die Voraussetzung für
die Unterdrückung nach aussen schaffte. Beispielsweise das Vereinigte Königreich in
Indien.

13 Christoph Binzeller, S 4. a.a.O.
14 Ders., S. 11, a.a.O.
15 Die Interkulturalität der Beziehungen bedingt grundsätzlich die völkerrechtliche Aner-

kennung der Kulturen, d.h. Kulturen wären als Rechtssubjekte des Völkerrechts zu
betrachten. Im Islam ist dies seit 1400 Jahren der Fall; die Umma ist ein eigenständiges
Rechtssubjekt, das nicht vertreten wird durch irgend einen Staat, geschweige denn eine
Nation. Das Kaliphat war der politische Ausdruck der Umma. Im Islam sind ebenso die
anderen Glaubensgemeinschaften und deren öffentlich-rechtlichen Institutionen als

Rechtssubjekte anerkannt. Darauf beruhen z.B. die kodifizierten Minderheitsrechte für
andere Glaubensgemeinschaften. Politisch bedeutet Interkulturalität die Vertretung der
Kulturen und Ethnien in einer eigenständigen Generalversammlung der UNO, denn die

heutige Generalversammlung vertritt weder Völker, Kulturen noch Glaubensgemein-
Schäften, sondern ist schlicht ein Parlament der Regierungen, so klein oder bedeutungs-
los diese auch sein mögen.

16 Das islamische Strafrecht kennt kein Gleichheitsgebot in der Rechtspraxis, das über
allen Kulturen stünde und gegen deren Rechtstraditionen durchgesetzt werden müsste.
Im Gegenteil, gerade die Sharia basiert auf der Adaption des islamischen Rechts an die

jeweilige Rechtstradition der unterschiedlichen Kulturen. Der Gültigkeitsbereich der
Sharia reicht von Somalia bis in die Philippinen. Ebenso wie diese Kulturen verschieden
sind, ist die Rechtspraxis unterschiedlich. Zusätzlich zur kulturellen Differenzierung
gibt es im Islam juristisch unterschiedliche Rechtstraditionen, die zur Herausbildung
von vier sunnitischen und einer schiitischen Rechtsschule geführt haben.

17 Vgl. das Beispiel Afghanistan nach der Befreiung von den Sowjets und die Instrumen-
talisierung des Islams durch die Taliban.

Literatur

Afshar, Farhad, 1994: Der Umgang mit Minderheiten im Islam und im Okzident. In: Batzli,
St., u.a., Menschenbilder - Menschenrechte. Zürich

Afshari, Reza, u.a, 1997: A Declaration of Women's Rights in Islamic Societies. In: Free

Inquiry Magazin. Internet, USA
Binzeller Christoph, 1997: Fremde Religionen in der Schweiz unter Gesichtspunkten der

Religionsfreiheit und des Religionsverfassungsrechts. Probevorlesung Juristische Fakul-
tät der Universität Freiburg

EI-Baradie Abdel, 1983: Gottes-Recht und Menschen-Recht. Grundprobleme der islami-
sehen Strafrechtslehre. Baden-Baden

Bardakoglu, Ali, u.a., 1997: The Concept of Justice in Islamic Jurisprudence.In: Gerald E.

Lampe: Justice and Human Rights in Islamic Law. Appendix, Muslim Universal decla-

54 WIDERSPRUCH - 35/98



ration on Human Rights. USA
Brieskorn, Norbert, 1997: Menschenrechte. Ein historisch-philosophische Grundlegung.

Kontexte. Wissenschaften in philosophischer Perspektive.Stuttgart
Busse, Heribert, 1988: Die theologischen Beziehungen des Islams zu Judentum und Chri-

stentum. Darmstadt
Hafez, Kai, 1997: Der Islam und der Westen. Anstiftung zum Dialog. Frankfurt/M.
Tibi. Bassam, 1996: Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte. München

Islamische Dokumente zu den Menschenrechten

Khamenei, Ajatollah, 1998: Human Rights in Islam. Inauguartion Adress at the 5th Islamic
Thought Conference. Tehran

Déclaration islamic universelle des droits de l'homme, publiée par le Conseil islamic à

Londres 1980
Document sur les droits de l'homme en Islam, proposé au Sommet de l'Organisation de la

Conférence Islamique à Dacca en 1983

Document de Déclaration islamique des droits de l'homme. Approuvé par le 5ème coloque
sur les droits de l'homme à Tehran 1989

Déclaration des Droits de l'homme en Islam. Approuvé par la 19éme Conference des

ministre des affaires étrangères au Caire 1990

Déclaration des droits de l'homme et de obligations fondamentaux de l'homme en Islam,
publié par la Ligue du Monde musulman 1979

Human Rights in Islam, 1998: Wamy Series on Islam No. 10. USA, Internet
Universal Islamic Declaration of Human Rights. Islamic Council, 1981. USA, Internet

Zwischen Hofffnung und Friedhof -
Algerische Frauen und der Funda-
mentalismus

Unter diesem Titel hat der arabische
Menschenrechtsverein OMRAS/D
eine 90-seitige Aufsatzsammlung zu
Familiengesetz, Terror und Funda-
mentalismus ganz besonders aber zu
Mut und Widerstand der Frauen in

Algerien herausgegeben.
Die Broschüre kostet Fr./DM 20.-.
Der Gewinn aus dem Verkauf wird für
ein Bibliotheksprojekt in einer von
Massakern betroffenen Gemeinde
verwendet.

Bezug bei:
SOLIFONDS, Postfach, 8031 Zürich Tel. 01-272 60 37, Fax: 01-272 11 18
OMRAS/D, c/o Dar Al-Mashura, Franz-Mehring-Platz 1, 10243 Berlin,
Tel/Fax: 030-29490013

WIDERSPRUCH - 35/98 55


	Die universalen Menschenrechte des Islams

