Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 18 (1998)

Heft: 35

Artikel: Die universalen Menschenrechte des Islams
Autor: Afshar, Farhad

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-651716

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651716
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Farhad Afshar
Die universalen Menschenrechte des Islams

Differenzierung ist scheinbar nicht nétig. Wenn im Westen fremde Kultu-
ren erortert werden, haben Vorurteile eine beruhigende Wirkung, sie schaf-
fen die Vertrautheit des Altbekannten. Die Wiederholung von Stereotypen
fiihrt zu einem Konsens, der als ,,allgemeingiiltiges Urteil* in Presse und
Offentlichkeit meinungsbildend ist. Und es ist sehr schwierig, diese eta-
blierten, verfestigten Meinungen auf ihre Aussagen hin zu iiberpriifen und
den Sachverhalt richtigzustelien. Sie werden zu glaubwiirdig von promi-
nenten Autoren vertreten.! Ein Mythos? entsteht: der inszenierte Islam. Er
wird als Kulturkampf auf den unterschiedlichsten strategischen Biihnen
aufgefiihrt.3 _

Der Islam umfasst weltweit eine Religionsgemeinschaft mit einer Bevol-
kerung von 1,5 Mrd. Menschen, davon leben 15 Mio., also nur 1 Prozent in
Europa.* Neben diesem realen Islam wird in den Massenmedien Europas ein
Islam als Zerrbild der Wirklichkeit inszeniert.> Dieses 1 Prozent 16st
Bedrohungsingste aus, denn der gelebte, nicht medial vermittelte Islam
entzieht sich der vermeintlichen Erfahrung der ‘Experten’, die oft weder
iiber Kenntnisse der Sprachen und Kulturen verfiigen noch Zugang zur
Transzendenz des Religiosen haben. Das Bezeichnende an diesem insze-
nierten ‘Islam’ ist: er findet ohne die Moslems in einer autistischen Diskus-
sion zwischen Medien, Experten und Kulturwissenwissenschaften statt,
ganz so, als seien die Moslems ausgestorben wie die antiken Volker der
Griechen, Perser oder Romer und es gelte nun deren Religion und Kultur
erstmal zu ergriinden. An der Auseinandersetzung sind kaum Moslems,
geschweige denn authentische Vertreter des Islams, Schriftgelehrte, Theo-
logen® und islamische Juristen beteiligt.

Der inszenierte Islam des Kulturkampfes betrifft die Moslems nicht, er
ist der erneute Ausbruch einer Kollektivphobie, die periodisch die europii-
sche Kultur erfasst. Die Menschenrechte hingegen, sie betreffen den Islam;
dieser Diskurs hat kaum begonnen. Zu sehr belasten die historischen
Hypotheken des europdisch geprigten Volkerrechts und der Eurozentris-
mus der Sozialwissenschaften die Begriffswelt und Erkenntnishorizonte,
um eine konstruktive Annidherung an den Islam zu erméglichen. Selbstver-
stindlich ist jede Kultur von der eigenen Vollkommenheit der Erkenntnis
iiberzeugt. Die Frage dabei ist: Wie kann die Kommunikation zwischen
einem Blinden, der taub ist, und einem Lahmen, der blind ist, so gestaltet
werden, dass sie gemeinsam eine Briicke iiber einen unbekannten Fluss
bauen?

Jeglicher Vergleich zwischen Islam und Okzident, dem Divinen und dem
Sikularen erfordert eine minimale Zuordnung des zu untersuchenden Pha-
nomens. Analysen verlieren ihre Evidenz, wenn die kulturspezifischen
Erscheinungsformen der ,,sozialen Tatsachen*’ zu wenig beriicksichtigt

WIDERSPRUCH - 35/98 47



werden. Es bedarf kaum der Erwdhnung, dass Rechtsnormen nicht nur eine
kulturspezifische Wurzel haben, sondern auch einen kulturspezifischen
Bedeutungzusammenhang vermitteln. Ein Blick auf eine alltigliche Insti-
tution wie beispielsweise die Norm Ehe im Islam und im Christentum erhellt
den Sachverhalt: Obligationsvertrag versus Sakrament.

Es ist geradezu bemiihend zu sehen, wie westliche Sozialwissenschafter
gegen die bitteren Erfahrungen der historischen Wirklichkeit der magischen
Sehnsucht nach einer allgemeingiiltigen Rechtsnorm einer Weltkultur er-
liegen. Die vermeintliche allgemeine Giiltigkeit der Menschenrechte ist
eine solche Fatamorgana. Eine Aussage sei hier stellvertretend fiir viele
Autoren erwihnt: ,, Lassen sich verallgemeinerungsfihige Vorstellungen
von Menschenrechten bilden ...? Meine Antwort hierauf ist ein nachdriick-
liches und historisch begriindetes Ja. Denn der Begriff der Menschenrechte
und seine rechtlichen Erweiterungen — zum Beispiel die biirgerlichen
Freiheiten, Biirgerrechte, Meinungs- und Gewissensfreiheit — haben zwar
ihren Ursprung und ihre Herkunft im modernen Europa, doch sie haben
mittlerweile eine unbestreitbar universelle Bedeutung erlangt.“® Verbrei-
tung ist keineswegs ein Indiz fiir die Akzeptanz von Normen, sondern fiir
das Durchsetzungsvermogen von Macht.

Bereits die Begriffe international und universal sind im Diskurs der Men-
schenrechte in ihrer Bedeutung keineswegs geklirt. Sie werden oft gleich-
wertig und synonym verwendet.” Die Vorstellungen der Nation, des Natio-
nalstaates und damit der internationalen politischen Beziehungen beruhen
auf den Ordnungskonzepten der Franzosischen Revolution und wurden
durch die europdischen Kolonialmichte weltweit verbreitet. Sie haben in
anderen Kulturen keine Entsprechung. Ein Blick auf die Weltkarte zeigt die
willkiirlichen Grenzziehungen durch die Nationalstaaten. Diese Nationen
und damit die ,,internationalen* Aussenbeziehungen zwischen ihnen beru-
hen auf der sdkularisierten Vorstellung von Volkssouverinitit. Analytisch
gesehen ist das Konzept Internationalitdt eine eurozentrische-historische
Kategorie, Universalitdt hingegen eine anthropozentrische-philosophische
Kategorie. Sie bezeichnet Eigenschaften der ‘condition humaine’, die nicht
an oOrtliche Traditionen der Politik, Wirtschaft oder Kultur gebunden sind
und die soziale Ordnung in allen Gesellschaften gestalten wie Exogamie,
Macht, Stratifikation, Sakralitdt, Profanitit. Hieraus resultiert die Bedeu-
tungsdifferenz zwischen der religiosen Dimension der Menschenrechte des
Islams und der politischen Dimension der Menschenrechte des Westens.

Das islamische Konzept der universalen Gottessouverdnitidt mit der
Ordnungskategorie der Umma, der ‘Glaubensgemeinschaft’, bildet einen
Gegensatz zur Internationalitidt der Volkssouveranitdt und der ‘Staatsbiir-
gerschaft’ der Nation. Die Umma hat genausowenig eine Entsprechung im
Okzident wie das Sakrale im Profanen. Um die unterschiedliche Zuordnung
der Menschenrechte im Islam darzustellen, ist es analytisch erforderlich,
gegensitzliche Kategorien zu unterscheiden, die in der Realitit ineinander
iibergehen:

48 WIDERSPRUCH - 35/98



Erkenntnis- | Hoch-Islam | Ideal-Ebene | Real-Ebene | Volks-Islam
bereich Rechtssystem| Rechtsnorm | Rechtspraxis | Traditionen
Divinitéit Rechtsproblem z.B.

Sakularitit Familien- oder Strafrecht

Wie in konkreten Konfliktsituationen ein Fehlverhalten oder eine Rechts-
verletzung zu beurteilen ist, dafiir bietet die Vorgehensweise im internatio-
nalen Privatrecht ein gutes Beispiel. Es ermdglicht, unterschiedliche natio-
nale Normen vergleichbar zu regeln und anzugleichen. Es ist zu wiinschen,
dass im internationalen offentlichen Recht dhnliche Moglichkeiten der
Angleichungen geschaffen werden, die den Stellenwert von kulturellen
Korperschaften, Glaubensgemeinschaften und Religionen der einen Ge-
sellschaft in der anderen vermittelbar machen. Das klassische Vélkerrecht
war dazu kaum in der Lage, denn durch einseitige Ubertragung und
vertragliche Festschreibung von Normen wird keineswegs deren Legitima-
tion mit iibertragen und im neuen Umfeld Akzeptanz erzielt. Die Vorstel-
lung, dass durch formale internationale Vertrige Rechtssicherheit erzielt
wird, ist im interkulturellen Bereich eine Illusion. Solange die Eliten
ausschliesslich nach internationalen Normen Vereinbarungen treffen, die
nicht den Traditionen der Rechtskulturen entsprechen, haben diese keinen
dauerhaften Bestand. Sobald sich die Machtbeziehungen édndern, geht die
vermeintlich stabile Rechtssicherheit verloren. Das Versagen des humani-
tiren Volkerrechts im ehemaligen Yugoslawien, das sich zu seiner Durch-
setzung auf Nationalstaaten stiitzt, ist allgegenwirtig.Dieses Versagen trifft
selbstverstdndlich auch fiir viele islamische Gesellschaften zu, die alle dem
Problem der Akkulturation, dem konfliktuellen Zusammenprall unter-
schiedlichen Kulturen, ausgesetzt sind.

Die Konzepte der Menschenrechte, das internationale und das universa-
le, sind nicht kompatibel, aber die konkrete Realitdt menschlichen Leidens
ist vergleichbar. Trotzdem, aus dem Rekurs auf das Leid erwéchst keine
Notwendigkeit zum Handeln, ausser durch eine ethisch-moralische Per-
spektive. Wie sonst wére organisierte Vernichtung anderer Kulturen bis
unmittelbar in unsere Gegenwart hinein durchfiihrbar ?

Der interkulturelle Diskurs zwischen dem sidkularisierten Westen und
dem gldubigen Islam hat eine unabdingbare Voraussetzung: Akzeptanz der
kulturellen Differenz und unterschiedlichen gesellschaftlichen Identitit.
Die Suche nach einer gemeinsamen Ethik,!? einer verbindenden Moral oder
politischen Ideologie ist nicht hilfreich, im Gegenteil, dadurch entstehen
zusitzliche Spannungen und Interferenzen. Wenig konstruktiv fiir den
interkulturellen Dialog sind Ansitze okzidentaler Autoren, die versuchen,
den Islam zu ‘reformieren’,das heisst zu sikularisieren und damit zu
entislamisieren, um ihn zu ‘modernisieren’. ,,Eine Voraussetzung, um den

WIDERSPRUCH - 35/98 49



universellen, sprich westlichen Menschenrechten in der islamischen Welt
Geltung zu verschaffen, ist die Verdnderung des kosmologischen Weltbil-
des im Islam. Solange ndmlich die Welt als einheitlicher, von Gott be-
herrschter Kosmos aufgefasst wird, in den das Individuum ohne eigenen
Willen, also nicht als ein Subjekt, eingebettet ist, sind Reformen im Sinne
der Aufklirung unméglich“.!! Solche ideologische Vorschlige westlicher
Hegemonialstrategien sind fiir den Islam bedeutungslos. Gerade der Begriff
der Aufkldrung in seiner verzerrten Perspektive ist kennzeichnend fiir
eurozentrische Suprematie, denn ohne die historischen Leistungen der
islamischen Akademien von Andalusien wire die Wirkungsgeschichte der
griechischen Klassik in Europa nicht erfolgt.

Es ist eines der absurdesten, wenn auch verbreitesten Vorurteile, anzu-
nehmen, die islamischen Gelehrten hitten zwar die griechischen Philoso-
phen iibersetzt, aber sie hitten sie nicht verstanden.!? Als Gegenbeispiel sei
auf den sachlichen Ansatz vieler Juristen und Theologen verwiesen, die in
der tdglichen Auseinandersetzung konkrete Losungen erarbeiten. ,, Fiir die
Herausbildung eines neuen Selbstbewusstseins der multikulturellen Gesell-
schaft und eines ihr entsprechenden Religionsverfassungsrechts wird es
notig sein, ‘fremde’ Religionen als Bereicherung, nicht als Bedrohung zu
erleben. Die Sékularisierung des Rechts bleibt im Kulturstaat eine Frage des
Masses, Religionen, auch ‘Fremde’ gehoren zum gemeinsamen Erbe...«13
Und weiter. ,,Das Auftreten ... ‘fremder’ Religionen wirft Fragen auf, die
bisher offenbleiben konnten. Fiir ihre Beantwortung ist auf Art. 3,4, 49 und
50BV, Art. 9 EMRK, Art. 18 und 27 des UNO-Paktes iiber biirgerliche und
politische Rechte abzustellen.“!* Durch diese Konkretisierungen entstehen
Ansitze, die zur Entwicklung von Transformationssystemen im Bereich des
internationalen Rechts in interkultureller Hinsicht fithren konnten.

Die Faszination des Islams, die seit Jahrhunderten anhilt, beruht auf
seiner Kraft, die Bedeutung des Transzendenten fiir die Existenz des
einzelnen Menschen zu vermitteln. Der sinnentleerte Fortschritt der west-
lichen Moderne vitalisiert den Islam, der fiir die Gldubigen in einer materia-
listischen Welt zur spirituellen Heimat wird. Zur Entfaltung und Durchset-
zung der Menschenrechte ist Bescheidenheit die kliigere Alternative. Die
politische Situation und die Konstatierung, dass unterschiedliche Kulturen
mit unvereinbaren Machtordnungen existieren, die aus unterschiedlichen
Motiven einen gemeinsamen Frieden erstreben, erlauben eine pragmati-
sche, problemorientierte Vorgehensweise und schaffen die Chance, durch
vertrauensbildende Massnahmen das inter-nationale Volkerrecht mit einem
inter-kulturellen Vélkerrecht zu ergéinzen. !

Die universalen Menschenrechte des Islams beruhen auf einer Pramisse, die
gleichzeitig die fundamentale Konstitution des Islams bildet, das Prinzip
des Tohid, der Einheit Gottes als Schopfer und Herrscher des Universums.
Daraus folgt das Primat nach Einheit im Islam, dem alles andere untergeord-
net ist. Dieses theokratische Prinzip ist nicht relativierbar, es ist die theolo-
gische, juristische, wirtschaftliche, soziale, politische und kulturelle Ver-

50 WIDERSPRUCH - 35/98



fassungsnorm des Islams. Der Islam leitet aus dem Tohid die Kategorie der
Legitimitit und damit die legitime Herrschaft ab. Diese Herrschaft hat die
besondere Verpflichtung, allen Menschen zu dienen, insbesondere durch
Solidaritit, die Mostazafin: die Entrechteten aller Religionen, Ethnien,
Kulturen und Gesellschaften zu schiitzen. Menschenrechte ohne Men-
schenpflichten gibt es im Islam nicht. Diese Schutzpflicht ist z.B. die
Rechtsgrundlage fiir die grossziigige iranische Fliichtlingspolitik, die in
ihrer unbedingten Aufnahmebereitschaft zum Schutz von Millionen von
Menschen vor Verfolgung gefiihrt hat.

An diesem universalen Prinzip der Schutzpflicht entsteht ein Ansatz-
punkt fiir die Koordinierung der unterschiedlichen Menschenrechtskonzep-
te. Fiir die weltweite Durchsetzung der Menschenrechte ist es nicht erfor-
derlich, von den gleichen Verfassungsnormen auszugehen; es ist pragmati-
scher, von der Verschiedenartigkeit der Kulturen, Gesellschaften und Men-
schen auf die Einheit der Schopfung zu rekurrieren. Unterschiedliche
Motive und Interessen konnen durchaus zur Erreichung des selben Zieles,
Leid zu mindern, fiihren. Die universalen Menschenrechte des Islams
betreffen in ihrer Schutzpflicht alle Menschen.

Durch die Unterschiedlichkeit beider Konzepte treten die Probleme
deutlicher hervor. Das zentrale Anliegen beider ist es, die Diskrepanz
zwischen Rechtsnorm und Rechtspraxis zu verringern. Der Islam, entspre-
chend der obigen Klassifizierung: der Hochislam, geht vom Gegensatz
Macht — Ohnmacht, géttliche Macht —menschliche Ohnmacht aus. Dadurch
sind der Mensch und seine Gesellschaft mit der géttlichen Macht konfron-
tiert. Es entsteht nicht in der krassen Form der Widerspruch zwischen
Gesellschaft und Individuum. Denn sowohl das Individuum als auch die
Gesellschaft sind der gottlichen Macht unterworfen, d.h. nur die legitime
Herrschaft der Gesellschaft iiber das Individuum ist gerechtfertigt, nicht
aber die bloss legale. Im Islam hat die Gesellschaft gegeniiber dem Indivi-
duum keine wesentlichen Privilegien. Der Massstab heisst Halal, die
religiose Legitimitit des Verhaltens. Das wird besonders im islamischen
Strafrecht sichtbar, in der viel kritisierten Shariah. Beim Tatbestand der
Normverletzung, des Rechtsbruchs handelt die Staatsanwaltschaft im di-
rekten Auftrag des Opfers, als dessen Anwalt. Es gibt kaum eine Rechtsba-
sis fiir ein Offizialdelikt, das gilt selbst bei Kapitalverbrechen. Die Siihne
wird im Auftrag des Opfers und dessen Vertreter verhangt; und es liegt in
ithrem Ermessen, darauf voll oder teilweise zu verzichten. Der Gesellschaft
steht kein eigenstidndiger Anspruch auf Strafverfolgung zu. Das Gewaltmo-
nopol des Staates ist subsididr und jederzeit bei illegitimer Herrschaft durch
das Widerstandsrecht aufkiindbar.'6

Beide Menschenrechtskonzepte beriihren sich an einem Brennpunkt, der
zwel bekannte Problemfélle aufweist und eine besondere Beachtung erfor-
dert: Das erste Problem entsteht dadurch, dass der moderne Nationalstaat
verpflichtet ist, die Menschenrechte zu respektieren. Das Fatale dabei ist,
dass doch primér der Nationalstaat durch Machtmissbrauch diese Individu-
alrechte verletzt. Was geschieht, wenn seitens der Staatsmacht die Vernich-

WIDERSPRUCH - 35/98 5



tung einer Minderheit mit der stillschweigenden Duldung der Mehrheit
durchgefiihrt wird (Niirnberger Gesetze)?

Das zweite Problem ergibt sich beim Zusammenbruch von Nationalstaa-
ten, wenn kollektive Gruppierungen wie Ethnien, kulturelle oder religitse
Korperschaften Minderheiten verfolgen und zu vernichten suchen. Im
ersten Fall wird der Bock zum Girtner gemacht. Solange keine supranatio-
nalen Institutionen die Macht haben, die Menschenrechte nach juristischen
Normen auch gegen politische Macht durchzusetzen, bleibt die Problematik
bestehen. Im zweiten Fall ist der Nationalstaat schlicht nicht fahig oder auch
willens, die Menschenrechte zu respektieren, so dass ethnische Sduberun-
gen vor den Fernsehkameras der Massenmedien stattfinden kénnen (wie
z.B. in Sebrenica etc.) und trotzdem auf Grund der politischen Interessen-
lage keine Solidaritdt mit den Opfern erfolgt.

Nach dem Islam, dem Rechtssystem des Hochislams und dessen Rechts-
normen, sind die Menschenrechte genuine, von Gott mit der Schopfung
verliehene Rechte und Pflichten. Weil nicht der Staat, die Gesellschaft oder
die Volkssouverdnitit die rechtssetzende Instanz sind, sondern die Gesell-
schaft der Souverinitdt Gottes untersteht, entsteht bei den oben dargestell-
ten Fillen die Pflicht, durch solidarisches Handeln den Schutz der Entrech-
teten, der Mostazafin, zu gewihrleisten. Dabei ist die Durchsetzung der
Rechtsnorm, also die Rechtspraxis das entscheidende Problem, das die
Frage nach der Legitimitédt der Herrschaft aufwirft und, falls erforderlich,
das Widerstandsrecht initiiert. Es ist offensichtlich, dass es weit einfacher
ist, in einer islamischen Gesellschaft gegen fremde Usurpatoren und ihre
illegitime Macht Widerstand zu leisten als gegen die Pervertierung der
Macht von innen.!”

Ankonkreten Problemen zeigen sich die Unterschiede und die Problema-
tik der Menschenrechtskonzepte. Sind die internationalen Menschenrechte
des Okzidents und die universalen Menschenrechte des Islams prinzipielle
Gegensiitze, die wirklich nur durch die Hegemonie der einen Kultur iiber die
andere und damit durch einen neuen Kulturkampf weltweit sich durchsetzen
konnen? Das Gegenteil macht Sinn. Die unterschiedlichen Konzepte sind
eine wichtige Voraussetzung fiir einen interkulturellen Dialog im Bemiihen
um Humanitit, denn nichts ist dem Frieden abtriglicher als die Ausschlies-
slichkeit von Macht, Moral, Gesetz und Religion: ,,Und wenn dein Herr
gewollt hdtte, wiirden die, die auf der Erde sind, alle zusammen gldubig
werden. Willst nun du die Menschen dazu zwingen, dass sie glauben?
(10:99) Khoran Majid

52 WIDERSPRUCH - 35/98



Anmerkungen

1  Um nur zwei von vielen Autoren zu erwihnen, siehe etwa: Samuel, P. Huntington,
1996: The Clash of Civilizations. New York. Bassam Tibi, 1998: Krieg der Zivilisatio-
nen. Politik und Religion zwischen Vernunft und Fundamentalismus. Miinchen.

2 Zur soziologischen Bedeutung des Mythos zur Realititsbildung siehe: Farhad Afshar,
Eva Gerber und Peter Schéddelin, 1991: Der Kampf mit dem Drachen. Anleitung zur
Soziologie. Stuttgart.

3 Der ‘Inszenierte Islam’ ist ein analytisches Gegenkonzept zum verdffentlichten ‘Islam
der Experten’, der in den Massenmedien als Kulturkampf dargestellt wird. Siehe hierzu,
F. Afshar: Der Inszenierte Islam. Offentlicher Vortrag, wiedergegeben z.B.. in: Der
Bund, 16.3.1998. Bern.

4 Zahlen nach Ernst Hunziker, 1995: Islam und Menschenrechte. Der Koran, Fundamen-
talismus und Integration muslimischer Minderheiten. In: Ethnische Politik, Krieg und
Volkermord. Widerspruch, Heft 30, S 117, Ziirich. Frankreich hat 3,5 Millionen
Muslime, Deutschland ca. 2,7, Grossbritanien 1 Mio., Holland 0,55 Mio., Italien 0,4
Mio., Griechenland 0,3 Mio., Belgien 0,3, Spanien 0,25 Mio., 60’000 Dianemark und
20’000 Portugal. Nicht erwihnt sind die Bosnischen, Albanischen und Mazedonischen
Moslems.

5 Kai Hafez hat die Islamrezeption in den Medien untersucht, auf einige sozialwissen-
schaftliche Arbeiten sei besonders verwiesen: Kai Hafez, 1996: Das Islambild in der
deutschen Offentlichkeit. In: Die Neue Gesellschaft / Frankfurter Hefte 43, S 426-432.
Ders., 1997: Offentlichkeitsbilder des Islams. Kultur- und rassismustheoretische Grund-
lagen, politikwissenschatliche Erforschung. In: Siegfried Jdger u.a.: Evidenz im Fluss.
Demokratieverluste in Deutschland. Duisburg.

6 Der Begriff Theologie erfiahrt im Islam einen Bedeutungswandel, er vermittelt einen
dhnliche Aussage wie der Begriff der Theosophie in der Klassik, wihrend dieser Begriff
in der Moderne durch die Anthroposophie von R. Steiner eine esoterische Bedeutung
erlangt hat. Im Gegensatz zum Christentum wird die theoretische Lehre des Islams
nicht durch die Theologie, sondern durch die Jurisprudenz vermittelt.

7 Hierbei sei auf das geldufige Konzept von Emil Durkheim verwiesen, der in seinen
Schriften auf die soziale Konstruktion von ,,Tatsachen* verwiesen hat; insbesondere
sei an ,, Tatsachen* wie die ‘Familie’, die ‘Loyalitit’ oder den ‘Stand’ erinnert.

8 Sadik,J. Al-Azm, 1996: Das Wahrheitsregime der Verbrecher. Postmoderner Relativis-
mus und die Frage der Menschenrechte. In: Forum Humanwissenschaften, Frankfurter
Rundschau v. 26. Nov.

9 Vergleiche hierzu die Universale Menschenrechtsdeklaration der Franzosischen Revo-
lution und die Menschenrechtserkldrungen der UNO. Bluebooks, 1995: The United
Nations and Human Rights 1945 — 1995. New York. Dieses Verstédndnis wird z.B.
ersichtlich in einem Artikel von Prof. Walter Kilin, der sonst durchaus eine differen-
zierte Sichtweise vermittelt, wenn er ausfiihrt, dass erst die Charta der Vereinten
Nationen mit der Allgemeinen Menschenrechtserklidrung die Menschenrechte interna-
tionalisiert, d.h. aus der traditionellen Spahre der nationalen Verfassungsordnungen
auf jene der zwischenstaatlichen Beziehungen gehoben und damit gleichzeitig univer-
salisiert hat.” (,,Die Allgemeine Erklarung der Menschenrechte: Eine kopernikanische
Wende im Vdlkerrecht? In: Menschenrechte im Umbruch. amnesty international
(Hrsg.), 1998, Frankfurt M.) Universalitit ist keine Supranationalitit, im Gegenteil,
zwischen ‘Internationalitdt’ und ‘Universalitit’ besteht eine semantische Antinomie,
die nicht aufhebbar ist. Im Mainstream der européischen Rechtskonventionen wird der
Standpunkt des aussereuropidischen Rechtsverstindnisses leicht iibersehen. Wenn allen
Schweizern der Begriff ‘Kanton’ vertraut ist und demnach ‘interkantonale Beziehun-
gen’ eine rechtliche Bedeutung beinhalten, so besagt das keineswegs, dass der reale
Begriff ‘interkantonal’ im Kongo, in China oder bei den Tuareg dieselbe Bedeutung

WIDERSPRUCH - 35/98 a3



vermittelt. Die Kategorie ‘Nation’ und damit die ‘Internationalitit’ beruhen auf der
europdischen Geschichte; diese Ordnungskategorien sind zwar weltweit verbreitet,
aber weder weltweit akzeptiert noch universal.

10 Vgl. etwa: H., Kiing, 1997: Projekt Weltethos, oder Weltfrieden durch Re-
ligionsfrieden; Christentum und Weltreligionen, Islam. A.a.O.

11 Nachfolgend ein Beispiel fiir Stellungnahmen dhnlich argumentierender Autoren:
Basam, Tibi: Im Schatten Allahs, S. 54, a.a.O.

12 Diese Suprematsideologie des europdischen ‘Fortschritts’ wird z.B. von Bassam Tibi
vertreten. Das, was als Zeitalter der Aufkldrung in Europa bezeichnet wird, wurde
historisch ausserhalb Europas als die aggressive und unmenschliche Expansion des
Kolonialismus erfahren, wobei oft die Demokratie nach innen die Voraussetzung fiir
die Unterdriickung nach aussen schaffte. Beispielsweise das Vereinigte Konigreich in
Indien.

13 Christoph Binzeller, S 4. a.a.0.

14 Ders., S.11,a:2.0.

15 Die Interkulturalitit der Beziehungen bedingt grundsitzlich die volkerrechtliche Aner-
kennung der Kulturen, d.h. Kulturen wiren als Rechtssubjekte des Vélkerrechts zu
betrachten. Im Islam ist dies seit 1400 Jahren der Fall; die Umma ist ein eigenstindiges
Rechtssubjekt, das nicht vertreten wird durch irgend einen Staat, geschweige denn eine
Nation. Das Kaliphat war der politische Ausdruck der Umma. Im Islam sind ebenso die
anderen Glaubensgemeinschaften und deren offentlich-rechtlichen Institutionen als
Rechtssubjekte anerkannt. Darauf beruhen z.B. die kodifizierten Minderheitsrechte fiir
andere Glaubensgemeinschaften. Politisch bedeutet Interkulturalitit die Vertretung der
Kulturen und Ethnien in einer eigensténdigen Generalversammlung der UNO, denn die
heutige Generalversammlung vertritt weder Volker, Kulturen noch Glaubensgemein-
schaften, sondern ist schlicht ein Parlament der Regierungen, so klein oder bedeutungs-
los diese auch sein mégen.

16 Das islamische Strafrecht kennt kein Gleichheitsgebot in der Rechtspraxis, das iiber
allen Kulturen stiinde und gegen deren Rechtstraditionen durchgesetzt werden miisste.
Im Gegenteil, gerade die Sharia basiert auf der Adaption des islamischen Rechts an die
jeweilige Rechtstradition der unterschiedlichen Kulturen. Der Giiltigkeitsbereich der
Shariareicht von Somalia bis in die Philippinen. Ebenso wie diese Kulturen verschieden
sind, ist die Rechtspraxis unterschiedlich. Zusitzlich zur kulturellen Differenzierung
gibt es im Islam juristisch unterschiedliche Rechtstraditionen, die zur Herausbildung
von vier sunnitischen und einer schiitischen Rechtsschule gefiihrt haben.

17 Vgl. das Beispiel Afghanistan nach der Befreiung von den Sowjets und die Instrumen-
talisierung des Islams durch die Taliban.

Literatur

Afshar, Farhad, 1994: Der Umgang mit Minderheiten im Islam und im Okzident. In: Batzli,
St., u.a., Menschenbilder — Menschenrechte. Ziirich

Afshari, Reza, u.a, 1997: A Declaration of Women’s Rights in Islamic Societies. In: Free
Inquiry Magazin. Internet, USA

Binzeller , Christoph, 1997: Fremde Religionen in der Schweiz unter Gesichtspunkten der
Religionsfreiheit und des Religionsverfassungsrechts. Probevorlesung Juristische Fakul-
tdt der Universitét Freiburg

El-Baradie , Abdel, 1983: Gottes-Recht und Menschen-Recht. Grundprobleme der islami-
schen Strafrechtslehre. Baden-Baden

Bardakoglu, Ali, u.a., 1997: The Concept of Justice in Islamic Jurisprudence.In: Gerald E.
Lampe: Justice and Human Rights in Islamic Law. Appendix, Muslim Universal decla-

54 WIDERSPRUCH - 35/98



ration on Human Rights. USA

Brieskorn, Norbert, 1997: Menschenrechte. Ein historisch-philosophische Grundlegung.
Kontexte, Wissenschaften in philosophischer Perspektive.Stuttgart

Busse, Heribert, 1988: Die theologischen Beziehungen des Islams zu Judentum und Chri-
stentum. Darmstadt

Hafez, Kai, 1997: Der Islam und der Westen. Anstiftung zum Dialog. Frankfurt/M.

Tibi, Bassam, 1996: Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte. Miinchen

Islamische Dokumente zu den Menschenrechten

Khamenei, Ajatollah, 1998: Human Rights in Islam. Inauguartion Adress at the 5th Islamic
Thought Conference. Tehran

Déclaration islamic universelle des droits de I’homme, publiée par le Conseil islamic a
Londres 1980

Document sur les droits de I’homme en Islam, proposé au Sommet de I’Organisation de la
Conférence Islamique a Dacca en 1983

Document de Déclaration islamique des droits de I"’homme. Approuvé par le 5¢me coloque
sur les droits de I’homme a Tehran 1989

Déclaration des Droits de ’homme en Islam. Approuvé par la 19éme Conference des
ministre des affaires etrangéres au Caire 1990

Déclaration des droits de I’homme et de obligations fondamentaux de ’homme en Islam,
publié par la Ligue du Monde musulman 1979

Human Rights in Islam, 1998: Wamy Series on Islam No.10. USA, Internet

Universal Islamic Declaration of Human Rights. Islamic Council, 1981. USA, Internet

| Zwischen Hofffnung und Friedhof -
Algerische Frauen und der Funda-
mentalismus

Unter diesem Titel hat der arabische
Menschenrechtsverein OMRAS/D
eine 90-seitige Aufsatzsammlung zu
Familiengesetz, Terror und Funda-
_ i mentalismus ganz besonders aber zu
. ' - Mut und Widerstand der Frauen in

CINE R LSS RSN Algerien herausgegeben.

: _ * " Die Broschire kostet Fr./DM 20.--.
! Der Gewinn aus dem Verkauf wird flr
ein Bibliotheksprojekt in einer von
Massakern betroffenen Gemeinde
verwendet.

Bezug bei:

SOLIFONDS, Postfach, 8031 Ziirich Tel. 01-272 60 37, Fax: 01-272 11 18
OMRAS/D, c/o Dar Al-Mashura, Franz-Mehring-Platz 1, 10243 Berlin,
Tel/Fax: 030-29490013

WIDERSPRUCH - 35/98 55



	Die universalen Menschenrechte des Islams

