
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 17 (1997)

Heft: 34

Artikel: Frauen, Wissenschaft und Naturverhältnis : vier Thesen wider den
Emanzipationsansatz, oder : was heisst heute Kritik am Patriarchat?

Autor: Werlhof, Claudia von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652566

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652566
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Claudia von Werlhof

Frauen, Wissenschaft und NaturVerhältnis
Vier Thesen wider den Emanzipationsansatz. Oder: Was heißt heute
Kritik am Patriarchat?

Meine These zum Thema „Frauen - Wissenschaft - Natur" ist nicht, wie
man erwarten könnte, daß die Wissenschaft Frauen ausgeschlossen hätte
von ihrem Projekt der angeblich möglichen Naturbeherrschung, des Fort-
schritts und der anschließenden Menschheitsbeglückung, als die sich heu-
tige Wissenschaft definiert. Denn dann ginge es nun lediglich darum, die
Frauen möglichst schnell und umfassend in den herrschenden Wissen-
schaftsbetrieb zu integrieren, um sie am besagten zivilisatorischen Projekt
möglichst gründlich teilhaben zu lassen. Dabei hätten die Frauen dann unter
anderem die Gelegenheit, baldmöglichst nachzuweisen, daß es ihnen kei-
neswegs an einer Zugnwng für die Wissenschaft fehle. Auch könnten die
Frauen in ihrer wissenschaftlichen Arbeit zeigen, daß sie außerdem ein
gehöriges Interesse, also auch eine echte Neigung am wissenschaftlichen
Projekt der sogenannten Naturbeherrschung haben, und daß es ein pures
Vorurteil der Männer der Wissenschaft sei, ihnen auch diese nicht zuzutrau-
en.

Der Emanzipat/onjflnsafz zum Thema Frauen und Wissenschaft wäre
demnach ein Vorhaben, in dem es um Emanzipation der Frauen von Natur
und zur Wissenschaft geht:
1. Behauptung: Nach dem Emanzipationsansatz hätten Frauen mit Natur
ebensowenig zu tun wie Männer, insbesondere die der Wissenschaft, und
ebenso viel mit dem Wunsch oder der Neigung nach Naturbeherrschung,
also nach Wissenschaft.
2. Behauptung: Der Emanzipationsansatz nimmt an, Männer, insbesondere
die der Wissenschaft, hätten sich bezüglich der Frauen und ihrer Eignung
für die Wissenschaft einfach bloß geirrt.
3. Behauptung: Der Emanzipationsansatz geht davon aus, daß die Wissen-
schaft ein Verhältnis zu Frauen hätte, das lediglich in ihrem AhjscAZhjS von
der Wissenschaft bestünde, also gewissermaßen in einem Ausschluß-Ver-
hältnis Frauen/Wissenschaft.
4. Behauptung: Stillschweigende Voraussetzung dieser drei Behauptungen
ist eine vierte, nämlich die einer angeblichen notwendigen sog. Naturbe-
herrschung überhaupt, die ja nur dann wirklich notwendig wäre, wenn
„Natur" tatsächlich den Menschen, der Kultur und der Gesellschaft irgend-
wie feindlich, gefährlich und/oder generell entgegengesetzt wäre. Ohne
diese Voraussetzung wäre Wissenschaft als Naturbeherrschung nämlich
überflüssig.

Dieses gängige und immer noch vorherrschende Verständnis des Zusam-
menhangs von Frauen, Wissenschaft und Natur teile ich in gar keiner
Hinsicht. Im Gegenteil. Es hat ja bisherige Frauenforschung die Emanzipa-

WIDERSPRUCH - 34/97 147



tionsthese von Natur auch immer schon zurückgewiesen, eine Kritik, der ich
mich angeschlossen habe (v. Werlhof 1991 a, 1996). Allerdings fehlt aus
meiner heutigen Sicht die Klärung einiger weiterreichender Zusammenhän-

ge im Theoretischen wie Praktischen, der ich mich hier widmen möchte. Ich
tue dies, indem ich der Emanzipationsthese mit ihren vier Behauptungen
meine Thesen begründet und belegt entgegenhalte, um das ganze Ausmaß
der herrschenden Verwirrung und scheinbaren Alternativlosigkeit zum
bestehenden Wissenschaftsbetrieb auch unter Frauen, und gerade auch in
der derzeitigen Frauenforschung, offenzulegen, aber auch um zu einer
Entscheidung für eine völlig und nicht nur teilweise andere Sicht von
Frauen, Wissenschaft und Natur aufzufordern. Ich halte dies inzwischen für
geradezu lebensnotwendig, weil wir uns heute in einer Situation befinden,
in der grundsätzliche Irrtümer bzw. Folgen, wie die der Emanzipationsthe-
se, uns alle nicht mehr ungestraft lassen. Ja, ich würde sogar behaupten, daß
die Emanzipationsthese das Trq/anijeAe P/ercl ist, mit dem gerade die
neueste Wissenschaft, die Biotechnologie, imstande ist, ungehindert in
unser Innerstes vorzudringen, um uns auch noch auf der Ebene unserer
Zellen auf die Folter zu spannen, uns von innen her zu kolonisieren
(Bennholdt-Thomsen/Mies/Werlhof 1992). Ich beginne meine Thesen von
hinten in umgekehrter Reihenfolge.

These I.: Zur Notwendigkeit der Naturbeherrschung mittels
Wissenschaft

Unsere Wissenschaft, neuzeitlich als Naturbeherrschungsprojekt definiert
(vgl. Merchant 1987; Böhme 1988), ist weder notwendig, noch für die
Entwicklung von Kultur und Gesellschaft förderlich. Im Gegenteil. Die
Wissenschaft hat nicht zur Naturbeherrschung geführt, sondern zur Natur-
Vernichtung, zum sogenannten „Tod der Natur" (Merchant 1987), und sie
bedroht Kultur, Mensch und Gesellschaft darüber hinaus mit Auflösung und
Zerfall, ja De-Evolution, anstatt zu deren „Höherentwicklung", wie es

heißt, beizutragen.
Umgekehrt dazu sind Unter- oder Rückentwicklung bzw. eine Art

„sekundäre Primitivisierung" (Reiterer 1988) mit völlig unbekannten Fol-
gen zu erwarten. Es muß mit zunehmender Verelendung von menschlicher
und nicht-menschlicher Existenz in allen Bereichen und weltweit gerechnet
werden. Denn die Wissenschaft hat immer mehr menschengemachte angeb-
liehe Naturkatastrophen bewirkt und kann heute längst als gänzlich kontra-
produktiv erkannt werden. Gemessen an ihrer eigenen Selbstdefinition ist
diese Wissenschaft gescheitert. Sie ist durchgehend zum Fluch ohne jeden
Segen geworden.

Wie komme ich zu dieser apodiktischen und gänzlich unausgewogenen
These? Untersuchen wir, wer in diesem Prozeß, der sich Wissenschaft und
Forschung nennt, wogegen vorgeht, warum und mit welchen Resultaten
dies der Fall ist. Die Rede davon, daß die Wissenschaft zumindest Fluch nmf
Segen bedeutet, bzw. daß beispielsweise dem Fortschritt der „Menschheit"

148 WIDERSPRUCH - 34/97



eben Opfer gebracht werden müßten, oder daß sie für den allgemeinen
Wohlstand einen Preis zu zahlen hätte (vgl. Tschernobyl-Debatte bei
Gambaroff et al. 1986), ist heute nicht mehr vertretbar. Wie die entsprechen-
den Zahlen im einzelnen auch immer gerade lauten mögen, es ist davon
auszugehen, daß in 50 oder 100 Jahren kein Leben auf dieser Erde mehr
möglich sein wird, wenn Wissenschaft und Gesellschaft weiter so verfahren
wie in den letzten 200 Jahren. Ja, der auch aktive Rückzug des Lebens hat
auf der Erde längst begonnen und läßt sich an dem rapiden Wachstum von
Unfruchtbarkeit tierischer, menschlicher und sogar pflanzlicher Lebewesen
nachweisen (Colburn et al. 1996). Der Hinweis auf Erfolge des Industriesy-
stems und des technischen Fortschritts nimmt sich vor diesem Hintergrund
als pure Schamlosigkeit, Verhöhnung, ja geradezu als Negation des Lebens
aus, zumal diese sogenannten Erfolge und Errungenschaften nicht immer
mehr, sondern immer weniger Menschen auf diesem Globus in noch
halbwegs positiv zu nennender Weise zugute kommen. In den meisten
Fällen ist auch das nie der Fall gewesen und heute aufgrund der künstlich
produzierten neuen Verarmung in den Industrieländern durch die Politik
des Neoliberalismus als Globalisierung der Krise überall zu erwarten.

Außerdem zeichnen sich diese „Erfolge" dadurch aus, daß der Aufwand,
beispielsweise an Energie-Inputs, der zu ihrer Erzielung notwendig ist,
inzwischen ein Vielfaches dessen Ubersteigt, was in den Produktionspro-
zessen früherer Gesellschaften üblich war. Der angeblich so große Output,
das ökonomische Wachstum zum Beispiel, ist dadurch mehr als relativiert,
ja in vielen Fällen im Grunde gar nicht vorhanden, weil der Energie-Input
inzwischen anfängt, den Output sogar zu überholen. Man nennt das negative
Energiebilanz. Möglich ist dies bei uns nur dadurch, daß die Energiekosten
künstlich niedrig gehalten und auf andere überwälzt werden (Massarrat
1996), auf die Natur, die „Dritte" Welt und die nächsten Generationen. Die
Milchmädchenrechnung geht nur auf, solange die Plünderung des Planeten,
zum Beispiel insbesondere seiner fossilen Rohstoffe, praktisch zum Null-
tarif erfolgen kann (Ullrich 1993) und überhaupt noch solche Rohstoffe da
sind, was in absehbarer Zeit nicht mehr der Fall sein wird, selbst wenn noch
weitere unterirdische Ölmeere gefunden werden (Sarkar 1993).

Mit anderen Worten, alle die technischen Errungenschaften, die uns die
Wissenschaft beschert hat, und worauf sie peinlicherweise bis heute unge-
heuer stolz ist, haben sich längst als Kontraproduktivitäten, als Bumerangs
erwiesen (Mich 1987). Die kommen einer nach dem anderen von ihrer
kurzen Reise ergebnislos zu uns zurückgeschwirrt und drohen uns den Kopf
abzuschlagen, den wir ohnehin an der Garderobe des sog. wissenschaftli-
chen und technischen Fortschritts abgegeben haben in der Annahme, eine

sog. Rationalität des Berechnens von sog. Kosten und Nutzeffekten oder
Erträgen respektive von sog. Vor- und Nachteilen sei eine besonders
sinnvolle und geistreiche Art, mit dem Leben in dieser Welt umzugehen.

So systematisch, wie das geschehen ist, kann es sich nicht um einen
Zufall oder Irrtum gehandelt haben. Die moderne Wissenschaft muß das

wirklich gewollt haben: die göttliche Apokalypse Wirklichkeit auf Erden

WIDERSPRUCH - 34/97 149



werden zu lassen. Jede andere als die moderne Wissenschaft und Technik
auf der Welt ist dabei unter anderem gerade von der heutigen Wissenschaft
systematisch und weltweit ausgerottet worden; so zum Beispiel das Hexen-
wissen, die Hexen selber, die bäuerliche, handwerkliche und künstlerische
Subsistenz-Kultur aller Epochen und die Reste einer ehemals blühenden,
weltweiten FVawerckw/fMr, deren Überlieferung als Erkenntnismethode und
Fertigkeit, als Erfahrung, Sehnsucht und Hoffnung sowie als sinnlich
wahrnehmbarer Zusammenhang von Leib, Seele und Geist sowie dem
Umgang damit, immer noch zum Teil in unserer Erinnerung, ja sogar Praxis
fortbesteht (Ganser 1996). Segen und Erfolge ef/eser Wissenschaft und
Technik bestanden und bestehen in den wenigen davon übriggebliebenen
oder neuentstandenen Bereichen, Beziehungen oder Situationen in der
Kunst, mit den vorhandenen Mitteln und Fähigkeiten am Ort auszukommen
(Esteva 1995), Gemeinschaften zu erhalten, die innerlich gefestigt sind und
sich Vertrauen, Halt und Perspektive geben: Dort geht es gerade nicht um
Naturbeherrschung und Herrschaft über Menschen, sondern um Koopera-
tion miteinander und mit äußerer Natur (vgl. Göttner-Abendroth 1988;
Wolf 1994; Meier-Seethaler 1992; Fukuoka 1990; v. Werlhof/Schweigho-
fer/Ernst 1996).

Heute sind die Welthandelsorganisation, World Trade Organization, und
andere Institutionen, beispielsweise Banken und Multinationale Unterneh-
men, dabei, über Patentrechte, sog. TRIPS (Trade Related Intellectual
Property Rights), die einheimischen Saatgutsorten und uralten Kenntnisse
über den Anbau zu patentieren, und sie zwingen die Erfinder dieser Kennt-
nisse, die Kleinbauern nämlich, ihnen diese hinterher abzukaufen. Oder
man nötigt sie, unfruchtbares Hybridsaatgut für ihre Produktion zu verwen-
den, damit sie es jedes Jahr wieder kaufen müssen. So werden überall
Monopolgewinne herausgeschlagen und die Weltnahrungsmittelprodukti-
on unter Monopolkontrolle gebracht (Shiva 1995). Dazu kommen der
Zwang zum Verbrauch veränderter Organismen und Inputs aus der Gen-
und Biotechnologie in allen Bereichen der Pflanzen-, Tier-, und Menschen-
Produktion. Auch bei letzterer muß man wirklich inzwischen schon von
„Produktion" reden (Robert 1993).

Insbesondere der riesenhaft anwachsende und überallhin wuchernde
Komplex der Gentechnologie als angeblicher Wissenschaft von der Natur
verspricht zur globalen, «//gemeinen Grundlagen-Wissenschaft zu werden,
zu einer Art wahrhaft universalen An f/-V« fmrw i s senschaft. Aus anderen
Teilwissenschaften versucht die Soziobiologie, noch schnell auf das Tritt-
brett der neuen Weltwissenschaft aufzuspringen. Die Gentechnologie und
die Biotechnologien insgesamt werden dabei immer mehr zu einer obszö-
nen und gespenstischen Karikatur neuzeitlicher Wissenschaft überhaupt.
Ihr selbstherrliches, verantwortungsloses und das Leben verhöhnende Han-
dein und Denken wird heute erkennbar als allgemeiner Politikersatz (Dahl
1989; Bauman 1992). Ein riesiger Propagandaapparat mit Heils-und Erlö-
sungsversprechen wird in die Welt gesetzt, damit wir dieses techno-politi-
sehe Programm wie eine neue Religion akzeptieren. Von Ferne gesehen ist

150 WIDERSPRUCH - 34/97



das eine groteske und absurde Veranstaltung, aus der Nähe gesehen zeigt
sie, was Wissenschaft neuzeitlich immer schon sein wollte: Es geht um das
Ende der selbstschöpferischen Qualität sog. erster Natur, natura naturans,
ihre wirkliche Zerstörung durch die irreversible und nicht wieder gutzuma-
chende Unterbrechung und Auflösung der Kettenzusammenhänge, Gewe-
be, Symbiosen und Kreisläufe der Natur, und zwar sowohl im Grobmateri-
eilen wie auch im Feinstofflichen, dem „geistigen" Bereich der Natur
(Sheldrake 1990).

Das bedeutet, daß wir uns fortan nicht mehr grundsätzlich auf die Natur
verlassen und ihr nicht mehr uneingeschränkt vertrauen können (Gambaroff
et al. 1986; darin v. Werlhof 1986). Das wirklich Entsetzliche und Gewalt-
tätige an der Gentechnologie, das bisher kaum diskutiert wird, weil die
meisten Menschen weiterhin an Fortschritt durch Naturbeherrschung glau-
ben und den dazugehörigen reduzierten mechanistischen Naturbegriff nicht
erkennen, ist eben darin zu sehen. Es ist ähnlich wie bei der Atomtechnolo-
gie. Wir werden sie nie wieder los, weil sich die von ihr verursachten
Beschädigungen irgendwie und irgendwo und vor allem überall unkontrol-
lierbar weitervererben und weiterverbreiten, die atomaren Genschäden
ebenso wie die aus der Gentechnik selber. Gentechnik hat ähnliche Wirkun-
gen wie Radioaktivität. Auf die Dauer wird dadurch unvermeidlich poten-
tiell allem Leben auf dieser Erde Schaden zugefügt, und zwar so, daß

Heilung nicht nur nicht mehr möglich ist, sondern auch die Selbstheilungs-
kräfte der Natur nicht mehr wirksam werden können, weil sie wegen der

Auflösung der Natur-Zzwammenbänge verpuffen oder blockiert sind. Das-
selbe gilt für die Heilungskräfte aus Menschenhand, weil weder der Grund,
noch die Ursache, noch die Verantwortung für die Schäden, noch ihr wahres
Ausmaß erkennbar sein werden.

Die Computertechnik, auf der anderen Seite, wird durch ihre Kombina-
tion mit der Gentechnik erst wirklich wirksam, nämlich in dem Sinne, daß
sie es nun nicht mehr nötig hat, Leben bloß zu simulieren, also so zu tun, als
ob der Computer lebt, leben könnte (Kidder 1982). Diese Technik kann sich
nun über die Gentechnologie tatsächlich der Aufgabe widmen, Leben in
Simulation, in ein Als-ob, und umgekehrt Simulation, also das Als-ob, in
Leben zu verwandeln: endlich die /elendige Mzz.sc/zme respektive mzzsc/zz-

ne/Zes Leben zu schaffen, was sie immer schon sehnlichst wollte (Weizen-
bäum 1990; Genth 1989; Sutter 1988) - bis zum Klonen von Menschen (vgl.
„Jetzt wird alles machbar", Der Spiegel 10/97). Das ist deshalb möglich,
weil die Gentechnik alles Lebendige, die Computertechnik alle Lebensäu-
ßerungen gewaltsam in kleinste Teilchen verwandelt, bzw. von der Existenz
solcher Teilchen ausgeht. Die Gentechnologie hat nun herausgefunden, wie
man an diese Teilchen, aus denen alle Lebewesen aufgebaut sein sollen und
die auch die „Information" über die Weitergabe aller anderen Formen des

Lebendigen enthalten, herankommt, und wie man sie durch das Einschleu-
sen oder Einschmuggeln anderer Teilchen bzw. deren Entnahme verändern
kann. Man nennt das Rekombination der DNS bzw. der Gene.

Geht man davon aus, daß es sich um Lebewesen handelt, mit denen dabei

WIDERSPRUCH - 34/97 151



umgegangen wird, dann ist diese „Rekombination" einmal eine Art Zwangs-
kanmbaZ/smt«: einem Lebewesen wird ein anderes zwangs-einverleibt.
Zum anderen handelt es sich um Vrvisefeft'on: aus einem Lebewesen wird bei
lebendigem Leibe etwas herausgeschnitten (vgl. die Methode der Organ-
transplantation; Genarchiv et al.; Feuerstein 1995; Jonas 1987; Striebel/
Linke 1991). Es geht also um das ständige Abtöten von Lebewesen, um den
Mediziner bzw. Gen-Ingenieur, den- übersetzt- „Gebär-Kriegskünstler",
als (Bergmann 1997) beim „Verbrauch" von Lebewesen,
beispielsweise Zellen, Organen und Embryonen, inklusive der menschli-
chen. Aus diesem Grunde wird vom „Begriff Leben", quasi „Leben in
Stücken" (Duden 1991), abstrakten Einheiten „des Lebens" oder von
lebendigem „Stoff geredet. So wird nicht nachvollziehbar, daß es um den
konkreten „Muttermord" an der Natur (Tazi-Preve 1992; Weiler 1991) und
die Tötung, Zerstückelung, Verstümmelung und „Invalidisierung" prinzi-
piell aller Lebewesen dieses Globus, den Menschen mit eingeschlossen,
geht.

Schließlich entsteht eine Vermischung von Lebendigem und Getötetem
bzw. die Verwischung der Grenze zwischen Leben und Tod (Bergmann
1996; Turkle 1984). Ich nenne das die Erfindung von „NichtLeben" (v.
Werlhof 1991 a) und die Zerrefzimg der Lebens- und Todesprozesse durch
ihre immer weitergehende Aufspaltung und Neu-Zusammensetzung (Bam-
mé et al. 1983). Es soll keine eigenständige Geburt, kein eigenständiges
Leben und kein eigenständiges Sterben mehr geben, sondern alles nur noch
in gesellschaftlich produzierter bzw. kontrollierter „unendlicher", nie en-
dender und nie beginnender Form(losigkeit).

Heute ist es bereits technisch möglich, sämtliche Artgrenzen unter und
zwischen Pflanzen, Tieren und Menschen- und das heißt ihre gegenseitige
Immunität - zu überschreiten und Leben in neuen „Kombinationen" von
Mensch, Tier und Pflanze regelrecht herzustellen (Treusch-Dieter 1990,
190; Heidegger 1956). Es ist eine Verhöhnung, wenn dabei von Wissen-
schaftlern behauptet wird, es ginge lediglich um eine Beschleunigung
natürlicher Mutationen oder gar um eine Unterstützung der Natur bei ihrer
„Evolution" (Reich 1995). Die dabei entstehenden Kunstwesen, die sog.
„Cyborgs" (Haraway 1983), sind Chimären, gesellschaftlich erfundene
Weder-noch-, Sowohl-als-auch- oder Als-ob-Lebewesen, Ergebnisse der
„genetischen Hack- und Klebearbeit", wie einer ihrer Erfinder, Erwin
Chargaff, kritisch bemerkt (1988), oder der „Genschnipselei und -Klemp-
nerei", wie Jeremy Rifkin es nennt (1986), der Gen-Pfuscherei, wie ich es

nennen würde, weil die gentechnische Methode in keiner Weise irgendwel-
che Lebenszusammenhänge oder gewachsene, konkrete Milieus berück-
sichtigen kann und will - obwohl sie um dieses Problem weiß (Schroeder
1997; Fox Keller 1986).

Diese wissenschaftliche Arbeit funktioniert nicht ohne Computertechnik
die aus der Rüstungsindustrie stammt und ursprünglich Kriegstechnologie
ist (Weizenbaum 1978). Eine Eigenschaft, die sie beibehalten hat, indem sie
alle „Informationen" zerhackt und zerstückelt, bis sie in Kombinationen

152 WIDERSPRUCH - 34/97



von 0 und 1 dargestellt und jeglichen Inhalts, jeder eigenständigen Qualität
beraubt sind, geht ähnlich vor (Genth/ v. Werlhof 1990). Die Lebewesen
befinden sich im Fadenkreuz einer Kriegstechnologie (Ullrich 1977), die
die ganze Welt zum Feindesland, Manöverplatz, Schlachtfeld, Feldexperi-
ment oder Freilandversuch bzw. allgemeinen Labor haben will. Dieser
Technik ist alles Lebendige, einmal auf Teilchen reduziert, gleich, gleich-
gültig, angleichbar, austauschbar, unterschiedslos, beliebig trennbar und
wieder zusammensetzbar. Der „Bioethiker" Peter Singer dazu: „Der Orga-
nismusbegriff wird vom Informationsbegriff abgelöst". Er meint das aber
affirmativ. Kritisch dagegen Günther Anders: „Der lebendige Leib wird zu
einem bearbeitbaren Weltstück". Es ist die Explosion der Gewalt und „des
Quatsches", wie Josef Weizenbaum, einer der Erfinder der Computertech-
nologie, warnend sagt (Weizenbaum 1978). Die inhaltsleere Willkür ist
schon in der Informations- und Kommunikationstechnologie vorherrschend.
Nun wird sie auch auf das physisch-organische Leben angewandt. Wir
sehen es daran, daß Lebewesen plötzlich ganz anders beschrieben werden.
Es gibt uns eigentlich gar nicht mehr als Menschen, gar Individuen, wir
erscheinen als „ D/v/dwen die gewissermaßen aus Pantoffeltierchen beste-
hen und daher auch keinen „höheren" Anspruch aufMenschen-Rechte mehr
formulieren können. Im Gegenteil, man kann (und tut) uns stückweise
„patentieren" (Mies 1996). Die „praktische Ethik" von Peter Singer formu-
liert es am deutlichsten: Was nicht Vernunftfähigkeit im Sinne von „Ratio-
nalität" hat bzw. nicht „bewußt erlebt", also ohne „Selbstbewußtsein" ist, so
die Annahme, und außerdem keine „Autonomie" hat, ist kein menschliches
Lebewesen, folglich muß es auch nicht vor der Vernichtung geschützt
werden (Singer 1994; 131, 233, 245).

Da wird ja noch eher das Computerprogramm geschützt, denn der
Computer gilt inzwischen in seiner Eigenschaft als angeblich intelligente
Technik, als eine Art Lebe-„Wesen" (Kidder 1982; Bammé et a. 1983;
Unseld 1992; Sutter 1988), während wir Menschen nur mehr noch als

„Systeme" behandelt werden, nämlich als ÄTon/brmadone« aws /n/ormafzo-
«en. Die Computertechnik und die Gentechnik mystifizieren und fetischi-
sieren die Realität, indem sie sie in ihr Gegenteil verkehren. Das Leben wird
angeblich zum System und die Maschine lebendig. Wird dies geglaubt,
dann kann unwidersprochen auch über d/e Lebenden ver/ügf werden, denn
die Maschine ist sowieso verfügbar. Das heisst, die Gentechnik definiert
nun, wann Leben überhaupt existiert oder nicht bzw. der „höheren" mensch-
liehen Norm entspricht. Schließlich haben Teilchen keine Vernunftfähig-
keit bzw. kein Erleben, jedenfalls nicht aus der Sicht der Gentechniker, denn
dies würde weder ihrem Naturbegriff noch ihrem Projekt, noch ihrem
Herrschafts-Anspruch entsprechen, nämlich dem Anspruch auf das Tote«
a/s „Recbt", das efb/scb begründbar se/« so// - und zwar auch außerhalb
des staatlichen Gewaltmonopols (Singer 1994). Und vor allem: Es würde
den radikal gewa/t/örm/gc« Charakter dieser Technik enthüllen.

Auch die High-Tech-gemäße Rekombination von Lebensformen ergibt
eben nicht unbedingt die höhere Vernunftfähigkeit. Vielleicht produziert

WIDERSPRUCH - 34/97 153



sie überhaupt erst das, was Singer als „human vegetable", menschliches
Gemüse, bezeichnet (Singer 1984; 104, 135). Das ist in der Tat „Humanin-
dustrie", aber als Denaturierung von Menschen im Sinne der Nicht-Aner-
kennung ihres Naturcharakters und ihrer folglichen Entwertung oder Ent-
Menschlichung. Es wird also nun davon ausgegangen, daß Leben au/ge/ösf,
primi/iviiiert, ern/eeWgt, efeevo/ut/owert werden kann und muß. Dies
geschieht noch nicht einmal als Rückkehr zum Affen, sondern als Rückgang
zur Amöbe, zum Rohstoff- und Teilchenmaterial für alle möglichen Zwek-
ke, über die die Wissenschaft, das heißt das Kapital, entscheidet. „Der Rest
ist bloß Gelee", formuliert ganz ähnlich der Milliarden Forschungsgelder
verantwortende Computerexperte Marvin Minsky vom Massachusetts In-
stitute of Technology in den USA (zit. bei Weizenbaum 1990), der für den
lebenden Roboter schwärmt und das aus unserer bisherigen Sicht normale
menschliche Leben für dinosaurierhaft und überholt hält (Minsky 1988).

Die Gen- und Computertechnik markierten auf diese Weise einerseits
eine Kontinuität neuzeitlicher Wissenschaft, was den Raubbau an der Natur
angeht, ja den Haß auf sie (Böhme 1988), andererseits aber einen Bruch.
Diese Technik bricht mit all den „Schranken der Natur", ihren Formen,
Lebenzusammenhängen, Kontinuitäten, Geweben, Rhythmen, Zyklen und
Schwingungen (Sheldrake 1990), die bisher noch anerkannt werden muß-
ten. Sie zerbricht, verwischt, zerfranst und löst sie auf. Dadurch zerfällt
Natur, zieht sich zurück und „macht" Katastrophen, beispielsweise Aids.
Angeblich beschleunigt Gentechnik aber nur die natürliche Mutation. Doch
wozu brauchen wir kopflose Mäuse? Und was haben die Gene von Fliegen
in Blättern zu suchen, oder die von Menschen in Bullen und Kuhmilch?

Schließlich bricht Gentechnik mit der Naturgeschichte, anstatt sie fort-
zuführen, und sie bricht mit dem Schein, daß es der Wissenschaft je um
einen „Segen" der Menschheit gegangen wäre. Nur eine sog. „Elite",
nämlich die der Gentechniker und ihr Milieu in Industrie und Forschung,
darf womöglich fortan Vernunftfähigkeit und bewußtes Erleben, nämlich
den Status „des Menschen", den Anr/iro/jozenfr/sm/«, für sich reklamieren
(v. Werlhof 1991 b).

Es zeigt sich anhand dieser „Extrapolation" heutiger Tendenzen: Wir
haben noch nicht begriffen, was Lec/ino-Layc/iL/m« ist. Hier wird er
allgemein und global: die Ver/iöhmmg Lebens, ein Hauptmerkmal des

Faschismus (Fraenkel 1984; Müller 1987), geschieht nicht nur ideologisch
und praktisch, sondern sie wird verallgemeinert in und durch Reduktion
menschlichen Lebens auf Zelle und Rohstoff, die „biologische" Zukunft
inbegriffen, nämlich die Vererbung. „Es wird uns nie gegeben haben"
(Günther Anders). Wir werden uns selbst abgeschafft haben, zumindest als

„höhere" Gattung Mensch.
Zusammenfassend ist das Credo des Techno-Faschismus folgenderma-

ßen zu formulieren.

- Erstes Prinzip: A/Zes m mncbbar. Der Omnipotenzwahn wird real: Jede

Tat wird prinzipiell zur Gewalttat. Es gibt scheinbar keine Rohstoffknapp-
heit mehr, wenn wir selbst der Rohstoff sind. Machbar sind Leben und Tod

154 WIDERSPRUCH - 34/97



sowie ihre Vermischung und Vertauschung, die Gleichheit als Geklöntes
und die Ungleichheit als Unbestimmtes.

- Zweites Prinzip: AZZes ist erZawbf. Der Schein einer möglichen Ethik durch
sogenannte Bioethik ist längst verflogen. Es geht noch nicht einmal eben
diesem Schein nach um Grundsätze, also um grundsätzlich Verbotenes,
sondern nur noch um Einzelfälle, um Kasuistik, um den Utilitarismus, den

„Nutzen" für „die Gesellschaft", also für die Gruppe der Herrschenden,
nicht mehr in erster Linie für die Bevölkerung, den Einzelnen. Es wird eine
Art allgemeines Menschenopfer für die Realisation der sog. Menschheits-
träume (Musil 1969) verlangt.

- Drittes Prinzip: Was sfô'rf, wirtZ entfernt. Es gibt keine rekonstruierbare
Geschichte mehr, keine Ursachenanalyse und keine Rücksicht auf seelische
Probleme. Alles, was nicht paßt, wird weggeschnitten. Die Operation ist das

allgemeine Handeln. Leben wird „trans-plantiert", „euthanisiert", gesäu-
bert, kann ausgetauscht, ersetzt und entfernt werden. „Auslese" und „Aus-
merze" regeln den „Bestand an Leben" (Heidegger). Es herrscht Reduktio-
nismus. Signale und Hinweise, die „Sprache der Natur" (Lehrs 1987)
werden ausgelöscht. Es gibt nur die allgemeine Symptombeseitigung.
FniZfanasie «nrZ Fwgenik sin/Z die FegeZ für die Entstehung von „Leben" und
sein Ende (Trallori 1996; Bergmann 1992). Dadurch wird im Prinzip auf
Erkenntnis verzichtet. Die so angewandte „Vernunftfähigkeit" mündet in
die umfassende Unwissenheit.

- Viertes Prinzip: Für GeZd fwn wir aZZes. Salopp gesagt: Es ist die
allgemeine Zuhälterei der Wissenschaft und Technik im Verhältnis zum
Kapital und die für die Zuhälterei typische parasitäre Geschäftemacherei
mit dem Leben. Wenn ohnehin alles „gut" ist, weil es Geld bringt, muß von
wissenschaftlicher Ethik wirklich nicht mehr die Rede sein.

- Fünftes Prinzip: AZZe Macbf den Genetikern. Es bahnt sich eine Biodikta-
fur an, die insgesamt über alles Lebendige verfügen will. Ein Beispiel aus
der neuesten Rechtssprechung bezüglich der Embryonenforschung zeigt
das auf. Da gibt es inzwischen die juristische Trennung des Embryos von der
Mutter. Der Embryo wird scheinbar vorteilhaft ab dem 15. Tag nach seiner
Zeugung als eigenes Rechtssubjekt definiert, damit man ihn nämlich davor
ungestraft für die Forschung „verbrauchen", und danac/t aus dem selben
Grund ungestraft aus dem Mutterleib herausnehmen kann, der dann entspre-
chend als „gefährliches Umfeld" des Embryo definiert wird, also die Mutter
ihrerseits „zugunsten" des Rechtssubjekts Embryo kein Rechtssubjekt
mehr ist (Treusch-Dieter 1990). So wird die Mutter auf eine Art Huhn
reduziert, das Eier legt, die extrakorporal gebrütet werden können oder
sollen. Das heißt, daß dem technologischen „Machen" des „Lebens" (bios-
logos), dem ßioZo£zsm«,y, alles konkret Lebendige in gZeZc/fer Weise unter-
worfen werden soll. Nach der Devise: Erst die Kuh, dann Du! (Corea 1986)
Warum nur haben wir den Kühen das angetan?

- Sechstes Prinzip: D« soZZsf keizîe GôYfer ZzaZzen neben nns, den Genetikern.
Hier wird die Technikgläubigkeit zur Religion, obwohl gerade die Bio-
Ethiker davon nichts wissen wollen, weil sie sich mit ihrem Kosten-Nutzen-

WIDERSPRUCH - 34/97 155



Denken davon weit entfernt wähnen. Götter wären sie trotzdem gern (Singer
1994). Wo alles andere getrennt wird, gibt es nun die große Vereinigung:
Teile und herrsche!

- Siebtes Prinzip: & gifer m/r nocfe „ Gen-der" (gem/erj. Die Konjunktur des

Gender-Begriffs als einer, der das Geschlecht „dekonstruiert" (Butler 1991),
kommt gerade zur richtigen Zeit. Er entspricht genau dieser Technologie,
nämlich der der Auflösung der Formen. So wie die Gentechnologie den

Zusammenhang von Form und Inhalt und damit Eigen-Sinn und Eigen-
Macht der Lebewesen angreift, so will der Gender-Ansatz dazu beitragen,
das Geschlecht als angeblich „rein" gesellschaftliches „Konstrukt" analy-
tisch aufzulösen, wobei inzwischen auch alles, was nicht gesellschaftlich
bedingt ist, also auch die geschlechtlich verschiedene Ausstattung des

Leibes, mit gemeint ist. Denn jeder Verweis auf eine womöglich von Natur
aus bestehende Verschiedenheit der Geschlechter, insbesondere die weibli-
che Gebärfähigkeit, die bis zu einem gewissen Grade unabhängig vom
gesellschaftlichen Umgang damit ist, wird systematisch als „Essentialis-
mus", „Fundamentalismus", oder „Substantialismus" verhöhnt (Duden
1993).

Auch auf der nächsten Ebene entspricht der Gender-Ansatz der neuen
Technologie, wenn es um die anschließende - aus meiner Sicht „alchemisti-
sehe" - Neukonstruktion von Körpern „jenseits" des Leibes kommen soll,
dem alten patriarchalen Ideal der „Verbesserung des Menschen" und insbe-
sondere „der Frau" entsprechend (Spretnak 1996; vgl. auch These II.).
Gender soll auf diese Weise nicht nur zu einer neuen „Differenz" vor allem
auch innerhalb der Geschlechter (Thürmer-Rohr 1995) führen, die die
Frauen letztlich nur spaltet, entpolitisiert, die Geschlechterfrage entschärft
(Robinson/Richardson 1996) und zu einer neuen „Unsichtbarkeit" der real
bestehenden Geschlechter-Probleme führt (Mies 1994), ja zur „De-Femini-
sierung" des Feminismus („de-feminism" bei Barry 1996). Es wird die
subjektive Beliebigkeit einer technologischen Bearbeitung des Geschlechts

sogar noch als eine Art neue (weibliche Schöpfungstätigkeit dargestellt,
die sich am patriarchalen Modell der Metaphysik orientiert (Brodribb 1996).

Wenn also die Metaphysik, das Jenseits der Physik, der „Körper", als

patriarchale Utopie heute tatsächlich machbar erscheint, dann ist der Gen-
der-Ansatz der Beitrag von Frauen zum Gelingen dieses Projekts. Denn nur
dadurch, dass die Neukonstruktion des aufgelösten Körpers als neue Wahr-
heit gilt und damit als zur neuen „Natur/Physis" gewordene „ReafeYäf " gilt,
erscheint ein Festhalten an bisheriger „erster" Natur als im „Jenseits" der
neuen („zweiten") Natur angesiedelt und als konservative Verirrung, die zu
bekämpfen ist, weil sie die angeblich mögliche Realisierung dieser Techno-
Utopie behindert. Bei diesem Teil des Gender-Ansatzes handelt es sich also

um eine Glaubensfrage. Diese Frauen möchten gerne glauben, daß es ihnen
mit Hilfe der neuesten Technologie des Patriarchats gelingen möge, sowohl
ihren angeblich verbesserungsbedürftigen (gar „sündigen"?) Leib und -
wie unlogisch - dessen patriarchale Diskriminierung gleichzeitig hinter
sich zu lassen. Wer sonst könnte sich das wünschen außer diejenigen

156 WIDERSPRUCH - 34/97



Frauen, die im Patriarchat aufsteigen und Karriere machen wollen, insbe-
sondere gerade auch Wissenschaftlerinnen? (Robinson/Richardson 1996).
Solcher Idealismus in der „Postmoderne" und eine derartige „Wissenschaft-
liehe" Gewaltbereitschaft von Frauen wollen dennoch weiterhin zur Frau-
enforschung, jedenfalls zu ihrem emanzipatorischen Zweig gerechnet wer-
den. Auf diese Weise sind „Gender-Studies" angetreten, die Notwendigkeit
von Naturbeherrschung, ja Naturauslöschung durch Wissenschaft von sei-
tender Op/er zu begründen (Bell/Klein 1996;Fraser 1994;Benhabib 1995).
Die Devise: Ohne Leib keine Leibeigenschaft!

These II: Zum Ausschluß der Frauen aus der Wissenschaft

Nichts und niemand war je so in heutige Wissenschaft integriert wie gerade
die Frauen, nämlich mit Haut und Haar, als allgemeines lebendiges Material
und Objekt. Immer schon sind Frauen als der „Rohstoff" definiert, mit dem,
wie auch gegen den patriarchale Wissenschaft überhaupt arbeitet. Aber es ist
ein Tabu, dies auszusprechen. Frauen als Einzelne, als Gattung und als
Frauenkultur sind von Anfang an das allgemeine Objekt heutiger Wissen-
schaft gewesen (Bergmann 1992), und zwar als spezifisch menschliche
Natur, die als Potenz, Kraft, Energie und Materie neben der außermenschli-
chen Natur der Beherrschung unterworfen werden sollte. Dem „Tod der
Natur" entspricht die „Endlösung der Frauenfrage" (vgl. Weizenbaums
„Endlösung der Menschenfrage", 1990). Kein Ausdruck ist entsetzlich
genug, um zu bezeichnen, was hier vorgeht, vorgehen soll. Das heißt, es geht
zunächst nicht um das Problem, wer gegen wen, wie und wozu in der Wissen-
schaft arbeitet, und warum Frauen von der Wissenschaft als Snèjekre ausge-
schlössen waren, sondern darum, daß Frauen immer schon deren intimstes,
erstes und letztes Oè/eL waren und sind. Heutige Wissenschaft war und ist
ein F/wc/z für Frauen, ist das, was Frauen am meisten verfluchen sollten.

Es ist ja bekannt, was unser Wissenschaftsgründer Francis Bacon gesagt
hat: Man solle die Natur wie die Hexe auf die Folter spannen, um ihr ihre
Geheimnisse zu entreißen (vgl. Fox Keller 1986; Schäfer 1993). Leider ist
diese Metapher nicht als schlechter Witz ohne besondere Bedeutung zu
verstehen, sondern im Gegenteil, man kann sagen, unsere europäische
Wissenschaft etabliert sich nicht nur als Folter für Frauen, sondern sie dehnt
die Folter auf alles und alle, die gesamte Natur und alle ihre Lebewesen
sowie alle Fächer und Disziplinen dieser Wissenschaft aus, von der Gynä-
kologie (Bergmann 1992) über die Medizin allgemein (Illich 1987) bis zur
Erziehungswissenschaft (Miller 1988), von der Physik (Chargaff 1988) bis
zur Soziologie (Modelmog 1990), der Biologie (Collard/Contrucci 1988)
bis zur Wirtschaftswissenschaft (Chomsky 1995). In der Computer- und
Gentechnologie ist heute der beste Beweis dafür zu sehen. Hier ist Wissen-
schaft systematisierter, prinzipieller und rational inszenierter Tötungsvor-
gang, ein kalt geplantes Verbrechen, das sich rechtfertigt durch eine angeb-
lieh „Schöpfung" aus Zerstörung (v. Werlhof 1997 a), im Grunde genom-
men als neueste Theorie und Praxis des „Teile und Herrsche".

WIDERSPRUCH - 34/97 157



Das Geständnis auf der Folter, beim Menschen- und Tierversuch und
sonstigen Experimenten im Labor und anderswo kann keine Wahrheit und
keine Erkenntnis, keine Lebendigkeit und Liebe hervorbringen, sondern nur
Entsetzen, Abwehr, Kränkung und Tod. £7/?e IT/.v.ven.vcÄa/t, c//e a/.v //enfer
au/tn«, W/7Z üfer/zaH/jf ferne LrfenntnL (Bergmann 1997). Es herrscht eine
institutionalisierte Ignoranz über die Natur, denn es geht nur darum, wel-
ches „Wissen" als Wissen zur Macht aufgebaut werden kann, ein Wissen
darüber, wie man Natur bezwingen kann.

Die heutige wissenschaftliche Methode ist Abstraktion und Analyse, d.h.
das Herauslösen des Lebens aus seinem Zusammenhang (abstrahere) und
seine anschließende Zerlegung in „Bausteine" sowie deren Neuzusammen-
setzung, die dann Herrschaft über Natur ergeben soll. Es ist das typische
„Baumeistermodell" (Neusüß 1985), das Maschinenmodell, (Genth 1989;
Unseld 1992), an dem sich unsere Wissenschaft orientiert. Das ist es, wie
wir Natur verstehen und wie wir sie beherrschen wollen sollen - auch als

Frauen. Paradoxer kann es nicht zugehen.
Die Frage ist daher: Warum hat sich dieses mörderische Wissenschafts-

Modell durchgesetzt und woher kommt der Haß auf das Leben und die
Natur, der sich darin äußert? Meine These dazu ist: Es geht dieser Wissen-
schaft in letzter Instanz immer, bewußt oder nicht, um die endliche und
unendliche praktische /Zea/L/erung r/es ,,/Vtfn'arcfeü.s". Das ist die Per-
spektive, die Haltung, mit der die Wissenschaft an ihre „Objekte" heran-
geht. Das „Patriarchat" ist in meiner Sicht aber nicht einfach eine allgemein-
abstrakte, formelhaft-tautologische „Erklärung" für alle Übel dieser Welt,
sondern ein ganz konkreter, historisch zu periodisierender Begriff, der die
Zusammenhänge zwischen den jeweiligen „patriarchalen" Politiken, Tech-
niken und Denkweisen in ganz neuer Weise aufzeigt (v. Werlhof 1997 b).
Mein Begriff von Patriarchat orientiert sich an der etymologischen Bedeu-

tung der Worte pater und arché. Danach ist Patriarchat die Behauptung über
eine „männliche" Natur, in der das Leben aus sogenannten „Vätern" (pater),
anstatt Müttern kommt, der Ursprung (arché) also ein anderer ist, als von
Natur aus der Fall. Der ist nämlich mater arché („Matriarchat"). Im Patriar-
chat aber soll das Leben vor allem durch „väterliche" Institutionen, Herr-
schaft, Göttlichkeit und Technik, letztlich ohne leibliche Herkunft, ohne
mütterlichen Ort, utopisch (ohne Ort, u-topos), ohne Ursprung, ohne Geburt
als tatsächliche „zweite" Natur, als Ersatz-Natur, als Mutter-Ersatz ge-
schaffen werden. Patriarchat, pater arché, ist die Utopie von der Möglich-
keit, daß das Leben nicht nur nicht aus Frauen und auch nicht unbedingt aus
fenfeefe« Vätern, sondern vor allem aus abstrakten, „väterlichen" Institu-
tionen kommt, letztlich aus Fabriken, Retorten, künstlichen Gebär-Mütter-
"Vätern". Und dieses Leben soll als künstlich gemachtes besser, perfekter,
vollendeter, gesünder und gewünschter sein als das jetzige. Für diese

Techno-Utopie- denn es istja nicht so, daß das Leben aus abstrakten Vätern
käme, mater arché ist immer noch der Fall - muß also etwas getan werden,
damit sie verwirklicht, nämlich materiell oder gar konkret werden kann.

Nun heißt konkret aber concrescere: zusammenvv«c/wen, während die

158 WIDERSPRUCH - 34/97



Biotechnologie ihre Objekte zusammenhingt. Was bedeutet dies für das

daraus konstruierte „Leben"? Der göttliche Kriegs-Baumeister und -"Ge-
bär"-Künstler, der Gen-Ingenieur, sitzt am „Großen Werk" des Lebens. Als
Arzt, Architekt und Techniker will er als männlicher Schöpfer, gottähnli-
eher Mensch erscheinen.

Die neue praktisch gewordene, patriarchale Technologie, die Gen- und
Reproduktionstechnologie, ist als Kulminationspunkt der bisherigen Ent-
wicklung des Patriarchats anzusehen. Sie führt wirkZic/i zur „keuschen
Zeugung" zwischen Natur und Wissenschaft, wie auch Francis Bacon sie
schon wollte, also zur erosunabhängigen, lieblosen „Zeugung" als Verge-
waltigung, zur Zwangs-"Hetero"-Sexualität, zur „unheiligen" Hochzeit
von Lebens-Bestand-Teilen. Das ist, so scheint es, die endliche Erfüllung
des sogenannten Menschheitstraums, nämlich die Überwindung der Frau-
enmacht, die aus patriarchaler Sicht im Monopol über die Gebärfähigkeit
begründet liegt. Es ist der Versuch, die Mutterschaft technologisch auszu-
löschen, um zu einer „mutterlosen", also wirklich geschlechts- und her-
kunftslosen Gesellschaft zu kommen. Es ist, als ob sich der „mythische"
Muttermord in säkularisierter und verallgemeinerter Form jetzt endlich
realisiert (Weiler 1991; Tazi-Preve 1992).

Überdies werden die Frauen noch verhöhnt. Da man sie noch nicht
gänzlich abschaffen kann, werden sie im Wortsinn erniedrigt. Man macht
sie zu dem, was mann meint, daß ein Huhn sei, das Eier legt, die dann

„extogenetisch" ausgebrütet werden. Sie erscheinen wie das, was man sich
unter einem „Muttertier" vorstellt, einer Junge werfenden Sau, wie die Frau,
der man acht lebende Embryonen implantiert hat. Hier zeigt sich, wie fatal
sich unser christlich-patriarchaler Anthropozentrismus, auch der der Frau-
enbewegung, nämlich der Glaube an die „Niedrigkeit" des Tieres und die

„Höherwertigkeit" „des" Menschen, also die Rechtfertigung der menschli-
chen Naturbeherrschung, inzwischen auswirkt. Denn es geschieht uns
Frauen (und schließlich auch Männern) nur dasselbe, was Mann und Frau
den anderen Lebewesen dieser Erde und dieser selber schon seit langem
zugemutet hat.

Insgesamt verfährt die Wissenschaft mit den Frauen/der Natur so: erst
die theologisch-religiöse Erniedrigung, Entheiligung, Entzauberung neben
der praktisch-politischen Vergewaltigung, dem Verbrauch und der Ver-
nichtung von Frauenleben und Frauenkultur, dann die tec/mo/ogwc/je
Erniedrigung mit Irreversibilität/Vererbbarkeit erzwungener Beschädigun-
gen, und schließlich soll die angeblich mögliche £r.sefz«ng durch angeblich
Besseres folgen. Dieses steht bis heute aus, und dabei wird es auch bleiben,
nämlich bei der Zerstörung, wenn nicht gar dem Femizid.

Dies sind die Gründe, warum Frauen als von Natur aus schöpferische seit
der Antike - was Europa angeht - zum Hauptobjekt von Wissenschaft und
Politik wurden. Dieses „Frauenlegen" (im Vergleich zum „Bauernlegen",
die Trennung der Bauern vom Land) besteht darin, daß Frauen alle ihre
Möglichkeiten, über sich, ihren Leib, ihre Kinder, ihren Geist und ihre
Werke zu verfügen, genommen wird, und Männer dabei wie selbstverständ-

WIDERSPRUCH - 34/97 159



lieh keine Scham- oder Schuldgefühle haben. In den neunziger Jahren sind
bis zu 90 Prozent der Kriegsopfer Frauen und Kinder, die Zivilbevölkerung.
Und seit es die Möglichkeit gibt, eine vorgeburtliche Geschlechtsbestim-

mung vorzunehmen, beginnen zum erstenmal in der Geschichte die Männer
die Mehrheit der Menschen dieses Globus auszumachen, weil weibliche
Föten systematisch abgetrieben werden (Raymond 1995). All dies zeigt,
daß mit pater arché tatsächlich Ernst gemacht wird. Die neuen Techniken
sollen es ermöglichen, daß wirklich patriarchale Zustände Platz greifen,
eigentlich zum erstenmal: Es wird ein „Leben" geben, das patriarchal
„geschaffen" wurde - aber es ist Leben auf einer neu hergestellten,
£w«V//cä niedrigen ftw/e, derjenigen der Amöbe bzw. der zusammenge-
setzten Amöben, Leben nach der Art Frankenstein. Ein „höheres" Leben
können eben nach wie vor nur Erauen und Natur schaffen, und der patriar-
chale Zugriff darauf kann es nur „mindern": denaturieren und desorientie-
ren, invalidisieren und insgesamt schwächen, zersetzen und vernichten.

Es bleibt die Frage, woher die patriarchale Idee der Weltüberwindung
kommt, die bedeutet, daß Frauen von der Wissenschaft gerade m'c/it ausge-
schlössen sind. Diese Vorstellung von der Weltüberwindung und -erset-

zung stammt einmal aus einer christlichen Tradition, in der der Mensch in
dieser Welt als sündig gilt und daher zu bekehren, zu „verbessern" ist. In der
Gnosis wurde dieses Gedankengut zuerst geprägt (Sloterdijk/Macho 1991).
Unsere Gesellschaft und die Gender-Frauen sind also im Grunde immer
noch verdammt christlich in der Ansicht, daß alles Natürliche und Weibli-
che „negativ" zu werten sei, daher „beherrscht", geleugnet und letztlich
zugunsten von etwas angeblich „Besserem" abgeschafft werden soll.

Aber wie steht es mit dem Versuch, den Gegenbeweis von der Güte und
Vollkommenheit einer anderen, erst zu schaffenden, gesellschaftlich herzu-
stellenden Welt, Menschlichkeit, Schöpferkraft und „Natur" zu erbringen?
Meine Entdeckung ist, daß die (patriarchale) Aic/iemie angetreten ist, diesen
Beweis und Gegenbeweis zu liefern (v. Werlhof, 1997 b). Die Alchemie ist
die Praxis, die theoretisch durch Philosophie, Ethik und Religion untermau-
ert, zum Patriarchat gehört und seine ganze Geschichte bis heute durchzieht,
was das womöglich größte Tabu unserer modernen Weltauffassung dar-
stellt. Die Alchemie ist als „göttliche" Technik der Lebens- und Menschen-
Produktion in Form der Produktion des sog. „Steins der Weisen" zu
kennzeichnen, mit dessen Hilfe männliche Allmacht über die Welt und alles
Leben soll gewonnen werden können, und zwar für immer und ewig (so
etwaEliade 1980; Jung 1985; Roob 1996; Gebelein 1996). Selbstverständ-
lieh wird diese quasi-religiös begründete Technik bis heute nicht unter
diesem Gesichtspunkt analysiert.

Es ist verblüffend, wie ähnlich die Vorgangsweise der historischen
Alchemie - einschließlich ihrer religiösen Begründung - im Vergleich mit
unserer heutigen (Maschinen-)Technik ist - wobei gerade dies am allerwe-
nigsten zugegeben werden kann: die Alchemie gilt als das genaue Gegenteil
heutiger Naturwissenschaft und Technik. Aus meiner Sicht aber könnte uns
gerade die Alchemie einen Begriff davon vermitteln, warum es heute so

160 WIDERSPRUCH - 34/97



selbstverständlich erscheint, daß zum Beispiel die Ungeheuerlichkeiten der
Gentechnik überhaupt unternommen werden können, warum die Gewalt,
die dort verallgemeinert wird, uns so gewöhnlich vorkommt, so normal, daß

man sie schon akzeptiert zu haben scheint, bevor man sie kennengelernt hat;
und wieso es möglich ist, ohne Kenntnis der Folgen die ganze Erde zu einem
Experimentierfeld werden zu lassen, ja, daß all dies fatalistisch als unauf-
haltsam und geradezu gottgewolltes Schicksal angesehen wird (v. Werlhof
1997 b). Das muß ja mehr als nur neuzeitliche Gründe haben.

Um mit der so dringlich notwendigen Erklärung dieser Phänomene

anfangen zu können, braucht es vor allem eine Patriarchatsdefinition, in der
die Technik und Weltanschauung der Alchemie eine Schlüsselrolle spielen,
nämlich als der männliche Versuch, das Leben and d/e Lebewesen/ranen-
und nafwrZos berzwste/Zen.

Für mich sind so/cbe Verfahren „biologistisch", „essentialistisch", „sub-
stantialistisch", „fundamentalistisch" und „ontologistisch" im wahrsten -
lebensfeindlichen - Sinne der Worte. Aber für die patriarchale und die
Gender-Sicht gilt natürlich das Umgekehrte. Denn sie wollen die „Freiset-
zung", das „Vogelfrei"-Werden von Frauen und Natur, um mit ihnen
„alchemistisch" verfahren zu können. Dabei stören diejenigen, die eine
solche ße/reZung zur VeruZcbtHug nicht hinnehmen wollen. Daher werden
gerade die Zedieren als „biologistisch", „essentialistisch" und „fundamen-
talistisch" beschimpft. Solche Projektionen kennen wir mindestens seit den

Hexenprozessen (Schennach 1997).
Man müßte nun darangehen, die patriarchalen Verkehrungen (Perversio-

nen) und deren Verdinglichung (Materialisierung) in der Alchemie zu
periodisieren, und dies auch für ihre Erscheinungsformen in verschiedenen
Teilen der Welt - denn es handelt sich um ein weltweites Phänomen - zu
tun. Die Gentechnik würde dann erkennbar als vorZän/ige VoZZench/ng der
AZckemie, weil sie nicht in der gleichen Weise scheitert wie frühere
alchemistische Versuche.

Im Unterschied zu letzteren ist es heute gelungen, das Leben zu zwingen,
mit der ihm angetanen Gewalt weiterzuleben. Dies ist der typische Grund-
Charakter der alchemistischen Prozedur. Es gibt also heute bereits „patr/ar-
cZzaZe " Lebens/orrnen, aber sie sind alles andere als besser, schöner, gesün-
der und vollkommener als die alten, und nur Zyniker können behaupten, daß
sie bisheriges Leben und die Schöpfungskraft von Frauen und Natur gar
ersetzen. Die Frage ist auch, warum selbst Frauen inzwischen diesem
Wahn- und Gewaltprojekt des Patriarchats glauben. Dies versucht die dritte
These zu erklären.

These III.: Über den Irrtum der Männer hinsichtlich der Eignung der
Frauen für die Wissenschaft

Wie sollten die Männer dieser Wissenschaft eigentlich meinen, daß sich die
Objekte ihrer Wissenschaft gleichzeitig als deren Subjekte bewähren könn-
ten bzw. dazu auch nur die geringste Neigung haben würden? Wie denn,

WIDERSPRUCH - 34/97 161



wenn es doch um deren Beherrschung und Überwindung geht? Wer wollte
sich wohl an seiner eigenen Unterwerfung aktiv beteiligen wollen, ja an
seiner eigenen Vernichtung? So haben sich die Männer der Wissenschaft in
ihrer Einschätzung der Frauen keineswegs geirrt, denn immer noch streben
die meisten Frauen überhaupt nicht in die Wissenschaft, und wenn, dann
nicht in die „harten" Fächer, in denen die Gewalt des Patriarchats offen-
sichtlicher ist als in den „weichen". Aber die Männer der Wissenschaft
scheinen sich doch insofern geirrt zu haben, als sie nämlich die Frauen
womöglich für würdevoller und aufsässiger gehalten haben, als sie es oft
sind. Denn viele Frauen wollen sich heute tatsächlich und sehenden Auges
an der Unterwerfung von Frauen und Natur „beteiligen", und tun dies
längst, besonders intensiv in der Medizin, genauso wie ihre männlichen
Artgenossen, von einer sogenannten Frauenforschung mit der Bezeichnung
„Gender-Studies" ganz zu schweigen (Bell/Klein 1996; Mies 1994; v.
Werlhof 1996).

Im Gegensatz zu den Männern bedeutet die Arbeit als Wissenschaftlerin
für Frauen im Prinzip etwas anderes, und das zeigt, daß die Männer der
Wissenschaft sich am Ende doch nicht geirrt haben, wenn auch auf eine von
ihnen vielleicht unerwartete Weise. Denn selbst für die Frauen, die wie
Männer in der Wissenschaft arbeiten wollen, gilt : Sie sind n/c/if wie Männer
zur W/ssensc/ta/t gekommen, weil sie als Frauen dazu ihr weibliches Natur-
und Gesellschaftsverhältnis erst einmal überwinden, Zengnen mußten. Die-
se Frauen können nicht wie die Männer einfach „Subjekte" der Wissen-
schaft werden und sich von ihrem gesellschaftlich oktroyierten Objektsta-
tus befreien. Sondern sie ändern den Status des passiven Objekts in den des

„aktiven Objekts" (Genth/v. Werlhof 1990) um. Das heißt, sie wirken am
Objektstatus der Frauen in der Wissenschaft a&t/v mit und werden dabei
vermittelndes Objekt der Wissenschaft zwischen dieser und den Frauen.
Solche Wissenschaftlerinnen führen die Frauen als passive Objekte aktiv
der Wissenschaft zu und dienen sich ihr damit quasi-zuhälterisch an. Diese
Wissenschaftlerinnen sind Frauen, die den Wissenschaftlern ihre Dienste
bezüglich des Zugangs zum Objekt Frau anbieten, und damit ihrerseits
letztlich Objekte der Wissenschaft bleiben. Gleichzeitig bedeutet die Exi-
Stenz solcher Wissenschaftlerinnen aber auch die Spaltung t/er Frauen in
flU/ve une/passive OZyeMe der Wissenschaft. Der Objektstatus der Frauen
in der Wissenschaft wird hierdurch nicht abgelegt, sondern nur um eine
zweite Form erweitert, nämlich die der Mittäterschaft (Thürmer-Rohr
1989). All dies bedeutet, daß eine tiefgehendere Wissenschaftskritik von
Frauen in der Wissenschaft zunächst gar nicht zu erwarten gewesen ist, und
dann, als feministische Kritik aufgrund der Frauenbewegung auch die
Universitäten erreichte, dort sofort zu einer ebenso tiefgehenden Spaltung
geführt hat (v. Werlhof 1996).

Im Gegensatz zu den Männern der Wissenschaft müssen die Frauen der
(heutigen) Wissenschaft nämlich (mm«r so tun, a/s oä: Sie müssen sich
selbst belügen, als wären sie gleich mit den Männern respektive wie sie.
Dazu müssen sie ihr Geschlecht leugnen, und das männliche als einzige

162 WIDERSPRUCH - 34/97



Normalität voraussetzen, der auch sie sich anzunähern bestrebt sind. Sie
müssen eine vorweggenommene Se/iwfbeAerryc/zMng betreiben, mit der sie
den wz.s.ven.îCÂo/i//'c/îen Proze/Î zwnäc/zsf an ïz'c/z .ve/Pvf voZZzz'e/zen, um sich
in die Form bereits beherrschter Natur zu bringen. Dies alles ist nötig, bevor
sie Wissenschaftlerinnen auch nach außen, also „öffentlich" werden kön-
nen. Sie müssen das Frau-Sein an sich selbst zerstört haben und bereit sein,
immer wieder zu zerstören, sich also in „Mann-Geborenes" verwandelt
haben, in mutterlose Vatertöchter. Das bedeutet die perverse weibliche
Selbstgeburt als quasi-männliche, die weibliche Parthogenese im Patriar-
chat, Selbstalchemisierung über den Kopf, weibliche Kopf- statt Bauchge-
burt, männliche (Selbst-)Imitation durch Frauen. Dadurch werden Frauen

sogar in einer besonderen Form doppelt „verwissenschaftlicht", und Wis-
senschaft ist für sie die ernsteste Sache der Welt.

Zu dieser Selbst-, Gattungs- und Geschichtsverleugnung gehören:
D/e SeZZwrverZengmmg: a) Als Verleugnung des eigenen Leibes - nach der
Devise: Es gibt mich nicht als Leib einer Frau (Gender)! Zzj Leugnung der
eigenen Kultur - nach der Devise: Es hat nie eine Frauenkultur gegeben
(Leugnung des Matriarchats).
Lewgnnng z/er ße/2zmr/Z««g zz/.y Fran " zZwrc/z zZ/'e W/.y,sew.s'cZza//: a) In der
Wissenschaft gibt es angeblich keinen besonderen Umgang mit Frauen -
nach der Devise: Die angebliche Geschlechtsneutralität der Wissenschaft
kommt den Frauen zugute (Leugnung der Schädlichkeit der Wissenschaft
für die Wissenschaftlerin). Z;J Aktive Übernahme der wissenschaftlichen
Methode der Behandlung von Frauen und Natur durch die Wissenschaftie-
rin selbst, nach der Devise: Naturgesetze haben nichts mit dem Geschlecht
zu tun (Leugnung der Schädlichkeit der Wissenschaft für Frauen und Natur
allgemein). - Ist es nicht das, was Männer nicht zu hoffen gewagt haben?
Aus all dem resultiert der Normaltyp der Wissenschaftlerin als Immer-
schon-Gender-Frau: Gewalttätig gegen sich und andere Frauen, ohne echtes
Erkenntnisinteresse, karriereorientiert, machtbesessen, ängstlich, da im
Irrtum, an den sie nicht erinnert werden will; eifrige Verfechterin der
patriarchalen Wissenschaft und sich selbst hassend.
Es gibt aber noch eine andere Möglichkeit der Leugnung der Wissenschaft
und ihrer Behandlung von Frau und Natur:
D/e Lengnung z/er/Zzenf/genj M-'z.v.ven.yeZzzf// .ye/Zwz. Diese Leugnung bedeutet
Entzug: Die Frauen entziehen sich der Wissenschaft aktiv und passiv,
sowohl als Wissenschaftlerinnen wie auch allgemein. Der Entzug ist Protest
und gleichzeitig An/fernc/i zu A/ternaf/ve« zur M^sensc/za/f. Das nenne ich
genuine Frauenforschung und Frauenbewegung in der Wissenschaft und
außerhalb von ihr, und nur hier finden Wissenschaftlerinnen und Nichtwis-
senschaftlerinnen überhaupt in einer Weise zusammen, wie das die femini-
stische Forschung ursprünglich gewollt, praktiziert und gemeint hat (Mies
1978; v. Werlhof 1991a, 1996). Es ist die Leugnung z/er /jzztr/arzAzfZen
WZsien^c/zq/r aZs Mc/ztafaepfanz e/ner/rauen- unz/ natnrzerstörenz/en W/s-
sen-sr/za/Z. - Ist es nicht das, was Männer von Frauen in der Wissenschaft

WIDERSPRUCH - 34/97 163



eigentlich immer schon befürchtet haben?
Die Frauen müssen sich also entscheiden, ob sie ihrer Zuordnung zur

Natur „nach oben" entfliehen wollen, um vom passiven zum aktiven Objekt
oder gar Subjekt der Wissenschaft aufzusteigen zu versuchen - was am
Ende doch nicht gelingen kann. Wollen sie demnach eine Art Geschlechts-
Umwandlung betreiben, oder sich „nach unten" auf die Seite der Natur
schlagen und für sie und aus ihr heraus gegen die patriarchale Wissenschaft
streiten mit dem Ziel, eine frauen- und naturorientierte nichtpatriarchale
Wissenschaft zu entfalten? (vgl. Daly 1980; d'Eaubonne 1980; Beiträge zur
feministischen Theorie und Praxis 11, 1984; Beiträge zur feministischen
Theorie und Praxis 12, 1984; Fox Keller 1986; Mies 1988, 1994; Keller
1989; Mulack 1990; Muraro 1993; Metzner 1994; Wolf 1994; Shiva/Mies
1995; Bell/Klein 1996; Beiträge zur Dissidenz 1996, 1997). Erst im letzte-
ren Falle würde sich die Behandlung der Frauen durch die patriarchale
Wissenschaft in ihrer ganzen Monstrosität und Schamlosigkeit zeigen und
die Notwendigkeit einer gänzlich neuen Wissenschaft begönne erkennbar
zu werden.

These IV. Zur Ähnlichkeit des Verhältnisses, das Frauen und Männer
zur Natur haben - und zu der daraus resultierenden normalen
Neigung auch der Frauen zu wissenschaftlicher Naturbeherrschung.
Oder: Wissenschaft als Glaubensfrage.

Diese These würde nur gelten, wenn Frauen wie Männer im Patriarchat
a) Natur als negativ bewerten, feindlich und gefährlich wahrnehmen,
Naturbeherrschung daher als erstrebenswert; bj Natur als sich äußerlich und
cj Naturbeherrschung für notwendig halten, folglich an Fortschritt durch
Naturbeherrschung glauben würden. Ein solches Syndrom - G/änb('gke;Y
im Gegensatz ztnn angebb'cben „ Wissen" r/er Wissenscba/t - artikuliert
aber nur, daß Frauen unlogischerweise Männern zu glauben begonnen
haben. Sie glauben ihnen inzwischen tatsächlich, daß Frauen und Natur auf
ähnliche Weise „negativ" seien. Sie müssen sich - im Gegensatz zu den
Männern - also selbst verachten, ja zu hassen ge/ernt haben, um sich als
Frau und damit (angeblich oder tatsächlich) der Natur nähere selbst abschaf-
fen zu wollen.

Frauen, die das Natur- und Geschlechterverhältnis so sehen, haben aus
ihrer schlechten Behandlung durch die Männer und die Wissenschaft also
geschlossen, daß diese damit durchaus Recht gehabt haben. Daher erscheint
es so, daß es nun darum gehen müsse, daß die Frauen selbst das Werk der
patriarchalen Wissenschaft zu Ende führten, um die Welt von sich (und der
Natur) in einer Weise zu befreien, die den zivilisierten und beherrschten
Umgang mit ihnen als Frauen und der äußeren Natur für immer gewährlei-
stet. Damit aber sind sie der Natur-Sicht des Patriarchats voll aufgesessen.
Peinlicherweise glauben sie selbst an das Patriarchat: Die Opfer haben sich
die Sicht der Täter zu eigen gemacht und glauben, ohne es zu „wissen", an
/bre eigene Ab3cba//«ng a/.v Kon/Zikf-Lô'snng.

164 WIDERSPRUCH - 34/97



Statt dessen wäre umgekehrt zu fragen, welche seltsame und letztlich
feindliche Sicht auf Frauen und Natur denn vorliegt und wie der Objektivie-
rung und Vernichtung von Frauen(kultur) und Natur endlich das Handwerk
gelegt werden könnte. - Haben nicht Männer immer r/amd gerechnet und
dies befürchtet - anstatt das Gegenteil?

Daraus, daß Frauen eben m'c/zf gleich sind wie Männer, weder von ihrem
Körper, noch von ihrer Behandlung in der Gesellschaft, noch von ihrer
Geschichte und Kulturerfahrung her, müssen eben o/f/rmat/ve, die
Gewalt der Wissenschaft legitimierende, sondern genau umgekehrte Kon-
Sequenzen gezogen werden: Indem ich mich als Frau umso ernster nehme
und das gleiche mit übriger Natur tue, desto mehr verbinde ich mich mit mir
und übriger Natur (und sie sich mit mir).

Also nicht Beteiligung an der (Selbst-)Abschaffung von Frau und Natur,
sondern Abschaffung einer Wissenschaft, die dies will und tut, und Aufbau
einer frauen-, natur- und allgemein menschenfreundlichen Wissenschaft ist
angesagt.

Wenn Frauen selbst im Patriarchat immer noch nicht das gleiche Natur-
Verhältnis wie Männer haben, einfach deshalb, weil sie nach wie vor die
Erfahrung machen, neue Lebewesen hervorzubringen, und aus eben diesem
Grunde die „Negativität" von Leib und Natur auch nicht im selben Maße
einsehen, so ist dennoch derAb/o/Z vom G/anbe« an diese Gesellschaftsord-
nung und ihre Wissenschaft bisher eher selten. Und ebenso selten ist die
praktische DissWenz zu dieser Wissenschaft artikuliert, nämlich der kon-
krete Aufbruch in eine so dringend benötigte wirklich andere Wissenschaft
(vgl. Reihe „Beiträge zur Dissidenz" 1996, 1997).

Wenn es die patriarchalen „Menschheits-Träume" bzw. Männerträume
und der patriarchale Selbsthaß der Frauen sind, die einer derartigen Um-
Wandlung der Wissenschaft von der per- zur re-vertierten im Wege stehen,
so läßt sich daraus nur schlußfolgern, daß es im wesentlichen der Charakter
unserer Wissenschaft als Re//g/on ist, der einer Alternative im Wege steht.
So säkular und aufgeklärt sich heutige moderne Wissenschaft auch immer
gebärdet, es ist vor allem der G/anfee an die Negativität (Gefährlichkeit,
Sündigkeit, Mangelhaftigkeit etc.) von Leib und Natur und der GZonèe an
die Positivität (der Möglichkeit ihrer Ersetzung durch angebliche „Verbes-
serungen"), die - auch von Frauen geteilt - einer Alternative zur herrschen-
denWissenschaft im Wege stehen.

Es braucht daher in einer neuen Wissenschaft zunächst einen neuen
Natur- und Geschlechterbegriff im Sinne einer Anerkennung der Möglich-
keit einer Frauenkultur und der Anerkennung der selbstschöpferischen
Qualität von Frauen und Natur. Nur auf der Ebene einer Kultur, die sich
nicht als Gegensatz von Natur, sondern als deren „Verlängerung" oder
„Anwendung" versteht, können Wege aus dem patriarchalen Pseudo-Di-
lemma, aber auch den wirklichen, gar nicht öffentlich benannten Problemen
unserer Gesellschaftsordnung aufgezeigt und kann über sie hinaus gegan-
gen werden. Teilung und Zusammensetzung, Vernetzung und Kybernetik,
künstliche Intelligenz und künstliches Leben sind kein Ersatz für die Welt

WIDERSPRUCH - 34/97 165



als sich selbst hervorbringendes Gewebe und Kontinuum und für die Anmut
der daraus hervorgehenden Lebewesen.

Schlußfolgerungen aus der Widerlegung der Emanzipationsthese

Ausdrücklich als Frau und feministische Wissenschaftlerin habe ich also
die einzig logischen und der Lage angemessenen Schlußfolgerungen aus
dem Verhältnis Frauen-Wissenschaft-Natur und der patriarchalen Utopie
von der Ersetzung der Natur/der Frauen zu ziehen:

Sind wir am ZsnrZe eines Wa/ms angeiangi oder am An/ang seiner
ReaZ/sZerMng? Es wird entsprechend viel an den Frauen liegen, ob es zur
tatsächlichen alchemistischen „Patriarchalisierung" des Lebens kommt,
und das heißt: zu seiner weiteren Erniedrigung und Zerstörung. Denn ohne
den „Rohstoff Frau läßt sich das nicht machen. Es ist daher von zentraler
Bedeutung, daß gerade die Frauen mit ihrer Analyse des Geschehens

ausgestattet werden und sich entsprechend auch bewußt richtig entscheiden
können.

Für mich steht außer Frage, daß diese Entscheidung eine für eine
ai/gemeine neue M.r.s'en.s'c/za/t der ZVafwr im Gegensatz zur neuen 7otaZvrà-
senscZm/i der Bio- und GeniecZînoZogie und der pairiarcBaZen Anfi-ZVafwr-
WAsenscfra/i aZZgemein sein muß. Dem steht am Ende vor allem unsere
durchgängige Ignoranz hinsichtlich der Natur und der Frauen im Wege. Der
patriarchal geprägte Naturbegriff verkennt Natur. Er will von ihr nichts
wissen; er arbeitet an ihrer Abschaffung wie an der der Frauen. Eine
Alternative zur patriarchalen Sicht und Praxis kann daher überhaupt nur
erkannt und dann auch praktiziert werden, wenn bei Frauen und Männern
ein grundlegend anderes Verständnis von Natur und ein anderes Verhältnis
zu ihr und zu den Frauen Raum gewinnen. So ist der alte Anthropozentris-
mus genauso abzulehnen wie die neue Annahme des „vernetzten" Denkens,
wir seien alle ,,Teil"(-Teilchen-) der Natur, verstanden als kybernetisch-
biotechnisch vernetzte Maschine, als „männliche Natur" (v. Werlhof 1991

a).
Statt dessen ist auszuarbeiten, w/e wir zur Natur gehören, wie wir selbst

Natur sind, und zwar weder im Gegensatz zur Kuh, zum Huhn und zum
Pantoffeltierchen, noch im Aufgehen im Rohstoffpool der Gene, „die wir
alle gemeinsam haben". Es sind gerade auch die „feinstofflichen", quasi
„seelischen" Vorgänge in der Natur und im Leib, von denen alle unsere
patriarchalen Naturbegriffe nichts wissen wollen - und die von uns wieder
verstanden werden müssen (Sheldrake 1990; Lehrs 1987). Wie sollten wir
sonst in Zukunft imstande sein, mit dem Waldsterben, der Verwüstung, dem
Gewässertod, den neuen Epidemien, den Hungerkatastrophen, den Ver-
dichtungen wie den Auflösungen der Formen (Krebs, Aids), den Zyklen und
Rhythmen in uns und außerhalb von uns, und schließlich mit der Geschlech-
terfrage anders umgehen zu lernen?

Wer weiß, ob dabei nicht auch die eine oder andere Mittäterin und der
eine oder andere Täter umkippen werden. Wahrheit und Mut sind anstek-

166 WIDERSPRUCH - 34/97



kend, genauso wie unsere radikale Lebensbejahung und unser lautes Ge-
lächter über diejenigen Männer und Frauen der Wissenschaft, die in ihrem
Leben - genauso wie Berufskiller, Zuhälter oder Inquisiteure - nichts
weiter wollen als Macht über uns, und dann dafür noch Geld.

Literatur

Anders, Günther, 1981: Die atomare Drohung. München.
Bammé, Arno/Feuerstein, Günter/Genth, Renate u.a., 1983: MaschinenMenschen - Men-

schMaschinen. Reinbek.

Barry, Kathleen, 1996: Deconstructing Deconstructionism, In: Bell, Diane/Klein, Renate

(Hg.): Radically Speaking: Feminism Reclaimed. London.
Bauman, Zygmunt, 1992: Moderne und Ambivalenz. Das Ende der Eindeutigkeit. Hamburg
Beiträge zur Dissidenz, 1996, 1997, hgg. von Claudia von Werlhof. Frankfurt/Paris/New

York.
Beiträge zur feministischen Therorie und Praxis, 11, 1984: Frauenforschung oder femini-

stischen Forschung? Köln.
Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis, 12, 1984: Natur, Technik, Magie, Alltag.

Köln.
Bell, Diana und Klein, Renate (Hg.), 1996: Radically Speaking: Feminism Reclaimed.

London.
Benhabib, Sheyla, 1995: Selbst im Kontext. Gender Studies. Frankfurt.
Bennholdt-Thomsen, Veronika/ Mies. Maria/von Werlhof, Claudia, 1992 : Frauen, die letze

Kolonie. Zürich/Reinbeck.
Bennholdt-Thomsen, Veronika/Mies, Maria, 1997: Eine Kuh für Hillary. Die Subsistenz-

Perspektive. München.
Bergmann, Anna, 1992: Die verhütete Sexualität. Die Anfänge der modernen Geburtenkon-

trontrolle. Hamburg.
Bergmann, Anna, 1996: Die Verlebendigung des Todes und die Tötung des Lebendigen

durch den medizinischen Blick, in: Mixa, Elisabeth u.a. (Hg.): Körper-Geschlecht-
Geschichte. Innsbruck/Wien.

Bergmann, Anna, 1992: Fruchtbarkeit als Todeskult im Patriarchat: Historisch-philosophi-
sehe Hintergründe des modernen Menschenopfers. In: Prokla, Zeitschrift für historische
Sozialwissenschaft, Heft 89. Berlin.

Bergmann, Anna, 1997: Töten, opfern, zergliedern und reinigen in der Konstitutionsge-
schichte des modernen Körpermodells, in: Metis.

Böhme, Hartmut, 1988: Natur und Subjekt, Frankfurt.
Brodribb, Somer, 1996: Nothing Mat(t)ers, in: Bell, Diane/Klein, Renate /Hg.): Radically

speaking: Feminism reclaimed. London.
Butler, Judith, 1991: Das Unbehagen der Geschlechter. Frankfurt.
Chargaff, Erwin, 1988: Unbegreifliches Geheimnis. Wissenschaft als Kampf für und gegen

die Natur. Stuttgart.
Chomsky, Noam, 1995: Wirtschaft und Gewalt. Vom Kolonialismus zur neuen Weltord-

nung. München.
Colburn, Theo/Dumanoski, Dianne/Peterson Myers, John, 1996: Die bedrohte Zukunft.

Gefärden wir unsere Fruchtbarkeit und Überlebensfähigkeit? München.
Collard, André/Contrucci, Joyce, 1988: Die Mörder der Göttin leben noch. München.
Corea, Gena, 1986: MutterMaschine. Reproduktionstechnologien von der künstlichen

Befruchtung zur künstlichen Gebärmutter. Berlin.
Dahl, Jürgen, 1989: Die Verwegenheit der Ahnungslosen. Über Genetik, Chemie und

andere Schwarze Löcher des Fortschritts. Stuttgart.

WIDERSPRUCH - 34/97 167



Daly, Mary, 1980: Gyn/Ökologie, Eine Metaethik des radikalen Feminismus, München.
d'Eaubonne, Françoise, 1980: Feminismus oder Tod. München.
Delumeau, Jean, 1985: Angst im Abendland. Die Geschichte kollektiver Ängste im Europa

des 14. bis 18. Jahrhunderts. Reinbek.
Duden, Barbara, 1991: Der Frauenleib als öffentlicher Ort. Vom Mißbrauch des Begriffs

Leben. Hamburg/Zürich.
Duden. Barbara, 1993: Die Frau ohne Unterleib. Zu Judith Butlers Entkörperung. In:

Feministische Studien. 11. Jahrg. Nr. 2.

Eliade, Mircea, 1980: Schmiede und Alchemisten. Stuttrgart.
Esteva, Gustavo, 1995 : Fiesta. Jenseits von Entwicklung, Hilfe und Politik, Frankfurt/Wien.
Feuerstein, Günter, 1995: Das Transplantationssystem. Dynamik, Konflikte und ethisch-

moralische Grenzgänge. Weinheim/München.
Food Summit Watch, Rom 16.11.1996 (hgg. von Women's Feature Service, anläßlich der

Welternährungskonferenz der FAO).
Fox Keller, Evelyn, 1986: Liebe, Macht und Erkenntnis. Männliche oder weibliche Wissen-

schaft?, München/Wien.
Fraenkel, Ernst, 1984: Der Doppelstaat. Recht und Justiz im Dritten Reich. Frankfurt.
Fraser, Nancy, 1994: Widerspenstige Praktiken. Macht, Diskurs, Geschlecht. Gender

Studies. Frankfurt.
Fukuoka, Masanobu, 1990: Der große Weg hat kein Tor. Darmstadt.
Gambaroff, Marina u.a. 1986: Tschernobyl hat unser Leben verändert. Vom Ausstieg der

Frauen. Reinbek.
Ganser, Renate, 1996: Der springende Punkt. Vom natürlichen zum künstlichen Gedächtnis.

Erinnerung zwischen Herrschaft und Widerstand, in: Werlhof, Claudia von et al. (Hg.):
Herren-Los. Herrschaft-Erkenntnis-Lebensform, Frankfurt/Paris/New York.

Gess, Heinz, 1996: C.G. Jung und die faschistische „Weltanschauung". Rassenpsychologie
und Antisemitismus. In: Widerspruch 32. Zürich.

Gebelein, Helmut, 1996: Alchemie. Die Magie des Stofflichen. München.
Genarchiv/Impatientia e.V./ Kontaktstelle Organspende/ Feministisches Frauen-gesund-

heitszentrum e.V.: Essener Erklärung zum „Mustergesetzentwurf für Organtransplanta-
tion", Essen o.D.

Genth, Renate/von Werlhof, Claudia, 1990: Geschlechtsspezifische Bedingungen und
Formen des Umgangs mit Informations- und Kommunikationstechnologien. Düsseldorf.

Genth. Renate, 1989: Der Computer - Hoffnungsmaschine für die Erkenntniskrise. In:
Fischer, Manfred S. (Hg.) Mensch und Technik: Literarische Phantasie und Textmaschi-
ne. Aachen.

Göttner-Abendroth, Heide, 1988: Das Matriarchat I. Geschichte seiner Erforschung. Stutt-
gart/Berlin/Köln.

Haraway, Donna, 1983: A Manifesto for Cyborgs: Science, Technology and Socialist
Feminism in the 1980's. In: Socialist Revolution 80.

Heidegger, Martin, 1956: Die Frage nach der Technik. In: Die Künste im technischen
Zeitalter. Darmstadt.

Illicit, Ivan, 1987: Die Nemesis der Medizin. Von den Grenzen des Gesundheitswesens,
Reinbek.

Jonas, Hans, 1987: Technik, Medizin und Ethik. Zur Praxis des Prinzips Verantwortung.
Frankfurt.

Jung, Carl Gustav, 1985: Erlösungsvorstellungen in der Alchemie, Solothurn/Düsseldorf
Keller, Cathryne. 1989: Der Ich-Wahn. Abkehr von einem lebensfeindlichen Ideal. Zürich.
Kidder, Tracy, 1982: Die Seele einer neuen Maschine. Basel.
Lehrs, Ernst, 1987: Mensch und Materie. Ein Beitrag zur Erweiterung der Naturerkenntnis

nach der Methode Goethes, Frankfurt/M.
Massarrat, Mohssen, 1996: „Wohlstand" durch globale Kostenexternalisierung? Wider-

spruch Heft 31.Zürich.

168 WIDERSPRUCH - 34/97



Meier-Seethaler, Carola. 1992: Ursprünge und Befreiungen: Die sexistischen Wurzeln der
Kultur. Frankfurt/M.

Merchant, Carolyn, 1987: Der Tod der Natur. München.
Metzner, Ralph, 1994: Der Brunnen der Erinnerung. Über die mythischen Wurzeln unserer

Kultur. Braunschweig.
Mies, Maria, 1978: Methodische Postulate zur Frauenforschung - dargestellt am Beispiel

der Gewalt gegen Frauen. In: Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis. Köln.
Mies, Maria, 1992: Vom Individuum zum Dividuum, oder Im Supermarkt der käuflichen

Körperteile. In: dies.: Wider die Industrialisierung des Lebens, Pfaffenweiler.
Mies, Maria, 1996: Patente auf Leben. Darf alles gemacht werden, was machbar ist? In:

Trallori, Lisbeth N. (Hg.): Die Eroberung des Lebens. Wien.
Mies, Maria, 1994: Frauenbewegung und 15 Jahre „Methodische Postulate zur Frauenfor-

schung". In: Diezinger, Angelika/Kitzer, Helwig u.a.: Erfahrung mit Methode. Wege
sozialwissenschaftlicher Frauenforschung. Freiburg.

Mies, Maria, 1996: Women, Food and Global Trade. An Ecofeminist Analysis of the World
Food Summit, 13.-17.11.1996 in Rome, Contributions to the Discussion on Subsistence.
Bielefeld.

Mies, Maria, 1988: Patriarchat und Kapital. Frauen in der internationalen Arbeitsteilung.
Zürich.

Mies, Maria/Shiva, Vandana, 1995: Ökofeminismus. Zürich.
Miller, Alice, 1988: Das verbotene Wissen. Frankfurt.
Minsky, Marvin, 1988: Interview im Dokumentarfilm „Maschinenträume" von Peter Krieg.
Modelmog, Ilse. 1990: Empirische Sozialforschung als Phantasietätigkeit. Zur Ethik von

Beobachtung und Befragung. In: Ethik und Sozialwissenschaften 1. Paderborn.
Mulack, Christa, 1990: Natürlich Weiblich. Die Heimatlosigkeit der Frau im Patriarchat.

Zürich.
Müller, Ingo, 1987: Furchtbare Juristen. München.
Muraro, Luisa, 1993: Die symbolische Ordnung der Mutter, Frankfurt/New York..
Musil, Robert, 1969: Der Mann ohne Eigenschaften. Hamburg.
Neusüß, Christel, 1995: Die Kopfgeburten der Arbeiterbewegung. Osnabrück.

Raymond, Janice, 1995: Die Fortpflanzungsmafia. München.
Reich, Jens, 1995: Glasnost für die Gentechnik, in: Zeit-Punkte („Die Zeit", Hamburg) Nr.

2: Was darf der Mensch? S. 49-53.
Reiterer, Albert F., 1988: Die unvermeidbare Nation. Ethnizität, Nation und nachnationale

Gesellschaft, Frankfurt/New York.
Rifkin, Jeremy, 1986: Genesis zwei. Biotechnik - Schöpfung nach Maß. Reinbek.
Robert, Jean, 1993: Produktion, in: Sachs, Wolfgang (Hg.): Wie im Westen so auf Erden,

Reinbek.
Robinson, Victoria/Richardson, Diane, 1996: Repackaging Women and Feminism: Taking

the Heat Off Patriarchy, in: Bell, Diane/Klein, Renate (Hg.): Radically Speaking:
Feminism Reclaimed. London.

Roob, Alexander, 1996: Alchemie & Mystik. Das hermetische Museum. Köln/London/New
York..

Sarkar, Sarai, 1993: Nachhaltige Entwicklung. Rettungsversuchfür eine sterbende Illusion,
in: Wechselwirkung.

Schäfer, Lothar, 1993: Das Bacon-Projekt. Von der Erkenntnis, Nutzung und Schonung der
Natur.

Schennach, Markus, 1997: Mord-Natur und Paradies. Naturwissenschaft und Viehzucht als

Methodik zur Beherrschung von Tier und Mensch. In: Beiträge zur Dissidenz, Nr. 6.

Frankfurt, Paris, New York.
Schroeder, Renée, 1997: Der genetische Code und die Aktivierung der Gene. In: Baier,

Wilhelm (Hg.): Genetik - Einführung und Kontroverse. Graz.

WIDERSPRUCH - 34/97 169



Sheldrake, Rupert, 1990: Das Gedächtnis der Natur. Das Geheimnis der Entstehung der
Formen in der Natur. Bern/München/Wien.

Shiva, Vandana, 1995: People's Charter for Food Security. Freedom for Trade vs. Freedom
from Fiunger. Third World Network (India) and Research Foundation for Science,

Technology and Natural Resource Policy. New Delhi.
Singer, Peter, 1994: Praktische Ethik. Stuttgart.
Sloterdijk, Peter/Macho, Thomas, 1991: Weltrevolution der Seele. Ein Lese- und Arbeits-

buch der Gnosis, 2 Bände. Gütersloh..
Spretnak, Charlene, 1996: The Disembodied Worldview of Deconstructive Post-modernism,

in: Bell, Diane/Klein, Renate (Hg.): Radically Speaking: Feminism Reclaimed. London.
Striebel, Hans Walter/Linke, Jürgen (Hg.), 1991: Ich pfelge Tote: Die andere Seite der

Transplantationsmedizin. Basel.

Sutter, Alex, 1988: Göttliche Maschinen. Die Automaten für lebendiges. Frankfurt.
Tazi-Preve, Irene, 1992: Der Mord an der Mutter. Das gewaltsame Brechen der Macht der

Mutter als konstitutives Merkmal des Patriarchats, Diplomarbeit. Innsbruck.
Thürmer-Rohr, Christina u.a. (Hg.), 1989: Mittäterschaft und Entdeckungslust. Belin.
Thürmer-Rohr, Christina, 1995: Denken der Differenz. Feminismus und Postmoderne, in:

Beiträge zur feministischen Theorie und Praxis, 39: Utopie: Richtiges im Falschen? Köln.
Trallori, Lisbeth N. (Hg.), 1996: Die Eroberung des Lebens. Technik und Gesellschaft an

der Wende zum 21. Jahrhundert. Wien.
Treusch-Dieter, Gerburg, 1990: Von der sexuellen Rebellion zur Gen- und Reproduktions-

technologie. Tübingen.
Turkle, Sherry, 1984: The Second Self, Computers and the Human Spirit, (auf deutsch: Die

Wunschmaschine) New York.
Ullrich, Otto, 1977: Technik und Herrschaft. Frankfurt.
Ullrich, Otto, 1993: Technologie. In: Sachs, Wolfgang (Hg.): Wie im Westen, so auf Erden.

Reinbek.
Unseld, Godela, 1992: Maschinenintelligenz oder Menschenphantasie? Ein Plädoyer für

den Ausstieg aus unserer technisch-wissenschaftlichen Kultur. Frankfurt.
Weiler, Gerda, 1991: Der enteigente Mythos. Frankfurt/New York.
Weizenbaum, Joseph, 1987: Kurs auf den Eisberg. München.
Weizenbaum, Josef, 1978: Die Macht der Compuer und die Ohnmacht der Vernunft.

Frankfurt.
Weizenbaum, Joseph, 1990: Künstliche Intelligenz und die Endlösung der Menschenfrage,

Klagenfurter Beiträge zur Technik-Diskussion, Heft 32, hgg. von A. Bammé/B. Baum-
gartner/W. Berger/E. Kotzmann. Klagenfurt.

Werlhof, Claudia von, 1985: Wenn die Bauern wieder kommen. Frauen, Arbeit und

Agrobusiness in Venezuela. Bremen.
Werlhof, Claudia von, 1986: Wir werden das Leben unserer Kinder nicht dem Fortschritt

opfern. In: Gambaroff, Marina u.a.: Tschernobyl hat unser Leben verändert. Reinbek.
Werlhof, Claudia von, 1991: Der Anthropozentrismus als Erkenntnisschranke. In: dies.: Mann-

liehe Natur und künstliches Geschlecht. Texte zur Erkenntniskrise der Moderne. Wien.
Werlhof, Claudia von, 1996: Mutter-Los. Frauen im Patriarchat zwischen Angleichung und

Dissidenz. München.
Werlhof, Claudia von, 1997: „Schöpfung aus Zerstörung"? Die Gentechnik als moderne

Alchemie und ihre ethisch-religiöse Rechtfertigung, in: Baier, Wilhelm (Hg.): Genetik:
Einführung und Kontroverse. Graz.

Werlhof, Claudia von, 1997: Ökonomie, die praktische Seite der Religion. Wirtschaft als

Gottesbeweis und die Methode der Alchemie, in: Ernst, Ursula/Gubitzer, Luise/Schmidt,
Angelika (Hg.): Ökonomie (M)acht Angst. Zum Verhältnis von Ökonomie und Religion.
Frankfurt, Paris, New York.

Werlhof, Claudia von, Schweighofer, Annemarie, Ernst, Werner (Hg.), 1996: Herren-los,
Herschaft-, Erkenntnis - Lebensform. Frankfurt/M./Paris/New York.

170 WIDERSPRUCH - 34/97


	Frauen, Wissenschaft und Naturverhältnis : vier Thesen wider den Emanzipationsansatz, oder : was heisst heute Kritik am Patriarchat?

