
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 17 (1997)

Heft: 33

Artikel: Wieviel Moderne verträgt die Demokratie?

Autor: Beck, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652080

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652080
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Beck

Wieviel Moderne verträgt die Demokratie?
Politische Bildung in einer unsicheren Welt*

Meine sehr geehrten Damen und Herren! Ich bin kein Fachmann für
politische Bildung. Sollten Sie dieses gemeint haben, wäre die Einladung an
mich, für die ich mich herzlich bedanke, ein Fehler. Ich bin aber auch nicht
der richtige Mann, um den bevorstehenden Untergang auszumalen. Sollten
Sie dieses gewünscht haben - und das Wort „Risikogesellschaft" bietet für
viele den Anlaß dafür -, haben Sie wiederum den Falschen eingeladen. Sie
brauchen nur die Zeitungen aufzuschlagen oder die Tagesschau einzuschal-
ten, und Sie haben eine reichhaltige Auswahl. Doch wir wollen uns die
Sache nicht so leicht machen, sondern fragen: Wie ist die Lage? Auf dem
Hintergrund einer zeitdiagnostischen Skizze wollen wir dann nach zukünf-
tigen Aufgaben politischer Bildung in einer unruhigen und unsicheren Welt
fragen. Diese Problemstellung möchte ich in drei Schritten behandeln:
Erstens möchte ich fragen: Was reißt moderne Gesellschaften auseinander?
Zweitens möchte ich fragen: Was hält moderne Gesellschaften zusammen?
Und drittens möchte ich einige Gesichtspunkte vortragen, die die Rolle der
politischen Bildung in der Zweiten Moderne betreffen und illustrieren.

Da Sie ja nicht wissen, was ich sagen werde, könnten Sie der Auffassung
sein, daß ich die politische Bildung in der Zweiten Moderne für völlig
überflüssig halte; dann hätten Sie Pech gehabt, mein Vortrag würde nicht
ihrem Anliegen dienen, die Bedeutung der politischen Bildung für die
Zukunft herauszustreichen- „herauszustreichen" ist das Stich-, das Schmerz-
wort: die politische Bildung aus den Fördermitteln der öffentlichen Hände
herauszustreichen. Doch Sie haben Glück gehabt: Ich bin ein engagierter
Vertreter der politischen Bildung, gerade was die Bewältigung der diffusen
Zukunftsaufgaben betrifft, die vor uns liegen, wahrscheinlich gerade, weil
ich nichts von politischer Bildung verstehe. Doch nun zum Thema.

Was reißt die modernen Gesellschaften auseinander?

Wenn man nach einem Schlüsselwort für unsere Zeit sucht, ist das nicht
schwer zu finden: Nicht, Post und Ende. Alles nichtet, postet und endet: die
Aufklärung, die Erwerbsarbeit, die Familie, der Nationalstaat. Wer die
andere Seite des Nicht, des Post, des Endes aufdecken und sichtbar machen
will und fragt: „Was entsteht?", stößt auf das, was ich Zweite Moderne
nenne: Nicht Weiter-So-Moderne, auch nicht Post-Moderne, sondern es

entsteht etwas Neues, und wir müssen unser gesellschaftswissenschaftli-
ches Begriffsinstrumentarium neu einstellen, „eichen". Was meint Zweite
Moderne? Vier Herausforderungen:

Erstens stellt G/oba/f'.v/erwng nicht nur wirtschaftlich, sondern auch
kulturell eine solche Herausforderung dar. Wir leben längst in einer Welt-

WIDERSPRUCH - 33/97 103



gesellschaft, und zwar in dem Sinne, daß die Vorstellung geschlossener
Räume fiktiv wird. Kein Land und keine Gruppe kann sich gegeneinander
abschließen. Dies bedeutet, daß die Gegensätze der Kulturen aufeinander-
prallen und die Selbstverständlichkeiten auch des westlichen Lebensmo-
dells, sich völlig neu rechtfertigen müssen.

Zweitens /ndrVzdMa/wmrang, das heißt: Kollektive Lebensmuster verlie-
ren an Verbindlichkeit, und in allen Handlungsfeldern bricht die ärgerliche,
nervige Frage auf, wie aus Ich und Ich lebbare soziale Zusammenhänge und
Solidaritäten gebastelt oder gestiftet werden können.

Drittens - zugespitzt - Ge.y<?/Lc/za/t o/zne Arèe/t. Wir haben bisher die
Erste Moderne als Erwerbsgesellschaft gedacht, in der eigentlich alles über
Erwerbsarbeit vermittelt ist: Einkommen, sozialer Status, Identitäten, AI-
tersvorsorge. Was geschieht, wenn das Arbeitsvolumen schrumpft, weil
immer mehr Güter und Dienstleistungen mit immer weniger menschlicher
Arbeitsbeteiligung hergestellt werden können? Schließlich wäre da

Viertens die jenseits der öffentlichen Aufmerksamkeit sich verschärfen-
de ôLo/ogùc/ze KrLe.

Das Vermaledeite ist nun, daß in der Debatte, wenn überhaupt, jeweils
nur eine dieser Herausforderungen - entweder Globalisierung oder Indivi-
dualisierung oder Gesellschaft ohne Arbeit oder ökologische Krise - iso-
liert aufgeworfen wird. Doch wie die „Quadratur des Kreises" (Dahren-
dorf), alle vier Herausforderungen im Auge behalten und die Suche nach
Lösungen abgestimmt, begriffen und bewerkstelligt werden kann, bleibt
unbedacht. Die Herzfrage lautet: Wie kann Modernität neu buchstabiert
werden? Letztlich kündigen sich in den politisch diffusen Debatten um
Renten, Steuern und so weiter derartige Übergangskonflikte in die Zweite
Moderne an.

Lassen Sie mich diese generelle Einschätzung an zwei aktuellen Beispie-
len veranschaulichen: die Diskussion um Rentenreform und Steuerreform.
Nichts drückt vier Jahrzehnte Bonner Politik so treffend aus wie die Wahl-
kampfformel der CDU in den sechziger Jahren: Keine Experimente Gleich-
sam über Nacht scheint nun das Gegenteil zu gelten. Wer jetzt noch fordert,
was gestern der Kanzler-Weisheit letzter Schluß war - „Weiter so!" -, gilt
als selbstmordgefährdet. Was ist hier los? Woher der Aufruhr? Es geht doch
schließlich nur um Renten, Steuern, Gesundheitsvorsorge und so weiter.

In diesem „nur" liegt der Hund begraben. Renten sind in Deutschland
alles andere als „nur". Sie sind - was Briten und Amerikaner ins Erstaunen
versetzt - trotz aller Bürokratie und der Kritik daran ein Stück gelebter,
praktizierter Solidarität. Wenn jetzt Neoliberale in Wirtschaft und Politik
argumentieren, das sei ökonomisch irrational, denn dasselbe Geld könne
man viel rentabler in privatwirtschaftlichen Pensionsfonds anlegen (wie in
Großbritannien und den USA üblich), dann beweisen sie einmal mehr, daß
sie historisch und kulturell mit Blindheit geschlagen sind. Denn Renten
sichern ja gerade auch diejenigen mit ab, die «z'c/ir einzahlen können, weil
sie krank oder zu jung oder arbeitslos sind. Rente ist eine Chiffre für
erkämpfte Solidarität, weil auf diese Weise auch Familienangehörige -

104 WIDERSPRUCH - 33/97



Ehefrauen und Kinder - beitragsfrei mitversichert sind, und weil an den
Lasten auch die Arbeitgeber beteiligt werden.

Rente - das ist ein Stück Anti-Kapitalismus im sozialdemokratischen
Herzen des deutschen Kapitalismus, und zwar das Stück Nicht-Marktlogik,
staatlich verordnet von Bismarck, das den Kapitalismus in Deutschland erst
möglich gemacht - und die Demokratie nach dem Zweiten Weltkrieg auf
ein stabiles Fundament gestellt hat. Denn nur wer ein Dach über dem Kopf
hat und eine materiell einigermaßen abgesicherte Zukunft, kann die politi-
sehen Freiheiten wahrnehmen und die Demokratie mit Leben erfüllen.
Ohne Arbeit keine Wohnung. Ohne Wohnung keine Arbeit. Ohne Arbeit
und Wohnung: keine Demokratie!

Das Perfide an der Rede von der Rente als „kollektivem Zwangssystem"
(Wolfgang Schäuble) ist, daß auf diese Weise ein Stück sozialer Solidarität
diffamiert und geopfert wird und zwar von denjenigen, deren Taschentü-
eher ansonsten nicht groß genug sind, um sich über den Verlust an Solida-
rität und Gemeinschaftlichkeit öffentlich auszuheulen und auszuschneu-
zen. Jedes Land hat seine „heiligen Kühe" - nicht nur im Sinne von Tabus,
deren Verletzung soziale Explosionen auslöst, sondern auch von kulturellen
Quellen, die soziale Bindungen stiften und festigen. Die Rente ist in
Deutschland und Kontinentaleuropa das, was in Indien heilige Kühe sind:
Sie stiften Solidarität. Wer die heilige Renten-Kuh schlachten will - z.B.
weil sie Schwindsucht hat, lieblos behandelt wird oder vom sozialen
Strukturwandel - immer mehr Alte und immer ältere stehen immer weniger
jungen Menschen mit immer schlechteren Beschäftigungschancen gegen-
über - überfahren wurde -, wird sein blaues Wunder erleben. Der Protest
der Kohle-Kumpel dürfte erst der Anfang sein.

In der Rentendebatte sind die Fragen und Gegensätze jetzt grell hervor-
gebrochen, in der Steuerdebatte bleiben sie - noch - verdeckt. Das
Steuersystem ist Ausdruck des Gesellschaftsvertrages einer Epoche, weil es

die Lasten zwischen den Gruppen verteilt und austariert. Auch dieser
Gesellschaftsvertrag der alten Bundesrepublik steht nun zur Diskussion,
unter anderem weil die Handlungsmöglichkeiten global agierender Unter-
nehmen sich vollständig verändert haben.

Diese können mehr und mehr die Entscheidung, wo sie produzieren, wo
sie Steuern zahlen und dann auch, wo sie leben wollen, voneinander
abkoppeln. Nicht weil sie böswillig sind, sondern aufgrund der neuen
weltgesellschaftlichen Situation sind sie so in der Lage, Nationalstaaten, die

ja an das Territorialprinzip gerade auch in der Erhebung von Steuern
gebunden sind, in einer Art Kuhhandel um die niedrigsten Steuern und
höchsten Subventionen gegeneinander auszuspielen. Umgekehrt heißt das:

Die eigentlichen Steuerzahler, die für alles aufkommen müssen, sind mehr
und mehr diejenigen, die nach wie vor territorial gebunden wirtschaften und
arbeiten - also die Arbeitnehmer, mittelständischen Betriebe, Selbständi-

gen -, und sie sind es, die in den Daumenschrauben der Steuerbürokratie
bluten. Wie lange werden die das hinnehmen? So zeigen sich die Konflikte
der Zweiten Moderne.

WIDERSPRUCH - 33/97 105



Was hält moderne Gesellschaften zusammen?

Zunächst möchte ich vier Arten unterscheiden, wodurch so etwas wie
gesellschaftlicher Zusammenhang gestiftet wird, nämlich erstens durch
Re/zgz'o«, zweitens durch ß/nto/z/cr, drittens durch ßrwerfoarbez'f (Wirt-
Schaftswachstum, Massenkonsum), viertens durch .Se/Zw/znfegratzo« der
/ndzvidwen. Diese vier Modi sollen dazu dienen, die Frage schärfer zu
fassen. Brisanz gewinnt diese dadurch, daß in der „posttraditionalen,
kosmopolitischen Welt" (Anthony Giddens) die ersten drei Integrationsar-
ten versiegen oder versagen, so daß die Frage lautet: Was hält individuali-
sierte Gesellschaften o/me Religion, o/me Blutopfer und mit zer/aZ/e«der
Arbeits- und Wohlstandsintegration zusammen? Mit anderen Worten, eine
der großen Zukunftsfragen lautet: Was ist Zusammenhalt, wie ist Demokra-
tie in einer postreligiösen, nachindustriellen Gesellschaft jenseits der alten
Feindbilder möglich, in der sich nicht mehr alles um die Achse der Erwerbs-
arbeit dreht? Die Antwort hier: durch politische Freiheit und Citizenship.

Man reibt sich verwundert die Augen: Wird hier nicht der Bock zum
Gärtner gemacht? Im allgemeinen gilt Freiheit als Auflösung und nicht als

Quelle des Sozialen, und bis heute hat gerade in Deutschland - anders als

beispielsweise in England, Frankreich und den USA - der Hinweis auf
politische Freiheit als Selbst-Integrationsform der Individuen den Charme
eines realitätsuntüchtigen, realitätsflüchtigen Idealismus. In Deutschland
herrscht immer noch der nicht ganz gebrochene Adel des Unpolitischen vor.
Das Gegenteil von Barbarei ist hier irgendwie Kultur, nicht aber politische
Freiheit.

Doch nun 1. zu Re/z'gz'on als Integrationsmodus: Hier wird der Glaube an
Gott vom Himmel auf die Erde heruntergeholt. Die Kirche wird zu einer
versetzten Anwältin gesellschaftlicher Integration. Mit dem handwerkli-
chen Blick auf die Kunstfertigkeit der irdisch-überirdischen Architektur
religiöser Integration läßt sich verstehen, wieso bis heute die Welt einer
areligiösen Demokratie, atheistischen Moderne für viele fast so undenkbar
ist wie ein logischer Widerspruch. Wer glaubt, stimmt zu; der umgekehrte
Fall, daß jemand zum Glauben gezwungen wird, setzt ja Nichtglauben
voraus; so daß im Glauben die Einsicht in ihn und die Zustimmung zu ihm
immer schon enthalten sind und erneuert werden.

Am aufschlußreichsten ist ein Blick auf den Innenbauplan der religiösen
Integrationsarchitektur. Diese beruht nämlich in ihrer Grundachse auf einer
Art VertragsVerhältnis: Hinnahme diesseitiger Miserabilitäten gegen allge-
meinen Aufstieg in die Glückseligkeit im Jenseits, ein Vertragsverhältnis,
das auf geradezu göttliche Weise widerspruchsvollste Anforderungen in
sich auflöst. Die Gegenleistung wird auf das Jenseits vertagt, wo sie -
sachlich bedingt - schwer nachprüfbar, einklagbar ist; was aber wiederum
den versprechbaren Reichtum leicht vermehrbar macht. Die Integration
beruht hier also nicht (nur) auf Vertagung, sondern auf Wegsehen. Das
Diesseits wird irrelvant. Es schmerzt nicht, was schmerzt; zum einen, weil

106 WIDERSPRUCH - 33/97



das irdische Leben sowieso nur Schall und Rauch ist und von schlechter-
dings mißachtenswerter Kürze; vor allem aber, weil es vollständig verblaßt,
zu Nichts verfällt im Angesicht ewigen Glücks, das die Menschen allerdings
erst (sachlich bedingt) nac/z ihrem Leben erlangen können.

2. Integration durch B/u/op/er: Religion stiftet eine zugleich transzendente
Quelle von Ordnung. Demgegenüber ist die zweite Quelle der Integration,
die wir behandeln wollen - Blutopfer -, politisch herstellbar. Hier geht es

um eine moderne Archaik, um die integrative Wirkung von Gewalt und
Kriegen. Dies ist eine Art der Zwangsintegration, die Carl Schmitt in einer
das Handeln leitenden Konfrontation von Freund und Feind zum Zentrum
des Politischen gemacht hat. Die Grausamkeit der Gewalterfahrung schafft
die Gegensätze, die die Moderne auflöst. Dies hat Max Weber in den Begriff
der „politischen Gemeinschaft" gefaßt. Politische Gemeinschaften zeich-
nen sich durch „Gewaltbereitschaft" aus; zu ihnen gehört wesentlich, das

Territorium durch den Einsatz des Lebens zu verteidigen oder auszudehnen.

Krieg und Kriegsbereitschaft schaffen und schärfen nicht nur eindeutige
Zugehörigkeiten zu Freund oder Feind. Sie erneuern und erzeugen auch
traumatische Erfahrungen erlittener und angetaner Gewalt, welche die
Menschen in Angst und Jubel zusammenzwingen und gegeneinander het-
zen und abgrenzen - im historischen Augenblick kollektiver Grausamkeit
und Empörung und in der kultivierten Erinnerung daran.

Die Grenzen und Identitäten der Nationalstaaten und ihrer kulturellen
Entgegensetzungen sind danach also mit Blut in das Buch der Geschichte
und in die Erinnerung der Menschen eingeschrieben. Die Wirkmächtigkeit
von Blutopfern folgt einer Art „politischem Konstruktivismus": Kollekti-
ven Gewalterfahrungen liegt die buchstäblich ungeheure Kraft einer sich
selbst bestätigenden Prophezeiung zugrunde. Man kann nur hoffen, daß

Europa, das in diesem Jahrhundert des Terrors gezeichnet ist, diesen
Teufelskreis in Zukunft vermeidet.

3. Integrationsquelle Erwerèsarèe/f: Was für Frankreich die Atombombe,
ist für Deutschland die D-Mark. Die integrative Schlüsselerfahrung Nach-
kriegsdeutschlands (insbesondere West, aber mit Abstrichen auch Ost)
kommt treffend und bündig in dem zum Ausdruck, was man „DM-Nationa-
lismus" (Jürgen Habermas) genannt hat. Der selbst erwirtschaftete Reich-
tum und die persönlich erfahrenen Eroberungschancen in immer neue
Konsumwelten und touristische Einsamkeitssupermärkte haben die Identi-
tät der Deutschen geprägt und sie zusammengehalten. Um die Dramatik des

gegenwärtigen Grundlagenwandels der modernen Gesellschaft („reflexive
Modernisierung") zu verstehen, ist es sinnvoll, drei Phasen der Entwicklung
nach dem Zweiten Weltkrieg zu unterscheiden und nicht zu verwechseln:

Für die erste Phase (bis in die sechziger Jahre hinein) gilt: Die Notwen-
digkeit und Evidenz, eine zerstörte Welt wiederaufzubauen, und die Angst,
daß das Erreichte wieder in sich zusammenbricht, greifen ineinander - mit
der Folge: Die klassischen Tugenden - Opferbereitschaft, Fleiß, harte

WIDERSPRUCH - 33/97 107



Arbeit, Selbstverzicht, Unterordnung, Dasein für andere - bestärken sich
wechselseitig.

„Der kurze Traum immerwährender Prosperität" (Burkhart Lutz) könnte
das Stichwort für die zwehe Phase lauten, die bis in die achtziger Jahre
hineinreicht. Der erwirtschaftete Reichtum wird als sicher erachtet, die
„Nebenfolgen" (z.B. ökologische Krise, Individualisierung), welche die
Grundlagen der ersten Moderne in Frage stellen, werden verdrängt wnh

gegen den Widerstand der Mächtigen und der Mehrheit durch wechselnde
Protestbewegungen in das öffentliche Bewußtsein gehoben. Hier entfalten
sich (politische) Freiheiten und strahlen in die gesamte Gesellschaft aus.

In einer hrbfe« Phase, die ich als „Weltrisikogesellschaft" (1997) be-
schrieben habe, kommt es zur Wiederkehr der Ungewißheit nicht nur in dem
Sinne, daß das Vertrauen erschüttert wird, die Schlüsselinstitutionen der
industriellen Welt - Wirtschaft, Recht und Politik - seien in der Lage, die
bedrohlichen Folgen, die sie in die Welt setzen, mit den ihnen zur Verfü-
gung stehenden Instrumenten zu zähmen und zu kontrollieren; auch in dem
Sinne, daß - quer zu Einkommensklassen - Woh/stawr/sbiographien zu
P/sikobiographien werden, denen die materielle Zukunftssicherheit und
soziale Identität abhanden kommen.

Daniel Yankelovich schreibt: „Vor dem Hintergrund des Volkswirt-
schaftlichen Niedergangs dominiert jetzt die Angst, der sicher geglaubte
Wohlstand könnte einbrechen. Die Menschen haben an Orientierung verlo-
ren und sind zu dem Schluß gekommen, daß es wohl doch sinnvoll wäre, an
die Zukunft zu denken. Sie sorgen sich um ihre Chancen auf dem Arbeits-
markt, um die Höhe ihres Einkommens, um ihre eigenen vier Wände, um die
Ausbildung ihrer Kinder und um die Sicherheit ihrer Altersversorgung."
(Psychologie heute, 3/1994) Wenn der globale Kapitalismus in den hoch-
entwickelten Ländern den Wertekern der Arbeitsgesellschaft auflöst, zer-
bricht ein historisches Bündnis zwischen Kapitalismus, Sozialstaat und
Demokratie. Die Demokratie ist in Europa und den USA als „Arbeits-
Demokratie" auf die Welt gekommen - in dem Sinne, daß politische
Freiheit auf der Beteiligung an Erwerbsarbeit beruht. Der Citizen mußte so
oder so sein Geld verdienen, um die politischen Freiheitsrechte mit Leben
zu füllen.

Politische Freiheit als Sinnquelle der Moderne

Altäre, Kriege, Wohlstand und Wahlen haben bisher Zusammenhalt gestif-
tet. Und nun soll in Zukunft das Schwergewicht auf der Entwicklung und
Ausübung von Selbstverantwortlichkeit und politischer Freiheit liegen. Die
Frage lautet also: Wieso - und wann! - stiftet Freiheit Sozietät? Welche
institutionellen Arrangements, welche Lebens- und Arbeitsbedingungen
ermöglichen eine Selbstintegration der Individuen und welche erschweren
oder verhindern diese?

Wer unter diesem Blickwinkel noch einmal an den Bücherschrank geht,
findet bei vielen Klassikern, insbesondere bei Alexis de Tocqueville, oder

108 WIDERSPRUCH - 33/97



auch in der jüngeren französischen Debatte um „libertäre Demokratie"
(Rödel 1990) viele Hinweise und Mosaiksteinchen. Diese laufen letzten
Endes auf eine Ethik der Selbstorganisation, der Selbstregulierung zu. Bei
Tocqueville kann man (in: Über die Demokratie in Amerika) nachlesen, wie
durch politische Freiheiten, die ergriffen und verwirklicht werden, öffent-
liehe zu privaten, zu ureigenen Angelegenheiten der Individuen werden;
und wie aus Erfolgs- und Mißerfolgserfahrungen in der Praxis dieser „freien
Assoziation" (die keineswegs mit Vereinsmeierei verwechselt werden darf)
soziale Bindungen entstehen. Diese müssen gleichsam gegenläufig zu den

Prinzipien der parlamentarischen Delegation gedacht werden, handelt es

sich doch um eine Politik von unten, die - in Konkurrenz und Konflikt mit
den Institutionen und Akteuren der offiziellen Politik - in Eigeninitiative
das, was als „Verantwortung" und „Gemeinwohl" gilt, selbst definieren und
in die Hand nehmen.

Erfahrene Freiheit ist gerade nicht nur im Durchgang durch das Unend-
liehe der Selbstbefragung (wie der therapeutisch gewendete, philosophi-
sehe Idealismus predigt) möglich, sondern wesentlich im sozialen und
politischen Raum. Sie muß ergriffen werden, und das heißt immer: zusam-
men mit und vielleicht gegen andere, die sich entsprechend verabreden und
verbünden und auf diese Weise Gemeinsamkeit stiften. Schon von Emile
Dürkheim wissen wir, daß in der Moderne - das hieß bei Dürkheim
bekanntlich unter Bedingungen fortgeschrittener Arbeitsteilung - Moral
und Solidarität weder auf einem kollektiven Geist aufruhen noch erzwun-
gen werden können (beispielsweise durch die „Pflicht-Impfung" eines

allgemeinen Morgengebetes). Unter Bedingungen der Moderne sind Moral
und Solidarität immer eine Funktion der Spontaneität, argumentiert bereits
Dürkheim.

Doch wie kann man Freiwilligkeit erzwingen? Dies ist eine der Aporien,
in die eine politische Kultur der Freiheit hineinführt, mit der sie leben
(lernen) muß. Die Angst vor der Freiheit, die überall regiert, sieht aber gar
nicht erst, welche Bindungskräfte hier schlummern, mit deren Weckung
und Inszenierung immer zweierlei möglich wird: Freiwilligkeit von unten
erzeugt Arbeitslosigkeit oben; es können also Kosten gespart werden.
Zugleich entsteht erst so überhaupt ein politisches Leben, in dem die
Gelegenheit der Bürger zu gemeinsamen (Konflikt-)Handlungen ins Unab-
sehbare vermehrt werden können. Das heißt: Freiheit, die Gemeinschaft
stiftet, schafft Gemeinschaft, die Freiheit und Gemeinschaft stiftet und so
fort. Diese Kunst der freien Assoziation könnte eine Springquelle für
Zusammenhänge und Verantwortlichkeiten gerade in der posttraditionalen,
feindlosen Demokratie werden. Es gibt eine Wac/zstams/og/k politischer
Freiheiten, die das alte - und wie wir wissen ökologisch zerstörerische -
Wirtschaftswachstum bei weitem in den Schatten stellt, vielleicht sogar
ersetzen könnte.

Wer mit dieser Frage, wo und wie Elemente einer Kunst der freien
Assoziation versteckt sind, die Klassiker neu liest, findet Funkelndes und
Irritierendes. Mit Tocqueville kann er lernen, daß diese - aktuell gespro-

WIDERSPRUCH - 33/97 109



chen - Vergötzung des Individuums und seiner Freiheit ausgerechnet
jüdisch-christliche Wurzeln hat, also uralt und zugleich hochmodern ist.
Aber war es dann nicht doch das Ketzertum - und nicht das Christentum -

das diesen Anspruch gegen die theologischen Dogmen eingelöst hat? Bei
Immanuel Kant, insbesondere in seiner Schrift „Zum ewigen Frieden", kann
man sich neu über die Unverzichtbarkeit und zivile Würde von Rechtsver-
hältnissen aufklären lassen. Hier wird schon vor zweihundert Jahren die
Frage aufgeworfen: Ist Demokratie nicht erst als kosmopolitische, als
zwischenstaatliche Demokratie möglich, und wie könnte, müßte diese
aussehen? Wenn es aber richtig ist, daß Individualisierung Staat, Rechts-
Staat voraussetzt, ist es dann nicht auch richtig, daß dies leicht dem Wolf im
Schafspelz die Tür öffnet, weil gerade der Staat, auch der moderne, demo-
kratisch verfaßte offenbar höchst begierig ist, die Grundrechte seiner
Bürger aufzufressen wie der Wolf die Geißlein?

Bei Hannah Arendt kann man lernen, wie Freiheit und Neuheit, das

Anfangenkönnen aufs Innerste miteinander verbunden sind. Aber heißt das

nicht, in säkularisierter Form auf das „Wunder" des Anfangens zu warten?
Nietzsche flucht und spottet über das Gleichmacherische des demokrati-
sehen Zeitalters. Sein Fluchen aber ist nicht nur wunderschön, durchaus in
dem Sinne der Arendtschen „Wunderfähigkeit" politischen Handelns, wie
sie die Freiheit und vielleicht nur sie auszeichnet. Denn die Freiheit und die
unberechenbare Vielfalt sind Zwillinge. Ihre gewußte und gewollte Un-
trennbarkeit bringt genau das Selbstvertrauen der Freiheit zum Ausdruck,
mit dem Europa begann. Doch ist diese Freiheit nicht auch erika/r, und
negiert diese frostige Freiheit mit ihrem Nietzscheanischen Einsamkeitskult
nicht gerade auf diese Weise ihre eigenen sozialen und moralischen Exi-
Stenzbedingungen? Wie also läßt sich die Gleichzeitigkeit von Widersprach-
lichem- „Freiheit" - in seinen subjektiven und objektiven, moralischen und
politischen Zirkeln und Fallgraben verstehen und verständlich machen?

Politische Bildung

Meine Antwort lautet: nicht nur, aber auch und wesentlich durch eine

politische Bildung, die die Herausforderungen der Zweiten Moderne auf-
greift und annimmt. Soviel kann man sagen: Okne politische Bildung und
ohne den Ansl/aw und die Orienriernng politischer Bildung wird es nicht
gehen. Damit stellt sich natürlich die Schlüsselfrage: Welche Art politischer
Bildung? Was heißt politische Bildung für die Zweite Moderne?
1) Die genannten Herausforderangen, Globalisierung, Individualisierung,
Gesellschaft ohne Arbeit, ökologische Krise, sollten in ihrem politischen
Gehalt auch Themen politischer Bildung werden.
2) Wenn Arbeit durch Wissen und Kapital ersetzt wird, dann - das wäre eine
zentrale bildungspolitische Schlußfolgerung - muß Arbeit durch WAserc

aufgewertet oder umgestaltet werden. Das aber heißt: Die Devise, in
Bildung und Forschung zu investieren, wird zur zentralen Antwort auf die
Herausforderungen der Globalisierung!

110 WIDERSPRUCH - 33/97



„Die Politiker haben nicht verstanden", schreibt Robert B. Reich, „daß
die wahren technologischen Aktiva eines Landes in der Fähigkeit seiner
Bürger liegen, komplexe Zukunftsprobleme zu lösen." Ihr Wissen, ihr
Können, ihr Beitrag zur Weltwirtschaft (und nicht wie bisher Technologie
und Kapital) bestimmen den Wohlstand eines Landes. „Geld und Fabriken,
Informationen, Maschinen und Firmensymbole sind örtlich ungebunden,
die Besitzer von Wissen und Erfahrungen weit weniger." (Die neue
Weltwirtschaft, 1993)

Anstatt „deutsche" Firmen zu subventionieren, sollten Politiker das Geld
in Wissen und Ausbildung stecken, um Bürgern die Fähigkeiten und
Orientierungen zu vermitteln, die sie in die Lage versetzen, sich in den
transnationalen Landschaften und Widersprüchen der Weltgesellschaft
zurechtzufinden. Eine der großen politischen Aufgaben lautet daher: Am/-
nntZAMshan der B/LZn/igs- mmc/ WmeM.yge.ye/Z.sxZia/f; Verlängerung - nicht
Verkürzung! - der Ausbildung; deren berufliche Fixierung lockern oder
abstreifen und Ausbildungsprozesse ausrichten auf breit anwendbare, „re-
flexive" Schlüsselqualifikationen; also unter anderem das Lernen lernen,
den Umgang mit Unsicherheit wie mit Paradoxien einüben. Hier und da

beginnt man hellhörig und aufmerksam zu werden, daß auch so etwas wie
eine Transnationalisierung, ja Globalisierung der universitären Ausbil-
dungsgänge und Curricula notwendig werden („global studies"). Diese
sollten dazu beitragen, die Schwierigkeiten transkultureller Kommunikati-
on und Konflikte für Studierende verstehbar und handhabbar zu machen.
Auch sollten sie dem Ziel dienen, den Studenten eine kognitive Landkarte
zu vermitteln, die sie in die Lage versetzt, die Vieldimensionalität „gloka-
len" Lebens und Handelns zu verstehen.

Dazu reicht es denn schließlich auch nicht mehr im Zeitalter der Indivi-
dualisierung, Jugendliche in der „flexiblen Verinnerlichung vorgegebener
Normen" (Kohlberg) zu unterstützen, sondern es geht sehr viel tiefer;
verlangt wird, schreibt Michael Brater, „die Ausbildung eines eigenen Ich
als Handlungs- und Orientierungszentrum. Jeder Jugendliche muß heute
lernen, ganz aus sich heraus, auf sich gestellt, sein Leben zu führen, es gilt,
zu erlernen, zu erproben, einen ojffenen Prozeß zu „gestalten".

Auf diesem Hintergrund hat die Einübung politischer Kompetenz, ein-
gebunden in die Am.v^/Wmm^ von /cÄ-Wentifäfen, gegenüber allen anderen

Entwicklungsaufgaben des Jugendalters eine hervorragende Bedeutung: Es
wird ja nicht mehr, wie in früheren Jugendgenerationen, alles in Frage
gestellt, was die Erwachsenen so wollen - und was auch aus der Verneinung
noch gute Orientierung bot -, sondern dieses steht nun objektiv in Frage. Ihm
gegenüber ist radikale /nnenZeifMMg gefragt, also das Finden und Benutzen
eines eigenen, inneren Kompasses durch all die Angebote und Märkte der
Lebensformen hindurch.

Die Frage „Wer bin ich denn eigentlich?" ist damit heute die Leitfrage
des Jugendalters, andere, ebenso schwere, wie „Was will ich in meinem
Leben?" und „Wo braucht mich die Welt?" kommen hinzu. Die Zweite
Moderne stellt, gerade weil die fixen Vorgaben verschwimmen, überall die

WIDERSPRUCH - 33/97 111



Identitätsfragen, und die politische Bildung muß diese Frage nicht beant-
Worten, muß sich ihr aber stellen!

Politische Konfliktlinien

Zum Schluß: Welche politischen Orientierungen ringen in der vernetzten
Welt miteinander? Zunächst nur mit Schlagworten benannt: Neoliberalis-
mus, Kommunitarismus, Protektionismus (wohlgemerkt: nicht Links oder
Rechts!).

Am deutlichsten haben sich die Afeo/tèera/en der Welt unter der Flagge
des Marktes versammelt und proben den Sturm auf die morschen Grundla-
gen der Ersten Moderne, als da wären Sozialstaat, Nationalstaat, gewerk-
schaftliche Macht, „ökologische Hemmnisse privater Investitionsbereit-
schaft". Mit der Verabsolutierung des Marktes bricht ein historischer
Widerspruch auf. Der Markt setzt kulturelle, politische und rechtliche
Institutionen voraus. Wer dies negiert, gefährdet alle und alles. Die Folgen
sind fatal, für das Individuum wie für die Gesellschaft. Denn hier wird unter
der Hand ein antihumanes Menschenbild zur Grundlage des gesellschaftli-
chen Verkehrs erhoben: Der soziale Ausschluß wird zum Regelfall. Erfolg
am Markt entscheidet letztlich über Sein oder Nichtsein. Infolgedessen wird
Anpassung zum obersten Ziel der Charakterbildung und die Anpassung der
Nation als „Standort" zum Leitbegriffder Politik. Der politische Begriff der
Gesellschaft und des Nationalstaates (ver)schwindet. Der französische
Soziologe Pierre Bourdieu empfiehlt, wer sich zum Neoliberalismus be-
kennt, sollte zunächst mit dem Hubschrauber über den Ghettos der Ausge-
schlossenen in den Metropolen Nord- und Südamerikas abgesetzt werden.
Er ist sicher: spätestens nach einer Woche käme er oder sie als Sozialstaats-
Konvertit zurück (wenn überhaupt).

Die Gegenspieler der Neoliberalen - die Koramamtansten - treten der
Flagge des Marktes mit der Flagge der Gemez'nsc/za/f entgegen - interessan-
terweise am machtvollsten in jenen Ländern, in denen der neoliberale
Marktfundamentalismus am längsten und verheerendsten gewütet hat, näm-
lieh in den USA und Großbritannien. Markt und Vertrag - so lautet hier der
intellektuelle Schlüssel - stiften aus sich heraus keinen sozialen Zusammen-
hang. Sie benötigen und verzehren vielmehr als „sozialen Kitt" die aktive
Identifikation der Bürger mit ihrem Gemeinwesen. Insofern ist die kommu-
nitaristische Bewegung, die nun auch in Deutschland Fuß faßt (s. die
Rezeption Amitai Etzionis „Die Entdeckung des Gemeinwesens", 1995), nur
als Gegenbewegung zum „Neoliberalismus der Gier" zu verstehen. Doch
während die neuen Anbeter des Marktes /tam/e/n, und zwar sehr effektvoll,
begnügen sich die Kommunitarier im wesentlichen mit Kosmetik. Sie versu-
chen, den Teufel des Egoismus mit einer weihevollen Rhetorik der Gemein-
schaftlichkeit auszutreiben - ein Mittelchen aus Großmütterchens Hausapo-
theke, das bekanntlich niemandem wehtut und nichts kostet. Viele Kommu-
nitaristen verwechseln Moralisieren mit Analysieren. Sie verkennen, daß es

nicht nur die Gefahr eines Zuwenig an Gemeinschaft, sondern auch die

112 WIDERSPRUCH - 33/97



Gefahr eines Zuviel geben kann, von der gerade die Geschichte Deutschlands
in diesem Jahrhundert ein bemerkenswertes Zeugnis ablegt.

Im Niemandsland zwischen Neoliberalen und Kommunitaristen mäan-
dert die (noch) schweigende Mehrheit der Protektionisten, die mit ganz
unterschiedlichen politischen Zielen in dem Versuch vereint sind, die alte
Welt- und Schlachtenordnung gegen die anstürmenden neuen Wirklichkei-
ten der Zweiten Moderne intellektuell und politisch zu verteidigen. Unter-
halb der Oberfläche aufgeregter Debatten über „Globalisierung" formiert
sich eine All-Parteien-Koalition des Protektionismus. Die sc/twarze« Pro-
tektionisten beweinen den Wertezerfall und den Bedeutungsverlust des
Nationalen. Die roten Protektionisten klopfen für alle Fälle schon einmal
den Staub aus den Kostümen des Klassenkampfes. Die grnnen Protektioni-
sten entdecken den Nationalstaat und sein Instrumentarium, Umwelt-Stan-
dards gegenüber Zugriffen des Weltmarktes zu schützen.

Die Ironie ist: Deutschland - mit sich selbst und den Problemen der
Vereinigung mit der DDR beschäftigt - hat diese sich befehdenden
Antworten - Neoliberalismus, Kommunitarismus, Protektionismus - bis-
lang weitgehend verschlafen und könnte nun, anstatt auf einen Zug aufzu-
springen, den andere Länder schon längst wieder verlassen, sich in eine
völlig andere Richtung aufmachen, also Gegenströmungen bündeln, artiku-
lieren und in praktische Politik umsetzen. Ich möchte diese kontinentaleu-
ropäische Position die Kw/fwrpo/iY/A: t/ei vve //Zt«rger//c/ien Repwè/fkfln/imwï
nennen und durch folgende Prinzipien charakterisieren: Erstens die neue
Bedeutung des /nt/iv/t/wnwi, mit der sich Rechte wie Linke, alle Spielarten
des Kommunitarismus und der ökologischen Bewegung, so schwertun;
zweitens die Zentralität w/t/wger/ic/rer Akteure, Identitäten, Netzwerke,
Institutionen; drittens die Schlüsselbedeutung po/mjc/zer Fre/Äe/t, also
einer aktiven Bürgergesellschaft für den Zusammenhalt und die Selbstver-
antwortlichkeit der Demokratie jenseits der Arbeitsgesellschaft, aber auch
dafür, wie die ökologische Krise beantwortet wird; daraus folgt die Notwen-
digkeit tiefgreifender /nsf/fuü'one/Zer Re/ormen, ja einer Reformation der
ersten industriellen Moderne, welche Vielfalt und „gehegten Konflikt"
(Helmut Dubiel) bejaht.

Meine Damen und Herren, die andere Seite des Zusammenbruchs ist der
Aufbruch in die unbekannte Welt der Zweiten Moderne. Ich hoffe, daß ich
Ihre Neugierde darauf wecken konnte, und daß Ihre Neugierde ansteckend
wirkt.

* Eröffnungsvortrag der Jahrestagung der Deutschen Gesellschaft für politische Bildung,
Würzburg, März 1997

Literatur

Beck, Ulrich (Hg.), 1997: Kinder der Freiheit. Frankfurt/M.
Beck, Ulrich, 1997: Was ist Globalisierung? Frankfurt/M.
Rödel, Ulrich (Hg.), 1990: Autonome Gesellschaft und libertäre Demokratie. Mit Beiträgen

v. C. Lefort, M. Gauchet, C. Castoriadis. Frankfurt/M.

WIDERSPRUCH - 33/97 113


	Wieviel Moderne verträgt die Demokratie?

