
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 17 (1997)

Heft: 33

Artikel: Gesellschaftliche Schlüsselqualifikationen

Autor: Negt, Oskar

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652079

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652079
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Politisches Lernen und Arbeitspolitik

Oskar Negt

Gesellschaftliche Schlüsselqualifikationen
Sechs Kompetenzen zur Gesellschaftsveränderung *

Was müssen Menschen wissen, damit sie die heutige Krisensituation
begreifen und ihre Lebensbedingungen in solidarischer Kooperation mit
anderen verbessern können? Zunächst einmal ist es grundsätzlich notwen-
dig, die Mitbestimmungsrechte auszuweiten, mehr Autonomie und kollek-
tive Vertretungsmacht zu gewinnen. Jeder Schritt zur Gesellschaftsverän-
derung muss die Beseitigung des Grundskandals der bestehenden Ordnung
einklagen: dass Millionen von Menschen vom Erwerbssystem abgekoppelt
sind und keine Aussicht haben, ihre gesellschaftlichen Fähigkeiten durch
Arbeiten zu bestätigen. Wenn unter diesen Bedingungen eine Umdefinition
des Lernbegriffs erfolgen soll - und ich glaube, das ist der entscheidende
Punkt für eine Reform des Bildungssystems -, dann sind neue gesellschaft-
liehe Schlüsselqualifikationen erforderlich, die eingeübt und gelernt wer-
den müssen.

Über welche spezifischen Kompetenzen des gegenständlichen Lernens
also müssen Menschen verfügen, damit sie den Problemen einer hochindu-
strialisierten Zivilisation und der Erosionskrise gewachsen sind? Ich möch-
te im folgenden sechs solcher Kompetenzen nennen, gesellschaftliche
Schlüsselqualifikationen, die für eine befriedigende Lebensorientierung
wichtig sind. Die erste dieser Kompetenzen steht über allen anderen, weil
sie die Grundlage für das bildet, was unter Lernen und Begreifen heute zu
verstehen ist. Ich nehme sie gleichwohl in den Kompetenzkatalog auf, weil
zusammenhängendes Lernen als die entscheidende gesellschaftliche Schlüs-
selqualifikation auch eigentümlicher Methoden und Übungen bedarf.

Die Grundlagenkompetenz: „Zusammenhang herstellen"

Im Glocksee-Kapitel' habe ich zu zeigen versucht, dass an die Stelle von
bloss addierenden Lernschritten ein exemplarisches Erfahrungslernen tre-
ten muss. Wesentliches Ziel dieses Erfahrungslernens ist die Herstellung
von Zusammenhängen. Das klingt sehr allgemein und ist im Grunde auch
selbstverständlich. Doch wenn man betrachtet, in welchem Umfang heute
die Medien gerade zur Fragmentierung des Wissens und Bewusstseins
beitragen, wird deutlich, dass Zerstörung der zusammenhängenden Welt-
auffassung zu einem wesentlichen Herrschaftsmittel geworden ist. Man
sehe sich nur einmal die Tagesschau unter dem Gesichtspunkt dieser

WIDERSPRUCH - 33/97 89



Fragmentierungsstrategie an. Ohne erkennbare Struktur, ohne geschichtli-
che Hintergründe, ohne Rückverweise aufvergleichbare Ereignisse werden
Informationen aneinandergereiht, die nichts erklären und Zusammenhänge
zwischen der Situation des Fernsehzuschauers und der übrigen Welt buch-
stäblich auseinanderreissen.

Für jedes Lernen, das dem einzelnen Orientierungswissen vermittelt, ist
jedoch die Rückbeziehung aufden eigenen Lebenszusammenhang unerläss-
lieh. Am Bedürfnis nach Zusammenhängen ist kein Mangel, in jedem von
uns steckt unbefriedigte Neugierde: „Ich will etwas über meine Lebensbe-
dingungen wissen. Ich will klären, was von mir abhängt und wo ich einfach
Opfer bin. Würde ein solches Lernen öffentlich stattfinden, so hätte ich auch
keine Not, Informationen zu gewichten und aufmeine rein privaten Verhält-
nisse zu beziehen." Es liegt nicht an den einzelnen Informationen, die
angeboten werden, sondern es ist der mangelnde Zusammenhang, der
Zuschauer unbefriedigt lässt. Informationen über Wechselkurse, eine Mord-
geschichte, ein Gipfeltreffen, Sportereignisse: alles das wird in fünfzehn
Minuten angeboten und bestätigt lediglich die Verwirrung, welche auch die
menschlichen Alltagsverhältnisse ausmacht. Wo also die Möglichkeit des

Lernens besteht, muss vor allem die Kompetenz ausgebildet werden, Bezie-
hungen zwischen den Dingen und Verhältnissen herzustellen, orientierende
Zusammenhänge zu stiften.

Lehrern oder Bildungsarbeitern, die auf der Grundlage von Textmateria-
lien Informationen und Denkweisen zu vermitteln versuchen, wird die
Forderung, vor allem auf Herstellung von Zusammenhängen bedacht zu
sein, zunächst ganz überflüssig erscheinen. Gegen eine solche Forderung
können sie einwenden, dass Bildung und Lernen überhaupt nicht anders zu
verstehen seien als in der sachbezogenen Stiftung von Zusammenhängen.
Doch dieser Einwand verliert seine Berechtigung, wenn wir näher über die
Struktur von Lernprozessen und die Kategorie Zusammenhang als Lern-
prinzip nachdenken. Denn das plausible Alltagsverhalten von Lehrenden
und Lernenden scheint immer weniger auszureichen, orientierendes Wissen
zu begründen und das, was in sperriger Scheinklarheit als geordnetes
Neben- und Nacheinander vor uns liegt, in seinen Wesensverhältnissen zu
begreifen. Und auf die Beseitigung eines offenkundigen Problems zu
verzichten, weil derartige Lernprozesse selbstverständlich und alltäglich
geübte Praxis sind, würde jeder begrifflichen Durchdringung von Bewusst-
seins- und Verhaltensänderungen den Boden entziehen.

Gegenüber eingefrorenen Lehrsystemen, die von der konsequenten Aus-
grenzung der menschlichen Erfahrungswelt zehrten, wurde in den vergan-
genen zwei Jahrzehnten Alltäglichkeit mit Recht zum eigenen Erkenntnis-
objekt aufgewertet, doch sie hat die Probe der Selbstkritik noch nicht
bestanden. Anzuerkennen, dass der Alltagsverstand einer der grössten
Meister der Verdrehungen und des metaphysischen Verwirrspiels sein
kann, ist in Lernzusammenhängen von entscheidender Bedeutung, weil sich
dadurch ein konkret abschreitbarer Horizont für theoretische Reflexion
eröffnet.

90 WIDERSPRUCH - 33/97



Das setzt mit relativ einfachen Fragestellungen ein. Wie man lernt, hängt
vermutlich in einem noch viel stärkeren Masse vom kulturellen Gesamtzu-
stand einer Gesellschaft ab als das, was man lernt. Grundthema der traditio-
nellen Pädagogik (darin von der Erwachsenenbildung nicht prinzipiell
unterschieden) ist das Wie des Lernens, die Art und Weise, wie Wissen,
Informationen in menschlichen Köpfen prägende Gestalt annehmen. Der
moderne Ausdruck Schlüsselqualifikation hat einen technisch-instrumen-
teilen Beigeschmack, selbst wenn die Sache so weder gemeint noch inhalt-
lieh gefüllt wird. Er erweckt den Eindruck, als bekäme man mit dieser
Qualität von Bildung Schlüssel in die Hand, um sich Zutritt zu Bereichen
und Möglichkeiten zu verschaffen, die sonst verschlossen blieben. Qualität,
die besondere Beschaffenheit und Eigenschaft eines Dinges oder Verhält-
nisses, drückt zwar etwas Werthaltiges aus, bestimmt aber keine Stelle in
einer Rangordnung. Das symbolträchtige Wort Schlüssel setzt diese Art der
Qualifikation sehr weit nach oben und stattet sie zudem mit der Erwartung
des Handhabens, eines Technisch-Handwerklichen aus.

In den meisten der bisher geführten Qualifikationsdebatten wurde der
Begriff der Schlüsselqualifikation- dogmatisch verengt, während ich dar-
aus einen erweiterten, gesellschaftlichen Begriff entwickeln möchte. Ganz
vom pragmatischen Sinngehalt ist dieser Qualifikationsbegriff freilich
nicht abzulösen; aber lässt man sich auf den Begriff wirklich ein, treibt die
Sache selbst über solche instrumentelle Verengungen hinaus. Eine Qualifi-
kation, der Schlüsselfunktion zugeschrieben wird, wäre ohne weitertreiben-
de Deutungszusammenhänge, die das Gesamt von angesammelten Fähig-
keiten und Informationen überschreiben, überhaupt nicht begreifbar. Wo
von Schlüsselqualifikationen geredet wird, ist daher tendenziell die Aufhe-
bung von Fragmentierung und Arbeitsteilung angelegt, bildet die bewusste
Herstellung von Zusammenhang ein wesentliches Ziel. Falsch wäre es

jedoch, wollte man dem Zusammenhang als einer gesellschaftlichen Schlüs-
selqualifikation unter allen geschichtlichen Bedingungen eine Eigenbedeu-
tung in Lernprozessen zuschreiben.

Wo die Kompetenz „Zusammenhang herstellen" als oberstes Lernziel
formuliert wird, sind zwei Entscheidungen bereits getroffen: Die eine
bezieht sich auf eine Trennung, nämlich die von Wesen und Erscheinung.
Ohne diese Differenzbestimmung würde das Lernziel auf die alberne
Formel hinauslaufen, dass alles mit allem zusammenhängt und Lernen darin
bestünde, die Kombinationsfähigkeit zu erweitern. Die andere Entschei-
dung bezieht sich auf eine grundlegende Verbindung, nämlich die bewusste
Herstellung eines Zusammenhangs zwischen den Interessen und Bedürfnis-
sen des lernenden Subjekts und der Objektwelt. Ist dieser Zusammenhang
gestört oder aus den Lernprozessen ausgegrenzt, verliert das Lernen, wie ich
es hier begreife, den verlässlichen Ausgangspunkt: Lernen wird von dem
Motiv getrieben, die Näheverhältnisse der eigenen Empfindungen und
Wahrnehmungen zu brechen, das Vertraute zu verfremden und damit ein
Stück Theorie, also vermittelte, aufbewahrte Erfahrung als Wahrheitsbei-
trag zu akzeptieren.

WIDERSPRUCH - 33/97 91



Wenn ich von der Kompetenz „Zusammenhang herstellen" spreche, lässt
sich diese gut am organisch-handwerklichen Vorgang des Webens, Flech-
tens und Bauens verdeutlichen. Aber die Welt besteht selbstverständlich
nicht nur aus Texten; die disparate, häufig in allen Sinnstrukturen zerbro-
chene gegenständliche Welt erlaubt nur selten, sich bedenkenlos auf ein
vorgegebenes Gefüge einzulassen. Die Spannung zwischen dem lernenden
Ich und dem Überhang der Objektwelt hat sich in gleichem Masse ver-
schärft, wie das Subjekt den Traum von Autonomie und Freiheit verwirk-
licht glaubt. Diese Scheinautonomie und die entsprechenden Freiheitsillu-
sionen durchschaubar zu machen und am Ende aufzuheben ist deshalb der
erste und wesentliche Akt eines Lernprozesses, der wirkliche Autonomie
und Freiheit begründet. Nicht nur die Erosion der objektiven Verhältnisse
macht es unmöglich, dass Zusammenhang ohne aktive Beteiligung der
Lernsubjekte zustande kommt; auch die zersprungene Einheit der grossen
Theorien legt uns nahe, über neue Verbindlichkeiten in der Herstellung von
Zusammenhang nachzudenken.

Nur exemplarische Lösungen des Zusammenhangproblems sind noch
möglich. Das exemplarische Erfahrungslernen, das die Nähe der eigenen
Interessen und Bedürfnisse nur bricht, um sich ihrer Vermitteltheit und
Abhängigkeit bewusst zu werden, hat die reflektierte Entwicklung allge-
meiner Zusammenhänge aus besonderen prägnanten Punkten heraus zum
Ziel. Neu an dieser Lernsituation ist, dass niemand mehr im Stande ist, sich
in objektive Sinnzusammenhänge einfach einzuspinnen, ohne gleichzeitig
seine individuelle Urteilsfähigkeit und Autonomie zu verlieren. In einer
Zeit, da die Gesellschaft mit Informationstechnologien bestückt ist, die bis
in die Intimbereiche ragen, ist das uns bekannte Informationsbedürfnis, das

Aufklärung und Vorurteilsminderung versprach, antiquiert. Gegenüber der
erdrückenden Macht der Einzelinformationen, die technisch beliebig kom-
biniert werden können, genügt unsere Verarbeitungsfähigkeit- das Vermö-
gen zur qualifizierten Gewichtung, zur Aufdeckung von Kulturbedeutung,
von konkreten Zusammenhängen zum eigenen Leben - allenfalls archai-
sehen Ansprüchen.

Orientierendes Denken ist konkretes Denken, und konkretes Denken ist
Denken in Zusammenhängen. Abstraktes Denken besteht in der Operation
mit isolierten Faktoren. Das Abstrakte ist das Isolierte, das vom Zusammen-
hang abgezogene. Der ungebildete Mensch, der Lernunfähige, denkt ab-
strakt, nicht der Gebildete. So hat es Hegel in einer kleinen Arbeit aus der
Berliner Zeit mit dem Titel „Wer denkt abstrakt?" beschrieben, als er sich
über die Verdrehungen des Sinngehalts von abstrakt und konkret Gedanken
machte. Er erläutert das an einem Beispiel: Ein Mörder wird zum Richtplatz
geführt. Dem gemeinen Volke ist er weiter nichts als ein Mörder. Dies
heisst, abstrakt gedacht, in dem Mörder nichts als dies Abstrakte, dass er ein
Mörder ist, zu sehen und durch diese einfache Qualität alles übrige mensch-
liehe Wesen an ihm zu tilgen. Aber abstrakt verhalten sich auch Hegel
zufolge Menschen, die das Rad und den Verbrecher, der darauf geflochten
war, mit Blumenkränzen bestreuten und bebinden; dies sei die entgegenge-

92 WIDERSPRUCH - 33/97



setzte Abstraktion, so als wäre es eigentlich kein Leiden, das der zum
Richtplatz Geführte erfahre.

Der konkrete Zusammenhang, in dem sich der Mörder im Verhältnis zu
denjenigen befindet, die ihn jetzt beobachten, bestünde nach Hegel in
folgendem: „Ein Menschenkenner sucht den Gang auf, den die Bildung
dieses Verbrechens genommen, findet in seiner Geschichte, in seiner
Erziehung schlechte Familienverhältnisse des Vaters und der Mutter, bei
einem leichteren Vergehen dieses Menschen irgendeine ungeheure Härte,
die ihn gegen die bürgerliche Ordnung erbitterte, eine erste Rückwirkung
dagegen, die ihn daraus vertrieb, und es ihm jetzt nur durch Verbrechen sich
zu erhalten möglich machte.Nach allen diesen Erörterungen wird man
nun mit Recht fragen können, was denn die Kompetenz „Zusammenhang
herstellen" an eigenen Regeln und Gegenständen enthalten kann, wenn
offensichtlich Zusammenhänge doch nur hergestellt und begriffen werden
können, die sich als Sachzusammenhänge erweisen. Allgemeine Regeln für
„Zusammenhang" gibt es nicht. Da Zusammenhang in dem von mir gekenn-
zeichneten Sinne nicht in einer formalen Kombinationstechnik von Einzel-
merkmalen und Faktoren besteht, ist diese Kompetenz eher als eine spezi-
fische Denkweise zu bezeichnen, eine ausgeprägte theoretische Sensibili-
tät, die sich auf die lebendige Entwicklung von Unterscheidungsvermögen
gründet. Nicht Zusammengehöriges trennen, den suggestiven Schein des

Unmittelbaren durchbrechen und als Vermitteltes nachweisen oder, in
begrifflichen Zusammenhängen, Grund und Begründetes entzerren - das

wären konkrete Arbeitsregeln zur Überprüfung des Gegebenen, was ja
nichts anderes als Kritik bedeutet. Die andere Seite dieses entwickelten
Unterscheidungsvermögens wäre Urteilskraft im Sinne der Neubestim-

mung von Zusammenhängen aus dem entfalteten Besonderen heraus. Ge-
sellschaftliche Schlüsselqualifikationen bilden sich nie in der isolierten,
abstrakten Beziehung zwischen einzelnem Lernsubjekt und der Gegen-
standsweit. Es sind Prozesse kommunikativer Verständigung, in denen die
Normen und Kategorien, die der Informationsverarbeitung zugrunde lie-
gen, an Regeln der Plausibilität und der Wahrhaftigkeit überprüft werden.
Geht in Lernprozessen die theoretische Sensibilität für Zusammenhang
vollständig verloren, sind alle übrigen gesellschaftlichen Schlüsselqualifi-
kationen unvermeidlich auf instrumenteile Abstraktionen reduziert, also in
Herrschaftszwecken bereits integriert und aufbewahrt.

Fünf gesellschaftliche Schlüsselqualifikationen: Den Umgang mit
bedrohter und gebrochener Identität lernen (IdentitätskompetenzÜ

Alte Identitätsmuster sind in Frage gestellt. Die Identitätsbalance ver-
schlingt immer grössere Teile der kognitiven Energie. Es gibt in unserer
Gesellschaft eine zweite Realität, in die Massen von Menschen hineinge-
zwungen sind: Hunderttausende von Obdachlosen, Millionen, die ihre
Erwerbsarbeit verloren haben, viele Menschen, die Objekte der Sozialfür-
sorge und der psychiatrischen Betreuung geworden sind. Diese zweite

WIDERSPRUCH - 33/97 93



Realität hat sich in den vergangenen zehn Jahren gewaltig ausgeweitet. Alte
Wertorientierungen haben aber auch in der ersten Realität, welche die
wohlgeordnete Gesellschaft ausmacht, weitgehend ihre Gültigkeit verlo-
ren. Die traditionelle Identität der Menschen, die in den Grundinstitutionen
von Eigentum und Arbeit gebildet war, ist ausgehöhlt.

Andere Orientierungen, die eine ähnliche Stabilität versprechen, sind
noch nicht sichtbar, zeigen sich allenfalls ansatzweise in der Protestmoral
vereinzelten Widerstandes und Projekten der Selbstorganisation. Aus dem
Erwerbssystem ausgegliedert zu werden ruft Ängste hervor, die inzwischen
alle sozialen Schichten betreffen. Die Distanz zur eigenen Arbeit, die
kritische Bewertung, ob das, was man macht, auch wirklich menschenwür-
dig ist oder nicht, hat das Bewusstsein breiter Massen erfasst. Die Kompe-
tenz zu einer aufgeklärten Umgangsweise mit bedrohter und gebrochener
Identität gehört daher zu den Grundausstattungen von Lernprozessen, die
auf Zukunft gerichtet sind.^

Energien aus gelungener Balancearbeit gewinnen zu können ist auch
Ergebnis eines oft mühevollen, aber individuell lohnenden Lernprozesses.
Psychologie und Sozialwissenschaften geben uns heute viele Mittel an die
Hand, in Frühphasen der kindlichen Entwicklung Wege aus verriegelten
Situationen zu finden, die später zu so schwerwiegenden Persönlichkeits-
Störungen führen können, dass sie nur noch durch aufwendige individuelle
Therapie zu behandeln sind.

Flexibilität ist heute zum Zauberwort von Krisenlösungen geworden,
allerdings keineswegs nur im positiven Sinne als grösserer Handlungsspiel-
räum, mehr Freiheit, Zeitsouveränität usw., sondern auch als das genaue
Gegenteil: Flexibilität, indem Menschen aus ihren Lebenszusammenhän-
gen herausgestossen werden. Vertreibung ist ein konstitutives Element
unserer Gesellschaft, Vertreibung aus dem Erwerbssystem, aus Heimat und
Wohnmilieu. In einer solchen Welt wird lernender und wissender Umgang
mit bedrohter und gebrochener Identität zur Lebensfrage.

Gesellschaftliche Wirkungen von Technik begreifen und
Unterscheidungsvermögen entwickeln (technologische Kompetenz)

Wir leben nicht nur in einer von Technik bestimmten oder beherrschten,
sondern in einer durch Technik konstituierten Welt. Kritische Positionen, in
denen antitechnische Affekte durchschlagen, verwandeln sich leicht in
realitätslose moralische Widerstandshaltungen, die sich in machtgeschützter
Innerlichkeit verkapseln oder Ausbruchsversuche in punktuellen Gewaltak-
tionen unternehmen. In bezug auf Technik ist deshalb die Bildung von
Unterscheidungsvermögen eine Schlüsselqualifikation. Die Annahme, die
technologische Entwicklung hätte von sich aus eine apokalyptische Dirnen-
sion, ist ein Irrtum und entspringt Unkenntnis. Man muss unterscheiden
zwischen Technologien, die in der Tat des Teufels sind (wenn man mir diese
theologische Metapher einen Augenblick erlaubt), die geächtet, abgeschafft
werden müssen, weil sie gattungsgeschichtliche Gefährdungen über Jahrtau-

94 WIDERSPRUCH - 33/97



sende enthalten. Und es gibt selbstverständlich Technologien, die dem
Menschen immer näher gekommen sind, zum Beispiel die Mikroelektronik.
Die Einsatzmöglichkeiten für Speicher-Chips sind heute unendlich vielfäl-
tig; warum soll das nicht menschlich handhabbar und anwendbar sein?

Technologische Kompetenz bedeutet also nicht nur technische Qualifi-
kationen im Sinne von Fertigkeit, sondern gleichzeitig das Wissen um die
gesellschaftlichen Wirkungen von Technologien. Komplexe und wider-
sprüchliche Entwicklungen bis in gesellschaftliche Mikrostrukturen hinein
zu begreifen, betrachte ich als eine eigentümliche Kompetenz, als eine
durch Wissenserweiterung und Übung erworbene Fähigkeit, Technik als
ein gesellschaftliches Projekt wahrzunehmen.®

Wir müssen Technik in ein Subjekt-Objekt-Verhältnis rückübersetzen,
das grundlegende Probleme von Sein und Sollen aufwirft. Technik ist nichts
Neutrales. Sie kann als Herrschaftsmittel benutzt werden, und sie kann der
Befreiung dienen. Wo man sie wertfrei betrachtet, übt sie in der Regel eine
für die Betroffenen undurchsichtige Herrschaftsfunktion aus. Als Mittel der
Befreiung dagegen bedarf sie des aktiven Eingriffs, der bewussten Gestal-
tung der Verhältnisse.

Arbeiterbewegung, Gewerkschaften und die Linke insgesamt haben kein
proportionales Verhältnis zur Technik entwickelt. In der traditionellen
Arbeiterbewegung herrschte die Überzeugung vor, dass Technik und Pro-
duktivkräfte den Menschen am Ende zugute kommen werden. Eines Tages
würde die Emanzipationskraft der Technologien an die engen Produktions-
und Herrschaftsverhältnisse stossen und eine Epoche sozialer Revolutionen
auslösen. Technik galt als ein wesentliches Befreiungsmittel. Eine umge-
kehrte Bewertung der Technik lässt sich in der alternativen Linken feststel-
len, bei der jeder technische Entwicklungsschritt die Menschheit in neue
Gefahren bringt. Für sie ist die apokalyptische Vision der Technik das
bestimmende Bild. Am besten sollte man von dem ganzen Teufelswerk die
Finger lassen, da die industrielle Zivilisation dazu neige, das bannende
Wort zu vergessen, das die technischen Krisenlösungen, die aller Orten
Zauberlehrlinge aus dem Boden schiessen lassen, unter menschliche Kon-
trolle bringen könnte.

Um an der Aufklärung festhalten zu können, sind wir gezwungen, eine

Selbstaufklärung der Aufklärung zu betreiben; das einfachere Mittel der
Gegenaufklärung führt, auch unter linken Vorzeichen, in Sackgassen.^ Erst
die Differenzierung der Technologien erlaubt es uns, aus dem Horizont der
romantischen Verklärung einer von Technik befreiten Welt herauszutreten
und bedrohliche Technologien von anderen zu unterscheiden, die in den
Dienst der Menschen genommen werden können. Erst ein proportionales,
das heisst den wirklichen Gefährdungen entsprechendes Verhältnis zur
Technik verschafft uns die Legitimation, die eine Technologie zu bekämp-
fen und deren Entwicklung wirksam zu behindern, die andere dagegen als

Mittel der Befreiung zu nutzen.
Es gibt tatsächlich technologische Bereiche, von denen der Mensch seine

Finger lassen sollte, weil sie menschenwürdige Lebensverhältnisse bedro-

WIDERSPRUCH - 33/97 95



hen oder gar die Grundlage menschlichen Lebens zerstören. Wenn ich das

so radikal ausdrücke, befinde ich mich in guter Gesellschaft. Erwin Char-
gaff, auf den eine Reihe biochemischer Entdeckungen zurückgehen, hat
einmal (sinngemäss) gesagt: „Wir müssen nicht alles wissen wollen, was in
den Mikroorganismen der Materie und in den Genzellen los ist. Niemand
hindert uns daran, diesem Wissensdrang eine Grenze zu setzen. Das Fatale
an der heutigen Entwicklung der Naturwissenschaften ist, dass alles, was
entdeckt wird, eines Tages auch technologische Anwendung findet." Das ist
durchaus nicht immer der Fall gewesen. Was zum Beispiel Galilei, Newton,
Kepler formulierten, war zunächst reines naturwissenschaftliches Wissen,
das selten direkte praktische Anwendung fand, wie die nicht immer erfolg-
reiche Projektierlust in der Renaissance und später zeigt. Wir müssen, sagt
Chargaff, vom big science wegkommen und zur kleinen Betriebsform, zur
Bescheidenheit des wissenschaftlichen Handwerks zurückkehren. Erst hier
können wir ethische Massstäbe in unserer Wissensproduktion zurückge-
Winnen. Die Selbstreflexion des wissenschaftlichen Handelns, die Chargaff
nahelegt, fordert im Grunde einen hippokratischen Eid für jeden Naturwis-
senschaftler, vergleichbar dem ärztlichen Schwur: sein Handeln auf das zu
beschränken, was Leben erhält.^

Geächtet werden muss zum einen der ganze Bereich der Atomindustrie,
der atomaren Zertrümmerung, der Kernfusion und der Kernspaltung, die
kriegerische wie friedliche Nutzung der Atomkraft, und zwar aus Gründen
der Selbsterhaltung der Menschheit unter einigermassen würdigen Bedin-
gungen. Die Strukturen dieser Technologie sind aufs engste mit gesell-
schaftlichen Herrschaftsverhältnissen verknüpft, aus ihnen ergibt sich der
Sicherheitsstaat in Permanenz. Das Diktum Robert Jungks - wer eine
Gesellschaft mit Atomkraftwerken bestückt, der muss den Atomstaat wol-
len - gilt unumstösslich bis auf weiteres.^

Ein zweiter Bereich, von dem ich meine, dass nur mit grösster Vorsicht
weiter geforscht werden darf, ist die Gentechnologie. Hier werden Eingriffe
in die Gattungsgeschichte möglich, wie sie bisher noch nie bestanden
haben. Mikroben werden produziert, die fähig sind, die ganze Erde zu
verpesten. Es ist wohl kein Zufall, dass die Gentechnologie gerade dort am
fortgeschrittensten ist, wo Kriegsforschung stattfindet. Ein riesiger Apparat
ist mit Investitionen in Milliardenhöhe dabei, die Grundlagen für technische
Anwendungen zu schaffen, deren Folgen unübersehbar sind. Wer kann im
Ernst unter Bedingungen, die Klonen von Menschen und anderen Lebewe-
sen erlauben, verhindern, dass Frankenstein aus der Phantasie in die Realität
tritt?

Die genannten beiden Technologiebereiche bezeichne ich als Aermef/-
sc/ze 7ec7/«o/o£/en; sie sind geschlossen in dem Sinne, dass sie demokrati-
sehe Selbstbestimmung und die Humanisierung der Lebensverhältnisse
erschweren oder prinzipiell nicht zulassen. Ich glaube, dass das, was
Österreich mit dem unfertigen Atomkraftwerk Zwentendorf gemacht hat,
die einzige humane Alternative zu den aufgezeigten Entwicklungsperspek-
tiven ist: die Anlagen stillzulegen und in ein Museum zu verwandeln, um

96 WIDERSPRUCH - 33/97



den Menschen zu zeigen, wie weit man hätte kommen können, wenn man
tatsächlich diesen Weg konsequent weitergegangen wäre.

Bei der Mikroelektronik dagegen handelt es sich um eine q/fene Techno-
Zogie. Dass diese Technologie verwendbar ist für den Krieg, für Atomkraft-
werke und für Genmanipulationen, ist ein berechtigter Einwand vieler
Technikkritiker. Zudem führt sie zur Vernichtung von Arbeitsplätzen, wenn
Industrieroboter der lebendigen Arbeitskraft die Möglichkeit nehmen, sich
zu vergegenständlichen, was die materielle Existenzgrundlage von Men-
sehen bedroht. Das liegt jedoch nicht an der Struktur dieser Technologie,
sondern an den fortbestehenden Klassenverhältnissen und an den Bedürf-
nissen des konservativen Lagers, die Ängste in dieser Gesellschaft als Kitt
der bestehenden Privilegienstrukturen aufrechtzuerhalten. Ich kann mir
aber vorstellen, dass Mikroelektronik in einer frei organisierten Gesell-
schaft eine Verwendung finden könnte, die der Beseitung von Not, von
Angst und Existenzunsicherheit dient.

Sensibilität für Enteignungserfahrungen, für Recht und Unrecht, für
Gleichheit und Ungleichheit (Gerechtigkeitskompetenz)

Bildungsarbeit, die in die Lebenswelt der Menschen einzudringen versucht,
ist in erster Linie eine Bewusstseinserweiterung, die das Spannungsverhält-
nis zwischen der Vermittlung objektiver Informationen und der Aufarbei-
tung subjektiver Erfahrungen durchhält. Die Kenntnis von Rechten ist als
ein Ziel emanzipatorischer Bildungsarbeit unumstritten, da erst dann die
unter Lohnarbeitsbedingungen stehenden, das heisst abhängigen Menschen
in Solidaraktionen um deren Verwirklichung kämpfen können. In dem
Masse jedoch, wie die Menschen von den selbstproduzierten Produkten als
blosse Anhängsel mitgeschleift werden, ist es eine Frage der Lebenserhai-
tung, auch die Enteignungserfahrungen zum Gegenstand des Lernens zu
machen. Das Bewusstsein von den alltäglichen Enteignungserfahrungen zu
stärken und in politisches Handeln umzusetzen, gewinnt immer grössere
Bedeutung nicht nur für gewerkschaftliche Kämpfe, sondern überhaupt für
die Handlungsorientierungen der Menschen. Daraus ergibt sich das beson-
dere Gewicht einer Kompetenz, die sich in keinem Lernzielkatalog findet:
der Sensibilität für Gerechtigkeit.

Die Wahrnehmung von Recht und Unrecht, das Messen der eigenen
Rechte an der Realität, ist ein Problem, mit dem wir künftig mehr zu tun
haben werden als bisher. Denn alltägliche Enteignungserfahrungen liegen
häufig unterhalb der Ebene einklagbarer und sichtbar verletzter Rechte; der
Normgehalt der Gesetze und der subjektiven Rechte mag sogar unberührt
bleiben. Nimmt man die konservativen Strategien zur Gesellschaftstrans-
formation, so verläuft die Umwandlung von Rechten in Realitätsschichten,
die nach Massstäben der Gesetzeskenntnis gar nicht zu erfassen sind.
Rechte erfahren eine Umwandlung, so dass Menschen ihre Bedürftigkeit
anmelden müssen, dass Bitten und Erwartungen an den Staat entstehen, wo
es sich früher um einklagbare Rechte handelte.'®

WIDERSPRUCH - 33/97 97



Vielen Menschen ist in einer Zeit, da wachsende Existenz- und Zukunfts-
ängste ihren Vorstellungshorizont verengen, das natürliche Rechtsbewusst-
sein verlorengegangen, die Sensibilität dafür, was ihre Rechte ausmacht,
was verteidigungswürdig ist und wofür man sich einsetzen muss, alltäglich
und in den kleinsten Angelegenheiten, damit demokratische Verhältnisse
nicht in autoritäre umschlagen.

Wenn ich von einer Kompetenz spreche, welche die Sensibilität für
Enteignungen schärft, dann verstehe ich darunter eine sehr weitgehende
Folgerung für das Lernen, die sich aus Bedrohungen der menschlichen
Existenzweise ergibt." Heute vollzieht sich ein grosser Vertreibungspro-
zess der Menschen aus ihren gewohnten Umgebungen, aus einer Lebens-
weit, in der sie sich wiedererkennen können. Stadtsanierungen haben häufig
die Wirkungen von Stadtzerstörungen. Was Menschen als Heimat verste-
hen konnten, ist ihnen unter dem Vorwand der Rationalisierung weggenom-
men worden. Der gesellschaftliche Wandel, von dem Soziologen sprechen,
hat sich weitgehend ohne Beteiligung der Betroffenen abgespielt und in der
Regel gegen ihre Interessen. Dieser Auflösung der geschichtlichen Erinne-
rungskraft der Menschen - sichtbar an der äusseren Umgebung - entspre-
chen Enteignungen ganz anderer Art. Die Verwissenschaftlichung und
Technologisierung der Entscheidungsprozesse hat dazu geführt, dass die
Menschen auch ihre natürlichen Fähigkeiten und Fertigkeiten im Umgang
mit den Dingen verloren haben. Ich meine damit eine Enteignung der Sinne,
des Denkens: Vieles von dem, was man einst selbst tat, wird einem jetzt von
einer komplexen Maschinerie abgenommen. Die Apparate und Maschinen
des täglichen Umgangs erlauben nur wenige Eingriffe. Jeder Mensch
verfügt über handwerkliche Fähigkeiten, aber die Objekte für eine derartige
Betätigung werden immer weniger. Was noch an individuellem handwerk-
lichem Vermögen übriggeblieben ist, steht in einem radikalen Widerspruch
zu dem, was die objektivierte Technik ausmacht.

Es sind Vergleiche darüber angestellt worden, welche Alltagsfähigkei-
ten Stammesangehörige in Afrika besitzen und ein Durchschnittseuropäer.
Sogenannte Primitive nehmen ihre Umwelt und die Techniken, mit denen
sie umgehen, äusserst differenziert wahr, erkennen sehr genau Nuancen in
der Veränderung ihrer Umwelt und in den Beziehungen zu anderen Men-
sehen. Der Objektüberhang durch Maschinerie und hochkomplexe Kom-
munikationssysteme hat beim Durchschnittseuropäer zu einer Kompetenz-
entwertung geführt, so dass man auf dieser Ebene durchaus von einer
Primitivierung der Beziehungen zwischen Mensch und Lebenswelt spre-
chen kann. Es wird ihm kaum noch etwas zugemutet und zugetraut. Was
heute auf dem Hobbymarkt angeboten wird, ist vielfach bereits zugeschnit-
ten und bedarf nur noch geringfügiger Fähigkeiten, es zusammenzusetzen.
Das intellektuelle Kombinationsvermögen wird jedenfalls dadurch nicht
herausgefordert. So versiegen schöpferische Kräfte, die dem menschlichen
Arbeitsvermögen innewohnen, und das hat selbstverständlich auch politi-
sehe Folgen, welche langfristig zur Aushöhlung demokratischer Selbstbe-
Stimmung führen.

98 WIDERSPRUCH - 33/97



Eine solche Wahrnehmung bezeichne ich als eine Fähigkeit zur Enteig-
nungserfahrung. Es handelt sich hierbei nicht um ein charakterliches Merk-
mal einzelner Menschen, etwa ihren ausgeprägten Gerechtigkeitssinn, oder
die Mitleidensfähigkeit für andere Menschen, für malträtierte Tiere und
Dinge. Wenn ich hier von einer Kompetenz spreche, so meine ich damit
vielmehr, dass man eine solche Sensibilität lernen und üben kann, dass man
dafür ein bestimmtes Wissen benötigt und dass dieses Wissen für Orientie-
rangen in der heutigen Welt ebenso wichtig ist wie lesen, Schreiben und
Rechnen.

Der pflegliche Umgang mit Menschen, mit der Natur und den Dingen
(ökologische Kompetenz)

Bei allen Lernprozessen, die zu Auswegen aus der Krise verhelfen können,
ist heute die ökologische Kompetenz notwendig. Wir wissen genug von dem,
was in der Produktion stattfindet, jedenfalls können wir uns leicht darüber
informieren; aber die gesellschaftlichen Folgen der industriellen Produktion
allgemein gehören zu Bereichen einer unterschlagenen Wirklichkeit, die
selbst durch spektakuläre Problematisierangen von Umweltzerstörungen
nicht öffentlich gemacht ist. Anknüpfend an die Grundlagenkompetenz muss
vor allem der Zusammenhang zwischen der industriellen Produktionsweise
und ihren psychosozialen Folgen zu einem öffentlichen Thema werden. Ich
meine damit nicht nur die Umweltproblematik im engeren Sinne, sondern
das mit der Zerstörung und Bedrohung unserer Lebensweit einhergehende
geschichtlich Neuartige der Situation.

Die ökologische Kompetenz bezieht sich keineswegs nur auf die Ruinie-
rung der Umwelt, auf deren lebensfeindliche Verschandelung. Dabei han-
delt es sich um ein relativ traditionelles Problem, für das es auch Lösungen
geben wird. Dieselben Leute, die Zerstörungen herbeiführen, produzieren
häufig schon Gegenstrategien und Gegenmittel. Ich meine mit ökologischer
Kompetenz den pfleglichen Umgang mit Menschen, mit der Natur und den

Dingen, das heisst, anzuerkennen, dass Menschen, Natur und Dinge ihre
eigenen Gesetze haben. Die Überwältigung des einen durch den anderen,
die Herrschaft des Menschen über den Menschen, ist gekoppelt an die
Herrschaft des Menschen über die Natur. Wo äussere und innere Natur
überwältigt wird, werden auch andere Menschen überwältigt, weil es sich
um ein und dieselbe Denkweise handelt. Das Wissen darüber, ein Arsenal
der Erkenntnismittel und nicht nur die gefühlsmässige Einstellung, meine
ich mit dem Begriff Kompetenz.'-

Ökologische Kompetenz besteht darin, sich jene theoretischen und prak-
tischen Mittel anzueignen, die notwendig sind, mit Menschen und Dingen in
pfleglicher, das heisst auf gewaltloser Kommunikation beruhender Weise
umzugehen. Ökologische Kompetenz bezeichnet nicht nur das Verhalten der
Menschen zur äusseren Natur, sondern auch ihr Verhältnis zur inneren Natur.
Wir haben heute einen höheren Grad an psychologischem Wissen, das uns
ermöglicht, die internen Strukturen der Subjekte besser zu erkennen und ihr

WIDERSPRUCH - 33/97 99



Verhalten menschlicher zu gestalten. Ende der sechziger Jahre hat man das

Wort von der neuen Sensibilität geprägt. Dies ist heute nicht mehr eine
Zusatzqualifikation, die man erwerben kann oder auch nicht. Sie zu haben
bedeutet gleichzeitig, über etwas zu verfügen, was die eigene Existenzweise
fundamental berührt und ihren Freiheitsspielraum ausmacht.

Erinnerungs- und Utopiefähigkeit (historische Kompetenz)

Die Menschen müssen gerade bei beschleunigtem technologischem Wachs-
tum, bei schneller Entwertung und Umwertung der Dinge so etwas wie eine
geschichtliche Kompetenz erwerben, den Umgang mit Zeitstrukturen, mit
der Zeit in vielfacher Hinsicht. Darunter fasse ich zum Beispiel nicht nur die
Aufteilung von Freizeit und Arbeitszeit, sondern auch die Entwicklung von
Mussefähigkeit. Gerade in einem Zeitalter, in dem der Teil der Lebenszeit,
der unmittelbar im traditionellen Sinne der Produktion von Gütern dient,
immer stärker reduziert wird, wird die Umgangsweise mit dieser zusätzli-
chen Lebenszeit darüber entscheiden, ob es eine Zeit wird, die lediglich die
Verwertungschancen kapitalkräftiger Gruppen erweitert oder als gesell-
schaftliche Emanzipationszeit der Individuen begriffen werden kann. Gros-
se Medienkonzerne sind dabei, jede Stunde, die frei wird, zu verwerten und
die Menschen ja nicht alleinzulassen, weil sie dann vielleicht auf eigene
Gedanken kommen könnten. Die Umgangsweise mit der Zeit ist deshalb für
mich eine eigene Dimension des gesellschaftlichen Lernens.

Die historische Kompetenz besteht im Wissen von der Geschichte einer
Gesellschaftsformation, ihren Klassenstrukturen, ihren politischen Ent-
wicklungsgesetzen und der eigenen Lebensgeschichte. Es gehört zu den
bedrohlichsten Symptomen unserer Gegenwart, dass man von einem chro-
nischen Gedächtnisverlust der Menschen sprechen kann. Das gilt nicht nur
für die politische Rechte, sondern in demselben Ausmass auch für die Linke.
Der Marxsche Satz „So hat es Geschichte gegeben, aber es gibt keine mehr"
ist bestimmend für die Beschreibung aller linken Bewegungen der letzten
zwei Jahrzehnte, die in einem Masse durch theoretische wie praktisch-
politische Moden bestimmt waren, dass hier von einem bedrohlichen
kollektiven Gedächtnisschwund zu sprechen ist.

Die Ideologie der Verabschiedungen spielt dabei eine massgebliche
Rolle. Was ist nicht alles postmodern, postindustriell, posthistoire genannt
worden, um traditionelle Denkweisen zu diskriminieren? Der beschleunigte
Wechsel von Moden und Konzeptionen trägt wesentlich dazu bei, dass
keine neuen Konzeptionen einer humanen Gesellschaft politische Gestalt
annehmen können. Was in der alten Arbeiterbewegung vielleicht etwas
zuviel vorhanden war, nämlich ein Beharrungsvermögen, sich durch den
unmittelbaren Situationsdruck nicht verwirren zu lassen, ist hier ins Gegen-
teil umgeschlagen. Nichts wird wirklich ausgetragen: Wenn etwas in kurzer
Zeit nicht klappt, wird es verabschiedet, und man setzt auf ein neues Pferd.

Die Zerstörung der Erinnerungsfähigkeit ist jedoch für jede Emanzipa-
tionsbewegung ruinös. Da die Linke kein Verhältnis zur Geschichte, auch

100 WIDERSPRUCH - 33/97



nicht zu ihrer eigenen Geschichte hat, nimmt sie teil an jenem psychologi-
sehen Mechanismus, den Mitscherlich als die Unfähigkeit zu trauern be-
zeichnete. Wer über Verluste, die er erlitten hat, nicht trauern kann, hat auch
keine Kraft zur Utopie. Soziales Gedächtnis und Utopiefähigkeit sind zwei
Seiten derselben Sache. Sich begrifflich mit dem Vergangenen auseinan-
derzusetzen bedeutet nicht die Wiederholung alter Tatbestände und Fehler,
ganz im Gegenteil: Es setzt den Blick frei für zukünftige Konstruktionen
und für eine politische Gegenwartsbewältigung. Erfahrene eigene Lebens-
geschichte in Lernprozessen weiterzuführen, die einen Begriff von allge-
meiner Geschichte vermitteln, wäre daher der Weg, sich historische Kom-
petenz anzueignen. Gesellschaftliche Lernprozesse, die diese Kompetenz
vermitteln, sind ein zentraler Beitrag zur Neuformierung des Generationen-
Vertrages.

Zum Schluss ein Wort zu den Überschüssen, die in diesen Überlegungen
zum Kompetenzerwerb stecken. Es gibt keine Änderung von Bildungssy-
stemen auf der Ebene rational durchkalkulierter Interessen und Abhängig-
keiten. Wer das Bildungssystem im Hinblick auf den Arbeitsmarkt refor-
miert, aufdie Qualifikationen, die heute erforderlich sind, wird scheitern, da
sich das Erwerbssystem, wenn diese Qualifikationen ihre schöpferische
Kraft entfalten, geändert haben wird. Sie liegen dann brach. Deshalb
müssen wir Entwurfsphantasie verbinden mit einem realitätsgesättigten
Begriff von gesellschaftlichen Lernprozessen. Es geht um Qualifizierung
von Generationen. Es geht um die Realisierung eines Generationenvertrags
mit der kommenden Generation.

Die von mir angeführten fünf Kompetenzen, die ein Lernen ausmachen,
das der Orientierung in unserer Welt dient, sind aufs engste miteinander
verknüpft. Ich weiss, dass es schwierig ist, Lernziele dier Art in einzelnen
Lehrgängen didaktisch umzusetzen. Ein Missverständnis wäre es jedoch,
wollte man die Forderung, das notwendige Wissen für ein gegenwärtiges
Weltverständnis auf die individuellen Erfahrungen zurückzubeziehen, als
eine Absage an Theorie verstehen. Wir benötigen heute mehr denn je einen
Begriff von der Geschichte, der objektiven Verhältnisse, um allgemeines
Wissen in ein praktisches Handlungswissen umzusetzen. Aus der im Grun-
de unaufhebbaren Spannung von Theorie und Erfahrung kann keine wirk-
liehe Bildung herausspringen. Erst wenn wir einen Begriff von der Vergan-
genheit haben, gewinnen wir die Utopiefähigkeit zurück, können wir
Befreiungsphantasien entwickeln, die aus wissender Hoffnung bestehen.

* Gekürzter Auszug aus dem neuen Buch von Oskar Negt „Kindheit und Schule in einer
Welt der Umbrüche", Steidl Verlag Göttingen, 1997. Wir danken dem Verlag.

WIDERSPRUCH - 33/97 101



Anmerkungen

1 Vgl. die Ausführungen im Kapitel III. „Alternativpädagogik" in: „Kindheit und Schule
in einer Welt der Umbrüche."

2 Vgl. Klaus Meisel u.a., „Schlüsselqualifikationen in der Diskussion." Frankfurt am
Main 1989. Ausgegangen ist die vor allem in der Erwachsenenbildung geführte
Diskussion über Schlüsselqualifikationen von Dieter Mertens. Siehe dazu den auf-
schlussreichen Artikel von Hans Tietgens, „Von der Schlüsselqualifikation zur Er-
Schliessungskompetenz", in: Petsch, H.-J./Tietgens, H., „Allgemeinbildung und Com-
puter", Bad Heilbrunn/Abb. 1989.

3 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, „Sämtliche Werke", Stuttgart 1927-1930, Bd. 20. S.

445ff.
4 Jeweils ein kritischer Essay ist diesen fünf Kompetenzen gewidmet in „Report 26.

Literatur- und Forschungsreport. Alternative Schlüsselqualifikationen", hrsg. von E.

Nuissl, H. Siebert, J. Weinberg, H. Tietgens, Frankfurt am Main 1990.
5 Vgl. dazu Wilhelm Mader, „Kompetenz im Umgang mit gebrochener Identität", in:

„Report 26", a.a.O., S. 20ff.
6 Vgl. dazu meine Untersuchungen „Prinzipien der exemplarischen Reorganisation des

Lehrstoffs am Beispiel der Technik", in: „Soziologische Phantasie und exemplarisches
Lernen", a.a.O., S. 113ff, und „Aspekte der politischen Psychologie der Technik", in:
„Lebendige Arbeit, enteignete Zeit", a.a.O., S. 227ff.

7 Ich verweise hier auf Variation 3: „Vergesellschaftung von unten" als Bedingung
individueller Freiheit: Zur Selbstaufklärung der Aufklärung".

8 Erwin Chargaff, „Der Mensch macht sich zum Massschneider des Schicksals", in:
„Frankfurter Rundschau", 7.1.1981.

9 Robert Jungk, „Der Atom-Staat. Vom Fortschritt in die Unmenschlichkeit". Reinbek
bei Hamburt 1979.

10 Siehe dazu vor allem Ursula und Wolfgang Apitzsch, „Wahrnehmungsfähigkeit von
Recht und Unrecht als soziale Schlüsselqualifikation", in „Report 26", a.a.O., S. 57ff.

11 Wie solche Lernprozesse zu organisieren sind, habe ich in meiner Schrift „Soziologi-
sehe Phantasie und exemplarisches Lernen" zu zeigen versucht - in dem Kapitel
„Prinzipien der exemplarischen Reorganisationn des Lehrstoffs am Beispiel des Rechts",
a.a.O., S. 104ff.

12 Dazu Gerd Michelsen, „Von der Umweltbildung zur ökologischen Kompetenz", in:
„Report 26", a.a.O., S. 45ff.

13 Siehe dazu Georg Behse, „Vom Umgang mit der Zeit", in: „Report 26", a.a.O., S. 66ff.

102 WIDERSPRUCH - 33/97


	Gesellschaftliche Schlüsselqualifikationen

