
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 17 (1997)

Heft: 33

Artikel: Aporien der anarchistischen Erziehung : zur Geschichte der libertären
Pädagogik und ihrer Utopien

Autor: Grunder, Hans-Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651901

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-651901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Ulrich Grunder

Aporien der anarchistischen Erziehung
Zur Geschichte der libertären Pädagogik und ihrer Utopien

Nach 1968 entdeckten interessierte linke Pädagogen Autoren, welche in
Vergessenheit geraten waren. Für die Protagonisten der Kinderläden und
der Freien Schulen galten Wilhelm Reich, Siegfried Bernfeld und Alexan-
der S. Neill als Exponenten radikaler Schulkritik. Das Programm 'anti-
autoritäre Erziehung' trat an, die erzieherische und schulische Lebenswelt
zu verändern. Kaum jemand schien sich daran zu stossen, dass der Begriff
'anti-autoritär' inpà't/agogiïc/î-jysfematAc/ier Hinsicht einen Widerspruch
in sich darstellt. Mit diesen Wiederentdeckungen schien schulkritisches
Denken aktivierbar und schulreformerisches Handeln endlich legitimierbar
zu werden. Allerdings blendete die damalige Diskussion gerade jenen
Kontext aus, der den Gewährsleuten von Kritik und Reform als Basis ihrer
Argumentation gedient hatte: Reich, Bernfeld, Neill und zahlreiche andere
linke Reformer waren in den 20er Jahren bereits herausragende Vertreter
der Erziehungs-, Schul- und Lebensreformbewegung gewesen. Hätte die
damalige Historische Pädagogik die Aera der reformpädagogischen Schul-
und Erziehungsreform in sozz'aZge.sc/iz'c/zth'c/zer Perspektive erforscht, wä-
ren neben den wichtigen Neuansätzen zugleich auch deren Aporien aufge-
deckt worden. Dies geschah vorerst nicht. Wurde auf die pädagogisch-
historische Optik überhaupt verwiesen, erfolgte dies in heroisierender,
hagiographischer und kanonisierender Manier, wie etwa in den Arbeiten
von A. Flitner, W. Scheibe oder H. Röhrs.

Erst zwei Jahrzehnte später hat sich die Historiographie der Pädagogik
mit den lange verschütteten und widersprüchlichen Aspekten der reform-
pädagogischen Zeit auseinandergesetzt. Aufgrund jüngerer Archivstudien'
entsteht in den neunziger Jahren allmählich das Bild einer pädagogisch
vielschichtigen Epoche, was den Diskurs um 'das Erbe' obsolet werden
lässt und durch eine Debatte um den produktiven Umgang mit einer
Aufbruchszeit der Pädagogik ablöst. Dabei geht es nicht zuletzt um Wider-
spräche, Dilemmata und Aporien, denen Schulkritiker und Schulreformer
seit jeher ausgesetzt sind, oft ohne es zu bemerken.^ In pädagogischen
Aufbruchzeiten treten diese als Argumente in pädagogischen Kontro-
versen in der Regel latent auf. So hätten wohl die wenigsten der radikalen
Schulreformer der Jahrhundertwende die Kluft zwischen dem utopischen
Anspruch ihrer Modelle und der Unmöglichkeit der Existenz einer pädago-
gischen Utopie eingestanden.^ Dasselbe gilt für die Gewährsleute der
Reformer nach 1968. Hätten sie sich damit befasst, hätten entweder Resi-
gnation oder unreflektierter Aktionismus die Folge sein müssen. Dürfen
demzufolge Menschen, welche sich der Schulreform verschrieben haben,
mit der Kernfrage ihrer Tätigkeiten sich deshalb nicht beschäftigen, weil
nur ihre Tabuisierung den Stillstand verhindert? Kann Immobilität nur

WIDERSPRUCH - 33/97 51



dann vermieden werden, wenn die Einsicht in den 'utopischen Zirkel' fehlt,
der darin besteht, dass die Utopie gleichzeitig mit ihrem Realwerden
verschwindet?

Ein Blick auf einige radikale, anarchistische Schulreformer der letzten
Jahrhundertwende belegt die Aktualität dieses Sachverhalts. Wie ihre
Nachfahren, die Reformer nach 1968 und deren Gewährsleute, wie zahlrei-
che zeitgenössische bottom-up-Reforminitiativen der achtziger Jahre, wie
die pädagogischen 'Graswurzelrevolutionen' der neunziger Jahre ebenso,
stehlen sie sich an der zentralen Frage nach dem Verhältnis von utopischer
Erwartung und realisierter Utopie vorbei. Die Kennntnis des 'utopischen
Zirkels 'hätte ihnen, dies sei konzediert, allerdings keine 'bessere Reform',
sondern lediglich die Einsicht in die Widersprüchlichkeit jeder Reformab-
sieht erlaubt. Anhand einiger Beispiele gilt es diese These nun zu veran-
schaulichen, nachdem knapp geschildert worden ist, was unter pädagogi-
schem Anarchismus zu verstehen isC

Wie im folgenden gezeigt werden soll, lehnen es libertäre Pädagoginnen
und Pädagogen, unter ihnen auch die, welche hier als Exempel stehen -
sowie die frühen Sozialisten als "Vorläufer des Anarchismus"® - in ihren
theoretischen Erörterungen ab, über grundlegende Erziehungs-, Bildungs-
und Unterrichtsziele zu debattieren. In ihrer Optik darf, ja kann Erziehung
keinen bestimmten Endpunkt haben. Finalität würde das heranwachsende
Individuum ungebührlich festlegen, seine quantitativ und qualitativ unab-
schätzbaren Möglichkeiten verschleiern und es fremdbestimmt, autoritär
und zweckrational erziehen. Damit ist ein doppelbödiger Vorgang umris-
sen: Zwar geht es den libertären Erziehern zum einen um eine 'bessere Welt'
und um einen 'besseren Menschen' - um einen idealen zukünftigen, um
einen utopischen Zustand also. Zum anderen verbietet es die anarchistische
Sicht, für den Phänotyp Utopias - und konsequenterweise ebenso für die
intellektuelle, physische, psychische und moralische Ausstattung der einst-
maligen Bewohnerinnen und Bewohner - konkrete Aussagen zu treffen.
Die betroffenen Menschen, autonom handelnd, sollen ihre Entwicklung zu
einem herrschaftsfreien Leben selber lenken. Indessen, dies sei schon jetzt
relativierend eingewandt, ist nicht immer zweifelsfrei zu ergründen, inwie-
weit sich die einschlägigen anarchistischen Texte auf die Erziehung in einer
bereits als egalitär antizipierten libertären Gesellschaft beziehen oder dar-
auf abzielen, das Leben in der zu einer Zeit herrschenden Gesellschaft zu
humanisieren.®

Me Et «nier .w/c/zen Umständen Lrzze/zzmg, wie .sind Bddnngsprozesse,
wie ist I/nteric/ît zw denken Die Antwort der unten vorgestellten libertären
Erzieher des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts lautet
knapp zusammengefasst: Zwar verzichten sie nicht auf die utopische
Hoffnung einer 'besseren Welt', hingegen wird das anzustrebende Ideal
gleichsam abgeschwächt. Infolge der in die theoretische Sicht einbrechen-
den unmittelbaren Ansprüche erzieherischer und schulischer Praxis wird es,
in der Regel unbewusst, 'zurückgestellt'. Die Libertären berauben das Ideal
seiner unnachgiebigen Strenge, das heisst: machen es praktikabel und

52 WIDERSPRUCH - 33/97



verwischen es zugleich. In unmittelbarem Zusammenhang mit diesem

Vorgang steht die zur Erziehung und Bildung unabdingbar notwendige
Zeitspanne: Ist der 'Faktor Zeit' einmal in die pädagogische Arbeit einbe-

zogen, kann es nur noch um mittelfristig umzusetzende, nicht mehr um
'utopische' Lösungen der Probleme in Erziehung und Unterricht gehen.
Weil Erziehung nicht warten kann, weil siejetzt gefordert ist, erscheint das

Paradox verschärft: Es ist unumgänglich, vom attraktiven, aber fernen
Zielzustand zu abstrahieren, aber aus dem Blick verlieren darf man ihn
deswegen nicht. 'Zeit' ist das Vehikel für den Transfer der Utopie in
Realität. Dies führt zur ebenso widersprüchlichen wie seitens der Libertären
kaum beachteten Frage, ob die 'wahre Utopie' jene sein muss, welche die
Vorwegnahme des erhofften Status verweigert. Die libertären Erziehungs-
praktiker beantworten sie positiv. Täten sie es nicht, dürften sie weder
erziehen noch unterrichten. Unbewusst befinden sie sich fortan im 'utopi-
sehen Zirkel'. Zwangsläufig ist damit Phantasie kompromittiert. Kompro-
misse eingehend, kann sie in einem schleichenden, beinahe unmerklichen
Kontaminierungsprozess - im schlechtesten Fall - zur alltäglichen Wirk-
lichkeit verkommen.

Bislang bearbeitete die Pädagogik die historischen Ansätze libertärer
Erziehung nur am Rand. Sie hat es verpasst, anarchistische Pädagogik als
Exempel für ein allgemeingültiges Problem, nämlich für den unabwendba-
ren Verlustvon 'utopischem Überschuss' unter dem unbarmherzigen Druck
pädagogischen Handelns zu diskutieren. Zugleich übersah sie ein illustra-
tives Beispiel für den hoffnungslos-unentwegten Kampf, Wirklichkeit
utopisch werden zu lassen. Aus heutiger Sicht sind die einstmaligen ver-
meintlichen Gegner einander nicht mehr so fremd, wie sie damals vermutet
haben mögen: Ist pädagogischer Anarchismus also nicht mehr als 'radikale
bürgerliche Pädagogik' Sind die pädagogischen Neuerer nach 1968 nichts
weiter als wiederum Gefangene eines unlösbaren Widerspruchs?

Weil die libertären Pädagogen, wollen sie erziehen und unterrichten, jede
politische anarchistische Utopie ihres Zielaspektes entheben mäjie«, kann
das pädagogische Ideal der verklärten politischen Fiktion lediglich vage
Richtschnur, nicht aber realistische Vorgabe sein. Im übrigen trifft dieser
Sachverhalt aufjede pädagogische Absicht zu, auch jenseits libertärer Optik.
Er stellt eine allerdings damals ausgebliebene 'systematische Provokation'
der zeitgenössischen Pädagogik dar, indem er die Frage nach dem Verhältnis
von politischen Zielen und pädagogischen Mitteln radikal exponiert.

Um den knapp Vorgetragegen Gedankengang zu vertiefen, sei anhand
des libertären Erziehungsdenkens und dreier historischer Beispiele seiner
Praxis geschildert, wie es um den vielschichtigen Bezug zwischen utopi-
schem Ideal und erreichbarer Realität steht. Einleitenden Bemerkungen, die
zu konkretisieren haben, was libertäre Erziehung sei, folgen notwendiger-
weise knapp gehaltene Hinweise zu den pädagogischen Grundlagen der
Versuche Paul Robins, Sébastien Faures, Jean Wintschs und Francisco
Ferrer y Guardias. Sie alle haben letztlich immer darum gekämpft, die labile
Balance zwischen ferner Utopie und banaler Realität zu halten.

WIDERSPRUCH - 33/97 53



Der zweite Teil beschreibt also das Verhältnis von Theorie und Praxis
innerhalb der angesprochenen Experimente in Cempuis (Robin), in
den'Escuelas Modernas' (Ferrer y Guardia), in 'La Ruche' (Faure) und in
der 'Ecole Ferrer' (Wintsch), die alle vor oder um die letzte Jahrhundert-
wende gewagt worden sind - und untersucht es auch in Emma Goldmans
Sicht7 Allen drei Schulen, zwischen 1880 und 1910 gegründet, ist gemein-
sam, dass sie auf der Basis einer 'anarchistischen Pädagogik' arbeiten, und
dass sie entweder von der Obrigkeit geschlossen (Cempuis) wurden oder
selber ihre Zeit als abgelaufen (La Ruche, Ecole Ferrer) erachteten. Es gab
zwar zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Europa einige andere anarchistische
Versuche, worunter wohl die 'Scuola moderna di Clivio' bei Como am
meisten Beachtung verdient. Bezüge zu den libertären pädagogischen
Bewegungen des 20. Jahrhunderts grenze ich ebenso aus wie jene der
anarchistischen Pädagogen zur Reformpädagogik.® Der abschliessende
Abschnitt resümiert das Thema und verweist auf die einleitende Fragestel-
lung, was Schulkritik und Schulreform nach 1968 betrifft.

Was ist anarchistische Erziehung?

Trotz differenzierter und divergierender Tendenzen kennzeichnet die 'Ii-
bertäre Bewegung', wie sie etwa genannt wird (und damit ebenso die
anarchistischen Erziehungskonzepte), in allen Flügeln Gemeinsames: Die
Anarchisten des ausgehenden 19. Jahrhunderts verabscheuen entschieden
jede auf Zwang beruhende politische und soziale Organisation. Der An-
archismus propagiert demgegenüber eine Gesellschaft, in der Ordnung und
Fredîed zusammengehen. Aus ihr sollen die wichtigsten Quellen jeden
Autoritarismus' rigoros verbannt sein: die Kirche und der Staat. Anarchis-
mus bedeutet keineswegs 'Chaos' oder Unordnung - gegen diese Unter-
Stellung haben sich die Anarchisten immer gewehrt. Das libertäre Ideal
bekämpft lediglich alle Institutionen, die auf den Menschen physischen
oder psychischen Zwang ausüben. Denn jede politische Macht, so die
Begründung, welche Form sie auch immer annehme, mit welchen Mitteln
sie auch immer ficht, ist ungerecht: Sie lässt Menschen über ihresgleichen
herrschen, unterstützt Ungleichheit, fördert Militarismus und duldet Krieg.
Nicht einmal die 'demokratischen Regierungen' sind anarchistischer Dok-
trin zufolge auszunehmen: Auch sie unterdrücken Minoritäten und halten sich

grundsätzlich an die Mehrheit. Die sogenannten 'Freiheiten' (Presse-,
Versammlungsfreiheit) erscheinen dem Anarchisten darüberhinaus als 'rei-
ner Irrglaube'.

Trotz ihres pointierten 'Internationalismus', der als völkerverbindender
Kosmopolitismus zu deuten ist, negieren Anarchisten keineswegs den Wert
der 'Vaterlandsliebe' - ausgangs des letzten Jahrhunderts eine zentrale,
vielbeschworene Kategorie staatsbürgerlicher Erziehung. Die Geschichte
des libertären Sozialismus' zeigt, dass zwar der naheliegende Begriff
'Heimat' aus diesem Begründungszusammenhang gerne ausgeschlossen
wird; 'Vaterland' jedoch meint für einen Anarchisten nicht 'Staat'. Denn:

54 WIDERSPRUCH - 33/97



Freiheit, Menschenrechte, Wert des Einzelnen und Güte können nur in
nationalen und internationalen Föderationen, die sich selbst leiten, errungen
werden.

Gespalten in Individualisten und Sozietäre, unterscheidet die Anarchi-
sten die Wahl der Mittel, die sie zur Veränderung der Gesellschaft, zur
Realisierung ihrer politischen Utopie einzusetzen gewillt sind. Bauen die
einen auf langsame und friedlich arbeitende Überzeugungskraft, befürwor-
ten andere unmittelbar rebellierende, revolutionäre Tat. Entgegen der weit-
verbreiteten Meinung sehen aber die meisten anarchistischen Theoretiker in
der Gewaltanwendung keine adäquate Methode, die als ungerecht und
gewalttätig eingestuften staatlichen Organisationen umzugestalten.® Unter
den intellektuellen Anarchisten hat die 'Propaganda der Tat' verschwin-
dend wenig Nachfolger gefunden. War dies doch einmal der Fall, dann
agierten jene nur gegenüber despotischen Regimes und Personen, die in
ihren Augen Tyranneien verkörperten. Die libertären Pädagogen schlagen
sich nicht auf Netschajews Seite.

Die pädagogische Komponente des libertären Denkens ist unmittelbar
mit dem politisch zentralen Begriff der 'Freiheit' verbunden. Damit rückt
die politische Utopie in die Domäne der Erziehung: In der bedingungslosen
Rebellion gegen jede ideologisch-indoktrinierende Bevormundung näm-
lieh - so sehen die Pädagogen unter den Anarchisten das kaum markierte
Ziel - ist die Jugend zu selbsttätigem Leben in selbstgewählter Freiheit und
bewusster Autonomie zu erziehen. Andererseits ist tTzze/ien'.vc/ze.v //anc/e/n
im anarchistischen Sinn eine durchaus militante Aktion. Ihr eignet eine

explizit negative Absicht: diejenigen, als Pseudowerte eingeschätzten Mo-
ralVorstellungen rücksichtslos zu entlarven und als Vorurteile denunzierte
Positionen abzubauen. Ebenso kompromisslos verfolgt sie eine positive
Intention: die zu Erziehenden zu einem aufgeklärten Bewusstsein für neue
Formen des gesellschaftlichen Zusammenlebens anzuleiten. Trotz aller
unterschiedlicher Standpunkte sind die libertären Sozialisten tief über-
zeugt, dass Menschen, deren Unwissen es bis anhin verhindert hatte, zu
Bewusstsein, Recht und Kraft zu gelangen, an der gesamten Kultur und an
allen Privilegien teilhaben müssen. Dies ist der Grund, im schulischen
Bereich auf Wissensvermittlung gerade m'c/tf zu verzichten. Andererseits
refüsieren anarchistische Pädagogen ausdrücklich die traditionellen schuli-
sehen Strukturen ihrer Zeit, die Inhalte und Unterrichtsmethoden einge-
schlössen. Verkrustet, antiquiert und lebensfremd stellt die traditionelle
Schule für jeden libertären Pädagogen ein untaugliches Mittel, die Kinder
zum freiheitlichen Denken zu erziehen. Gewaltsam dämpfe sie den 'Durst
nach Freiheit' und den 'Wunsch nach Initiative', wie es gelegentlich heisst.
Anarchisten setzen darum auf die Alternativen zum Schulsystem.

Die für die Sache der Erziehung aus solcher Argumentation resultierenden
Dilemmata sind seitens der libertären Pädagogen ebensowenig thematisiert
worden wie von ihren Nachfolgern im pädagogischen Denken. Jedenfalls
haben sie nicht erkannt oder nicht eingestehen wollen, welche Schwierig-
keiten einer libertären Erziehungspraxis warten, folgte sie der 'ziellosen

WIDERSPRUCH - 33/97 55



Zielperspektive'. Streng gefasst ist Schule im libertären politischen Kon-
zept nicht praktizierbar. Trotzdem haben Libertäre Erziehung und Bildung
stets diese Perspektive als die für sie massgebliche Leitlinie der gesell-
schaftlichen Transformation erachtet, in der Regel ohne den angesproche-
nen Widerspruch auszuleuchten. Weshalb Intention jeder anarchistischen
Erziehungsidee ist es, das Kind nicht fraglos an staatliche oder familiäre
Ordnungen anzupassen, sondern seine innere und äussere Freiheit zu
gewährleisten und zu fördern. Erzieher, Lehrer und Eltern haben demgegen-
über den individuell unterschiedlichen, als unstetig begriffenen Verlauf der
kindlichen Entwicklung zu respektieren. Jedes erzieherische Handeln, jede
unterrichtliche Absicht ist nur dann gerechtfertigt, wenn sie körperlichen
und moralischen Zwang vermeiden. Das heisst bezogen auf den Unterricht:
Strafen, Preise und Beurteilung - ja, der Wettbewerb unter den Kindern als

solcher, sind unstatthaft. Die von den anarchistischen Pädagogen einge-
setzten Erziehungsmittel sollen Selbstdisziplin, Zusammenarbeit und
selbstverantwortliches Lernen fördern. Schule soll, wie es Bakunin 1866'®

bereits angedeutet hatte, aZZen Menschen Kultur und Wissenschaft lehren,
ausgerichtet auf die jeweilige Wirklichkeit ihres Daseins und ohne sek-
tiererischen und nationalistischen Einschlag. Bakunins Ziel der Erziehung
liegt darin, "dass jedes menschliche Wesen, wenn es auf die Welt kommt,
dort, soweit dies nicht von der Natur, sondern von der Gesellschaft abhängt,
die gleichen Mittel findet zur Entwicklung seiner Kindheit und seiner
Jugend, bis es erwachsen ist, zunächst für seine Erziehung und seinen
Unterricht und später zur Übung in den verschiedenen Kräften, die die Natur
in jeden für die Arbeit gelegt hat" (ebda.). Nur so könnte Schule, für die
Libertären bis anhin und wohl auch weiterhin ein Repressionsinstrument,
allen menschlichen Wesen eine gleichartige, unkonformistisch-lebensnahe
Bildung vermitteln, die der anarchistischen Doktrin gemäss ohne 'unbe-
fragte Vorurteile', 'jahrhundertealte verknöcherte Tabus' und 'unzulässige
Gewissensbeeinflussung' auskommt.

Obwohl die libertäre Pädagogik ihre Entwürfe, auf die die Praktiker in
den angesprochenen Schulen fortan zurückgreifen sollten, erst in den
letzten Dekaden des 19. Jahrhunderts präzisiert hat, reichen die Wurzeln des

anarchistischen Erziehungsdenkens weiter zurück: W. Godwin, R. Owen,
C.-H. de St.-Simon, E. Cabet, Ch. Fourier, V. Considérant, M. Stirner, P.-
J. Proudhon, M. Bakunin und E. Reclus haben in ihren Schriften libertäre
Pädagogik thematisiert. Libertäre Erziehung, wie sie von den Genannten
meist unsystematisch, oft nur bruchstückhaft konzipiert worden ist, scheint
allerdings heutiger Schulrealität ebenso entgegenzulaufen, wie sie es da-
mais und dann nach 1968 auch getan hat. Diese Widerborstigkeit verleiht ihr
bis in die Gegenwart einen leisen Schimmer von Attraktivität und Exotis-
mus zugleich, der sich derzeit im Bestreben heutiger Libertärer, zwischen
anarchistischer und 'Antipädagogik' (v. Schoenebeck, v. Braunmühl) Affi-
nitäten zu sehen, spiegelt. Vor hundert Jahren schon begann freilich eine
soziopolitische und pädagogische Entwicklung, die die Anarchisten in eine
gesellschaftliche und pädagogische Nische zwang und sich ihnen als zwei-

56 WIDERSPRUCH - 33/97



felhafter Ausdruck allgemein positiv bewerteter sozioökonomischer Pro-
zesse präsentierte: Nicht antimodernistische Rückkehr zu einem einfachen
Leben, wie die Libertären es vertraten, aber frenetischer Konsumismus,
nicht produktives Handeln im landwirtschaftlich-künstlerischen Bereich,
wie sie damals verlangten, aber komplizierte technische Entwicklung, nicht
Gleichheit zwischen Individuen und Völkern, aber sich vertiefende Hierar-
chien, nicht kleine, autonome und föderierte Gemeinschaften, doch grosse
Staaten und unübersehbare Agglomerationen, nicht Vorschläge zur Frie-
denserziehung, aber weiterschwelende Konflikte, nicht progressiv wach-
sende Autonomie der Menschen, dagegen schwere körperliche und geistige
Beeinflussung durch Manipulatoren jeder Art.

Der libertär-pädagogische Gedanke ausgangs des 19. Jahrhunderts ist
wie die Konzepte liberaler Pädagogik wissenschaftsorientiert. Er reflektiert
die optimistische Sicht, schulische Inhalte und Unterrichtsmethoden mittels
eines rationalen Diskurses zu erneuern: Denn die vernünftigen Entschei-
düngen emanzipierter, freier Individuen verbürgen eine harmonische Ge-
Seilschaft und sichern den Fortschritt. Darum forderten die Anarchisten
damals die VoZLs'im/ver.v/tär, Gesetze zur LaLv'm/ng c/es [/«ferr/chta sowie
die sofortige völlige G/ei'c/zèerec/z/rgtmg von Frauen und Mädchen mit dem
männlichen Teil der Bevölkerung. In unserem Jahrhundert besteht eine
gewisse Übereinstimmung der Anarchisten mit den Vertretern der Reform-
Pädagogik, darunter mit der 'école active', der Reformpädagogik in der
ffanzösischsprachigen Schweiz (Adolphe Ferrière, Pierre Bovet, Edouard
Claparède), was die Kritik am traditionellen Autoritarismus, an der
unverrückbaren Lehrerrolle, an den 'vertrockneten Kathedermethoden', am
stumpfen Auswendiglernen von unattraktiven Stoffplänen und an einem
rigiden Tagesprogramm anbelangt. Ebenfalls zeigt sich die Verwandtschaft
zwischen anarchistischer Pädagogik und reformpädagogischer Bewegung
an der von beiden erhobenen Maxime, Schule den /nterewen der Kmder
gemäss zu gestalten. Zu den seitens der Anarchisten als 'bürgerlich'
eingeschätzten Reformpädagogen bestehen bei genauerem Hinsehen hin-
gegen beträchtliche pädagogische Differenzen, auf die später zurückzu-
kommen ist.

Die 'anti-autoritäre Bewegung' Ende der sechziger Jahre hat die libertär-
sozialistischen Ideen im pädagogischen Bereich bislang zum letzten Mal
aktualisiert (Versuchsschulen, Kinderläden, Lehrlingswerkstätten, kriti-
sehe Universität), ohne dass auf deren vormalige Exponenten allerdings
bewusst zurückgegriffen worden wäre. Die Tatsache, dass ebenfalls die
zahlreichen alternativen Schulen in freier Trägerschaft, wie sie in den
Siebzigerjahren entstanden sind, nicht explizit auf die libertäre Pädagogik
Bezug genommen haben, passt in eine Rezeptionsgeschichte der anarchisti-
sehen Pädagogik innerhalb der pädagogischen Historiographie, die im
Grunde ihren Namen nie verdient hat.

WIDERSPRUCH - 33/97 57



Welches Bild vom Kind zeichnen die Libertären?

Jedem Anarchisten sind Kinder autonome und freie, einer unablässigen
Entwicklung unterworfene Wesen. Das Engagement der libertären Pädago-
gen zielt aber nicht nur auf das Kind, sondern bezieht ebenso die Umwelt
ein, in der es lebt: Den Edukanden ist ein zusagendes M/7/ew zu schaffen -
eine Umgebung also, das ihre Entdeckungs- und Experimentierfreude
stärkt. Das Kind soll darin gemäss .ve/we« Wünschen und Bedürfnissen
agieren. Ausserdem dürfen Erfahrungen, die ein Kind in seiner Umgebung
machen kann, nicht vorgeschrieben, sondern sollen von ihm selber verwirk-
licht werden. Der Begriff 'Erfahrung in Freiheit' - oder wie es Tolstoi
ausdrückt: "...die Pädagogik und ihr einziges Kriterium die Freiheit" - zur
Maxime libertärer Erziehung erhoben, führt unmittelbar in die Spannung
von Utopie und Verzicht auf die Antizipation eines Idealzustandes.

Dass im übrigen die libertäre Pädagogik mit einer radikalen Schulkritik an
der traditionellen Schule verbunden ist, verwundert nicht. Allerdings wären
solche Vorstellungen nicht ausdrücklich anarchistische, wenn sich nicht ihre
Absichten von anderen, ähnlichen Konzepten (etwa demjenigen der oben
angesprochenen 'école active', der Reformpädagogik, der .éducation nou-
velle' der Jahrhundertwende, ja sogar der Schulkritik nach 1968) weiter-
gehend unterschieden: Die pädagogischen Intentionen aller libertären Erzie-
hung leiten die Anarchisten aus den politischen Zwecken des Anarchismus
ab. Genau da handeln sie sich indessen jenes Dilemma ein, das illustriert
werden soll. Dagegen sind die seitens der Libertären als 'bürgerliche Refor-
mer' denunzierten Reformpädagogen durchaus inkonsequent, wenn es dar-
um zu tun ist, Politik, pädagogische Theorie und schulische Praxis zu
verbinden. In der anarchistischen Optik einer 'libertären Reformpädagogik'
kann 'bügerliche' Schulkritik deshalb nicht mehr als lau und halbherzig
ausfallen, weil sie des Übels Wurzeln nicht packt. Didaktische und metho-
dische Reformen können nur unvollkommen sein, weil sie nicht bis an das

Ziel gehen önr/en. Die seitens der Reformpädagogen verlangten Neue-

rungen im staatlichen Schulwesen können nicht mehr als blind sein, weil
sie die Macht des Staates unangetastet lassen. Insoweit sind sich Tiber-
täre' und 'bügerliche' Reformpädagogik zwar verwandt, wenn es um die
Anwendung 'moderner' Unterrichtsmethoden geht. Sie beziehen anderer-
seits grundlegend unterschiedliche Positionen, wenn das Verhältnis von
Utopie und Realität zur Debatte steht: Nehmen die libertären Pädagogen für
sich in Anspruch, das Problem mindestens thematisiert, sich also seiner
Aporien ausgesetzt zu haben (was nicht durchwegs stimmt), sprechen sie

genau das den Reformpädagogen der Jahrhundertwende ab. Die notwendige
Prämisse für deren Handeln habe im tiefen (uneingestandenen) Bruch
zwischen utopischem Ziel und alltäglicher Praxis bestanden, meinen die
Libertären.

Im Zentrum libertärer Pädagogik stehen die folgenden Axiome, an die
sich auch die fünf angesprochenen anarchistischen Erzieher gehalten ha-
ben. Sie, immer wieder in anderer Akzentuierung vorgetragen, belegen in

58 WIDERSPRUCH - 33/97



ihrer deutlichen Praxisorientiertheit, inwieweit die libertäre Utopie bereits
von der Realität bedroht, ja verdrängt wird.
Positive Przie/inng: Die Schule gründet auf dem Experimentieren des

Schülers, auf Beobachtung und Interpretation (nicht auf 'Dogmen' oder
'Glaubensinhalten', wie es heisst).
/nfegraie Erziehung: Die Entwicklung des Intellekts, des Körpers, der Hand
und der Moral wird als ein Ganzes verstanden. Angestrebt wird deshalb eine
harmonische Ausbildung aller Fähigkeiten des Kindes - bis zu seiner

Konfliktfähigkeit.
Perwanente Erzie/wmg: Bildung und Erziehung sind nie abgeschlossen. Ein
sich weiterbildender Mensch befindet sich in einer dauernden Evolution
und ist offen für Neues.
Autonomie: Was gelehrt wird - und wie dies geschehen soll - ist Sache aller
Betroffenen, nicht der erwachsenen Erzieher allein. Damit wird individuel-
le Autonomie gewahrt und befördert.

Pädagogische Theorie und alltägliche Praxis - Paul Robin in Cempuis

Robin, als Mitglied der 'Ligue d'Enseignement de Bruxelles' und des

belgischen Generalrates der Internationalen Arbeiterassoziation, setzt am
Brüsseler Kongress 1868 die Frage der E<fucot/on mtegra/e auf die Tages-
Ordnung. ' ' Im selben Jahr gründet er die Erzieherzeitschrift ,Le Soir'. 1868
heiratet er. Nachdem während Streikaktionen Arbeiter in Lüttich umge-
kommen waren, protestiert er seitens des Rates der Internationalen Arbeiter-
assoziation gegen das brutale Vorgehen der Behörden. Als französischer
Staatsbürger wird Robin darauf des Landes vewiesen, verlässt Belgien und
reist mit seinerFamilie nach Genf, wo erMichael Bakunin kennenlernt. Nach
einem kurzen Aufenthalt in Paris geht er nach London, wo er bis 1879 bleibt.
Von Karl Marx, zu dem sich ein gespanntes Verhältnis entwickelt, erhält er
Griechischstunden. Im englischen Exil verdient Robin in London sein Leben
als Französisch- und Mathematikprofessor. 1879 von Ferdinand Buisson
nach Frankreich zurückgeholt, wird er zum Schulinspektor von Blois er-
nannt. Seine neuartigen didaktisch-methodischen Ideen bringen ihn aber
sofort in Opposition zu den Autoritäten, weswegen Robin seine Versetzung
an ein Lehrerseminar verlangt. Am 16. Dezember 1880 wird er schliesslich
zum Direktor des neuzuschaffenden, finanziell auf einem Legat beruhenden
Waisenhauses in Cempuis, 112 Kilometer nördlich Paris, berufen. Als Leiter
von Cempuis kämpft Robin während vierzehn Jahren unermüdlich gegen die
kirchlichen Kräfte in der Region sowie gegen eine sperrige Schuladministra-
tion und mit etlichen unfähigen Mitarbeitern. 1894, nachdem er zum Rück-
tritt gezwungen worden ist und Cempuis verlassen hat, wird er Professor für
Pädagogik an der neuen Universität in Brüssel. Er gründet die Zeitschrift
'L'Education intégrale'. In Vorträgen und Diskussionen verbreitet er neo-
malthusianisches Gedankengut. Im Mittelpunkt seines Denkens stehen drei
Ideen: "Bonne naissance, bonne éducation, bonne organisation sociale."
1912 setzt er seinem Leben gewaltsam ein Ende.

WIDERSPRUCH - 33/97 59



Robins libertär-pädagogischer Argumentation eignet utopische Züge.
Seine Anstalts- und Schulpraxis kommt aber um die 'Verzeitlichung der

Utopie' nicht herum. Dies gilt in einem Bereich nicht, in dem von ihm in
Theorie nnd Praxis konsequent vertetenen Postulat der Ä'oednkatio«. ' ^

Obschon im Jahr 1880 kein französisches Gesetz koedukativen Unterricht
zulässt, nimmt der Libertäre Knaben wnd Mädchen in sein Waisenhaus auf
und erzieht sie zusammen. Beim Klerus und in den staatlichen Behörden
stösst dies erwiesenermassen auf erbitterten Widerstand. Im Zentrum der

Erziehung in Cempuis steht die Edncafion integrale, ein auf Bakunin
zurückgehendes, Fourier zugeschriebenes Konzept, dem utopische Züge
nicht mangeln. Robin umschreibt es so: "Das Wort 'intégral', bezogen auf
die Erziehung, vereinigt die Begriffe körperlich, intellektuell und mora-
lisch und bezeichnet darüberhinaus kontinuierliche Zusammenhänge zwi-
sehen diesen drei Bereichen". Der spanische Schulreformer Francisco
Ferrer sollte seine eigene Idee von Erziehung knapp zwanzig Jahre später in
Anlehnung an Robins 'rationelle Erziehung' nennen.

Die Zwecke der üsdneado« integrale erschöpfen sich nicht in jenen des

damaligen bürgerlichen oder sozialistischen Erziehungsdenkens, sondern
überholen es: Sie bringen zusätzlich den Gedanken der Demokratisierung
des Erziehungswesens (Obligatorium, Unentgeltlichkeit, Einheitsschule)
oder denjenigen der direkten Kombination von schulischer und beruflicher
Ausbildung ein. Als Folge dieses Konglomerats von weit entfernten und
naheliegenden Absichten sind bei Robin auch problematische, indessen
indirekte Bezüge zu einem Utilitarismus im Sinn Benthams (Erziehung und
Unterricht als Vorbereitung aufdas Leben in Arbeit), nebst neo-malthusiani-
sehen 'bonne naissance, bonne éducation, bonne organisation sociale' und
sozial-utopischen (Neuordnung der Verhältnisse in Gerechtigkeit) Ideen
spürbar.

Wesentlich beeinflusst das Erziehungskonzept des Leiters von Cempuis
auch seine Tätigkeit in Arbeiterorganisationen und seine Teilnahme an den
Debatten in den libertär-dissidenten Gruppen um Bakunin, Herzen, Reclus,
Guillaume und Kropotkin. Robins Waisenhaus repräsentiert im übrigen
mehr als die Integration der Strömungen der Zeit: Mit Cempuis entsteht ein
grundlegend neues Konzept der Waisenerziehung - und ein ebenso unge-
wohntes der Lehrerfortbildung. Ersteres sticht von der gängigen Asylpraxis
in Frankreich dadurch ab, dass es die Waisenkinder als ganze Menschen
anspricht und nicht vorgibt, es betreue Mitleid herausfordernde Aussensei-
ter. Cempuis konkretisiert mindestens in Teilen das libertär-sozialistische
Bild von einer Erziehung zur Freiheit und Menschenwürde, einer harmoni-
sehen Ausbildung aller im Kind angelegten Fähigkeiten und einer angemes-
senen Vorbereitung der Zöglinge auf ihr künftiges Leben. Obwohl Robins
Versuch, Wunsch und Wirklichkeit vorsichtig zu balancieren, positiv zu
würdigen ist, drängt sich der für mein Thema entscheidende Schluss auf:
Robin hat das libertäre Ideal in zeitliche Verläufe gepresst und es so seiner
Totalität beraubt. Dabei hatte er nichts Geringeres versucht, als das Konzept
einer pädagogischen Revolution, j ene Forderung, die seit mindestens zwan-

60 WIDERSPRUCH - 33/97



zig Jahren in den anarchistischen Schriften - programmatisch und nie
abgerundet - vertreten wird, in die Praxis umzusetzen.

Er ist der erste anarchistische Pädagoge, der sich für die praktische
Realisierung seiner Erziehungsphilosophie so energisch engagiert. Er ge-
hört ebenfalls zu den ersten libertären Pädagogen, die unablässig die
attraktive Vision einer Kongruenz von anarchistisch-pädagogischem Ideal
und libertär-pädagogischem Handeln in einer institutionellen Umgebung
sucht. Dass sein Erziehungsstil eine antietatistische, antimilitaristische
Komponente enthalten hat, steht ausser Zweifel. Staatskunde (wenn auch in
aufklärerischer Absicht) und Drillübungen (wenn auch mit defensivem
Charakter) mwMten in Cempuis durchgeführt werden. Um einen anderen

Widerspruch ist Robin ebenso wenig herumgekommen: Versuchte er zum
einen, 'seine' Kinder auf eine sinnreiche Existenz in der Gesellschaft
vorzubereiten, machte er sie andererseits gerade der ihm verhassten Ord-
nung verfügbar und für sie tauglich. Als die Utopie, worauf er hinarbeitete,
stellte sich Robin dagegen eine egalitäre, auf Freiheit und Gleichheit
beruhende Gesellschaft vor. Trotz vehementer Gegnerschaft von ver-
schiedener Seite praktiziert Robin während vierzehn Jahren Koedukation,
eine moderne Waisenerziehung und eine frühe Form des polytechnischen
Unterrichts sowie ungewöhnliche LehrerfortbildungsStrategien - allesamt

gegen die Zeichen der Zeit. Im Unterricht fordert er vom Kmd interessiertes,
selbsttätiges und engagiertes Lernen von Wissensinhalten. Der Le/irer soll
arbeitsunterrichtlich vorgehen und die geistige und körperliche Erziehung
des Heranwachsenden gründlich beobachten. Die /«jtifwrion muss eine
kindgemässe Umwelt bereitstellen und Geist, Körper und Hand ausgewo-
gen bilden.

Kurz nach der Jahrhundertwende werden die EJncafion «oMveZ/e, die
'école active', die 'Reformpädagogik', die 'progressive education' die
pädagogische Debatte mit vergleichbaren Ideen anfachen; in Europa wer-
den später die nachmaligen 'Reformpädagogen' die Schule von aussen und
innen zu erneuern suchen. Sowohl Ferrière, Claparède und Bovet als auch
Lietz, Wyneken, Montessori, Decroly, Otto und andere - hier wie oben
verallgemeinernd und mit Ausnahme von Neill 'bürgerliche Reformpäd-
agogen' genannt - vertreten denjenigen Robins auf den ersten Blick affine
Gedanken. Hinter den pädagogischen Theorien der 'bürgerlichen Refor-
mer' stehen jedoch andere politische Einsichten. Die aus dem Verhältnis
von Utopie und Realität entstandenen Aporien sind freilich bei Robin wie
bei den 'bürgerlichen Pädagogen' und auch den politisch Linksstehenden
beinahe dieselben.

In Ferrières Schriften erscheint etwa die 'école active', die 'reformpäd-
agogische Schule' zu Beginn des Jahrhunderts als 'kindgemässe Didaktik' -
in vielem derjenigen Robins gleich, allerdings bar eines explizierten poli-
tisch-pädagogischen Fundaments. Die Ungereimtheiten bei Ferrière sind
denn auch augenfällig. Für Ferrière hat Unterricht eher mit Fragen der
Vermittlung von Lernstoffen, mit Effizienz von Lehr- und Lernformen und
mit professionellem Lehrersein zu tun als mit politischen Zielen, die eine

WIDERSPRUCH - 33/97 61



heV/ramte pädagogische Praxis nach sich ziehen sollten. Als Bewunderer
Rousseaus bezieht dagegen Robin aus dem libertär-sozialistischen Denken
die grundlegenden Motive seiner Erziehungsarbeit: bedingungsloser Anti-
autoritarismus, pazifistischer Internationalismus, Antimilitarismus undFrau-
enemanzipation bestimmen seine Pädagogik der Freiheit und die Fdwcat/on
intégra/e. Sébastien Faure (1858-1942), Francisco Ferrer (1859-1909), Emma
Goldman (1869-1940) und Jean Wintsch (1880-1943) setzen Robins Werk
einige Jahre nach der Schliessung Cempuis' unter ähnlichen Prämissen fort.

Sébastien Faure und La Ruche

Faure, 1858 in eine reiche katholische Familie geboren, wird während
kurzer Zeit in einer Jesuitenschule unterrichtet. Als Politiker, so sein frühes
Ziel, will er "mit den Unterdrückten gegen alle Unterdrücker kämpfen".^
Anfänglich der Arbeiterbewegung nahestehend, setzt er sich ab 1888 für
den "Sieg des Anarchismus" ein, wie er selber sagt. Faure, Autor von
zahlreichen, in vielen Zeitschriften verstreuten Beiträgen, gilt bald einmal
als guter Redner. Mit Louise Michel zusammen gründet er 1895 die
Zeitschrift 'Libertaire'. Wegen seiner publizistischen Arbeit wird er von
den Behörden verfolgt. In einer seiner programmatischen Schriften setzt er
sich mit den Vorwürfen an die Anarchisten auseinander, erklärt, was die
Libertären erreichen wollen, und berichtet von ihrem "idéal révolutionnai-
re". Im Zug seines Artikels skizziert er sein anarchistisches Programmund
wendet sich mit einem autobiographischen Argument gegen allfällige
Einwände, die im Zusammenhang mit diesem Thema aufschlussreich sind:
"Nein, wir sind weder Utopisten noch Träumer oder Verrückte, und der
Beweis dafür ist, dass uns überall die Regierungen verfolgen und ins
Gefängnis werfen. Dies tun sie, um unsere Worte der Wahrheit zu unter-
drücken."

Die Ambivalenz zwischen politisch-pädagogischer Utopie und alltägli-
eher Realität kommt in Faures Roman Mon commK/iiime''' zum Ausdruck.
Was libertäre Erziehung sein muss, hatte er zwischen 1904 und 1917 in 'La
Ruche' ('Der Bienenkorb') in Rambouillet, in der Nähe von Paris, seinem
'rationalistischen Waisenhaus', exemplarisch gezeigt. 'Mon communis-
me', von La Ruche angeregt, wirft ein Licht auf diesen, von Paul Robin und
Francisco Ferrer beeinflussten Schulversuch. Wie eng Faure Politik mit
Pädagogik, Schulkritik und Schulreform amalgamieren wollte, zeigt das

utopischste unter seinen Werken wohl am besten: Nicht nur treffen die
Rückkehrer in 'Mon communisme' (1921) ihr Land völlig verwandelt an -
es gibt weder staatliche noch kirchliche Autoritäten -, auch die Kinder
werden anders erzogen als früher: Schon die Kleinkinder verbringen den

Tag in einer ihnen zusagenden Umgebung, im Grünen, betreut von ausge-
wiesenen Spezialisten. Aus dem Kindergarten treten die Kleinen in die
Schule über, die gemischte Klassen führt. Die Kinder lernen dort wenig,
aber was sie lernen, gründlich. Unnütze Examen, disziplinierende Normen
und Noten gibt es nicht.

62 WIDERSPRUCH - 33/97



Dass der utopische Roman Faures keineswegs realitätsfern angelegt sein
dürfte, belegt die Affinität des Zukunftsstaates mit 'La Ruche'. Die Schule
in Rambouillet hat der Utopie vermutlich als 'realistisches Vorbild' ge-
dient. Seine rege Vortragstätigkeit, seine Schule in Rambouillet und seine
umfassende 'Encyclopédie anarchiste' (4 Bde.) machen Faure zu einem
herausragenden Verfechter des französischen Anarchismus. In seinen Pu-
blikationen betreibt er direkte Propaganda für die libertäre Sache, und den
'Bienenkorb' sieht er als entschlossenen Brückenkopf für eine neue Gesell-
schaft, obschon die Kinder dort nicht zu "kleinen Anarchisten" erzogen
werden sollen, wie er selber sagt. Faure legt damit v. a. ein aufRobins Ideen
und seiner Praxis in Cempuis gründendes libertär-reformpädagogisches
Konzept vor. Es ist der bürgerlichen Reformpädagogik - ebenso wie jenes
Robins - weit voraus, nicht allein, was die pädagogische und didaktische
Basis betrifft; Faure bezweckt dort, libertäres Denken mit einer libertär-
pädagogischen Praxis eng zu verknüpfen.

Selbstverständlich hegen die bügerlichen Reformer ebenfalls ein Gesell-
schaftsideal, das, wie das Beispiel des Genfers Adolphe Ferrière belegt,
aber auf die Reform der zeitgenössischen sozialen Situation, u. a. auf jene
der Schulen abhebt, ohne über die Grenzen des liberal-bürgerlichen Staates

hinauszugreifen. Wie Robin versucht auch Faure, die erträumte Gesell-
schaftsordnung in seinem Unternehmen zu antizipieren. Gleich Robin
reduziert Faure das faktisch unerreichbare Ideal auf eine pädagogische
Axiomatik, von deren realen Chancen er überzeugt ist. So ist, was bei den
bürgerlichen Reformpädagogen häufig in didaktisch-methodischer Spiele-
rei verhaftet bleibt, bei Faure Ernst: Die Kinder des 'Bienenkorbs' leben in
echter Koedukation, Musikinstrumente, Schulmaterial und Arbeitsgeräte
gehören allen, eine demokratische Lebensform schliesst die Mitsprache
eines jeden gemäss seinem eigenen Entwicklungsstand ein und solidari-
sches Zusammenleben manifestiert sich in gemeinsamen Aktionen sowie
dem hartnäckigen Einsatz für den Weiterbestand der eigenen Schule. Das
Verhältnis zwischen Lehrern, 'collaborateurs', und Kindern ist offen und
nicht-hierarchisch. Gerade diese Punkte sind es, die Faure an den bürgerli-
chen Reformschulen dieser Zeit als unvollständig durchgeführt kritisieren
würde. (Wintsch sollte Ähnliches in bezug auf das Landerziehungsheim in
Chailly bei Lausanne aus der Sicht der Ecole Ferrer anführen.^) Anders als

Cempuis wird La Ruche nicht von den Behörden geschlossen, sondern hatte
sich der wirtschaftlichen Notlage am Ende des Ersten Weltkriegs zu beugen.

Sowohl für Robin als auch für Faure gilt, dass sie die ihnen anvertrauten
Kinder nicht unmittelbar zu 'Anarchisten' erziehen wollen, sondern in
ihnen vordringlich die 'Entwicklung zum Menschen' zu fördern gedenken.
Schweigt sich Robin darüber noch aus, ob die Cempuis-Absolventen
dereinst die Protagonisten einer anarchistischen Gesellschaft sein werden,
erzieht Faure dagegen seine Kinder - wie er selber bemerkt: "über Umwe-
ge" - insofern auf die libertärsozialistische Gesellschaft hin, als er gewisse
Inhalte, seine Methoden und bestimmte Ziele stärker gewichtet als andere.
Seine Position in Sachen Geschichts- und Religionsunterricht erscheint im

WIDERSPRUCH - 33/97 63



Rückblick dezidierter als diejenige Robins. Im Unterschied zum 'Orpheli-
nat' in Cempuis scheint das Gemeinschaftsleben in La Ruche hingegen
lebendiger, spontaner - und wohl chaotischer - zu sein, was wiederum mit
der kleineren Schülerzahl zusammenhängen mag. Zweifelsohne musste
Robin für seine zweihundert Schüler effizienter planen, als dies Faure mit
kaum fünfzig tut. Deshalb erscheint La Ruche gegenüber Cempuis aus
heutiger Sicht als die 'spontanere Schule'.

Beide Schulen, Cempuis und La Ruche, wirken - neben den 'Escuelas
Modernas' Ferrers in Spanien - unmittelbar auf die Lausanner Ecole Ferrer
ein. Obschon diese in einem durchwegs unterschiedlichen politischen und
pädagogischen Umfeld gegründet wird, ist auch sie eine anarchistische
Schule, die sowohl von der libertär-pädagogischen Theorie ihrer Vorgänger
zehrt als auch deren libertär-pädagogische Praxis übernimmt. Trotzdem
präsentiert die Lausanner Initiative Jean Wintschs eine von Cempuis und La
Ruche hinreichend unterscheidbare Variante eines anarchistischen Schul-
experiments. Auch ihre Initianten gehen einer Diskussion der Aporien
utopischer pädagogischer Konzepte allerdings aus dem Weg.

Francisco Ferrer, Jean Wintsch und die 'Ecole Ferrer'

Francisco Ferrer ist einer der pädagogischen Exponenten einer markant
antiklerikalen Strömung, wie sie ausgangs des 19. Jahrhunderts Spanien
ergreift. Als er die Escuela Moderna gründet, die Nachfolgeschulen unter-
schiedlicher Art, macht er sich in Spanien zum pädagogischen Wortführer
libertärer Erziehung. Obschon 1906 die Escuela Moderna an der Bailénnum
56 in Barcelona geschlossen wird, die als erste Institution Ferrers Position
realisiert hat, dehnt sich die Bewegung der rationalistischen Schulen aus.
Erst 1938, als in Spanien der Faschismus endgültig siegt, ist die Zeit der
'modernen Schulen' vorüber. Die Fco/e Ferrer in Lausanne ist der Pädago-
gik der spanischen 'Escuelas Modernas' verpflichtet. Genannt nach Ferrer

y Guardia, wird sie kaum ein Jahr nach Ferrers Hinrichtung (1909) als

Reaktion aufden "feigen Mord", wie es heisst, ins Leben gerufen. Nebst den
'Escuelas Modernas' hat die Lausanner Schule zwischen 1910 und 1919 -
eine damals unter den schweizerischen Reformpädagogen unbekannte
Alternative - Ferrers libertäre Utopie zu realisieren versucht.

Ferrers Erziehungsgrundsätze enthalten einen ebenso utopisch anmuten-
den Akzent wie jene Robins, Faures und Goldmans: Für Ferrer ist Erziehung
das politische Kernproblem, jede pädagogische Argumentation dominie-
rend. Sie darf weder auf einem patriotisch-militärischen und chauvinisti-
sehen noch auf einem religiös-dogmatischen Programm fussen, sondern
gründet auf wissenschaftlich-rationalem Unterricht. Erziehung ist koedu-
kativ, weil Mann und Frau in gemeinsamem Handeln zum Wohlergehen der
Menschheit beitragen. Antietatistisch und a-etatistisch muss sie überdies in
dem Sinn koedukativ sein, als sie reiche und arme Menschen zusammen-
führt. Das kindliche Spiel ist ihr wichtiges Handeln jedes Heranwachsen-
den. Aller Unterricht, der immer vom Kind ausgeht, ist individualisierend

64 WIDERSPRUCH - 33/97



angelegt. Pädagogik darf nie als technische Vervollkommnung oder beruf-
liehe Ausbildung missverstanden werden. Die Moderne Schule vergibt
weder Preise, noch straft sie. Man kennt dort weder Examen noch Wettbe-
werbe. Weil Ferrer ein Scftn/prafcrifej- ist, der eine eigenständige Didaktik
und eine schulmethodische Konkretion seines pädagogischen Denkens
anstrebt, kann die in Lausanne 1910 eröffnete Schule, die Ecole Ferrer, die
in Robins Waisenhaus in Cempuis erprobten Verfahren zur Ausgestaltung
des schulischen Alltags übernehmen. Als Vorlagen dienen ihr - neben
Schriften von Ferrer die Publikationen zum Waisenhaus Cempuis, von
Cempuis überlassenes Material - möglicherweise auch Sébastien Faures
'Bienenkorb' und die Initiative der Lehrer, Schüler und Eltern.

Die pädagogische Zielsetzung der Ecole Ferrer ist - mit einem orien-
tierenden Blick auf die Praxis von Robins und Faures Schulen, worauf sich
die Lausanner Initianten ja beziehen - die folgende: Die Werkstatt mit dem
Alltag verbindend, will die anarchosyndikalistische Schule ihre Schülerin-
nen und Schüler auf ihr künftiges Leben vorbereiten. Dank der elterlichen
Mitarbeit wird die Vewg/enie der Kinder nicht nur für den beruflichen
Alltag der Arbeiter, sondern auch für selbständiges Erforschen von kom-
plexen Problemen genährt. Freude an der Schule und Motivation fürs
Lernen sind Jean Wintsch,^ dem Initianten, zufolge, am ehesten vermittel-
bar, wenn man den Unterricht ausserhalb des Klassenzimmers in der
sozialen Wirklichkeit abhält. Mit den 'Möglichkeiten und Notwendigkeiten
der Zeit' und denen der Umgebung spielend, zielt der Initiant auf eine durch
eine Arbeitermoral erhöhte industrialisierte Kultur. Will man diese Ziele
erreichen, ist es wichtig, den familiären Hintergrund der Kinder nicht zu
vergessen, schreibt Wintsch: Es sind nämlich fast ausschliesslich die
Kinder der Armen, der umherziehenden Arbeiter, die die £co/e Ferrer
besuchen. Daneben schicken Sympathisanten einer libertär-sozialistischen
Pädagogik ihre Sprösslinge in die 'Ecole'. Für Wintsch ist es deshalb
unerlässlich - wie er im nachhinein selbstkritisch und hintergründig be-
merkt -, bei der Schulung von Arbeiterkindern "vielleicht die Arbeiter
selber zu konsultieren". Dies deshalb, um nie aus den Augen zu verlieren,
dass die Ecole Ferrer auf zwei bedeutsame Interessen baut: diejenigen des
Kindes und diejenigen der Arbeit. Verglichen mit den doch recht präzisen
Ideen Robins, Ferrers und Faures nehmen sich die pädagogischen Intentio-
nen Wintschs weniger utopisch aus.'^

Von anderen anarchistischen Schulen unterscheidet die Lausanner Schu-
le das Faktum, dass sie als Arbeiterinitiative geplant, gegründet und von
1910 bis 1919 betrieben worden ist. Den antizipierten Bedürfnissen einer
künftigen Arbeiterklasse entsprechen denn auch die Ziele der 'Ecole' : Die
Verantwortlichen beabsichtigen einen, den Interessen der Kinder sowie den
Anforderungen des Lebens als Arbeiter entgegenkommenden Unterricht.
Intendiert ist das Zusammengehen von Familie, Schule und Beruf. In
diesem Sinn ist die Lausanner Schule in die Tradition der libertär-sozialisti-
sehen Schulexperimente einzuordnen. Robin, Faure und Ferrer haben den
Lausanner Initianten um Jean Wintsch einen Weg gezeigt, utopische Moti-

WIDERSPRUCH - 33/97 65



ve einer anarchistischen Pädagogik in Realität umzumünzen. Obschon
Robin, Ferrer und Faure für die Konzeption der Ecole Ferrer als 'pädagogi-
sehe Vorbilder' gelten mögen, prägt die 'Ecole' ihre eigene Form libertärer
Erziehungspraxis aus. Diese berücksichtigt nicht nur die Erfahrungen
anderer anarchistischer Schulen, sondern ebenso das, gegenüber Cempuis,
Rambouillet und Barcelona unterschiedlich strukturierte, gesell-
schaftspolitische Umfeld in Lausanne. Insgesamt verfolgt die Ecole Ferrer
unzweideutig ein libertär-pädagogisches Bildungskonzept. Eine der be-
kanntesten anarchistischen Propagandistinnen in den Vereinigten Staaten,
Emma Goldman, erörtert in ihrer Zeitschrift ('Mother Earth'; 1906-1916)
mehrmals Probleme einer libertären Erziehung. Dass sie - wie die bisher
vorgestellten Erzieher - nicht um die Diskussion der erhofften Balance
zwischen utopischem Ideal und pädagogischer Realität herumkommt, bele-

gen zum einen ihre Beiträge in 'Mother Earth', zum anderen ihr gelegent-
licher Einsatz in der New Yorker 'Modern-School', einer von den 'Escuelas
Modernas' beeinflussten Ferrer-Schule, an der Will Durant mehrere Jahre
als Lehrer gewirkt hat.

Die verlorene Utopie - die gerettete Utopie

Die Frei/zeit als Ziel aller Erziehung und die Education mfegra/e als Methode
sind die Merkmale der untersuchten libertär-pädagogischen Erzie-
hungskonzepte in Cempuis, Rambouillet und Lausanne. Über diese Charak-
teristika hinaus sind weitere Gemeinsamkeiten der drei Schulen auszuma-
chen. Robin, Faure und Wintsch zeichnen ein ß;7d de.? Kinder, das zwei-
felsohne vom damals üblichen absticht. Darauf ist mehrmals hingewiesen
worden: Die libertär-sozialistischen Pädagogen betrachten das Kind als

Geschöpf, das zwar selbständig handelt - oder dies zumindest allmählich
lernt -, jedoch der Unterstützung bedarf. Sie stimmen darin überein, die
Ausbildung aller Fähigkeiten und Kräfte im Kind setze eine ausgewogene
körperliche, geistige und moralische Schulung voraus. Der junge Mensch ist
jedoch nicht aufein festgelegtes Ziel hin zu erziehen. Die fürjedes Aufwach-
sen unabdingbare Offenheit würde sonst verlorengehen. Robin, Faure und
Wintsch-wie Goldman- sind der Ansicht, Schülerinnen und Schüler sollten
'vorurteilsfrei' aufwachsen. Damit ist die 'AbsenzvonVorurteilen' gemeint.
Das bedeutet den drei Schulgründern gleichviel wie eine Erziehung ohne

theologische, nationalistische, rassistische oder militaristische Gehalte. Ihre
Erzie/urngs- und ßi'/dungszie/e stimmen im wesentlichen überein und unter-
scheiden sich ebenso von den damals gängigen wie von deren an-
thropologischer Perspektive: Während die herkömmliche Schule lediglich
vorgebe, die Jugendlichen auf ihr künftiges 'Leben' vorzubereiten, betrach-
ten es die anarchistischen Pädagogen als ihre ausgesprochene Aufgabe, dies
auch wirklich zu tun, obschon sie nur erahnen können, wie die künftige
Existenz der Kinder in einer gesellschaftspolitischen Utopie aussieht. Der
öffentlichen Schule werfen wie vor, sie täusche ihre Schützlinge mit dem
biederen Argument, jeder könne es schaffen, wenn er nur wolle, über eine

66 WIDERSPRUCH - 33/97



inexistente Chancengleichheit hinweg. Weiter lasse sie die Kinder absieht-
lieh im Unwissen darüber, was 'das Leben' denn sei und unterdrücke in ihnen
frühzeitig die ihnen eigenen Interessen und Motive. Dieses Verwirrspiel
aufrecht zu erhalten, sei für die Lehrer eine keineswegs leichte Aufgabe. Im
Vergleich zu den Unterrichtenden an der staatlichen Schule fällt den Liber-
tären diese Arbeit trotz der auftauchenden Widerprüche leichter.

Cempuis, La Ruche und die Ferrer-Schulen in Spanien, in der Schweiz
und in den USA realisieren die Praxis a/Zer libertären Pädagogik und ihrer
'Neuauflagen' bis und nach 1968: Sie schränken die ideale Komponente
eines fernen Zielzustandes ein, indem sie die Utopie, in zeitliche und
inhaltliche Korsetts gezwängt, für Erzieher erst praktikabel machen. Das
von diesem Prozess evozierte Paradox dür/e« sie gar nicht berücksichtigen,
weil sie aufdie unmittelbare Zukunft zu erziehen und zu unterrichten haben.
Die Utopie dennoch aufrecht zu erhalten, ist die problematische Hypothek
einer nunmehr pragmatisch operierenden libertären Erziehung und Bil-
dung.

Von libertär-sozialistischer Seite sind die drei Versuche wie jene nach
1968 ständiger Kritik ausgesetzt: Diese kommt dann zustande, wenn die
verlorene Utopie weiterhin als Richtschnur pädagogischer Praxis gilt. Die
herangezogenen Anarchisten monieren die in ihrer Optik kompromittieren-
den Konzessionen an den verhassten Staat, sehen aus dessen Auflagen
gegenüber der Schule unentwirrbare Widersprüche entstehen und beklagen
es, wenn die Schulleitungen ihren anarchistischen Hintergrund öffentlich
nicht blosslegen. Als 'Konzessionen' an den Staat sind der Unterricht in
biblischer Geschichte (La Ruche), das Einwilligenmüssen in die schulbe-
hördliche Kontrolle ('Ecole'), die militärischen Übungen (Cempuis), die
gelegentliche Vorbereitung auf weiterführende Schulen ('Ecole') oder die
Abschlusszertifikate am Ende der Schulpflicht (Cempuis) einzustufen.

Demgegenüber zeugen einige Fakten von der geradezu störrischen und
hartnäckigen Eigensinnigkeit der anarchistischen Pädagogen, von ihrem
festen Willen, die entlegenen Ziele nicht aufzugeben: Sie unterrichten
koedukativ, als dies verboten ist (Robin), weigern sich, Noten zu erteilen
(Wintsch), verbinden den Schulalltag mit dem Leben in einer libertären
Kommune, wo die Jugendlichen bei der Nahrungsmittelbeschaffung mit-
helfen (Faure), versuchen fächerübergreifendes Lernen, als die Idee noch
kaum die Lehrer beschäftigt. Sie konkurrenzieren unmittelbar das staatliche
Ausbildungsystem auf der Stufe der Lehre (Robin) oder lassen die Schüler
in Gruppen arbeiten, als der Begriff der 'Gruppenarbeit' (Le travail par
groupes; Le travail par équipes) noch kein pädagogisches Thema ist
(Wintsch). Sie lehren in hellen und luftigen Schulräumen (Cempuis), die sie
'Museum' oder 'Laboratorium' (Lausanne) nennen und schaffen Schulbän-
ke und -pulte ab, als der 'Schulbankstreit' andernorts gerade aufflammt. Es
ist Robin, Faure und Wintsch klar, dass sie gegen aussen den Auflagen
entsprechen - und sich damit der Kritik der 'orthodoxen' Anarchisten
aussetzen -, wollen sie ihre Schule überhaupt eröffnen. Alle drei sind in
diesem Fall eher pragmatisch orientiert, ohne aber ihre utopische Absicht je

WIDERSPRUCH - 33/97 67



zu verleugnen. Diese Fakten weisen sie als Bestandteile einer 'libertären
Reformpädagogik' aus, die jener 'Bewegung', die im nachhinein 'Reform-
Pädagogik' genannt worden ist, vorausgeht.

Eine 'Rezeptionsgeschichte' libertär-pädagogischer Versuche innerhalb
der Pädagogik des 20. Jahrhunderts existiert noch nicht. Andernfalls wäre
ei« Rezeptionsdefizit schon längst erkannt worden: Gerade jene Bewegun-
gen, die sich am besten für die Diskussion der anarchistischen Reformpo-
stulate hinsichtlich einer 'neuen Schule' geeignet hätten, die reformpäd-
agogische und diejenige um 1968, haben diese Chance nicht genutzt. Sie
beachteten - wie das Beispiel Lausanner Landerziehungsheim die 'Ecole
Ferrer' zeigt- den libertären Ansatz als erziehungs- und schulerneuernde
Kraft ebensowenig wie seine problematische Seite. Dies wirft ein bezeich-
nendes Licht auf das politische Selbstverständnis von Reformpädagogen
(aber auch 68er Pädagogen), besonders auf deren politisch links stehende

Flügel, welche aus der provokanten Problemstellung der Libertären des

ausgehenden Jahrhunderts keinen konzeptionellen Impuls gewinnen konn-
ten. Insofern hat die kritische Pädagogik nach 1968 in ihrem kritiklosen
Rückbezug auf die radikalen Reformer Bernfeld, Neill oder Reich die
Chance vergeben, auf die Dialektik der 'verlorenen Utopie' als anregendes
Gedankenexperiment überhaupt einzutreten. Die drei Genannten exponie-
ren diese zwar, tun dies jedoch in derselben Weise wie Robin, Faure und
Wintsch. Weil die libertären Experimente der Jahrhundertwende 1968 nicht
bekannt waren, konnten sich die Reformer darauf nicht beziehen. Obwohl
die libertäre Provokation unvermindert bestanden hätte, hätten sie es wohl
bei besserer Kenntnis der Quellen nicht getan.

Insgesamt tragen alle -Robin, Faure, Goldman und Wintsch- neben dem
Spanier Ferrer und den Initianten der hier nicht diskutierten 'Scuola Moder-
na di Clivio' zur Konkretion libertär-pädagogischer Erziehungspraxis bei:
Das utopische Bild einer künftigen freiheitlichen Gesellschaftsordnung,
wie es die Anarchisten entwerfen, verlangt eine Erziehung auf diese Gesell-
schaft hin. Daraus resultieren für die Erzieher Schwierigkeiten, was die
utopische Konzeption einer libertären Pädagogik anbelangt, die sie nicht
gebührend berücksichtigen.

Die libertären Pädagogen haben, ohne es anzusprechen, wohl bemerkt, in
welch heikler Lage sie sich befanden, als sie anarchistische Schulen grün-
deten. Das Dilemma einer Idee, die realpolitische Umsetzungsansprüche
einer 'traditionellen' in eine 'neue' Gesellschaft weder vorschreiben will
noch darf, beschert den libertären Pädagogen ein Problem, das nie völlig
zufriedenstellend zu bearbeiten ist. In der Debatte um die 'kommende', die
'ideale' Schule wie auch um den Zustand in einer anarchistisch strukturier-
ten Gesellschaft, herrscht die libertäre Scheu vor, 'autoritär' und program-
matisch festzulegen, was zukünftig sein soll.

Erstaunlicherweise schieben jene, welche die Nagelprobe auf den Gehalt
libertärer Ideen wagen müssten, die Lösung der Frage auf, ja setzen sie
gleichsam aus. Das kann nur geschehen, weil pädagogische Prozesse auch
in anarchistischer Sicht langfristige Prozesse sind, deren Endresultate kaum

68 WIDERSPRUCH - 33/97



vorausgesagt werden kann. Allerdings geraten die libertären Pädagogen,
argumentieren sie 'à la longue', in einen neu-alten Widerspruch: Da nämlich,
wo sie von pädagogischem Handeln, wie ihre bürgerlichen Kontrahenten
übrigens, Zielorientierung und Prozesshaftigkeit fordern, ein simples Zweck-
Mittel-Schema aber ablehnen - sie huldigen so einem problematischen
pädagogischen Erfolgsansatz.

Allerdings sind in dieser Beziehung unter den libertären Pädagogen trotz
gemeinsamer methodischer Annahmen grundlegende Differenzen auszu-
machen. Die Antinomie von 'Sein und Sollen' wird von den pädagogischen
Anarchisten in eine fernere Zukunft verlegt, was unmittelbares Handeln in
libertärer Absicht ermöglicht, da erst dergestalt der Grundwiderspruch von
Organisation und freier Assoziation abgeschwächt, ja für die nähere Zu-
kunft aufgelöst ist. Pädagogisches Handeln, definitionsgemäss final und
deshalb in libertärer Optik grundsätzlich unmöglich, heisst demnach soviel
wie: Zielaufschub generiert pädagogische Arbeit; der Verzicht auf die
Charakterisierung des utopischen Zustandes erlaubt die wahre Utopie.
Diese Aussage kommt einer 'systematischen Provokation' gegenüber der
Pädagogik als Wissenschaft gleich. Mit ihr stellen die Libertären das

Verhältnis von Ziel und Mitteln kategorisch zur Debatte. Nicht nur die
Reformpädagogen haben die eindrückliche anarchistische Lektion zu 1er-

nen verpasst. Auch der pädagogische Mainstream der folgenden Jahrzehnte
bis 1968 sollte die libertären Aussenseiter ausgrenzen, falls sie als Gegner
überhaupt zur Kenntnis genommen werden. Dies obwohl dort der zentrale
Konflikt um Erziehungsziele und unmittelbaren pädagogischen Hand-
lungsbedarf exemplarisch zur Schau gestellt wird; mitsamt der ihn beglei-
tenden Widersprüche tritt er offen zutage. Die 'systematische Provokation'
der Pädagogik durch die libertären Aussenseiter ist also in diesem Fach trotz
der leidlich dokumentierten historischen Positionen bislang ohne sichtbares

Ergebnis geblieben. Welchen Einfluss auf die Pädagogik in Frankreich,
Deutschland und der Schweiz die beunruhigende Radikalität des libertär-
pädagogischen Ansatzes gezeitigt hat, ist im übrigen erst mangelhaft
erforscht.

Pädagogische Anarchisten müssen heute einen 'ethischen Dualismus'
vertreten, wollen sie Schule verändern. Wie hier gezeigt wurde, versuchen
sie ihn zu überwinden, ohne die Lösung - wie Marx - an einen bestimmten,
klassenkämpferisch zu definierenden Hoffnungsträger zu knüpfen. Zu-
gleich inszenieren sie ihn als eine soziale (und pädagogische) Bewegung.
Als Zweifrontenkämpfer, zum einen gegen die bürgerliche Schule, zum
anderen gegen den Dogmatismus von marxistischer Seite, treten die liber-
tären Pädagogen als Promotoren der Forderungen der französischen Revo-
lution auf, die sie als eine 'allgemein menschliche' begreifen, sind also
letztlich einem kulturpolitischen Programm des Liberalismus verpflichtet.
Die libertären Erzieher stützen sich dann etwa auf Godwins liberalen
Individualismus, den dieser bis zur anarchistischen Konzeption weiterent-
wickelt hatte. Was Godwin zufolge die bürgerliche Revolution sprengt,'®
ist, bezogen hier nur auf die pädagogische Sicht, die von den oben ange-

WIDERSPRUCH - 33/97 69



sprochenen Persönlichkeiten übernommene Annahme, im Unterricht werde
sich der spontane Lernwille durchsetzen und "the mind will be suffered to
expand itsself in proportion as occasion and impression shall excite it", wie
Godwin 1798 schreibt.

Wie bei Babeuf, Proudhon, Bakunin und Kropotkin lernen die pädago-
gischen Libertären bei Godwin, dass die pädagogische Transformation des

Gegensatzes von Autorität und Freiheit eine individualistische Seite hat:
jene der Pole Egalität und Inegalität. Auf eine kollektivistische Form der
anarchistischen Gesellschaft hinarbeitend, landet die zugrundeliegende
libertäre Richtung beim Syndikalismus, was die Existenz der gewerkschaft-
liehen Lausanner Ecole Ferrer erklärt.^ Aus der anderen anarchistischen
Strömung, die einzig vom Individuum ausgeht (Stirner), lernen die Ii-
bertären Pädagogen, dass jegliche Bindung konsequent abgelehnt werden
kann. Sie versuchen nun, 'l'esprit révolte' (Grave), Stirners 'Empörung',
mit den Forderungen einer Vorbereitung der Heranwachsenden auf eine
nach-revolutionäre Gesellschaft zu verbinden. Nicht wie anderen Anarchi-
sten fehlt ihnen eine 'Taktik', eine Methode des Umsturzes, welche das
unmittelbare Ziel ins Auge zu fassen vermöchte. Weil sie ein pädagogisches
Ziel haben, vermögen sie pädagogische Methoden zu ersinnen, wovon sie
annehmen, sie seien zieladäquat. Demgegenüber muss ein Anarchismus,
der ausser der Strategie eines ,ethischen Dualismus' keine Antwort zur
Umgestaltung der Gesellschaft bereithält, im Aktionismus enden.

Die libertären Pädagogen haben sich nicht zwischen kollektivistischem
und individualistischem Anarchismus entschieden. Das war, was die päd-
agogische Arbeit anbelangt, auch unnötig. Im Gegenteil: Beide Spielarten
des Anarchismus, wie sie sich nach Bakunin bei Jean Grave oder den

Nachfolgern Stirners zeigen, vereinen die libertären Pädagogen so, dass
daraus ein Schul- und Unterrichtsskonzept resultiert, das zwar die Dilem-
mata der anarchistischen Ideen nicht zu überdecken, aber doch zugunsten
einer handhabbaren alltäglichen Praxis hinauszuschieben, also zeitlich zu
relativieren vermag.

Anmerkungen

1 Vgl. Grunder H.U., Badertscher, H. (Hrsg.), Geschichte der Erziehung und Schule im
19. und 20. Jahrhundert. Leitlinien, Bern 1997.

2 Grunder, H.U., Seminarreform und Reformpädagogik, Bern u.a. 1993.
3 Grunder, H.U., Utopia. Die Bedeutung von Schule, Unterricht und Lernen in utopischen

Konzepten, Hohengehren 1996.

4 Wer libertäre, das heisst anarchistische Erziehungskonzepte erörtert, hätte den Anar-
chismus als eine politische Argumentationsfigur in die Debatte einzubeziehen. Diesen
weitführenden Anspruch kann der folgende Text nicht erfüllen. Hingegen versucht er,
jene libertären Ideen wenigstens zu benennen, die den Begriff der 'anarchistischen
Erziehung' verständlich zu machen imstande sind.

5 Borges, H., William Godwin über Erziehung. In: Klemm, U. (Hrsg.): Anarchismus &
Bildung, Heft 4, S. 109ff„ Ulm 1990.

6 Nur wenige Libertäre, darunter wohl kaum Erzieher, sind Godwins resignierendem
Kommentar hinsichtlich eines von weniger Despotie bestimmten Heranwachsens in

70 WIDERSPRUCH - 33/97



gegebener Gesellschaft gefolgt. Godwin sagt, es "wäre zu wünschen, dass kein mensch-
liches Wesen gezwungen wäre, etwas aus einem anderen Grunde als dem Diktat des

eigenen Verständnisses zu tun. Aber dies scheint, zumindest gegenwärtig, bei der

Jugend nicht praktikabel zu sein" (Godwin 1797, S. 99 und 100). Hätten die libertären
Pädagogen Godwin geglaubt, wären Erziehung und Unterricht für sie unpraktikabel
geworden.

7 Vgl. ausführlich in: Grunder, H.U., Theorie und Praxis anarchistischer Erziehung,
Bern/Grosshöchstetten 1993 (2. Aufl.).

8 So haben die libertären Gründer der Ecole Ferrer in Lausanne das damalige Landerzie-
hungsheim im Lausanner Vorort Chailly gekannt und zutreffenderweise als bürgerli-
ches Internat kritisiert.

9 So hat beispielsweise in der Geschichte die anarchistische Bewegung nur ein einziges
Mal eine militärische Organisation gekannt - im spanischen Bürgerkrieg.

10 Bakunin, M., Prinzipien und Organisation einer internationalen revolutionär-sozialisti-
sehen Geheimgesellschaft. In: Struke, H. (Hrsg.): Staatlichkeit und Anarchie und
andere Schriften, Frankfurt a.M./Berlin/Wien 1972.

11 Robin, P., De l'enseignement intégral. In: La Philosophie positive, Sept./Okt. 1869.
12 Grunder, H.U., Wir fordern alles. Weibliche Bildung im 19. Jahrhundert. Grafenau

1988.
13 Tomasi, T., Ideologie libertarie e formazione umana. Firenze 1973.
14 Faure, S., Mon communisme. Paris 1921.
15 Grunder, H.U., Das schweizerische Landerziehungsheim. Bern u.a. 1987.
16 Wintsch, J.. L'Ecole Ferrer. Geneve 1919.
17 Grunder, H.U., Schulreform und Reformpädagogik. Bern u.a. 1993.
18 Grunder, H.U.,Das schweizerische Landerziehungsheim. Bern u.a. 1987.
19 Godwin, W., The Enquirer. Reflections on Education, Manners and Literature. In a

Series of Essays, London 1797; Godwin, W., Enquiry concerning political Justice and
its Influence on Morals and Happiness, hrsg. von Kramnick, I. Harmondsworth, 1985

(der dritten Auflage von 1798 folgend).
20 Grunder, H.U., Theorie und Praxis anarchistischer Erziehung. Bern/Grosshöchstetten

1993 (2. Auflage).

derVPOD
BIETET

MEHR '"Der VPOD Metel Dienstleistungen
wie Rechtsschutz. Beratungen,

dungskurse und aktuelle Infor-
itiunen zu ticwcrkschaflsarbcit

tl Politik. Und es ist gut zu wissen,
dass mehr als 4(1000 Leute am selben

Strick ziehen. Solidarität Ist im
VrOD kein leeres Wort."

Ill IT81.: t£Ü£$ *¥S P !S E fv 1 ?£Lies

WIDERSPRUCH - 33/97 71


	Aporien der anarchistischen Erziehung : zur Geschichte der libertären Pädagogik und ihrer Utopien

