Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 17 (1997)

Heft: 33

Artikel: Aporien der anarchistischen Erziehung : zur Geschichte der libertaren
Padagogik und ihrer Utopien

Autor: Grunder, Hans-Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651901

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 28.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651901
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hans-Ulrich Grunder

Aporien der anarchistischen Erziehung
Zur Geschichte der libertiren Piddagogik und ihrer Utopien

Nach 1968 entdeckten interessierte linke Pddagogen Autoren, welche in
Vergessenheit geraten waren. Fiir die Protagonisten der Kinderldden und
der Freien Schulen galten Wilhelm Reich, Siegfried Bernfeld und Alexan-
der S. Neill als Exponenten radikaler Schulkritik. Das Programm ‘anti-
autoritdre Erziehung’ trat an, die erzieherische und schulische Lebenswelt
zu verdndern. Kaum jemand schien sich daran zu stossen, dass der Begriff
‘anti-autoritir’ in pddagogisch-systematischer Hinsicht einen Widerspruch
in sich darstellt. Mit diesen Wiederentdeckungen schien schulkritisches
Denken aktivierbar und schulreformerisches Handeln endlich legitimierbar
zu werden. Allerdings blendete die damalige Diskussion gerade jenen
Kontext aus, der den Gewihrsleuten von Kritik und Reform als Basis ihrer
Argumentation gedient hatte: Reich, Bernfeld, Neill und zahlreiche andere
linke Reformer waren in den 20er Jahren bereits herausragende Vertreter
der Erziehungs-, Schul- und Lebensreformbewegung gewesen. Hitte die
damalige Historische Piddagogik die Aera der reformpiddagogischen Schul-
und Erziehungsreform in sozialgeschichtlicher Perspektive erforscht, wi-
ren neben den wichtigen Neuansitzen zugleich auch deren Aporien aufge-
deckt worden. Dies geschah vorerst nicht. Wurde auf die padagogisch-
historische Optik iiberhaupt verwiesen, erfolgte dies in heroisierender,
hagiographischer und kanonisierender Manier, wie etwa in den Arbeiten
von A. Flitner, W. Scheibe oder H. Rohrs.

Erst zwei Jahrzehnte spéter hat sich die Historiographie der Pidagogik
mit den lange verschiitteten und widerspriichlichen Aspekten der reform-
pidagogischen Zeit auseinandergesetzt. Aufgrund jiingerer Archivstudien!
entsteht in den neunziger Jahren allméhlich das Bild einer pddagogisch
vielschichtigen Epoche, was den Diskurs um ‘das Erbe’ obsolet werden
ldsst und durch eine Debatte um den produktiven Umgang mit einer
Aufbruchszeit der Pddagogik ablost. Dabei geht es nicht zuletzt um Wider-
spriiche, Dilemmata und Aporien, denen Schulkritiker und Schulreformer
seit jeher ausgesetzt sind, oft ohne es zu bemerken.? In pidagogischen
Aufbruchzeiten treten diese als Argumente in pddagogischen Kontro-
versen in der Regel latent auf. So hitten wohl die wenigsten der radikalen
Schulreformer der Jahrhundertwende die Kluft zwischen dem utopischen
Anspruch ihrer Modelle und der Unmoglichkeit der Existenz einer pidago-
gischen Utopie eingestanden.’ Dasselbe gilt fiir die Gewihrsleute der
Reformer nach 1968. Hitten sie sich damit befasst, hitten entweder Resi-
gnation oder unreflektierter Aktionismus die Folge sein miissen. Diirfen
demzufolge Menschen, welche sich der Schulreform verschrieben haben,
mit der Kernfrage ihrer Tétigkeiten sich deshalb nicht beschéftigen, weil
nur ihre Tabuisierung den Stillstand verhindert? Kann Immobilitédt nur

WIDERSPRUCH - 33/97 51



dann vermieden werden, wenn die Einsicht in den ‘utopischen Zirkel” fehlt,
der darin besteht, dass die Utopie gleichzeitig mit ihrem Realwerden
verschwindet?

Ein Blick auf einige radikale, anarchistische Schulreformer der letzten
Jahrhundertwende belegt die Aktualitit dieses Sachverhalts. Wie ihre
Nachfahren, die Reformer nach 1968 und deren Gewihrsleute, wie zahlrei-
che zeitgenossische bottom-up-Reforminitiativen der achtziger Jahre, wie
die pddagogischen ‘Graswurzelrevolutionen’ der neunziger Jahre ebenso,
stehlen sie sich an der zentralen Frage nach dem Verhiltnis von utopischer
Erwartung und realisierter Utopie vorbei. Die Kennntnis des ‘utopischen
Zirkels’ hitte ihnen, dies sei konzediert, allerdings keine ‘bessere Reform’,
sondern lediglich die Einsicht in die Widerspriichlichkeit jeder Reformab-
sicht erlaubt. Anhand einiger Beispiele gilt es diese These nun zu veran-
schaulichen, nachdem knapp geschildert worden ist, was unter pddagogi-
schem Anarchismus zu verstehen ist.*

Wie im folgenden gezeigt werden soll, lehnen es libertidre Pddagoginnen
und Péadagogen, unter ihnen auch die, welche hier als Exempel stehen —
sowie die frithen Sozialisten als ”Vorlidufer des Anarchismus”> — in ihren
theoretischen Erdrterungen ab, iiber grundlegende Erziehungs-, Bildungs-
und Unterrichtsziele zu debattieren. In ihrer Optik darf, ja kann Erziehung
keinen bestimmten Endpunkt haben. Finalitit wiirde das heranwachsende
Individuum ungebiihrlich festlegen, seine quantitativ und qualitativ unab-
schitzbaren Moglichkeiten verschleiern und es fremdbestimmt, autoritir
und zweckrational erziehen. Damit ist ein doppelbodiger Vorgang umris-
sen: Zwar geht es den libertdren Erziehern zum einen um eine ‘bessere Welt’
und um einen ‘besseren Menschen’ — um einen idealen zukiinftigen, um
einen utopischen Zustand also. Zum anderen verbietet es die anarchistische
Sicht, fiir den Phinotyp Utopias — und konsequenterweise ebenso fiir die
intellektuelle, physische, psychische und moralische Ausstattung der einst-
maligen Bewohnerinnen und Bewohner — konkrete Aussagen zu treffen.
Die betroffenen Menschen, autonom handelnd, sollen ihre Entwicklung zu
einem herrschaftsfreien Leben selber lenken. Indessen, dies sei schon jetzt
relativierend eingewandt, ist nicht immer zweifelsfrei zu ergriinden, inwie-
weit sich die einschligigen anarchistischen Texte auf die Erziehung in einer
bereits als egalitédr antizipierten libertdren Gesellschaft beziehen oder dar-
auf abzielen, das Leben in der zu einer Zeit herrschenden Gesellschaft zu
humanisieren.®

Wie ist unter solchen Umstdnden Erziehung, wie sind Bildungsprozesse,
wie ist Untericht zu denken ? Die Antwort der unten vorgestellten libertdren
Erzieher des ausgehenden 19. und beginnenden 20. Jahrhunderts lautet
knapp zusammengefasst: Zwar verzichten sie nicht auf die utopische
Hoffnung einer ‘besseren Welt’, hingegen wird das anzustrebende Ideal
gleichsam abgeschwicht. Infolge der in die theoretische Sicht einbrechen-
den unmittelbaren Anspriiche erzieherischer und schulischer Praxis wird es,
in der Regel unbewusst, ‘zuriickgestellt’. Die Libertiren berauben das Ideal
seiner unnachgiebigen Strenge, das heisst: machen es praktikabel und

52 WIDERSPRUCH - 33/97



verwischen es zugleich. In unmittelbarem Zusammenhang mit diesem
Vorgang steht die zur Erziehung und Bildung unabdingbar notwendige
Zeitspanne: Ist der ‘Faktor Zeit’ einmal in die pddagogische Arbeit einbe-
zogen, kann es nur noch um mittelfristig umzusetzende, nicht mehr um
‘utopische’ Losungen der Probleme in Erziehung und Unterricht gehen.
Weil Erziehung nicht warten kann, weil sie jetzt gefordert ist, erscheint das
Paradox verschirft: Es ist unumginglich, vom attraktiven, aber fernen
Zielzustand zu abstrahieren, aber aus dem Blick verlieren darf man ihn
deswegen nicht. ‘Zeit’ ist das Vehikel fiir den Transfer der Utopie in
Realitit. Dies fithrt zur ebenso widerspriichlichen wie seitens der Libertidren
kaum beachteten Frage, ob die ‘wahre Utopie’ jene sein muss, welche die
Vorwegnahme des erhofften Status verweigert. Die libertdren Erziehungs-
praktiker beantworten sie positiv. Titen sie es nicht, diirften sie weder
erziehen noch unterrichten. Unbewusst befinden sie sich fortan im ‘utopi-
schen Zirkel’. Zwangsldufig ist damit Phantasie kompromittiert. Kompro-
misse eingehend, kann sie in einem schleichenden, beinahe unmerklichen
Kontaminierungsprozess — im schlechtesten Fall — zur alltdglichen Wirk-
lichkeit verkommen.

Bislang bearbeitete die Pddagogik die historischen Anséitze libertdrer
Erziehung nur am Rand. Sie hat es verpasst, anarchistische Pddagogik als
Exempel fiir ein allgemeingiiltiges Problem, ndmlich fiir den unabwendba-
ren Verlust von ‘utopischem Uberschuss’ unter dem unbarmherzigen Druck
pddagogischen Handelns zu diskutieren. Zugleich iibersah sie ein illustra-
tives Beispiel fiir den hoffnungslos-unentwegten Kampf, Wirklichkeit
utopisch werden zu lassen. Aus heutiger Sicht sind die einstmaligen ver-
meintlichen Gegner einander nicht mehr so fremd, wie sie damals vermutet
haben mégen: Ist padagogischer Anarchismus also nicht mehr als ‘radikale
biirgerliche Pddagogik’? Sind die pddagogischen Neuerer nach 1968 nichts
weiter als wiederum Gefangene eines unlésbaren Widerspruchs?

Weil die libertédren Pddagogen, wollen sie erziehen und unterrichten, jede
politische anarchistische Utopie ihres Zielaspektes entheben miissen, kann
das pddagogische Ideal der verklarten politischen Fiktion lediglich vage
Richtschnur, nicht aber realistische Vorgabe sein. Im iibrigen trifft dieser
Sachverhalt auf jede pddagogische Absicht zu, auch jenseits libertérer Optik.
Er stellt eine allerdings damals ausgebliebene ‘systematische Provokation’
der zeitgenossischen Piadagogik dar, indem er die Frage nach dem Verhiltnis
von politischen Zielen und padagogischen Mitteln radikal exponiert.

Um den knapp vorgetragegen Gedankengang zu vertiefen, sei anhand
des libertiren Erziehungsdenkens und dreier historischer Beispiele seiner
Praxis geschildert, wie es um den vielschichtigen Bezug zwischen utopi-
schem Ideal und erreichbarer Realitiit steht. Einleitenden Bemerkungen, die
zu konkretisieren haben, was libertire Erziehung sei, folgen notwendiger-
weise knapp gehaltene Hinweise zu den piddagogischen Grundlagen der
Versuche Paul Robins, Sébastien Faures, Jean Wintschs und Francisco
Ferrer y Guardias. Sie alle haben letztlich immer darum gekampft, die labile
Balance zwischen ferner Utopie und banaler Realitéit zu halten.

WIDERSPRUCH - 33/97 53



Der zweite Teil beschreibt also das Verhiltnis von Theorie und Praxis
innerhalb der angesprochenen Experimente in Cempuis (Robin), in
den‘Escuelas Modernas’ (Ferrer y Guardia), in ‘La Ruche’ (Faure) und in
der ‘Ecole Ferrer’ (Wintsch), die alle vor oder um die letzte Jahrhundert-
wende gewagt worden sind — und untersucht es auch in Emma Goldmans
Sicht.” Allen drei Schulen, zwischen 1880 und 1910 gegriindet, ist gemein-
sam, dass sie auf der Basis einer ‘anarchistischen Pddagogik’ arbeiten, und
dass sie entweder von der Obrigkeit geschlossen (Cempuis) wurden oder
selber ihre Zeit als abgelaufen (La Ruche, Ecole Ferrer) erachteten. Es gab
zwar zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Europa einige andere anarchistische
Versuche, worunter wohl die ‘Scuola moderna di Clivio’ bei Como am
meisten Beachtung verdient. Beziige zu den libertiren paddagogischen
Bewegungen des 20. Jahrhunderts grenze ich ebenso aus wie jene der
anarchistischen Pidagogen zur Reformpidagogik.® Der abschliessende
Abschnitt resiimiert das Thema und verweist auf die einleitende Fragestel-
lung, was Schulkritik und Schulreform nach 1968 betrifft.

Was ist anarchistische Erziehung?

Trotz differenzierter und divergierender Tendenzen kennzeichnet die ‘li-
bertire Bewegung’, wie sie etwa genannt wird (und damit ebenso die
anarchistischen Erziehungskonzepte), in allen Fliigeln Gemeinsames: Die
Anarchisten des ausgehenden 19. Jahrhunderts verabscheuen entschieden
jede auf Zwang beruhende politische und soziale Organisation. Der An-
archismus propagiert demgegeniiber eine Gesellschaft, in der Ordnung und
Freiheit zusammengehen. Aus ihr sollen die wichtigsten Quellen jeden
Autoritarismus’ rigoros verbannt sein: die Kirche und der Staat. Anarchis-
mus bedeutet keineswegs ‘Chaos’ oder Unordnung — gegen diese Unter-
stellung haben sich die Anarchisten immer gewehrt. Das libertire Ideal
bekdmpft lediglich alle Institutionen, die auf den Menschen physischen
oder psychischen Zwang ausiiben. Denn jede politische Macht, so die
Begriindung, welche Form sie auch immer annehme, mit welchen Mitteln
sie auch immer ficht, ist ungerecht: Sie ldsst Menschen iiber ihresgleichen
herrschen, unterstiitzt Ungleichheit, fordert Militarismus und duldet Krieg.
Nicht einmal die ‘demokratischen Regierungen’ sind anarchistischer Dok-
trin zufolge auszunehmen: Auch sie unterdriicken Minoritédten und halten sich
grundsitzlich an die Mehrheit. Die sogenannten ‘Freiheiten’ (Presse-,
Versammlungsfreiheit) erscheinen dem Anarchisten dariiberhinaus als ‘rei-
ner Irrglaube’.

Trotz ihres pointierten ‘Internationalismus’, der als volkerverbindender
Kosmopolitismus zu deuten ist, negieren Anarchisten keineswegs den Wert
der ‘Vaterlandsliebe’ — ausgangs des letzten Jahrhunderts eine zentrale,
vielbeschworene Kategorie staatsbiirgerlicher Erziehung. Die Geschichte
des libertiren Sozialismus’ zeigt, dass zwar der naheliegende Begriff
‘Heimat’ aus diesem Begriindungszusammenhang gerne ausgeschlossen
wird; ‘Vaterland’ jedoch meint fiir einen Anarchisten nicht ‘Staat’. Denn:

54 WIDERSPRUCH - 33/97



Freiheit, Menschenrechte, Wert des Einzelnen und Giite konnen nur in
nationalen und internationalen Foderationen, die sich selbst leiten, errungen
werden.

Gespalten in Individualisten und Sozietére, unterscheidet die Anarchi-
sten die Wahl der Mittel, die sie zur Verdnderung der Gesellschaft, zur
Realisierung ihrer politischen Utopie einzusetzen gewillt sind. Bauen die
einen auf langsame und friedlich arbeitende Uberzeugungskraft, befiirwor-
ten andere unmittelbar rebellierende, revolutionire Tat. Entgegen der weit-
verbreiteten Meinung sehen aber die meisten anarchistischen Theoretiker in
der Gewaltanwendung keine addquate Methode, die als ungerecht und
gewalttitig eingestuften staatlichen Organisationen umzugestalten.” Unter
den intellektuellen Anarchisten hat die ‘Propaganda der Tat’ verschwin-
dend wenig Nachfolger gefunden. War dies doch einmal der Fall, dann
agierten jene nur gegeniiber despotischen Regimes und Personen, die in
ihren Augen Tyranneien verkorperten. Die libertdren Pddagogen schlagen
sich nicht auf Netschajews Seite.

Die piddagogische Komponente des libertdren Denkens ist unmittelbar
mit dem politisch zentralen Begriff der ‘Freiheit’ verbunden. Damit riickt
die politische Utopie in die Doméne der Erziehung: In der bedingungslosen
Rebellion gegen jede ideologisch-indoktrinierende Bevormundung nidm-
lich — so sehen die Pddagogen unter den Anarchisten das kaum markierte
Ziel —ist die Jugend zu selbsttiatigem Leben in selbstgewihlter Freiheit und
bewusster Autonomie zu erziehen. Andererseits ist erzieherisches Handeln
im anarchistischen Sinn eine durchaus militante Aktion. Ihr eignet eine
explizit negative Absicht: diejenigen, als Pseudowerte eingeschétzten Mo-
ralvorstellungen riicksichtslos zu entlarven und als Vorurteile denunzierte
Positionen abzubauen. Ebenso kompromisslos verfolgt sie eine positive
Intention: die zu Erziehenden zu einem aufgeklirten Bewusstsein fiir neue
Formen des gesellschaftlichen Zusammenlebens anzuleiten. Trotz aller
unterschiedlicher Standpunkte sind die libertdren Sozialisten tief iiber-
zeugt, dass Menschen, deren Unwissen es bis anhin verhindert hatte, zu
Bewusstsein, Recht und Kraft zu gelangen, an der gesamten Kultur und an
allen Privilegien teilhaben miissen. Dies ist der Grund, im schulischen
Bereich auf Wissensvermittlung gerade nicht zu verzichten. Andererseits
refiisieren anarchistische Pddagogen ausdriicklich die traditionellen schuli-
schen Strukturen ihrer Zeit, die Inhalte und Unterrichtsmethoden einge-
schlossen. Verkrustet, antiquiert und lebensfremd stellt die traditionelle
Schule fiir jeden libertdren Pddagogen ein untaugliches Mittel, die Kinder
zum freiheitlichen Denken zu erziehen. Gewaltsam dimpfe sie den ‘Durst
nach Freiheit’ und den ‘“Wunsch nach Initiative’, wie es gelegentlich heisst.
Anarchisten setzen darum auf die Alternativen zum Schulsystem.

Die fiir die Sache der Erziehung aus solcher Argumentation resultierenden
Dilemmata sind seitens der libertiren Pddagogen ebensowenig thematisiert
worden wie von ihren Nachfolgern im pddagogischen Denken. Jedenfalls
haben sie nicht erkannt oder nicht eingestehen wollen, welche Schwierig-
keiten einer libertdren Erziehungspraxis warten, folgte sie der ‘ziellosen

WIDERSPRUCH - 33/97 55



Zielperspektive’. Streng gefasst ist Schule im libertdren politischen Kon-
zept nicht praktizierbar. Trotzdem haben Libertére Erziechung und Bildung
stets diese Perspektive als die fiir sie massgebliche Leitlinie der gesell-
schaftlichen Transformation erachtet, in der Regel ohne den angesproche-
nen Widerspruch auszuleuchten. Weshalb ? Intention jeder anarchistischen
Erziehungsidee ist es, das Kind nicht fraglos an staatliche oder familidre
Ordnungen anzupassen, sondern seine innere und &dussere Freiheit zu
gewdhrleisten und zu fordern. Erzieher, Lehrer und Eltern haben demgegen-
iiber den individuell unterschiedlichen, als unstetig begriffenen Verlauf der
kindlichen Entwicklung zu respektieren. Jedes erzieherische Handeln, jede
unterrichtliche Absicht ist nur dann gerechtfertigt, wenn sie korperlichen
und moralischen Zwang vermeiden. Das heisst bezogen auf den Unterricht:
Strafen, Preise und Beurteilung — ja, der Wettbewerb unter den Kindern als
solcher, sind unstatthaft. Die von den anarchistischen Pidagogen einge-
setzten Erziehungsmittel sollen Selbstdisziplin, Zusammenarbeit und
selbstverantwortliches Lernen férdern. Schule soll, wie es Bakunin 186610
bereits angedeutet hatte, allen Menschen Kultur und Wissenschaft lehren,
ausgerichtet auf die jeweilige Wirklichkeit ihres Daseins und ohne sek-
tiererischen und nationalistischen Einschlag. Bakunins Ziel der Erziehung
liegt darin, "dass jedes menschliche Wesen, wenn es auf die Welt kommt,
dort, soweit dies nicht von der Natur, sondern von der Gesellschaft abhingt,
die gleichen Mittel findet zur Entwicklung seiner Kindheit und seiner
Jugend, bis es erwachsen ist, zunichst fiir seine Erziehung und seinen
Unterricht und spiter zur ["Ibung inden verschiedenen Kriften, die die Natur
in jeden fiir die Arbeit gelegt hat” (ebda.). Nur so koénnte Schule, fiir die
Libertdren bis anhin und wohl auch weiterhin ein Repressionsinstrument,
allen menschlichen Wesen eine gleichartige, unkonformistisch-lebensnahe
Bildung vermitteln, die der anarchistischen Doktrin geméass ohne ‘unbe-
fragte Vorurteile’, ‘jahrhundertealte verknocherte Tabus’ und ‘unzuléssige
Gewissensbeeinflussung’ auskommit.

Obwohl die libertire Pddagogik ihre Entwiirfe, auf die die Praktiker in
den angesprochenen Schulen fortan zuriickgreifen sollten, erst in den
letzten Dekaden des 19. Jahrhunderts prézisiert hat, reichen die Wurzeln des
anarchistischen Erziehungsdenkens weiter zuriick: W. Godwin, R. Owen,
C.-H. de St.-Simon, E. Cabet, Ch. Fourier, V. Considérant, M. Stirner, P.-
J. Proudhon, M. Bakunin und E. Reclus haben in ithren Schriften libertédre
Piddagogik thematisiert. Libertdre Erziehung, wie sie von den Genannten
meist unsystematisch, oft nur bruchstiickhaft konzipiert worden ist, scheint
allerdings heutiger Schulrealitit ebenso entgegenzulaufen, wie sie es da-
mals und dann nach 1968 auch getan hat. Diese Widerborstigkeit verleiht ihr
bis in die Gegenwart einen leisen Schimmer von Attraktivitdt und Exotis-
mus zugleich, der sich derzeit im Bestreben heutiger Libertirer, zwischen
anarchistischer und ‘Antipddagogik’ (v. Schoenebeck, v. Braunmiihl) Affi-
nitdten zu sehen, spiegelt. Vor hundert Jahren schon begann freilich eine
soziopolitische und padagogische Entwicklung, die die Anarchisten in eine
gesellschaftliche und padagogische Nische zwang und sich ihnen als zwei-

56 WIDERSPRUCH - 33/97



felhafter Ausdruck allgemein positiv bewerteter soziookonomischer Pro-
zesse prasentierte: Nicht antimodernistische Riickkehr zu einem einfachen
Leben, wie die Libertdren es vertraten, aber frenetischer Konsumismus,
nicht produktives Handeln im landwirtschaftlich-kiinstlerischen Bereich,
wie sie damals verlangten, aber komplizierte technische Entwicklung, nicht
Gleichheit zwischen Individuen und Volkern, aber sich vertiefende Hierar-
chien, nicht kleine, autonome und foderierte Gemeinschaften, doch grosse
Staaten und uniibersehbare Agglomerationen, nicht Vorschlidge zur Frie-
denserziehung, aber weiterschwelende Konflikte, nicht progressiv wach-
sende Autonomie der Menschen, dagegen schwere korperliche und geistige
Beeinflussung durch Manipulatoren jeder Art.

Der libertir-pddagogische Gedanke ausgangs des 19. Jahrhunderts ist
wie die Konzepte liberaler Padagogik wissenschaftsorientiert. Er reflektiert
die optimistische Sicht, schulische Inhalte und Unterrichtsmethoden mittels
eines rationalen Diskurses zu erneuern: Denn die verniinftigen Entschei-
dungen emanzipierter, freier Individuen verbiirgen eine harmonische Ge-
sellschaft und sichern den Fortschritt. Darum forderten die Anarchisten
damals die Volksuniversitit, Gesetze zur Laisierung des Unterrichts sowie
die sofortige vollige Gleichberechtigung von Frauen und Méadchen mit dem
miénnlichen Teil der Bevilkerung. In unserem Jahrhundert besteht eine
gewisse Ubereinstimmung der Anarchisten mit den Vertretern der Reform-
padagogik, darunter mit der ‘école active’, der Reformp#dagogik in der
franzosischsprachigen Schweiz (Adolphe Ferriere, Pierre Bovet, Edouard
Claparede), was die Kritik am traditionellen Autoritarismus, an der
unverriickbaren Lehrerrolle, an den ‘vertrockneten Kathedermethoden’, am
stumpfen Auswendiglernen von unattraktiven Stoffpldnen und an einem
rigiden Tagesprogramm anbelangt. Ebenfalls zeigt sich die Verwandtschaft
zwischen anarchistischer Pddagogik und reformpidagogischer Bewegung
an der von beiden erhobenen Maxime, Schule den Interessen der Kinder
gemdss zu gestalten. Zu den seitens der Anarchisten als ‘biirgerlich’
eingeschitzten Reformpidagogen bestehen bei genauerem Hinsehen hin-
gegen betrdchtliche padagogische Differenzen, auf die spiter zuriickzu-
kommen ist.

Die ‘anti-autoritdre Bewegung’ Ende der sechziger Jahre hat die libertir-
sozialistischen Ideen im pidagogischen Bereich bislang zum letzten Mal
aktualisiert (Versuchsschulen, Kinderldden, Lehrlingswerkstatten, kriti-
sche Universitit), ohne dass auf deren vormalige Exponenten allerdings
bewusst zuriickgegriffen worden wire. Die Tatsache, dass ebenfalls die
zahlreichen alternativen Schulen in freier Tragerschaft, wie sie in den
Siebzigerjahren entstanden sind, nicht explizit auf die libertidre Pddagogik
Bezug genommen haben, passt in eine Rezeptionsgeschichte der anarchisti-
schen Piddagogik innerhalb der padagogischen Historiographie, die im
Grunde ihren Namen nie verdient hat.

WIDERSPRUCH - 33/97 57



Welches Bild vom Kind zeichnen die Libertiren?

Jedem Anarchisten sind Kinder autonome und freie, einer unabldssigen
Entwicklung unterworfene Wesen. Das Engagement der libertdren Pddago-
gen zielt aber nicht nur auf das Kind, sondern bezieht ebenso die Umwelt
ein, in der es lebt: Den Edukanden ist ein zusagendes Milieu zu schaffen —
eine Umgebung also, das ihre Entdeckungs- und Experimentierfreude
starkt. Das Kind soll darin gemiss seinen Wiinschen und Bediirfnissen
agieren. Ausserdem diirfen Erfahrungen, die ein Kind in seiner Umgebung
machen kann, nicht vorgeschrieben, sondern sollen von ihm selber verwirk-
licht werden. Der Begriff ‘Erfahrung in Freiheit’ — oder wie es Tolstoi
ausdriickt: ”...die Pddagogik und ihr einziges Kriterium die Freiheit” — zur
Maxime libertidrer Erziehung erhoben, fiihrt unmittelbar in die Spannung
von Utopie und Verzicht auf die Antizipation eines Idealzustandes.

Dass im iibrigen die libertire Pddagogik mit einer radikalen Schulkritik an
der traditionellen Schule verbunden ist, verwundert nicht. Allerdings wiren
solche Vorstellungen nicht ausdriicklich anarchistische, wenn sich nicht ihre
Absichten von anderen, dhnlichen Konzepten (etwa demjenigen der oben
angesprochenen ‘école active’, der Reformpéadagogik, der ,éducation nou-
velle’ der Jahrhundertwende, ja sogar der Schulkritik nach 1968) weiter-
gehend unterschieden: Die pddagogischen Intentionen aller libertéren Erzie-
hung leiten die Anarchisten aus den politischen Zwecken des Anarchismus
ab. Genau da handeln sie sich indessen jenes Dilemma ein, das illustriert
werden soll. Dagegen sind die seitens der Libertiren als ‘biirgerliche Refor-
mer’ denunzierten Reformpéadagogen durchaus inkonsequent, wenn es dar-
um zu tun ist, Politik, pddagogische Theorie und schulische Praxis zu
verbinden. In der anarchistischen Optik einer ‘libertdren Reformpéddagogik’
kann ‘biigerliche’ Schulkritik deshalb nicht mehr als lau und halbherzig
ausfallen, weil sie des Ubels Wurzeln nicht packt. Didaktische und metho-
dische Reformen kdnnen nur unvollkommen sein, weil sie nicht bis an das
Ziel gehen diirfen. Die seitens der Reformpiddagogen verlangten Neue-
rungen im staatlichen Schulwesen konnen nicht mehr als blind sein, weil
sie die Macht des Staates unangetastet lassen. Insoweit sind sich ‘liber-
tare’ und ‘biigerliche’ Reformpédagogik zwar verwandt, wenn es um die
Anwendung ‘moderner’ Unterrichtsmethoden geht. Sie beziehen anderer-
seits grundlegend unterschiedliche Positionen, wenn das Verhiltnis von
Utopie und Realitit zur Debatte steht: Nehmen die libertiren Pddagogen fiir
sich in Anspruch, das Problem mindestens thematisiert, sich also seiner
Aporien ausgesetzt zu haben (was nicht durchwegs stimmt), sprechen sie
genau das den Reformpidagogen der Jahrhundertwende ab. Die notwendige
Pramisse fiir deren Handeln habe im tiefen (uneingestandenen) Bruch
zwischen utopischem Ziel und alltédglicher Praxis bestanden, meinen die
Libertédren.

Im Zentrum libertirer Pidagogik stehen die folgenden Axiome, an die
sich auch die fiinf angesprochenen anarchistischen Erzieher gehalten ha-
ben. Sie, immer wieder in anderer Akzentuierung vorgetragen, belegen in

58 WIDERSPRUCH - 33/97



ihrer deutlichen Praxisorientiertheit, inwieweit die libertare Utopie bereits
von der Realitét bedroht, ja verdriangt wird.

Positive Erziehung: Die Schule griindet auf dem Experimentieren des
Schiilers, auf Beobachtung und Interpretation (nicht auf ‘Dogmen’ oder
‘Glaubensinhalten’, wie es heisst).

Integrale Erziehung: Die Entwicklung des Intellekts, des Korpers, der Hand
und der Moral wird als ein Ganzes verstanden. Angestrebt wird deshalb eine
harmonische Ausbildung aller Fahigkeiten des Kindes — bis zu seiner
Konfliktfahigkeit.

Permanente Erziehung: Bildung und Erziehung sind nie abgeschlossen. Ein
sich weiterbildender Mensch befindet sich in einer dauernden Evolution
und ist offen fiir Neues.

Autonomie: Was gelehrt wird —und wie dies geschehen soll —ist Sache aller
Betroffenen, nicht der erwachsenen Erzieher allein. Damit wird individuel-
le Autonomie gewahrt und befordert.

Pidagogische Theorie und alltigliche Praxis — Paul Robin in Cempuis

Robin, als Mitglied der ‘Ligue d’Enseignement de Bruxelles’ und des
belgischen Generalrates der Internationalen Arbeiterassoziation, setzt am
Briisseler Kongress 1868 die Frage der Education intégrale auf die Tages-
ordnung.!! Im selben Jahr griindet er die Erzieherzeitschrift ,Le Soir’. 1868
heiratet er. Nachdem wihrend Streikaktionen Arbeiter in Liittich umge-
kommen waren, protestiert er seitens des Rates der Internationalen Arbeiter-
assoziation gegen das brutale Vorgehen der Behorden. Als franzésischer
Staatsbiirger wird Robin darauf des Landes vewiesen, verlédsst Belgien und
reist mit seiner Familie nach Genf, wo er Michael Bakunin kennenlernt. Nach
einem kurzen Aufenthalt in Paris geht er nach London, wo er bis 1879 bleibt.
Von Karl Marx, zu dem sich ein gespanntes Verhiltnis entwickelt, erhélt er
Griechischstunden. Im englischen Exil verdient Robin in London sein Leben
als Franzosisch- und Mathematikprofessor. 1879 von Ferdinand Buisson
nach Frankreich zuriickgeholt, wird er zum Schulinspektor von Blois er-
nannt. Seine neuartigen didaktisch-methodischen Ideen bringen ihn aber
sofort in Opposition zu den Autorititen, weswegen Robin seine Versetzung
an ein Lehrerseminar verlangt. Am 16. Dezember 1880 wird er schliesslich
zum Direktor des neuzuschaffenden, finanziell auf einem Legat beruhenden
Waisenhauses in Cempuis, 112 Kilometer nordlich Paris, berufen. Als Leiter
von Cempuis kimpft Robin wihrend vierzehn Jahren unermiidlich gegen die
kirchlichen Kréfte in der Region sowie gegen eine sperrige Schuladministra-
tion und mit etlichen unfahigen Mitarbeitern. 1894, nachdem er zum Riick-
tritt gezwungen worden ist und Cempuis verlassen hat, wird er Professor fiir
Padagogik an der neuen Universitédt in Briissel. Er griindet die Zeitschrift
‘L’Education intégrale’. In Vortridgen und Diskussionen verbreitet er neo-
malthusianisches Gedankengut. Im Mittelpunkt seines Denkens stehen drei
Ideen: “Bonne naissance, bonne éducation, bonne organisation sociale.”
1912 setzt er seinem Leben gewaltsam ein Ende.

WIDERSPRUCH - 33/97 59



Robins libertdr-pddagogischer Argumentation eignet utopische Ziige.
Seine Anstalts- und Schulpraxis kommt aber um die ‘Verzeitlichung der
Utopie’ nicht herum. Dies gilt in einem Bereich nicht, in dem von ihm in
Theorie und Praxis konsequent vertetenen Postulat der Koedukation.!?
Obschon im Jahr 1880 kein franzosisches Gesetz koedukativen Unterricht
zuldsst, nimmt der Libertdre Knaben und Middchen in sein Waisenhaus auf
und erzieht sie zusammen. Beim Klerus und in den staatlichen Behérden
stosst dies erwiesenermassen auf erbitterten Widerstand. Im Zentrum der
Erziehung in Cempuis steht die Education intégrale, ein auf Bakunin
zuriickgehendes, Fourier zugeschriebenes Konzept, dem utopische Ziige
nicht mangeln. Robin umschreibt es so: ”"Das Wort ‘intégral’, bezogen auf
die Erziehung, vereinigt die Begriffe korperlich, intellektuell und mora-
lisch und bezeichnet dariiberhinaus kontinuierliche Zusammenhinge zwi-
schen diesen drei Bereichen”. Der spanische Schulreformer Francisco
Ferrer sollte seine eigene Idee von Erziehung knapp zwanzig Jahre spéter in
Anlehnung an Robins ‘rationelle Erziehung’ nennen.

Die Zwecke der Education intégrale erschopfen sich nicht in jenen des
damaligen biirgerlichen oder sozialistischen Erziehungsdenkens, sondern
iiberholen es: Sie bringen zusitzlich den Gedanken der Demokratisierung
des Erziehungswesens (Obligatorium, Unentgeltlichkeit, Einheitsschule)
oder denjenigen der direkten Kombination von schulischer und beruflicher
Ausbildung ein. Als Folge dieses Konglomerats von weit entfernten und
naheliegenden Absichten sind bei Robin auch problematische, indessen
indirekte Beziige zu einem Utilitarismus im Sinn Benthams (Erziehung und
Unterricht als Vorbereitung auf das Leben in Arbeit), nebst neo-malthusiani-
schen (‘bonne naissance, bonne éducation, bonne organisation sociale’) und
sozial-utopischen (Neuordnung der Verhiltnisse in Gerechtigkeit) Ideen
spiirbar.

Wesentlich beeinflusst das Erziehungskonzept des Leiters von Cempuis
auch seine Tatigkeit in Arbeiterorganisationen und seine Teilnahme an den
Debatten in den libertér-dissidenten Gruppen um Bakunin, Herzen, Reclus,
Guillaume und Kropotkin. Robins Waisenhaus reprédsentiert im iibrigen
mehr als die Integration der Stromungen der Zeit: Mit Cempuis entsteht ein
grundlegend neues Konzept der Waisenerziehung — und ein ebenso unge-
wohntes der Lehrerfortbildung. Ersteres sticht von der géingigen Asylpraxis
in Frankreich dadurch ab, dass es die Waisenkinder als ganze Menschen
anspricht und nicht vorgibt, es betreue Mitleid herausfordernde Aussensei-
ter. Cempuis konkretisiert mindestens in Teilen das libertdr-sozialistische
Bild von einer Erziehung zur Freiheit und Menschenwiirde, einer harmoni-
schen Ausbildung aller im Kind angelegten Fihigkeiten und einer angemes-
senen Vorbereitung der Zoglinge auf ihr kiinftiges Leben. Obwohl Robins
Versuch, Wunsch und Wirklichkeit vorsichtig zu balancieren, positiv zu
wiirdigen ist, dringt sich der fiir mein Thema entscheidende Schluss auf:
Robin hat das libertédre Ideal in zeitliche Verldufe gepresst und es so seiner
Totalitdt beraubt. Dabei hatte er nichts Geringeres versucht, als das Konzept
einer pidagogischen Revolution, jene Forderung, die seit mindestens zwan-

60 WIDERSPRUCH - 33/97



zig Jahren in den anarchistischen Schriften — programmatisch und nie
abgerundet — vertreten wird, in die Praxis umzusetzen.

Er ist der erste anarchistische Pddagoge, der sich fiir die praktische
Realisierung seiner Erziehungsphilosophie so energisch engagiert. Er ge-
hort ebenfalls zu den ersten libertiren Pidagogen, die unablissig die
attraktive Vision einer Kongruenz von anarchistisch-paddagogischem Ideal
und libertdr-pddagogischem Handeln in einer institutionellen Umgebung
sucht. Dass sein Erziehungsstil eine antietatistische, antimilitaristische
Komponente enthalten hat, steht ausser Zweifel. Staatskunde (wenn auch in
aufkldrerischer Absicht) und Drilliilbungen (wenn auch mit defensivem
Charakter) rmussten in Cempuis durchgefiihrt werden. Um einen anderen
Widerspruch ist Robin ebenso wenig herumgekommen: Versuchte er zum
einen, ‘seine’ Kinder auf eine sinnreiche Existenz in der Gesellschaft
vorzubereiten, machte er sie andererseits gerade der ihm verhassten Ord-
nung verfiigbar und fiir sie tauglich. Als die Utopie, worauf er hinarbeitete,
stellte sich Robin dagegen eine egalitidre, auf Freiheit und Gleichheit
beruhende Gesellschaft vor. Trotz vehementer Gegnerschaft von ver-
schiedener Seite praktiziert Robin wihrend vierzehn Jahren Koedukation,
eine moderne Waisenerziehung und eine frithe Form des polytechnischen
Unterrichts sowie ungewohnliche Lehrerfortbildungsstrategien — allesamt
gegen die Zeichen der Zeit. Im Unterricht fordert er vom Kind interessiertes,
selbsttéitiges und engagiertes Lernen von Wissensinhalten. Der Lehrer soll
arbeitsunterrichtlich vorgehen und die geistige und korperliche Erziehung
des Heranwachsenden griindlich beobachten. Die Institution muss eine
kindgemisse Umwelt bereitstellen und Geist, Kérper und Hand ausgewo-
gen bilden.

Kurz nach der Jahrhundertwende werden die Education nouvelle, die
‘école active’, die ‘Reformpadagogik’, die ‘progressive education’ die
piddagogische Debatte mit vergleichbaren Ideen anfachen; in Europa wer-
den spiter die nachmaligen ‘Reformpédagogen’ die Schule von aussen und
innen zu erneuern suchen. Sowohl Ferriere, Claparéde und Bovet als auch
Lietz, Wyneken, Montessori, Decroly, Otto und andere — hier wie oben
verallgemeinernd und mit Ausnahme von Neill ‘biirgerliche Reformpad-
agogen’ genannt — vertreten denjenigen Robins auf den ersten Blick affine
Gedanken. Hinter den pddagogischen Theorien der ‘biirgerlichen Refor-
mer’ stehen jedoch andere politische Einsichten. Die aus dem Verhiltnis
von Utopie und Realitét entstandenen Aporien sind freilich bei Robin wie
bei den ‘biirgerlichen Pddagogen’ und auch den politisch Linksstehenden
beinahe dieselben.

In Ferrieéres Schriften erscheint etwa die ‘école active’, die ‘reformpad-
agogische Schule’ zu Beginn des Jahrhunderts als ‘kindgemaisse Didaktik’ —
in vielem derjenigen Robins gleich, allerdings bar eines explizierten poli-
tisch-padagogischen Fundaments. Die Ungereimtheiten bei Ferriére sind
denn auch augenfillig. Fiir Ferriere hat Unterricht eher mit Fragen der
Vermittlung von Lernstoffen, mit Effizienz von Lehr- und Lernformen und
mit professionellem Lehrersein zu tun als mit politischen Zielen, die eine

WIDERSPRUCH - 33/97 61



bestimmte pidagogische Praxis nach sich ziehen sollten. Als Bewunderer
Rousseaus bezieht dagegen Robin aus dem libertdr-sozialistischen Denken
die grundlegenden Motive seiner Erziehungsarbeit: bedingungsloser Anti-
autoritarismus, pazifistischer Internationalismus, Antimilitarismus und Frau-
enemanzipation bestimmen seine Pddagogik der Freiheit und die Education
intégrale. Sébastien Faure (1858-1942), Francisco Ferrer (1859-1909), Emma
Goldman (1869-1940) und Jean Wintsch (1880-1943) setzen Robins Werk
einige Jahre nach der Schliessung Cempuis’ unter dhnlichen Pramissen fort.

Sébastien Faure und La Ruche

Faure, 1858 in eine reiche katholische Familie geboren, wird wihrend
kurzer Zeit in einer Jesuitenschule unterrichtet. Als Politiker, so sein frithes
Ziel, will er “mit den Unterdriickten gegen alle Unterdriicker kimpfen”.!3
Anfinglich der Arbeiterbewegung nahestehend, setzt er sich ab 1888 fiir
den ”Sieg des Anarchismus” ein, wie er selber sagt. Faure, Autor von
zahlreichen, in vielen Zeitschriften verstreuten Beitrdgen, gilt bald einmal
als guter Redner. Mit Louise Michel zusammen griindet er 1895 die
Zeitschrift ‘Libertaire’. Wegen seiner publizistischen Arbeit wird er von
den Behorden verfolgt. In einer seiner programmatischen Schriften setzt er
sich mit den Vorwiirfen an die Anarchisten auseinander, erklirt, was die
Libertiren erreichen wollen, und berichtet von ihrem idéal révolutionnai-
re”. Im Zug seines Artikels skizziert er sein anarchistisches Programm und
wendet sich mit einem autobiographischen Argument gegen allféllige
Einwinde, die im Zusammenhang mit diesem Thema aufschlussreich sind:
”Nein, wir sind weder Utopisten noch Traumer oder Verriickte, und der
Beweis dafiir ist, dass uns iiberall die Regierungen verfolgen und ins
Gefingnis werfen. Dies tun sie, um unsere Worte der Wahrheit zu unter-
driicken.”

Die Ambivalenz zwischen politisch-pddagogischer Utopie und alltidgli-
cher Realitit kommt in Faures Roman Mon communisme'* zum Ausdruck.
Was libertédre Erziehung sein muss, hatte er zwischen 1904 und 1917 in ‘La
Ruche’ (‘Der Bienenkorb’) in Rambouillet, in der Ndhe von Paris, seinem
‘rationalistischen Waisenhaus’, exemplarisch gezeigt. ‘Mon communis-
me’, von La Ruche angeregt, wirft ein Licht auf diesen, von Paul Robin und
Francisco Ferrer beeinflussten Schulversuch. Wie eng Faure Politik mit
Piadagogik, Schulkritik und Schulreform amalgamieren wollte, zeigt das
utopischste unter seinen Werken wohl am besten: Nicht nur treffen die
Riickkehrer in “‘Mon communisme’ (1921) ihr Land v6llig verwandelt an —
es gibt weder staatliche noch kirchliche Autorititen —, auch die Kinder
werden anders erzogen als frither: Schon die Kleinkinder verbringen den
Tag in einer ihnen zusagenden Umgebung, im Griinen, betreut von ausge-
wiesenen Spezialisten. Aus dem Kindergarten treten die Kleinen in die
Schule iiber, die gemischte Klassen fiihrt. Die Kinder lernen dort wenig,
aber was sie lernen, griindlich. Unniitze Examen, disziplinierende Normen
und Noten gibt es nicht.

62 WIDERSPRUCH - 33/97



Dass der utopische Roman Faures keineswegs realitdtsfern angelegt sein
diirfte, belegt die Affinitdt des Zukunftsstaates mit ‘La Ruche’. Die Schule
in Rambouillet hat der Utopie vermutlich als ‘realistisches Vorbild’ ge-
dient. Seine rege Vortragstitigkeit, seine Schule in Rambouillet und seine
umfassende ‘Encyclopédie anarchiste’ (4 Bde.) machen Faure zu einem
herausragenden Verfechter des franzésischen Anarchismus. In seinen Pu-
blikationen betreibt er direkte Propaganda fiir die libertdre Sache, und den
‘Bienenkorb’ sieht er als entschlossenen Briickenkopf fiir eine neue Gesell-
schaft, obschon die Kinder dort nicht zu “kleinen Anarchisten” erzogen
werden sollen, wie er selber sagt. Faure legt damit v. a. ein auf Robins Ideen
und seiner Praxis in Cempuis griindendes libertir-reformpiddagogisches
Konzept vor. Es ist der biirgerlichen Reformpiddagogik — ebenso wie jenes
Robins — weit voraus, nicht allein, was die pddagogische und didaktische
Basis betrifft; Faure bezweckt dort, libertdres Denken mit einer libertér-
pddagogischen Praxis eng zu verkniipfen.

Selbstverstiandlich hegen die biigerlichen Reformer ebenfalls ein Gesell-
schaftsideal, das, wie das Beispiel des Genfers Adolphe Ferri¢ére belegt,
aber auf die Reform der zeitgendssischen sozialen Situation, u. a. auf jene
der Schulen abhebt, ohne iiber die Grenzen des liberal-biirgerlichen Staates
hinauszugreifen. Wie Robin versucht auch Faure, die ertriumte Gesell-
schaftsordnung in seinem Unternehmen zu antizipieren. Gleich Robin
reduziert Faure das faktisch unerreichbare Ideal auf eine pddagogische
Axiomatik, von deren realen Chancen er iiberzeugt ist. So ist, was bei den
biirgerlichen Reformpéddagogen hiufig in didaktisch-methodischer Spiele-
rei verhaftet bleibt, bei Faure Ernst: Die Kinder des ‘Bienenkorbs’ leben in
echter Koedukation, Musikinstrumente, Schulmaterial und Arbeitsgerite
gehoren allen, eine demokratische Lebensform schliesst die Mitsprache
eines jeden gemiss seinem eigenen Entwicklungsstand ein und solidari-
sches Zusammenleben manifestiert sich in gemeinsamen Aktionen sowie
dem hartnickigen Einsatz fiir den Weiterbestand der eigenen Schule. Das
Verhiltnis zwischen Lehrern, ‘collaborateurs’, und Kindern ist offen und
nicht-hierarchisch. Gerade diese Punkte sind es, die Faure an den biirgerli-
chen Reformschulen dieser Zeit als unvollstindig durchgefiihrt kritisieren
wiirde. (Wintsch sollte Ahnliches in bezug auf das Landerziehungsheim in
Chailly bei Lausanne aus der Sicht der Ecole Ferrer anfiihren.!3) Anders als
Cempuis wird La Ruche nicht von den Behorden geschlossen, sondern hatte
sich der wirtschaftlichen Notlage am Ende des Ersten Weltkriegs zu beugen.

Sowohl fiir Robin als auch fiir Faure gilt, dass sie die ihnen anvertrauten
Kinder nicht unmittelbar zu ‘Anarchisten’ erziehen wollen, sondern in
ihnen vordringlich die ‘Entwicklung zum Menschen’ zu férdern gedenken.
Schweigt sich Robin dariiber noch aus, ob die Cempuis-Absolventen
dereinst die Protagonisten einer anarchistischen Gesellschaft sein werden,
erzieht Faure dagegen seine Kinder — wie er selber bemerkt: ’iiber Umwe-
ge” —insofern auf die libertirsozialistische Gesellschaft hin, als er gewisse
Inhalte, seine Methoden und bestimmte Ziele stiarker gewichtet als andere.
Seine Position in Sachen Geschichts- und Religionsunterricht erscheint im

WIDERSPRUCH - 33/97 63



Riickblick dezidierter als diejenige Robins. Im Unterschied zum ‘Orpheli-
nat’ in Cempuis scheint das Gemeinschaftsleben in La Ruche hingegen
lebendiger, spontaner — und wohl chaotischer — zu sein, was wiederum mit
der kleineren Schiilerzahl zusammenhingen mag. Zweifelsohne musste
Robin fiir seine zweihundert Schiiler effizienter planen, als dies Faure mit
kaum fiinfzig tut. Deshalb erscheint La Ruche gegeniiber Cempuis aus
heutiger Sicht als die ‘spontanere Schule’.

Beide Schulen, Cempuis und La Ruche, wirken — neben den ‘Escuelas
Modernas’ Ferrers in Spanien — unmittelbar auf die Lausanner Ecole Ferrer
ein. Obschon diese in einem durchwegs unterschiedlichen politischen und
padagogischen Umfeld gegriindet wird, ist auch sie eine anarchistische
Schule, die sowohl von der libertédr-pddagogischen Theorie ihrer Vorginger
zehrt als auch deren libertidr-pddagogische Praxis iibernimmt. Trotzdem
prisentiert die Lausanner Initiative Jean Wintschs eine von Cempuis und La
Ruche hinreichend unterscheidbare Variante eines anarchistischen Schul-
experiments. Auch ihre Initianten gehen einer Diskussion der Aporien
utopischer padagogischer Konzepte allerdings aus dem Weg.

Francisco Ferrer, Jean Wintsch und die ‘Ecole Ferrer’

Francisco Ferrer ist einer der paddagogischen Exponenten einer markant
antiklerikalen Strémung, wie sie ausgangs des 19. Jahrhunderts Spanien
ergreift. Als er die Escuela Moderna griindet, die Nachfolgeschulen unter-
schiedlicher Art, macht er sich in Spanien zum pddagogischen Wortfithrer
libertérer Erziehung. Obschon 1906 die Escuela Moderna an der Bailén num
56 in Barcelona geschlossen wird, die als erste Institution Ferrers Position
realisiert hat, dehnt sich die Bewegung der rationalistischen Schulen aus.
Erst 1938, als in Spanien der Faschismus endgiiltig siegt, ist die Zeit der
‘modernen Schulen’ voriiber. Die Ecole Ferrer in Lausanne ist der Pddago-
gik der spanischen ‘Escuelas Modernas’ verpflichtet. Genannt nach Ferrer
y Guardia, wird sie kaum ein Jahr nach Ferrers Hinrichtung (1909) als
Reaktion auf den ’feigen Mord”, wie es heisst, ins Leben gerufen. Nebstden
‘Escuelas Modernas’ hat die Lausanner Schule zwischen 1910 und 1919 —
eine damals unter den schweizerischen Reformpiddagogen unbekannte
Alternative — Ferrers libertdare Utopie zu realisieren versucht.

Ferrers Erziehungsgrundsitze enthalten einen ebenso utopisch anmuten-
den Akzent wie jene Robins, Faures und Goldmans: Fiir Ferrer ist Erziechung
das politische Kernproblem, jede pidagogische Argumentation dominie-
rend. Sie darf weder auf einem patriotisch-militdrischen und chauvinisti-
schen noch auf einem religios-dogmatischen Programm fussen, sondern
griindet auf wissenschaftlich-rationalem Unterricht. Erziehung ist koedu-
kativ, weil Mann und Frau in gemeinsamem Handeln zum Wohlergehen der
Menschheit beitragen. Antietatistisch und a-etatistisch muss sie iiberdies in
dem Sinn koedukativ sein, als sie reiche und arme Menschen zusammen-
fithrt. Das kindliche Spiel ist ihr wichtiges Handeln jedes Heranwachsen-
den. Aller Unterricht, der immer vom Kind ausgeht, ist individualisierend

64 WIDERSPRUCH - 33/97



angelegt. Pddagogik darf nie als technische Vervollkommnung oder beruf-
liche Ausbildung missverstanden werden. Die Moderne Schule vergibt
weder Preise, noch straft sie. Man kennt dort weder Examen noch Wettbe-
werbe. Weil Ferrer ein Schulpraktiker ist, der eine eigenstdndige Didaktik
und eine schulmethodische Konkretion seines pddagogischen Denkens
anstrebt, kann die in Lausanne 1910 er6ffnete Schule, die Ecole Ferrer, die
in Robins Waisenhaus in Cempuis erprobten Verfahren zur Ausgestaltung
des schulischen Alltags iibernehmen. Als Vorlagen dienen ihr — neben
Schriften von Ferrer die Publikationen zum Waisenhaus Cempuis, von
Cempuis iiberlassenes Material — moglicherweise auch Sébastien Faures
‘Bienenkorb’ und die Initiative der Lehrer, Schiiler und Eltern.

Die pidagogische Zielsetzung der Ecole Ferrer ist — mit einem orien-
tierenden Blick auf die Praxis von Robins und Faures Schulen, worauf sich
die Lausanner Initianten ja beziehen — die folgende: Die Werkstatt mit dem
Alltag verbindend, will die anarchosyndikalistische Schule ihre Schiilerin-
nen und Schiiler auf ihr kiinftiges Leben vorbereiten. Dank der elterlichen
Mitarbeit wird die Neugierde der Kinder nicht nur fiir den beruflichen
Alltag der Arbeiter, sondern auch fiir selbstidndiges Erforschen von kom-
plexen Problemen genihrt. Freude an der Schule und Motivation fiirs
Lernen sind Jean Wintsch, ¢ dem Initianten, zufol ge, am ehesten vermittel-
bar, wenn man den Unterricht ausserhalb des Klassenzimmers in der
sozialen Wirklichkeit abhélt. Mit den ‘Moglichkeiten und Notwendigkeiten
der Zeit’ und denen der Umgebung spielend, zielt der Initiant auf eine durch
eine Arbeitermoral erhohte industrialisierte Kultur. Will man diese Ziele
erreichen, ist es wichtig, den familidren Hintergrund der Kinder nicht zu
vergessen, schreibt Wintsch: Es sind ndmlich fast ausschliesslich die
Kinder der Armen, der umherziehenden Arbeiter, die die Ecole Ferrer
besuchen. Daneben schicken Sympathisanten einer libertir-sozialistischen
Padagogik ihre Sprosslinge in die ‘Ecole’. Fiir Wintsch ist es deshalb
unerldsslich — wie er im nachhinein selbstkritisch und hintergriindig be-
merkt —, bei der Schulung von Arbeiterkindern “vielleicht die Arbeiter
selber zu konsultieren”. Dies deshalb, um nie aus den Augen zu verlieren,
dass die Ecole Ferrer auf zwei bedeutsame Interessen baut: diejenigen des
Kindes und diejenigen der Arbeit. Verglichen mit den doch recht préazisen
Ideen Robins, Ferrers und Faures nehmen sich die pidagogischen Intentio-
nen Wintschs weniger utopisch aus.!”

Von anderen anarchistischen Schulen unterscheidet die Lausanner Schu-
le das Faktum, dass sie als Arbeiterinitiative geplant, gegriindet und von
1910 bis 1919 betrieben worden ist. Den antizipierten Bediirfnissen einer
kiinftigen Arbeiterklasse entsprechen denn auch die Ziele der ‘Ecole’: Die
Verantwortlichen beabsichtigen einen, den Interessen der Kinder sowie den
Anforderungen des Lebens als Arbeiter entgegenkommenden Unterricht.
Intendiert ist das Zusammengehen von Familie, Schule und Beruf. In
diesem Sinn ist die Lausanner Schule in die Tradition der libertér-sozialisti-
schen Schulexperimente einzuordnen. Robin, Faure und Ferrer haben den
Lausanner Initianten um Jean Wintsch einen Weg gezeigt, utopische Moti-

WIDERSPRUCH - 33/97 65



ve einer anarchistischen Pddagogik in Realitdit umzumiinzen. Obschon
Robin, Ferrer und Faure fiir die Konzeption der Ecole Ferrer als ‘pddagogi-
sche Vorbilder’ gelten mogen, prigt die ‘Ecole’ ihre eigene Form libertdrer
Erziehungspraxis aus. Diese beriicksichtigt nicht nur die Erfahrungen
anderer anarchistischer Schulen, sondern ebenso das, gegeniiber Cempuis,
Rambouillet und Barcelona unterschiedlich strukturierte, gesell-
schaftspolitische Umfeld in Lausanne. Insgesamt verfolgt die Ecole Ferrer
unzweideutig ein libertar-pddagogisches Bildungskonzept. Eine der be-
kanntesten anarchistischen Propagandistinnen in den Vereinigten Staaten,
Emma Goldman, erortert in ihrer Zeitschrift (‘Mother Earth’; 1906—1916)
mehrmals Probleme einer libertéiren Erziehung. Dass sie — wie die bisher
vorgestellten Erzieher — nicht um die Diskussion der erhofften Balance
zwischen utopischem Ideal und padagogischer Realitdt herumkommt, bele-
gen zum einen ihre Beitrdge in ‘Mother Earth’, zum anderen ihr gelegent-
licher Einsatz in der New Yorker ‘Modern-School’, einer von den ‘Escuelas
Modernas’ beeinflussten Ferrer-Schule, an der Will Durant mehrere Jahre
als Lehrer gewirkt hat.

Die verlorene Utopie — die gerettete Utopie

Die Freiheit als Ziel aller Erziechung und die Education intégrale als Methode
sind die Merkmale der untersuchten libertdr-pddagogischen Erzie-
hungskonzepte in Cempuis, Rambouillet und Lausanne. Uber diese Charak-
teristika hinaus sind weitere Gemeinsamkeiten der drei Schulen auszuma-
chen. Robin, Faure und Wintsch zeichnen ein Bild des Kindes, das zwei-
felsohne vom damals iiblichen absticht. Darauf ist mehrmals hingewiesen
worden: Die libertir-sozialistischen Pddagogen betrachten das Kind als
Geschopf, das zwar selbstéindig handelt — oder dies zumindest allméhlich
lernt —, jedoch der Unterstiitzung bedarf. Sie stimmen darin iiberein, die
Ausbildung aller Fihigkeiten und Krifte im Kind setze eine ausgewogene
korperliche, geistige und moralische Schulung voraus. Der junge Mensch ist
jedoch nicht auf ein festgelegtes Ziel hin zu erziehen. Die fiir jedes Aufwach-
sen unabdingbare Offenheit wiirde sonst verlorengehen. Robin, Faure und
Wintsch —wie Goldman —sind der Ansicht, Schiilerinnen und Schiiler sollten
‘vorurteilsfrei’ aufwachsen. Damitistdie ‘Absenz von Vorurteilen’ gemeint.
Das bedeutet den drei Schulgriindern gleichviel wie eine Erziehung ohne
theologische, nationalistische, rassistische oder militaristische Gehalte. Ihre
Erziehungs- und Bildungsziele stimmen im wesentlichen iiberein und unter-
scheiden sich ebenso von den damals géngigen wie von deren an-
thropologischer Perspektive: Wihrend die herkdmmliche Schule lediglich
vorgebe, die Jugendlichen auf ihr kiinftiges ‘Leben’ vorzubereiten, betrach-
ten es die anarchistischen Pddagogen als ihre ausgesprochene Aufgabe, dies
auch wirklich zu tun, obschon sie nur erahnen konnen, wie die kiinftige
Existenz der Kinder in einer gesellschaftspolitischen Utopie aussieht. Der
offentlichen Schule werfen wie vor, sie tdusche ihre Schiitzlinge mit dem
biederen Argument, jeder konne es schaffen, wenn er nur wolle, iiber eine

66 : WIDERSPRUCH - 33/97



inexistente Chancengleichheit hinweg. Weiter lasse sie die Kinder absicht-
lichim Unwissen dariiber, was ‘das Leben’ denn sei und unterdriicke in ihnen
frithzeitig die ihnen eigenen Interessen und Motive. Dieses Verwirrspiel
aufrecht zu erhalten, sei fiir die Lehrer eine keineswegs leichte Aufgabe. Im
Vergleich zu den Unterrichtenden an der staatlichen Schule fillt den Liber-
taren diese Arbeit trotz der auftauchenden Widerpriiche leichter.

Cempuis, La Ruche und die Ferrer-Schulen in Spanien, in der Schweiz
und in den USA realisieren die Praxis aller libertdren Padagogik und ihrer
‘Neuauflagen’ bis und nach 1968: Sie schrinken die ideale Komponente
eines fernen Zielzustandes ein, indem sie die Utopie, in zeitliche und
inhaltliche Korsetts gezwingt, fiir Erzieher erst praktikabel machen. Das
von diesem Prozess evozierte Paradox diirfen sie gar nicht beriicksichtigen,
weil sie auf die unmittelbare Zukunft zu erziehen und zu unterrichten haben.
Die Utopie dennoch aufrecht zu erhalten, ist die problematische Hypothek
einer nunmehr pragmatisch operierenden libertdren Erziehung und Bil-
dung.

Von libertér-sozialistischer Seite sind die drei Versuche wie jene nach
1968 stiandiger Kritik ausgesetzt: Diese kommt dann zustande, wenn die
verlorene Utopie weiterhin als Richtschnur padagogischer Praxis gilt. Die
herangezogenen Anarchisten monieren die in threr Optik kompromittieren-
den Konzessionen an den verhassten Staat, sehen aus dessen Auflagen
gegeniiber der Schule unentwirrbare Widerspriiche entstehen und beklagen
es, wenn die Schulleitungen ihren anarchistischen Hintergrund 6ffentlich
nicht blosslegen. Als ‘Konzessionen’ an den Staat sind der Unterricht in
biblischer Geschichte (La Ruche), das Einwilligenmiissen in die schulbe-
hordliche Kontrolle (‘Ecole’), die militdrischen Ubungen (Cempuis), die
gelegentliche Vorbereitung auf weiterfithrende Schulen (‘Ecole’) oder die
Abschlusszertifikate am Ende der Schulpflicht (Cempuis) einzustufen.

Demgegeniiber zeugen einige Fakten von der geradezu storrischen und
hartnidckigen Eigensinnigkeit der anarchistischen Pddagogen, von threm
festen Willen, die entlegenen Ziele nicht aufzugeben: Sie unterrichten
koedukativ, als dies verboten ist (Robin), weigern sich, Noten zu erteilen
(Wintsch), verbinden den Schulalltag mit dem Leben in einer libertdren
Kommune, wo die Jugendlichen bei der Nahrungsmittelbeschaffung mit-
helfen (Faure), versuchen ficheriibergreifendes Lernen, als die Idee noch
kaum die Lehrer beschiftigt. Sie konkurrenzieren unmittelbar das staatliche
Ausbildungsystem auf der Stufe der Lehre (Robin) oder lassen die Schiiler
in Gruppen arbeiten, als der Begriff der ‘Gruppenarbeit’ (Le travail par
groupes; Le travail par équipes) noch kein piddagogisches Thema ist
(Wintsch). Sie lehren in hellen und luftigen Schulrdumen (Cempuis), die sie
‘Museum’ oder ‘Laboratorium’ (Lausanne) nennen und schaffen Schulbin-
ke und -pulte ab, als der ‘Schulbankstreit” andernorts gerade aufflammt. Es
i1st Robin, Faure und Wintsch klar, dass sie gegen aussen den Auflagen
entsprechen — und sich damit der Kritik der ‘orthodoxen’ Anarchisten
aussetzen —, wollen sie ihre Schule tiberhaupt eroffnen. Alle drei sind in
diesem Fall eher pragmatisch orientiert, ohne aber ihre utopische Absicht je

WIDERSPRUCH - 33/97 67



zu verleugnen. Diese Fakten weisen sie als Bestandteile einer ‘libertidren
Reformpédagogik’ aus, die jener ‘Bewegung’, die im nachhinein ‘Reform-
piddagogik’ genannt worden ist, vorausgeht.

Eine ‘Rezeptionsgeschichte’ libertdr-padagogischer Versuche innerhalb
der Pddagogik des 20. Jahrhunderts existiert noch nicht. Andernfalls wire
ein Rezeptionsdefizit schon ldngst erkannt worden: Gerade jene Bewegun-
gen, die sich am besten fiir die Diskussion der anarchistischen Reformpo-
stulate hinsichtlich einer ‘neuen Schule’ geeignet hitten, die reformpad-
agogische und diejenige um 1968, haben diese Chance nicht genutzt. Sie
beachteten — wie das Beispiel Lausanner Landerziehungsheim die ‘Ecole
Ferrer’ zeigt!® — den libertiiren Ansatz als erziehungs- und schulerneuernde
Kraft ebensowenig wie seine problematische Seite. Dies wirft ein bezeich-
nendes Licht auf das politische Selbstverstindnis von Reformpédagogen
(aber auch 68er Pdadagogen), besonders auf deren politisch links stehende
Fliigel, welche aus der provokanten Problemstellung der Libertdren des
ausgehenden Jahrhunderts keinen konzeptionellen Impuls gewinnen konn-
ten. Insofern hat die kritische Pddagogik nach 1968 in ihrem kritiklosen
Riickbezug auf die radikalen Reformer Bernfeld, Neill oder Reich die
Chance vergeben, auf die Dialektik der ‘verlorenen Utopie’ als anregendes
Gedankenexperiment iiberhaupt einzutreten. Die drei Genannten exponie-
ren diese zwar, tun dies jedoch in derselben Weise wie Robin, Faure und
Wintsch. Weil die libertdren Experimente der Jahrhundertwende 1968 nicht
bekannt waren, konnten sich die Reformer darauf nicht beziehen. Obwohl
die libertdare Provokation unvermindert bestanden hitte, hitten sie es wohl
bei besserer Kenntnis der Quellen nicht getan.

Insgesamt tragen alle — Robin, Faure, Goldman und Wintsch—neben dem
Spanier Ferrer und den Initianten der hier nicht diskutierten ‘Scuola Moder-
na di Clivio’ zur Konkretion libertér-pddagogischer Erziehungspraxis bei:
Das utopische Bild einer kiinftigen freiheitlichen Gesellschaftsordnung,
wie es die Anarchisten entwerfen, verlangt eine Erziehung auf diese Gesell-
schaft hin. Daraus resultieren fiir die Erzieher Schwierigkeiten, was die
utopische Konzeption einer libertdren Padagogik anbelangt, die sie nicht
gebiihrend beriicksichtigen.

Die libertidren Padagogen haben, ohne es anzusprechen, wohl bemerkt, in
welch heikler Lage sie sich befanden, als sie anarchistische Schulen griin-
deten. Das Dilemma einer Idee, die realpolitische Umsetzungsanspriiche
einer ‘traditionellen’ in eine ‘neue’ Gesellschaft weder vorschreiben will
noch darf, beschert den libertdren Pddagogen ein Problem, das nie vollig
zufriedenstellend zu bearbeiten ist. In der Debatte um die ‘kommende’, die
‘ideale’ Schule wie auch um den Zustand in einer anarchistisch strukturier-
ten Gesellschaft, herrscht die libertidre Scheu vor, ‘autoritir’ und program-
matisch festzulegen, was zukiinftig sein soll.

Erstaunlicherweise schieben jene, welche die Nagelprobe auf den Gehalt
libertidrer Ideen wagen miissten, die Losung der Frage auf, ja setzen sie
gleichsam aus. Das kann nur geschehen, weil pidagogische Prozesse auch
in anarchistischer Sicht langfristige Prozesse sind, deren Endresultate kaum

68 WIDERSPRUCH - 33/97



vorausgesagt werden kann. Allerdings geraten die libertdren Pddagogen,
argumentieren sie ‘alalongue’, in einen neu-alten Widerspruch: Da ndmlich,
wo sie von padagogischem Handeln, wie ihre biirgerlichen Kontrahenten
iibrigens, Zielorientierung und Prozesshaftigkeit fordern, ein simples Zweck-
Mittel-Schema aber ablehnen — sie huldigen so einem problematischen
piddagogischen Erfolgsansatz.

Allerdings sind in dieser Beziehung unter den libertidren Pddagogen trotz
gemeinsamer methodischer Annahmen grundlegende Differenzen auszu-
machen. Die Antinomie von ‘Sein und Sollen’ wird von den piddagogischen
Anarchisten in eine fernere Zukunft verlegt, was unmittelbares Handeln in
libertdrer Absicht erméglicht, da erst dergestalt der Grundwiderspruch von
Organisation und freier Assoziation abgeschwicht, ja fiir die ndhere Zu-
kunft aufgelost ist. Pidagogisches Handeln, definitionsgemadss final und
deshalb in libertarer Optik grundsitzlich unméglich, heisst demnach soviel
wie: Zielaufschub generiert pidagogische Arbeit; der Verzicht auf die
Charakterisierung des utopischen Zustandes erlaubt die wahre Utopie.
Diese Aussage kommt einer ‘systematischen Provokation’ gegeniiber der
Pdadagogik als Wissenschaft gleich. Mit ihr stellen die Libertdren das
Verhiltnis von Ziel und Mitteln kategorisch zur Debatte. Nicht nur die
Reformpidagogen haben die eindriickliche anarchistische Lektion zu ler-
nen verpasst. Auch der padagogische Mainstream der folgenden Jahrzehnte
bis 1968 sollte die libertdren Aussenseiter ausgrenzen, falls sie als Gegner
iiberhaupt zur Kenntnis genommen werden. Dies obwohl dort der zentrale
Konflikt um Erziehungsziele und unmittelbaren pddagogischen Hand-
lungsbedarf exemplarisch zur Schau gestellt wird; mitsamt der ihn beglei-
tenden Widerspriiche tritt er offen zutage. Die ‘systematische Provokation’
der Pidagogik durch die libertidren Aussenseiter ist also in diesem Fach trotz
derleidlich dokumentierten historischen Positionen bislang ohne sichtbares
Ergebnis geblieben. Welchen Einfluss auf die Pddagogik in Frankreich,
Deutschland und der Schweiz die beunruhigende Radikalitidt des libertér-
padagogischen Ansatzes gezeitigt hat, ist im {ibrigen erst mangelhaft
erforscht.

Pddagogische Anarchisten miissen heute einen ‘ethischen Dualismus’
vertreten, wollen sie Schule verdndern. Wie hier gezeigt wurde, versuchen
sie ihn zu iiberwinden, ohne die Losung — wie Marx — an einen bestimmten,
klassenkdmpferisch zu definierenden Hoffnungstrdger zu kniipfen. Zu-
gleich inszenieren sie ihn als eine soziale (und pddagogische) Bewegung.
Als Zweifrontenkdmpfer, zum einen gegen die biirgerliche Schule, zum
anderen gegen den Dogmatismus von marxistischer Seite, treten die liber-
tiren Pddagogen als Promotoren der Forderungen der franzdsischen Revo-
lution auf, die sie als eine ‘allgemein menschliche’ begreifen, sind also
letztlich einem kulturpolitischen Programm des Liberalismus verpflichtet.
Die libertdren Erzieher stiitzen sich dann etwa auf Godwins liberalen
Individualismus, den dieser bis zur anarchistischen Konzeption weiterent-
wickelt hatte. Was Godwin zufolge die biirgerliche Revolution sprengt,'”
ist, bezogen hier nur auf die padagogische Sicht, die von den oben ange-

WIDERSPRUCH - 33/97 69



sprochenen Personlichkeiten iibernommene Annahme, im Unterricht werde
sich der spontane Lernwille durchsetzen und “the mind will be suffered to
expand itsself in proportion as occasion and impression shall excite it”, wie
Godwin 1798 schreibt.

Wie bei Babeuf, Proudhon, Bakunin und Kropotkin lernen die padago-
gischen Libertiren bei Godwin, dass die padagogische Transformation des
Gegensatzes von Autoritit und Freiheit eine individualistische Seite hat:
jene der Pole Egalitit und Inegalitdt. Auf eine kollektivistische Form der
anarchistischen Gesellschaft hinarbeitend, landet die zugrundeliegende
libertdre Richtung beim Syndikalismus, was die Existenz der gewerkschaft-
lichen Lausanner Ecole Ferrer erklirt.”® Aus der anderen anarchistischen
Strémung, die einzig vom Individuum ausgeht (Stirner), lernen die li-
bertidren Pddagogen, dass jegliche Bindung konsequent abgelehnt werden
kann. Sie versuchen nun, ‘I’esprit révolte’ (Grave), Stirners ‘Empérung’,
mit den Forderungen einer Vorbereitung der Heranwachsenden auf eine
nach-revolutionidre Gesellschaft zu verbinden. Nicht wie anderen Anarchi-
sten fehlt ithnen eine ‘Taktik’, eine Methode des Umsturzes, welche das
unmittelbare Ziel ins Auge zu fassen vermdchte. Weil sie ein padagogisches
Ziel haben, vermogen sie pddagogische Methoden zu ersinnen, wovon sie
annehmen, sie seien zieladdquat. Demgegeniiber muss ein Anarchismus,
der ausser der Strategie eines ,ethischen Dualismus’ keine Antwort zur
Umgestaltung der Gesellschaft bereithilt, im Aktionismus enden.

Die libertiren Pddagogen haben sich nicht zwischen kollektivistischem
und individualistischem Anarchismus entschieden. Das war, was die pad-
agogische Arbeit anbelangt, auch unnétig. Im Gegenteil: Beide Spielarten
des Anarchismus, wie sie sich nach Bakunin bei Jean Grave oder den
Nachfolgern Stirners zeigen, vereinen die libertiren Padagogen so, dass
daraus ein Schul- und Unterrichtsskonzept resultiert, das zwar die Dilem-
mata der anarchistischen Ideen nicht zu iiberdecken, aber doch zugunsten
einer handhabbaren alltdglichen Praxis hinauszuschieben, also zeitlich zu
relativieren vermag.

Anmerkungen

1 Vgl. Grunder H.U., Badertscher, H. (Hrsg.), Geschichte der Erziehung und Schule im
19. und 20. Jahrhundert. Leitlinien, Bern 1997.

2 Grunder, H.U., Seminarreform und Reformpédagogik, Bern u.a. 1993.

3 Grunder, H.U., Utopia. Die Bedeutung von Schule, Unterricht und Lernen in utopischen
Konzepten, Hohengehren 1996.

4  Wer libertére, das heisst anarchistische Erziehungskonzepte erortert, hitte den Anar-
chismus als eine politische Argumentationsfigur in die Debatte einzubeziehen. Diesen
weitfilhrenden Anspruch kann der folgende Text nicht erfiillen. Hingegen versucht er,
jene libertiaren Ideen wenigstens zu benennen, die den Begriff der ‘anarchistischen
Erziehung’ verstindlich zu machen imstande sind.

5 Borges, H., William Godwin iiber Erziehung. In: Klemm, U. (Hrsg.): Anarchismus &
Bildung, Heft 4, S. 109ff., Ulm 1990.

6 Nur wenige Libertire, darunter wohl kaum Erzieher, sind Godwins resignierendem
Kommentar hinsichtlich eines von weniger Despotie bestimmten Heranwachsens in

70 WIDERSPRUCH - 33/97



10

11
12

13
14
15
16
17
18
19

20

gegebener Gesellschaft gefolgt. Godwin sagt, es "wire zu wiinschen, dass kein mensch-
liches Wesen gezwungen wire, etwas aus einem anderen Grunde als dem Diktat des
eigenen Verstidndnisses zu tun. Aber dies scheint, zumindest gegenwirtig, bei der
Jugend nicht praktikabel zu sein” (Godwin 1797, S. 99 und 100). Hitten die libertiren
Piddagogen Godwin geglaubt, wiiren Erziehung und Unterricht fiir sie unpraktikabel
geworden.

Vgl. ausfiihrlich in: Grunder, H.U., Theorie und Praxis anarchistischer Erziehung,
Bern/Grosshochstetten 1993 (2. Aufl.).

So haben die libertiiren Griinder der Ecole Ferrer in Lausanne das damalige Landerzie-
hungsheim im Lausanner Vorort Chailly gekannt und zutreffenderweise als biirgerli-
ches Internat kritisiert.

So hat beispielsweise in der Geschichte die anarchistische Bewegung nur ein einziges
Mal eine militarische Organisation gekannt — im spanischen Biirgerkrieg.

Bakunin, M., Prinzipien und Organisation einer internationalen revolutionir-sozialisti-
schen Geheimgesellschaft. In: Struke, H. (Hrsg.): Staatlichkeit und Anarchie und
andere Schriften, Frankfurt a.M./Berlin/Wien 1972.

Robin, P., De I’enseignement intégral. In: La Philosophie positive, Sept./Okt. 1869.
Grunder, H.U., Wir fordern alles. Weibliche Bildung im 19. Jahrhundert. Grafenau
1988.

Tomasi, T., Ideologie libertarie e formazione umana. Firenze 1973.

Faure, S., Mon communisme. Paris 1921.

Grunder, H.U., Das schweizerische Landerziehungsheim. Bern u.a. 1987.

Wintsch, J., L'Ecole Ferrer. Geneve 1919.

Grunder, H.U., Schulreform und Reformpadagogik. Bern u.a. 1993.

Grunder, H.U.,Das schweizerische Landerziehungsheim. Bern u.a. 1987.

Godwin, W., The Enquirer. Reflections on Education, Manners and Literature. In a
Series of Essays, London 1797; Godwin, W., Enquiry concerning political Justice and
its Influence on Morals and Happiness, hrsg. von Kramnick, I. Harmondsworth, 1985
(der dritten Auflage von 1798 folgend).

Grunder, H.U., Theorie und Praxis anarchistischer Erziehung. Bern/Grosshdchstetten
1993 (2. Auflage).

“Der VPOD bietet Dicastleistungen
wic Rechtsschute, Beratungen
Bildl:ngakurse und akraelle Infor.

und Politik. Und cs {5t gul zu wissen,
dass melir afs 907000 Leute am selben
strick zichen. Solidaritéit ist im

YPOD kein leeres Wort.”

i ST Miimi m g en
a_zséﬁ W; 3 l,,":",’"\q'g WA P f p‘;';? i‘xiéég'g,;ék

2 évn 1]

WIDERSPRUCH - 33/97 71



	Aporien der anarchistischen Erziehung : zur Geschichte der libertären Pädagogik und ihrer Utopien

