
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 16 (1996)

Heft: 32

Artikel: Nationalismus und Krieg im Namen Gottes : Religion, Mythen und
Heilsgeschichte in der Politik

Autor: Künzli, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652340

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652340
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Künzli

Nationalismus und Krieg im Namen Gottes

Religion, Mythen und Heilsgeschichte in der Politik*

Heilsgeschichte geht davon aus, dass „Gott" einen Plan zur Erlösung der
Menschheit und vielleicht sogar auch der Natur entworfen hat, der die
geschichtliche Entwicklung bestimmt. In der von der Bibel begründeten
religiösen Tradition bedient Gott sich zunächst eines von ihm auserwählten
Volkes, um seinen Heilsplan zu verwirklichen. Er ernennt dieses Volk zu
meinem Volk, nicht, um es über alle anderen Völker zu stellen - abgesehen
von den damaligen „Palästinensern", an denen es laut Altem Testament
einen Genozid verüben darf, ja muss -, sondern um mit dessen Hilfe alle
anderen Völker, die Menschheit als solche, zum Heil zu führen. Da sein
Volk zur Zeit des Entwurfs seiner Heilsstrategie in Ägypten zu einem
Sklavendasein verurteilt war, musste Gott als erste Massnahme es aus dieser
Knechtschaft befreien. Er beauftragte damit Moses, schloss mit diesem und
seinem Volk einen Heiligen Bund und diktierte Moses auch gleich noch die
Gesetze, die sein befreites Volk einhalten musste, wenn es seinen Heilsauf-
trag sollte erfüllen können. Und also geschah es : Moses befreite Gottes Volk
aus der ägyptischen Knechtschaft und begann mit ihm den langen Marsch
ins gelobte Land. Dieser Mythos erhielt den Namen „Exodus".'

Zweierlei ist im Exodus-Mythos von fundamentaler Bedeutung: Gott
basiert seinen Heilsplan nicht aufdas Individuum, sondern auf ein eindeutig
ethnisch definiertes Volk, und dieses Volk ist nicht etwa ein willenloses
Werkzeug Gottes, sondern es ist weitgehend autonom, und das heisst: es

hängt von meinem Verhalten - seiner Bundtreue, Gesetzestreue - ab, ob der
Heilsplan Gottes zum erhofften Erfolg führt oder nicht. Das auserwählte
Volk kann also seinem Gott und dessen Auftrag untreu werden, was dann

allerdings den Zorn Gottes wachruft und diesen veranlasst, es zu bestrafen,
um es wieder zur Raison zu bringen. Dieser biblische Exodus-Mythos nun
hat in einem immer noch viel zu wenig bewussten Ausmass den Völkern
dieser Erde immer und immer wieder als religiöse Legitimation ihrer
Befreiungskämpfe, Nationsbildungen, Machtinteressen und Kriege ge-
dient. Der Schlachtruf lautete jeweils - und lautet oft noch heute -, auf ein
Schlagwort reduziert: Über die Befreiung zur Nation und über die Nation
zum Heil.

Dass dabei der biblische Exodus-Mythos und sein Gott für partikulare
Interessen missbraucht wurden und werden, ist evident. Das wirft die Frage
aufnach dem Unheil im Heil, nach dem Bösen im Guten, präziser: die Frage,
ob ein an ein Volk ergangener oder von diesem geglaubter Heilsauftrag
angesichts der „condition humaine" dieses Volk nicht überfordert, ja
notwendig überfordern mnss, und ob deshalb nicht y'et/e Berufung eines
Volkes oder einer Nation auf einen „heiligen" Auftrag mit Notwendigkeit
in grösserem oder geringerem Ausmass zu neuem Unheil führen muss. Ist

WIDERSPRUCH - 32/96 117



angesichts der nach Auschwitz wohl endgültig evidenten Gleichgültigkeit
der Transzendenz, Gottes, dem Schicksal des Einzelnen und der Völker
gegenüber nichtJeder Versuch, diese Gleichgültigkeit zu leugnen und in ihr
Gegenteil zu verkehren, dazu verurteilt, Unheil zu provozieren, da die
heilsgeschichtliche Legitimierung irdischer Interessen dem Bösen im Men-
sehen eine höchst willkommene Gelegenheit bietet, sich in religiös-ethi-
scher Tarnung endlich ungehemmt ausleben zu können?

Dialektik von Säkularisierung und Sakralisierung

Nicht immer ist das, was für General Motors gut ist, auch gut für Amerika,
ebensowenig wie das, was für Amerika gut ist, auch gut für die ganze Welt
ist. Sehr oft scheint eher das Gegenteil der Fall zu sein. Je grösser nun der
Graben zwischen dem Partikularen und dem Universalen aufder Interessen-
skala, sowie vor allem der zwischen Interesse und Wert, umso grösser ist das

Bedürfnis des partikularen Interesses, sich als ein universales oder als ein
ebenfalls universaler Wert zu legitimieren. Ein paradigmatischer Fall ist das

Interesse der Politik an ihrer Legitimation durch Religion; und das heisst
durch Transzendentes, Sakrales, Numinoses.

Die Sakralisierung der Werte erfolgte in der abendländischen Geschichte
ursprünglich über den Mythos. Die mythischen Götter waren die transzen-
dente Instanz, die gleichzeitig Sinn stiftete, die Welt deutete und die Werte

- und über die Werte auch die politischen Interessen - legitimierte. Ein
besonders anschauliches Beispiel ist die mythische Legitimation einer
aristokratischen Klassengesellschaft durch Piaton in der „Politeia": „Ihr
alle im Staate seid Brüder, so erzählen wir Mythendichter ihnen. Aber als
der Gott euch formte, hat er den künftigen Herrschern Gold mitgegeben,
darum sind sie die Ehrwürdigsten. Den Gehilfen hat er Silber mitgegeben,
den Landwirten und den übrigen Arbeitern Eisen und Erz. Und da ihr alle
eines Geschlechtes seid, so zeugt ihr meist Kinder, die euch gleich sind
Und der Gott befiehlt zunächst und zumeist den Herrschern, über nichts so

gut zu walten und über nichts so scharf zu wachen wie über ihre Kinder,
damit sie erkennen, was sie in sich haben ..."^ Mit diesem Mythos erhält die
aristokratische Klassengesellschaft eine sakral-biologische Weihe, und er
ist insofern ganz besonders raffiniert, als er ein antirevolutionäres Immuni-
sierungskonzept enthält. Damit die von den Göttern festgelegte hierarchi-
sehe Klassenordnung nicht umgestürzt werden kann, muss Piatons Gerech-

tigkeitsprinzip „Jedem das Seine" - ein Leitspruch, den die Nazis auf das

Eingangstor zu einem ihrer Konzentrationslager geschrieben haben - streng
gewahrt werden.

Im Zuge der Dialektik von Säkularisierung und Sakralisierung und als
Reaktion auf die unsere Zeit so massgeblich bestimmende Entzauberung,
Entmythologisierung und Nationalisierung ist seit einiger Zeit ein zuneh-
mendes Interesse für den Mythos erkennbar.^ (Jüngstes Beispiel: Die
Begründung des gross-serbischen Machtanspruchs durch eine mythologi-
sierte Geschichtsinterpretation, vgl. Künzli, 1995). Max Horkheimer und

118 WIDERSPRUCH - 32/96



Theodor W. Adorno glaubten in ihrer „Dialektik der Aufklärung" Zeichen
eines „Rückfalls von Aufklärung in Mythologie" zu erkennen und verfolg-
ten die Dialektik von Mythos und Aufklärung an der Odyssee.^ Leszek
Kolakowski, der sich vom jugendlichen orthodoxen Marxisten über einen
marxistischen Häretiker zu einem christlichen Liberalen wandelte, schreibt
in seinem Buch „Die Gegenwärtigkeit des Mythos": „Die Mythen, die uns
lehren, was ganz einfach einen Wert darstelle, sind unvermeidlich, wenn die
menschliche Gesellschaft existieren soll".'' Aber er weist auch auf „die
Gefahr des Mythos" hin, die darin bestehe, dass die Mythen „in ihrem Inhalt
keine Garantien gegen Interpretationen liefern" können, „die sie zu Orga-
nen der Unterdrückung und der Despotie machen". So habe die Mythologie
eine „natürliche Neigung sich in ein Narkotikum zu verwandeln"
(S. 132). Dennoch: der Mythos enthält für Kolakowski „sinnspendende
Energie" (S. 162), und er übt eine Legitimationsfunktion aus, da er eine

„permanente Bemühung" erkennen lasse, „einen Namen für etwas zu
finden, was nicht zufällig ist" (S. 165). Und das heisst: dem, was uns als

Zufall erscheint, einen Sinn zu geben.

Kriegs- und „Afterdienst" der Ideen- und Geistesgeschichte

Abgelöst hat den Mythos als Legitimationsinstanz zunächst schon bei den
Griechen der Logos einer objektiven Vernunft, die sich identisch wähnte
mit dem Sein, dem Absoluten, dem Göttlichen, und die dann unter dem
Einfluss des Christentums u.a. die Form eines Naturrechts annahm. Im
Verlaufe der Christianisierung des Abendlandes ist dann das Absolute im
Naturrecht so oft als Gott angesprochen worden, dass es manche Staatstheo-
retiker und Staatsmänner vorzogen, lieber gleich Gott selbst als Légitima-
tionsinstanz zu bemühen. Mit ihren Monarchen erhoben auch die Staaten
selbst, vermittelt über ihre Theoretiker und Politiker, den Anspruch, „von
Gottes Gnaden" zu sein.

Das lässt sich etwa am Extremfall der Theokratievorstellungen des

spanischen Ultramontanen Donoso Cortés demonstrieren, den ein Metter-
nich hoch verehrte. Der reaktionär-konservative Cortés ist auch deshalb
interessant, weil er sich der Legitimationsproblematik klar bewusst war. Ein
Kapitel seines Buches über den „Staat Gottes" ist überschrieben: „Die
Notwendigkeit einer übermenschlichen Autorität". Da die väterliche Auto-
rität zum Schutz der Familie und die politische Autorität zum Schutz der
Gemeinschaft nicht genügen, muss „unbedingt noch eine höhere Autorität
aufgestellt werden, eine Autorität über alle menschlichen Autoritäten, dazu
berufen, als unfehlbare Verkünderin aller Dogmen, als erhabene Hüterin
aller Kriterien aufzutreten. Eine Autorität musste es sein, die - selber heilig
- Heiligkeit spenden sollte. Sie sollte das in der Welt fleischgewordene
Wort Gottes darstellen eine Autorität sollte es sein, so hoch gestellt, dass
sie zu allen mit Macht sprechen kann Es sollte eine Autorität sein, die,
weil von Gott begründet, nicht den Schwankungen der Erdendinge unter-
liegt... Mit einem Wort, eine Autorität, die immer und überall sich Gottes

WIDERSPRUCH - 32/96 119



besonderen Beistands erfreut. Diese höchste, unfehlbare, für die Ewigkeit
gegründete Autorität, an der Gott ewig Sein Wohlgefallen hat, ist die
heilige, katholische, apostolische, römische Kirche."®

In einem Staat, dem über eine unfehlbare Kirche Gott selbst beisteht,
kann nichts fehlgehen, und ein solcher Staat benötigt zu seiner Legitimation
auch keine demokratische Willensbildung und keinen Menschenrechtska-
talog. Cortés weist denn auch auf die Lehre des Katholizismus hin, wonach
sich aus der Irrtumsfähigkeit der Menschen „die Absurdität der Diskussion"
ergebe (1933,38). Die dogmatische Intoleranz der Kirche habe die Welt vor
dem Chaos bewahrt, da sie „die Wahrheiten der Politik, der Familie, der
Gemeinschaft und der Religion ausserhalb aller Diskussion gestellt" (S. 40)
hat. Donoso Cortés, zu dessen Verehrern auch der Nazi-Kronjurist Carl
Schmitt gehörte, nahm schon dessen These vorweg, dass alle Politik sich
durch ein Freund-Feind-Denken bestimmen lasse, indem er etwa den
„Sozialismus wegen seines satanischen Geistes" bekämpfte (1933,195). Es

ist demnach nicht überraschend, dass Günter Maschke, Schmitt-Apologet
und Vertreter der Neuen Rechten in Deutschland, seit 1989 die Werke von
Cortés neu herausgibt. Ja, sogar Ronald Reagans Armaggedon-Vision eines

apokalyptischen Endkampfes zwischen dem Westen und der Sowjetunion
hat der militante Spanier präfiguriert im Bild von „dem schreckensvollen
Kampftag, wo die Entscheidungsschlacht wird geschlagen werden, wo auf
dem breiten Schlachtfeld in unabsehbaren Reihen die Kämpferscharen der
Katholiken und die Horden der Sozialisten auf- und niederwogen werden..."
(1933, 200).

In etwas milderer Form haben aber auch zahlreiche andere Politiker,
Dichter, Philosophen und Theologen ihre Staatskonzeption oder ihre Nati-
on unter Berufung auf Gott legitimiert. Johann G. Fichte etwa ernannte in
seinen „Reden an die deutsche Nation" die Deutschen zu einem „Urvolk",
das „das Recht hat, sich das Volk schlechtweg... zu nennen", weil „nur der
Deutsche... wahrhaft ein Volk hat" und „so lange dieses Volk besteht, auch
alle ferneren Offenbarungen des Göttlichen in demselben eintreten und in
ihm sich gestalten" werden.^ Ähnliches reklamierte Giuseppe Mazzini für
Italien. Er identifizierte zunächst abstrakt das Volk mit Gott und sprach von
einem Messiasvolk, das zu den Wäffen greifen werde, wenn die Zeit reif sei.
Gott wird das Volk inspirieren, das am meisten gelitten hat. Und dieses Volk
ist für Mazzini in seiner Zeit das italienische. Die italienische Nation hat das

päpstliche Rom zu ersetzen, denn von Rom allein kann das Wort von der
modernen Einheit und Emanzipation der Völker ausgehen.®

Der Drang, die eigene Nation geschichtstheologisch zu legitimieren,
manifestiert sich begreiflicherweise besonders stark in Krisenzeiten. Dann
gibt es jeweils viel Arbeit im Himmel, und die Götter der Nationen haben
alle Hände voll zu tun, die Träume und Wünsche ihrer nationalistischen
Klientel zu erfüllen. Paradebeispiel sind die „Ideen von 1914", ein politi-
scher Paroxismus der deutschen Dichter, Denker und Seelenhirten, der

später nur noch von den Nazis überboten wurde. Der Krieg, so schrieb etwa
der Philosoph Max Scheler, sei „ein positiver Wesensbestandteil der gött-

120 WIDERSPRUCH - 32/96



lichen Erlösungsordnung. Und wie hart, rauh gewunden und dornig dieser
Weg immer sei, so ist er doch noch ein geraderer und sanfterer Weg zu dem
überschwenglichen Ziele des 'Reiches Gottes' als ein 'ewiger Friede' wäre"
(1915,96). Und weiter: „Wie uns das kriegerische Prinzip der Ritterlichkeit
an die Schwelle der Feindesliebe, die erschaute Realität der Nation an die
Schwelle des Gottesreiches also führt uns die mit jedem echten Kriege
verbundene Empfindung eines in seinem Ausgang stattfindenden 'Gottes-
gerichtes' an die Schwelle des Erlebens der göttlichen Autorität selbst...
Nur der allerverständnisloseste Aberwitz hat daran Anstoss genommen,
dass sich im Kriege a//<? kämpfenden Parteien gleichmässig auf Gott stützen
und von seiner Gnade und Gerechtigkeit den Sieg erflehen und erhoffen."
(1915, 127)

Dasselbe hatte vorher schon der Nationalökonom Johann Plenge ge-
schrieben: „Wir müssen diesen Kreuzzug im Dienste des Weltgeistes bis zu
Ende fechten. Gott will es. Uns und der Welt zum Heile...".® Der Neukan-
tianer Paul Natorp schwärmte vom „Gott der Deutschen",'® der Sozialphi-
losoph und Nationalökonom Werner Sombart, für den der Krieg zwischen
England und Deutschland einer zwischen „Händlern und Helden" war,
formulierte es noch deutlicher: „So sollten auch wir Deutsche in unserer
Zeit durch die Welt gehen, stolz erhobenen Hauptes, in dem sicheren
Gefühl, das Gottesvolk zu sein."" Und von der anderen Seite des Kanals
rief der Professor für moderne Geschichte des Queens College in London,
J.A. Cramb, zurück: „... this mysterious, deathless, onward-striving force,
call it God, call it Destiny - but name it England. For England it is.""

Die deutschen „Ideen von 1914" (Plenge), die als Negation der „Ideen
von 1789" konzipiert waren und in denen der deutsche Geist seine politische
Identität zu finden hoffte, beriefen sich - obgleich, wie gesehen, auch
Kantianer und sogar Juden von der Kollektivneurose erfasst worden waren
- staatsphilosophisch auf Hegel. Johann Plenge hat Hegel ausdrücklich
zum „Vorläufer der Ideen von 1914" ernannt," ja die Auseinandersetzung
zwischen 1789 und 1914 - und damit den Ersten Weltkrieg - sogar auf den
„Gegensatz von Kant und Hegel" zurückzuführen versucht (1916, 92). In
der Tat hat Hegels philosophischer Absolutismus als politische Philosophie
verhängnisvoll gewirkt, da Hegel nicht irgendeinen konkreten Staat, son-
dem die Idee des Staates vergöttlichte: „Der Staat ist die göttliche Idee wie
sie auf Erden vorhanden ist"."

Da in den „Ideen von 1914", die vielleicht den tiefsten Fall der deutschen
Geistesgeschichte markieren, der Erste Weltkrieg politisch aufeinen Kampf
zwischen 1789 und 1914 und philosophisch auf einen zwischen Kant und
Hegel reduziert wurde, darf diesen staatsphilosophischen Absurditäten
Hegels ein Wort von Immanuel Kant entgegengestellt werden. Dieser
schrieb in „Die Religion innerhalb der Grenzen der blossen Vernunft", er
nehme folgenden Satz als einen Grundsatz an, der keines Beweises bedürfe:
„Alles, was ausser dem guten Lebenswandel der Mensch noch tun zu
können vermeint, um Gott wohlgefällig zu werden, ist blosser Religions-
wahn und Afterdienst Gottes.""

WIDERSPRUCH - 32/96 121



Aber Kant hat umsonst gewarnt. Diesen Afterdienst Gottes hat ein Adolf
Hitler zur Staatsreligion proklamiert:" So glaube ich heute im Sinne des

allmächtigen Schöpfers zu handeln: indem ich mich des Juden erwehre,
kämpfe ich für das Werk des Herrn."'® Aber die römisch-katholische Amts-
kirche scheint daraus nichts gelernt zu haben. Ein anschauliches Beispiel für
ihre Propagandalügen liefert der deutsche Kruzifixstreit vom Sommer 1995.
In allen Klassenzimmern der staatlichen Schulen Bayerns hängt ein Kruzifix
an der Wand. Der Klage eines anthroposophisch orientierten Ehepaares recht
gebend, erklärte das Bundesverfassungsgericht dies als verfassungswidrig,
da es den Grundsatz der Toleranz verletze. Darauf gab es grosse Empörung
im christlichen Freistaat Bayern, wo der Katholizismus quasi Staatsreligion
ist, der freilich mehr durch Korruptionsskandale als durch Werke christlicher
Nächstenliebe von sich reden macht. Ministerpräsident Edmund Stoiber sah

das Abendland in Gefahr und wollte sich dem höchsten Richterspruch
widersetzen. Der Erzbischof von München und Freising, Kardinal Friedrich
Wetter, erklärte in einer Predigt in Altötting, wer am Kreuz in der Schule
rüttle, rüttle an der Werteordnung, nach der die Kinder gebildet würden. Aber
für unser Thema aufschlussreich sind vor allem folgende Sätze des Kardi-
nals: „In der Karlsruher Entscheidung geht es schliesslich um das Verständ-
nis unseres Staates überhaupt ...Es ist nicht nur gut, sondern geradezu
notwendig, dass auch der Staat Gott anerkennt und sich ihm verantwortlich
weiss: Denn ein Staat ohne Gott ist ein Unglück für den Menschen. Wir haben
in unserem Jahrhundert zwei Staaten erlebt, welche Gott beiseite geschoben
haben, das Dritte Reich und das kommunistische Sowjetregime. Unbe-
schreibliches Leid haben beide über die Völker gebracht

Dazu ist nun aber zu sagen: Das Dritte Reich Hitlers hat Gott keineswegs
beiseite geschoben, sondern Hitler hat sich ausdrücklich und immer wieder,
nicht nur in „Mein Kampf', und sogar unter dem Beifall eines Teils der
christlichen Kirchen (vgl. Rehmann, 1986) auf Gott berufen. Da hat sich ein
Staat mit Gott als ein Unglück für die Menschen erwiesen, handelte es sich doch

um den verbrecherischsten Staat der bisherigen Menschheitsgeschichte.
"Gott" bleibt auch nach Auschwitz eine jederzeit gebrauchsfertige Mehr-

zweck-Legitimationsinstanz. Auf den amerikanischen Dollarscheinen steht

„In God we trust", und der Aussenrand der schweizerischen Fünffranken-
Münze verkündet mit der vom Lande, in dem die Banken blühn, zu
erwartenden Zuversicht: „Dominus providebit", der Herr wird schon dafür
sorgen, dass die Kasse stimmt. Im Grunde wärejedes Schweizer Portemon-
naie eine Blasphemie, reduziert es doch den Gottesglauben aufs Geschäft.
Dass dieses dem Kult des Geldes so gottergebene Land, dessen Strafgesetz-
buch das Eigentum weit höher wertet als das Menschenleben, ein besonders
intimes Verhältnis zu seinem Dominus pflegt, dokumentiert auch seine

Bundesverfassung, die mit dem Satz beginnt: „Im Namen Gottes des

Allmächtigen." Ginge es nach der neuen Theologie der Ohnmacht Gottes,
mit der Gottes Absenz in Auschwitz entschuldigt werden soll, müsste man
das umändern in ein: „Im Namen Gottes des Ohnmächtigen"...

Hätte die Menschheit als Gattung Vernunft, so wäre es nach allem, was

122 WIDERSPRUCH - 32/96



wir in unserem Jahrhundert an politischen Katastrophen erlebt haben, nicht
mehr möglich, Gott zum Zweck der Legitimation einer Nation, einer
Regierung, eines charismatischen Führers oder einer Politik zu instrumen-
talisieren. Aber das Gegenteil ist der Fall. In den USA zählt man heute 35

- 45 Millionen christliche Fundamentalisten, was mindestens einem Fünftel
der amerikanischen Gesamtbevölkerung entspricht. Ihre geistlichen Füh-

rer, die als smarte und allzuoft korrupte Fernsehprediger Politik als Religion
und Religion als Politik verkaufen, hatten einem geistig nicht eben hochbe-
gabten, jedoch erzkonservativen Filmschauspieler zweimal zur Präsident-
schaft verholfen. Sie behaupteten, Botschaften von Gott zu erhalten und
legen die Bibel - im Sinne des „american way" - wörtlich aus.

Jerry Fallwell, Baptistenpastor und elektronischer Chef-Evangelist, hat
1979 diese „Neue Rechte" als „Moral Majority" organisiert. Diese brachte
es auf sechs Millionen Mitglieder und verfügte über ein Jahresbudget von
neunzig Millionen Dollar. Fallwells Fernsehpredigten erreichten jede Wo-
che rund 25 Millionen Amerikaner. ' * In einem „SpiegeP'-Interview erklärte
Fallwell u.a.: „Gott hat die ersten 200 Jahre dieser Nation gesegnet, weil sie
sich den moralischen und traditionellen Werten verpflichtet fühlte und sie
hier so einzigartig praktiziert hat. - In den letzten Monaten hat Gott mich
aufgerufen, mehr zu tun als nur zu predigen Ich habe einen göttlichen
Auftrag, mich bis in die Hallen des Kongresses zu begeben, um für jene
Gesetze zu kämpfen, die Amerika retten werden" (Spiegel 10/84). Der
religiöse Eifer dieser Fundamentalisten hat jugendliche Anhänger sogar
zum Terrorismus verführt. In den achtziger Jahren sind in den USA „zur
Ehre Gottes" auf dreissig sogenannte Abtreibungskliniken Bombenan-
schlüge verübt worden.

Die Reichs-Eschatologie

Auch der politische Begriff des Reichs ist geprägt durch eine Dialektik von
Säkularisierung und Sakralisierung. Er leitet sich einerseits ab von der
biblischen Konzeption eines Reiches Gottes und erhebt den Anspruch, auf
Erden eine umfassende Friedensordnung zu errichten, und andererseits
sonnt er sich gleichsam im legitimierenden Glänze des transzendenten
Heils: „Das Heilige Römische Reich Deutscher Nation". Der politische
Reichsbegriffhatte immer einen numinosen Charakter. Der Papst und damit
der Stellvertreter Gottes krönt die Kaiser, und deren Reich ist somit immer
ein Gottesstaat. Obgleich Augustin mit seiner civitas dei, die er der civitas
terrena gegenüberstellte, kein irdisch-politisches Reich meinte, hat sein
Buch, das ja im Zusammenhang mit der aktuellen Geschichte Roms ge-
schrieben wurde, einen bedeutenden Einfluss auf spätere Reichsutopien
und -eschatologien ausgeübt. Dasselbe gilt für Joachim di Fiores Drei-
Reiche-Lehre. Vater, Sohn und Heiliger Geist bestimmen in aufeinander-
folgenden Geschichtsepochen das jeweilige Reich. Das Reich des Geistes
habe, so glaubte Joachim, in seiner Zeit - also im 12. Jahrhundert - zu
existieren angefangen.

WIDERSPRUCH - 32/96 123



Aber 800 Jahre später schrieb Ernst Bloch, der sich 1947, zu Stalins
Zeiten, ausdrücklich auf diese „folgenreichste Sozialutopie des Mittelal-
ters", die das erloschene Evangelium wieder angezündet habe, berief, vom
Dritten Reich der Joachiten, das „in der Sowjetunion anfängt zu begin-
nen".'® Schon das Marxsche „Reich der Freiheit" ist von unverkennbar
eschatologischer Abstammung und ist als eine Art permanenter Sabbat oder

- um es mit Moses Hess zu sagen - als „Geschichtssabbat" konzipiert
worden.-® Für Karl Löwith erscheint das dritte Testament Joachim di Fiores
als „Dritte Internationale" wieder, „und als 'drittes Reich', verkündet von
einem dux oder Führer, der als Erlöser bejubelt und von Millionen mit 'Heil'
begrüsst wurde" (1953, 147). Er weist auf Schelling hin, der freudig
überrascht sein eigenes Schema in Joachims Verkündigung antizipiert
gefunden habe, und schreibt: „Es ist bekannt, wie Hegel und Schelling
russische Denker des 19. Jahrhunderts beeinflusst haben. Die Konstruktion
eines dritten Testaments hat viele russische Parallelen, z.B. in Krasinskys
'Drittes Reich des heiligen Geistes' und in Mereschkowskys 'Christentum
des dritten Testaments'. Weniger bekannt ist, dass der Titel ...'Das Dritte
Reich' von der Bekanntschaft des Autors, A. Moeller van den Bruck, mit
Mereschkowsky herrührt" (1953, 193).

Damit tritt das heilsgeschichtliche Interesse am Reichsbegriffdes Natio-
nalsozialismus ins Blickfeld. Der schwermütige Bohémien Arthur Moeller
van den Bruck, der sich mit 49 Jahren das Leben nahm, hatte mit seinem
1923 erschienenen Buch „Das Dritte Reich" Hitler das eschatologische
Losungswort gegeben. Schon frühere Schriften Moellers hatten Hitler
bewogen, ihm ein Bündnis anzubieten: „Sie haben alles das, was mir fehlt.
Sie erarbeiten das geistige Rüstzeug zu einer Erneuerung Deutschlands. Ich
bin nichts als ein Trommler und Sammler. Lassen Sie uns zusammenarbei-
ten."-' Moeller ist zwar nicht auf das Angebot eingegangen, aber sein Buch
hat diese Weigerung mehr als kompensiert. Moeller nennt darin den Gedan-
ken des dritten Reiches - nach dem ersten des „Heiligen Römischen..." und
dem zweiten Bismarcks - einen alten deutschen Gedanken, der früh mit der

Erwartung eines tausendjährigen Reiches verquickt worden sei. Er sei ein
Weltanschauungsgedanke, der über die Wirklichkeit hinausstrebe: „Der
deutsche Nationalismus ist Streiter für das Endreich. Es ist immer verheis-
sen. Und es wird niemals erfüllt... Und es ist die besondere Verheissung des

deutschen Volkes, die ihm alle anderen Völker streitig machen... Es gibt nur
Ein Reich, wie es nur Eine Kirche gibt."-^ Das Buch endet mit der

apokalyptischen Vision: „Das Tier im Menschen kriecht heran. Afrika
dunkelt in Europa herauf. Wir haben die Wächter zu sein an der Schwelle
der Werte." (1926, 350) Moeller van der Bruck erfreut sich heute wieder
einer gewissen Aktualität, da massgebende Vertreter der Neuen Rechten
wie der Schweizer Armin Möhler und der Franzose Alain de Benoist sich
auf ihn berufen.--' Lothar Kettenacker hat in seinem Aufsatz „Der Mythos
vom Reich"-'' die Genesis des deutschen Reichsbegriffs analysiert und
dabei betont, dass „der Glaube an das deutsche Volkstum als Urquell der
Erneuerung des Reiches" die deutschen Rechtsintellektuellen beseelt habe

124 WIDERSPRUCH - 32/96



(1983, 263). Somit hat auch der politische Reichsbegriff - zumindest in
Deutschland - eine ethnisch-völkische Komponente, man denke bloss an
die Naziparole „Ein Volk, ein Reich, ein Führer".

Was von den Nationalsozialisten zur verblendeten Rechtfertigungsideo-
logie ihres Terror- und Mordsystems zusammengeschustert wurde, hat
seine geschichtsphilosophische Tradition. Anderthalb Jahrhunderte zuvor
hatte Friedrich Schlegel geschrieben: „Der revolutionäre Wunsch, das

Reich Gottes zu realisieren, ist der Anfang der modernen Geschichte.
Was in gar keiner Beziehung auf's Reich Gottes steht, ist in ihr nur
Nebensache."^ Immanuel Kants skeptische Anthropologie hingegen ver-
sagte sich einer solchen Geschichtstheologie. Für Kant ist es „in der Tat...
ein widersinnischer Ausdruck, dass Menschen ein Reich Gottes stiften
sollten ...; Gott muss selber der Urheber seines Reiches sein."

Der Exodus des Volkes Israel als Urbild des Nationalismus

Die Völker haben sich nicht an Kant gehalten. Sie wollten sich das Reich -
das nebenbei auch noch die ideopraktische Funktion einer Pseudoharmoni-
sierung gesellschaftlicher Antagonismen hat - selbst erbauen. Dazu bedarf
es allerdings eines göttlichen Auftrages: Baumeister des Reiches konnte nur
ein von Gott dazu auserwähltes Volk sein. Aber dasselbe gilt auch schon für
die Nation: Urbild fast allen Nationalismus' ist der Mythos vom Exodus des

Volkes Israel. Schon der Gründervater des rechtsrheinischen ethnischen
Nationalismus, Herder - der selbst keineswegs ein bornierter Nationalist
war -, hat sich immer wieder auf das Volk Israel berufen. Er hatte die
Legitimationsfunktion der Berufung auf Gott bereits klar gesehen: „Moses
Gesetzgebung hatte die Idee, ein freies Volk zu bilden, das keinem als dem
Gesetz unterworfen wäre, und damit niemand ihnen die Freiheit nähme,
ward Gott selbst Gesetzgeber, Gesetzesbewahrer, König Das ganze Volk
war ein priesterlich Reich ..."^ Für Herder waren Religion, Poesie, Sprache
die tragenden und integrierenden Elemente eines „echten" Volks- und
Nationalgefühls, weshalb er den Königs-Psalmen eine besondere Rolle in
dessen Bildung bei den Hebräern zusprach, aber auch den Klageliedern des
Jeremias: „Welche Nation hat schönere Stücke dieser Art als die Hebräer!
Sie, denen ihr Vaterland Alles war, die mit ihrem Tempel und heiligen
Lande Nationalwürde, Gottesdienst, Glückseligkeit, Alles verloren. Nur
Eins verloren sie nie, den Trost der Zukunft."-*

In seiner Preisschrift „Über die Wirkung der Dichtkunst aufdie Sitten der
Völker in alten und neuen Zeiten" (1778) ist das erste Kapitel der „Wirkung
der Dichtkunst bei den Hebräern" gewidmet, eine einzige Hymne auf das

Volk Israel: „Gross ist die Wirkung, die die Dichtkunst der Hebräer auf dies
Volk und durch sie auf so viel andre Völker gemacht hat. In welchem Volke
tat sich auch in Gesängen und Liedern sein Gott also, wie zu diesem der
seine? Die einzelne Vorsehung Gottes, wo ist sie kräftiger gepriesen und
erwiesen als in der Geschichte dieses Volkes und in den Liedern, Prophe-
zeiungen, Psalmen, die aus dieser Geschichte reden?"^ Aber fast alle, die

WIDERSPRUCH - 32/96 125



sich später auf Herder beriefen, haben übersehen oder verschwiegen, dass

Herder ein „Vaterland der Menschheit"^ anstrebte, den „Nationalwahn"
etwas Furchtbares nannte und die Völker anwies, die schwere Lektion zu
lernen: „Kein Volk sei ein von Gott einzig auserwähltes Volk der Erde, die
Wahrheit müsse von allen gesucht, der Garten des gemeinsamen Besten von
allen gebaut werden".^'

In Frankreich war es Rousseau, der in seinen „Considérations sur le
Gouvernement en Pologne" (1772), mit denen er den von Preussen, Rus-
sland und Österreich bedrängten Polen praktische Anweisungen in der
Kunst des Nationalismus geben wollte, ebenfalls auf das Urbild „Volk
Israel" zurückgriff. Er weist auf Moses hin, der das erstaunliche Unterneh-
men ausgeführt habe, einen Schwärm unglücklicher Flüchtlinge ohne
Waffen, ohne Tugenden, ohne Mut und ohne ein Stück Land zur Nation zu
bilden. Er wagte es, aus dieser herumirrenden und servilen Schar eine
politische Körperschaft zu machen, ein freies Volk. „Und während es in der
Wüste herumirrte, ohne einen Stein zu haben, auf den es sein Haupt legen
konnte, gab er ihm diese dauerhafte Institution..., die fünftausend Jahre
nicht zerstören, ja nicht einmal verändern konnten und die noch heute in
ihrer ganzen Kraft weiterbesteht, obgleich die Körperschaft der Nation
nicht mehr existiert..." ^

In England war es die ebenfalls wesentlich vom Alten Testament inspi-
rierte puritanische Revolution gewesen, die im Schicksal des Volkes Israel
das ihrer eigenen Nation präfiguriert fand. In seiner ersten Ansprache an das
Parlament im Jahre 1653 rief Oliver Cromwell den Abgeordneten zu: „Gott
hat euch wahrlich in diese Welt gerufen durch so wunderbare Gnadenbewei-
se, wie sie noch niemals den Menschensöhnen innerhalb so kurzer Zeit
zuteil geworden sind..., ihr seid wahrlich von Gott berufen, so wie Juda, um
mit ihm und für ihn zu herrschen". Und ein Jahr später, wiederum vor dem
Parlament: „Die einzige Parallele für Gottes Handlung an uns, die mir
bekannt ist, ist die Herausführung Israels aus Ägypten durch die Wüste
hindurch, nach einer Stätte der Ruhe, vermittels vieler Zeichen und Wun-
der."^ Erst recht haben sich dann jene englischen Puritaner als ein neues
Volk Israel gefühlt, die ebenfalls einen Exodus unternommen und jenseits
des Ozeans ihr gelobtes Land, ihr neues Jerusalem gesucht hatten. Bis auf
den heutigen Tag hat der amerikanische Nationalismus sich immer und
immer wieder durch die Berufung auf das biblische Volk Israel zu legitimie-
ren versucht, und der Dollar-Imperialismus verdankt seine Dynamik nicht
nur einer entfesselten Besitzgier und Machtarroganz, sondern wesentlich
auch einem von der Bibel inspirierten und an den politischen Idealen der
Gründerväter orientierten messianischen Sendungsglauben.

Thomas Jefferson, der Vater der amerikanischen Verfassung, zog eben-
falls immer wieder einen Vergleich zwischen Israel und Amerika. Er meinte
einmal, er wünschte, dass die Tore Amerikas offengehalten würden für alle
geknechteten Europäer, die gezwungen seien, auszuwandern, und er ver-
stand das als eine Warnung an die Zuchtmeister in Europa, „die besagt, dass,

wenn die Übel der ägyptischen Knechtschaft schlimmer werden..., ein

126 WIDERSPRUCH - 32/96



neues Kanaan offensteht, wo ihre Untertanen als Brüder aufgenommen
werden..." Die Vorsehung habe die neue Welt von der alten durch einen
Ozean getrennt, damit Amerika, das auserwählte Volk Gottes, nicht vom
korrupten Europa verdorben werden könne.^ Robert N. Bellah schreibt:
„Fast von Anfang an wurde das Thema des amerikanischen Israel als

Rechtfertigung für die schändliche Behandlung der Indianer verwendet...
Dasselbe Thema kann... mit der Idee der 'offenbaren Bestimmung' (Mani-
fest Destiny) in Verbindung gebracht werden, welche seit dem frühen 19.

Jahrhundert zur Legitimation einer ganzen Reihe von imperialistischen
Abenteuern gebraucht worden ist".^ Und weiter: Hinter der Zivilreligion
stecken überall biblische Archetypen: Exodus, das auserwählte Volk, das

gelobte Land, das neue Jerusalem, der Opfertod und die Wiedergeburt... Die
Zivilreligion ist darum bemüht, Amerika als eine Gesellschaft darzustellen,
die so vollkommen mit Gottes Willen in Übereinstimmung ist, wie es für
Menschen möglich ist, und als strahlendes Licht für alle Völker" (1986,38).

Keine Nation war gegen die Verführung gefeit, sich als auserwähltes
Gottesvolk zu legitimieren. So hat Vincenzo Gioberti, einer der Vorkämp-
fer der Einigung Italiens, von Italien als einem „Israel des modernen
Zeitalters" gesprochen,^ und sogar afrikanische Befreiungsbewegungen
unserer Zeit suchen ihre Legitimation in den Ursprüngen unseres westli-
chen Kulturraums : „Für Afrikaner, die sich der Bedrückung durch koloniale
Herrschaft bewusst geworden sind, hat das Thema vom unterdrückten Volk,
das gleichzeitig ein erwähltes Volk ist, das jetzt in der Wüste wandert, dem
aber bestimmt ist, einen Führer aus den eigenen Reihen zu finden, der es

unter göttlicher Leitung ins verheissene Land bringen wird, einen unmittel-
baren... Bezug. Die Identifizierung der Briten, Franzosen oder Belgier mit
Ägyptern, Philistern oder Römern und der eigenen afrikanischen Gemein-
schaft mit den Kindern Israels oder mit den ersten Christen ist natürlich
unvermeidlich".^

Hier wird auch die dem Exodus-Archetypus immanente Dialektik deut-
lieh offenbar, kann dieser doch in einem durchaus positiv zu wertenden
Sinne auch die Funktion eines Motors legitimer Emanzipationsbewegungen
spielen. Freilich ist kaum eine Garantie institutionalisierbar, die sich auser-
wählt Glaubende dagegen zu immunisieren vermöchte, diesen Glauben zur
Legitimierung auch eines Strebens nach Besitz und Macht über andere zu
missbrauchen.

Die biblische Geschichte vom Volk Israel als dem auserwählten Volk
Gottes hat in der säkularisierten und pervertierten Form der Nationalismen
aller Art unendliches Unheil gestiftet, nicht zuletzt im Judentum selbst.
Martin Buber hat deshalb dem „jüdischen Nationalismus" einen „hebräi-
sehen Humanismus" entgegengestellt und dazu erklärt: „Die Natur unserer
Auserwählungslehre ist gänzlich verschieden von den Erwählungstheorien
anderer Völker, obwohl diese häufig aufunsere Lehre zurückgehen. Was sie
übernommen haben, war niemals der wesentliche Teil. Unsere Lehre ist von
ihren Theorien dadurch unterschieden, dass unsere Erwählung ganz und gar
eine Forderung ist. Sie ist nicht die mythische Form für die Wunschträume

WIDERSPRUCH - 32/96 127



eines Volkes. Sie ist nicht die bedingungslose Verheissung von Grösse und
Macht an ein Volk. Sie ist eine strenge Forderung... Was er (Gott) fordert,
nennt er 'Wahrheit' und 'Gerechtigkeit'... Israel ist erwählt, damit es fähig
sei, von dem biologischen Gesetz der Macht, das die Nationen in ihrem
Wunschdenken verherrlichen, zur Sphäre von Wahrheit und Gerechtigkeit
aufzusteigen."^

Das ist gewiss alles richtig und wichtig, aber welches Volk - die
Konflikte in Israel selbst beweisen es zur Genüge - wäre durch eine solche
göttliche Forderung nicht überfordert? Es gibt kein heiliges Volk, denn
jedes Volk setzt sich aus Menschen zusammen, die allesamt ohne Ausnah-
me der „condition humaine" unterworfen sind. Auch wird durch einen
Anspruch auf Auserwähltheit - und mag er sich noch so humanistisch
verstehen - die Menschheit in Auserwählte und Nichtauserwählte gespal-
ten, eine Wiederholung des narzisstischen Gedankens individueller Er-
leuchtung auf völkischer Ebene. Solange solche Teilungen fortbestehen,
solange besteht die Gefahr, dass die sich auserwählt Glaubenden ihre
angeblich göttliche Legitimation missbrauchen, und dass die Nichtauser-
wählten ihre religiöse Unterprivilegierung an den Auserwählt-Privilegier-
ten rächen wollen. Die Vorstellung von Göttern, die sich Lieblingsvölker
halten, und sei es, um sie mit ihren Forderungen besonders zu belasten, ist
atavistisch.

Anmerkungen

*Dieser Aufsatz ist ein - gekürztes - Kapitel aus dem Manuskript eines Buches, das sich,
ausgehend von Hiob, mit dem Verfall der tradierten Religionen und ihrer Gottesvorstellun-
gen, dem Boom der Neureligionen aller Art und Unart und der Frage nach der Möglichkeit
eines religiösen Agnostizismus befasst.

' Vgl. zur Geschichte des Exodus, M. Walzer, 1988.

-Piaton, 1955, 108ff.
' S. zur „Wiederauferstehung des Mythos" etwa Bohrer, 1983.
" M. Horkheimer/Th. W. Adorno, 1969, 3ff.
5 L. Kolakowski, 1973, 40
®D. Cortés, 1933, 3Iff.

J.G. Fichte, 1945, 120. 142, 146.

' Zit. in J.L. Talmon, 1960, 256ff.
®J. Plenge, 1915,202.
'"P. Natorp, 1915, 32.
" W. Sombart, 1915, 143.

J.A. Cramb, 1914, 127.

"J. Plenge, 1916.7.
"Hegel, 1970, Bd. 7, 57.
" Kant, 1868, Bd. 6, 270; 1995, Werke 5, 179ff.
"A. Hitler, 1933, Bd. 1, 69f.
" Auszug aus der Predigt von Kardinal Wetter im Tages-Anzeiger Zürich v. 16.8.1995.

S. Kathy Sawyer, Conservative Angels on America's shoulder, in International Herald
Tribune v. 16.1.1985.

128 WIDERSPRUCH - 32/96



" E. Bloch, 1947, 63.
20 M. Hess, 1962, 230.
2' Zit. in R. Pechel, 1947, 277.
22 A. Moeller van den Bruck, 19262, 13.
23 A. Möhler, 1978, 68; A. de Benoist 1982, 19.
24 L. Kettenacker, in Bohrer, 1983, 261ff.
25 F. Schlegel, 1922, 222.
20 Kant, 1868, Bd. 6, 250.
22 Herder, 1880, Bd. 12, 82.
28 a.a.O., 335.
20 Herder (o.J.), I, 91f.
30 Herder (o.J.), II, 63.
3' a.a.O., 49.
32 Rousseau, 1964, 956f. (eigene Übers.).
33 Zit. in H. Kohn, 1950, 245.
34 Zit. in G. Vossler, 1937, 87.
35 R.N. Bellah in H. Kleger/A. Müller, 1986, 34.
30 Zit. in Vogt, 1967, 17.
32 Th. Hodgking, 1957, 97.
38 Aus einem hebräisch geschriebenen Aufsatz Martin Bubers ("Hebräischer Humanis-

mus"), der von O. Marx ins Engl. u.v. Vogt 1967 ins Dt. übers, wurde. In Vogt, a.a.O.,
192ff.

Literatur

Bloch, E., 1947: Freiheit und Ordnung. Berlin.
Bohrer, K.H. (Hg.), 1983: Mythos und Moderne. Frankfurt a.M.
Cortés, D., 1933: Der Staat Gottes. Karlsruhe.
Cramb, J.A., 1914: Germany and England. London.
Fichte, J.G., 1945: Reden an die deutsche Nation. Leipzig.
Hegel, G.W.F., 1970: Grundlinien der Philosophie des Rechts. Werke, Bd. 7, Frankfurt a.M.
Herder, J.G. 1880: Über Literatur und Gesellschaft. Ausgew. Schriften, (I), Leipzig o.J.;

Briefe zur Beförderung der Humanität, (II), Werke, Bd. 12, Berlin.
Hess, M., 1962: Rom und Jerusalem, die letzte Nationalitätsfrage. In: Ausgew. Schriften,

Köln.
Hodgking, Th., 1957: Nationalism in Colonial Africa. New York.
Horkheimer, M./Adorno, Th.W., 1969: Dialektik der Aufklärung. Frankfurt a.M.
Kant, I., 1868: Über das Misslingen aller philosophischen Versuche in der Theodizee.

Sämtl. Werke, Bd. 6, Leipzig; s. auch die Kant-Ausgabe Könemann, Werke 5 und 6,1995,
Köln.

Kleger, H./Müller, A. (Hg.), 1986: Religion des Bürgers. Zivilreligion in Amerika und

Europa. München.
Kohn, H., 1950: Die Idee des Nationalismus. Heidelberg.
Kolakowski, L., 1973: Die Gegenwärtigkeit des Mythos. München.
Künzli, A., 1995: Der Verrat der Intellektuellen, in: J.Vollmer (Hg.): „Das wir in Bosnien

zur Welt gehören." Solothurn/Düsseldorf.
Laugstien. Th., 1993: Philosophie in Deutschland 1933. Berlin/Hamburg.
Löwith, K., 1953: Weltgeschichte und Heilsgeschehen. Stuttgart.
Moeller van den Bruck, A„ 1926: Das dritte Reich. 2. Aufl. Berlin.
Natorp, P., 1915: Der Tag des Deutschen. Hagen.
Pechel, R., 1947: Deutscher Widerstand. Erlenbach-Zürich.

WIDERSPRUCH - 32/96 129



Platon, 1955: Der Staat. Stuttgart.
Plenge, J., 1915: Der Krieg und die Volkswirtschaft. 2. Aufl. Münster.
Ders. 1916: 1789 und 1914. Die symbolischen Jahre in der Geschichte des politischen

Geistes. Berlin.
Rehmann, J., 1986: Die Kirchen im NS-Staat. Berlin.
Rousseau, J.J., 1964: Oeuvre complète. Pléiade, III, Paris.
Scheler, M., 1915: Der Genius des Krieges und der deutsche Krieg. Leipzig.
Sombart. W., 1915: Händler und Helden. München.
Talmon, J.L., 1960: Political Messianism. London.

Vogt, H., 1967: Nationalismus gestern und heute. Opladen.
Vossler, O., 1937: Der Nationalgedanke von Rousseau bis Ranke. Berlin.
Walzer, M., 1988: Exodus und Revolution. Berlin.

bokos druck
digitaler direkt offset

Broschüren
Einzelblätter 1

Dissertationen
Taschenbücher

II I J|if
Badenerstrasse 123a • 8004 Zürich

Telefon 01/241 31 80 • Fax 01/241 31 81

e-mail bokos@window.ch • http://www.window.ch/bokos

130 WIDERSPRUCH - 32/96


	Nationalismus und Krieg im Namen Gottes : Religion, Mythen und Heilsgeschichte in der Politik

