Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 16 (1996)

Heft: 32

Artikel: Islam und Politik : zu Abu Zaids und Al-Azmehs Kritik des religiosen
Diskurses und des Authentizitatskults

Autor: Muller, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652295

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alois Miiller

Islam und Politik

Zu Abu Zaids und Al-Azmehs Kritik des religiosen Diskurses
und des Authentizititskults

In den Jahren des ungebrochenen Vertrauens in die Krifte der Aufklarung
und der Begeisterung fiir eine umfassende Modernisierung aller Lebensbe-
reiche hitte es kaum ein Politikwissenschaftler fiir moglich gehalten, dass
am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts Fragen der Religion eine bedeutsa-
me Rolle in der nationalen und internationalen Politik spielen wiirden und
dass der Kampf von nationalen oder ethnischen Gruppierungen um heilige
Stédtten und geschichtsmythisch verklirte Territorien zu Exzessen der Ge-
walt fiihren konnte. Die vom Westen ausgehende, in der Neuzeit begonnene
Sékularisierung von Staat und Gesellschaft sowie die Entmythisierung der
Weltbilder wurden als irreversible weltgeschichtliche Prozesse verstanden.
In der Aufbruchstimmung der sechziger Jahre begriissten selbst christliche
Theologen die freiheitserweiternden Wirkungen der Sikularisierung als
eine Langzeitfolge der biblischen Religion und legitimierten die Zuwen-
dung zum Irdischen in einer ,,Theologie der Welt* (Miiller 1990). Francis
Fukuyamas geschichtsphilosophische Deutung der Epoche nach dem Kal-
ten Krieg als das Ende aller Alternativen zum westlichen Liberalismus und
zur freien Marktwirktschaft (in ,,Das Ende der Geschichte®, 1992) — und
somit als Sieg des kapitalistischen Westens — war nur die triumphalistische
Zusammenfassung der euro-amerikanischen ,Biirgerreligion® (Kleger/
Miiller 1996) kurz vor ihrer Agonie.

Heute besteht geniigend Anlass zur Frage, ob angesichts fundamentali-
stischer Bewegungen und der Wiederkehr atavistischer Gefiihle die Aufkli-
rung gescheitert und die Sdkularisierung missgliickt seien (Claussen 1993).
Viele Diagnostiker der ,,Moderne* neigen zur Ansicht, die Sdkularisierung
schreite in der westlichen Welt trotz gewissen Stockungen voran, sie
stagniere aber in den aussereuropéischen Lindern und sei insbesondere in
der islamischen Weltin die Defensive geraten. Wider Erwarten wird ja auch
die ,.kemalistische Staatsdoktrin des Laizismus®, von Atatiirk einst als
Motor der Modernisierung der Tiirkei gefeiert (Wedel 1991), seit der
Machtiibernahme Erbakans offiziell in Frage gestellt. Von Europa aus wird
die gegenwirtige Identitdtssuche im Mitglied-Land der Nato vor allem
unter dem Aspekt der Biindnistreue verfolgt. Die reflexartige Furcht vor
dem ,,islamischen Fundamentalismus* iibersieht dabei die ,,vielfdltige reli-
giose Landschaft der Tiirkei” (FAZ, 13.11.1996) und iiberhort diejenigen
Stimmen, die eine zivilgesellschaftliche Transformation der militarisierten
staatszentrierten Republik vorschlagen.

Sind die schwer einschitzbaren Entwicklungen, die seit den achtziger
Jahren medienwirksam unter der Rubrik ,,Fundamentalismus auf dem
Vormarsch* vermerkt werden, signifikant genug, um eine zunehmende

108 WIDERSPRUCH - 32/96



,Entsdkularisierung der Welt* (Tibi 1995) anzunehmen? Und stimmt die
generelle These von der tiefen Kluft zwischen dem riickschrittlichen,
antimodernen, undemokratischen, kollektivistischen und religios domi-
nierten Orient einerseits und dem fortschrittlichen, modernen, demokrati-
schen, individualistischen und sikularen Westen andererseits? Ist ,,der
Islam* die grosse Gefahr und ist er mit seinem Universalitdtsanspruch der
Hauptkonkurrent des Westens? Es wire eine Verhohnung der Opfer des
Terrors, den islamistischen Extremismus zu leugnen und naiv zu behaupten,
die Instrumentalisierung des Islams durch Regierungen sei kein ernstzuneh-
mendes Problem. Die Frage stellt sich indessen, warum es uns Européerln-
nen so schwerfillt, genauer zu differenzieren zwischen dem Islam als einer
gleichberechtigten monotheistischen Religion und dem Islamismus als
einer politischen Kampfideologie.

Was unterscheidet denn die Exzesse der Gewalt, die ,,im Namen* des
Islams veriibt werden von den barbarischen Taten christlicher oder jiidi-
scher ,,Fundamentalisten, die ,,im Auftrag Gottes“ zu handeln vorgeben?
Geschichtlich Denkende sehen eine klare Trennungslinie zwischen dem
Judentum und dem fundamentalistischen Zionismus. Warum aber haben
viele immer noch nicht verstanden, dass die drei Monotheismen Schwester-
religionen sind und dass alle drei ihr Verhéltnis zur Gewalt im Rahmen einer
komparatistischen historischen Anthropologie (Arkoun 1996) zu kldren
hitten? Wie stark christliche Vorurteile die Unterscheidung zwischen dem
Islam als einer Weltreligion und ihrer Karikatur behindern, demonstrierte
zum Entsetzen der muslimischen Glaubigen neulich der Erzbischof von
Paris, Kardinal Lustiger, als er nach der Ermordung von sieben Monchen
des Trappistenklosters Tibéhirine in Algerien durch den ,,Groupe Islamique
Armé“, sich an alle Muslime wandte und ihnen einschirfte, dass man ,,im
Namen Gottes nicht toéten* diirfe, und sie beschwor: ,,Je demande que votre
intelligence et votre coeur s’ouvrent, que vous chassiez la haine.* (Libéra-
tion 25./26. Mai 1996).

Wenn es um Demokratie und Menschenrechte geht, fillt es auch kriti-
schen Kommentatoren schwer, der Behauptung einer uniiberwindbaren
Differenz zwischen ,,dem Islam* und der europdischen Moderne zu wider-
stehen (Hunziker 1995). Aber was ist denn so falsch an der Rede von der
Unvergleichbarkeit zwischen Orient und Okzident und der Unvereinbarkeit
der Grundwerte, so dass ein nachhaltiger Zusammenprall zwischen den
Zivilisationen des Islams und des Westens unausweichlich ist (Tibi 1995;
Huntington 1996)? Klagen denn die Intellektuellen aus den arabisch-islami-
schen Lindern nicht selber iiber die kulturellen Blockierungen und die
politischen Aporien ihrer Heimatlidnder (Ghalioun 1991; Mansour 1990:
Salamé 1994)? Fordern nicht sie selbst als Voraussetzung von Denk- und
Meinungsiusserungsfreiheit eine tiefgreifende, endlich nachzuholende Sa-
kularisierung des politischen und gesellschaftlichen Lebens (Al-Azm 1993;
Literaturmagazin 1994; Messaoudi 1995)? Leiden denn nicht Millionen von
Frauen an der Unterdriickung durch islamische Familiengesetze und werden
sie als unfreiwillige ,,Hiiterinnen islamischer Identitit* (Miiller 1996) nicht

WIDERSPRUCH - 32/96 109



ihrer elementarsten Grundrechte beraubt? Beachten etwa die ,,islamischen®
Regierungen die Menschenrechte und praktizieren sie die Demokratie?

Sobald wir diese und @hnliche Fragen zu beantworten versuchen, laufen
wir Gefahr, selber einen fundamentalistischen Diskurs iiber ,,Den Islam*
mitzutragen durch Aussagen wie: ,,Der Koran verlangt®, ,,Das islamische
Recht bestimmt®, ,,.Im Islam steht im Zentrum* usw. Wir verwandeln dabei
eine liberaus komplexe Realitit in eine geschichtstranszendente Abstrak-
tion, sehen von den wirklichen Akteuren ab, verwechseln religitse Artiku-
lationsformen mit Realursachen, ignorieren historische Kontexte, 6kono-
mische Abhidngigkeiten, politische Herrschaftsstrukturen, gesellschaftli-
che Verhiltnisse, kulturelle Vermittlungsformen, kurz, wir fithren selber
einen ,religiosen Diskurs* und dekretieren zur fundamentalistischen Devi-
se,,Der Islam ist die Losung aller Probleme!“ spiegelbildlich: ,,Der Islam ist
die Ursache aller Ubel!“. Dieses doppelseitige Phinomen nennt der syri-
sche, in Exeter und Oxford lehrende Islamwissenschaftler Aziz Al-Azmeh
., Hyperislamisierung “. Nachdem Samuel Huntington in seiner Konfronta-
tionshypothese die essentialistischen Wahrnehmungsmuster bezogen auf
den Islam hemmungslos fortschreibt und viele geneigt sind, seinen Szena-
rien Glauben zu schenken, ist Al-Azmehs Begriff der Hyperislamisierung
ein hochst brauchbares analytisches Reflexionsinstrument zur Kritik der
zunehmenden Islamphobie. Man konnte einen analogen Begriff fiir andere
Religionen schaffen und damit die heute grassierende anachronistische
Zuordnung von politischen Kollektiven zu religiosen Doktrinen als eine
allgemeine konfliktverschirfende Strategie aufzeigen.

Wie Al-Azmeh in seiner Essaysammlung ,,Die Islamisierung des Islam*
(1996) darlegt, ist die Hyperislamisierung das Ergebnis eines ,,erkenntnis-
theoretischen Nihilismus® (S.8) seitens der islamistischen Akteure und - ,,in
objektiver Komplizenschaft® (S.7) — seitens jener westlichen Beobachter,
die auf historisch-soziologische Analysen verzichten und die grundlegen-
den Einsichten der Marxschen Ideologiekritik suspendieren. Die Hyperis-
lamisierung durch ideologisch Verblendete bewirkt immer eine verzerrte
ahistorische Sicht der Realitit und dient letztlich der Verschleierung von
Interessen. So sicht der Autor in der Behauptung, Araber seien ihrem Wesen
nach Muslime, ,,eine postmoderne Form von rassistischer Klischeebildung,
die eine Uberislamisierung der Muslime und alles Islamischen betreibt und
die einen wesentlichen Bestandteil der Rhetorik bildet, mit deren Hilfe die
Nord-Siid-Spaltung nach dem Ende des Kalten Krieges aufrechterhalten
wird® (S.173). Er betont, dass viele europdische Islamwissenschaftler mit
threr verkldrenden Konstruktion eines ,,homo islamicus® selber einem
haltlosen Essentialismus huldigen und heute ,,eine merkwiirdige Allianz
mit dem muslimischen Fundamentalismus* (S. 202) bilden.

Die Hyperislamisierung operiert mit ,,naturhaften Identitdten® und stellt
das Ursache-Wirkungsverhéltnis auf den Kopf, wie Al-Azmeh am Beispiel
der sozialen Abkapselung britischer Muslime pakistanischer Herkunft
erldutert. Al-Azmehs Analysen ermoglichen es, zwischen den im Imagina-
ren sich abspielenden Phantasiediskursen und der Wirklichkeit zu unter-

110 WIDERSPRUCH - 32/96



scheiden. Er belehrt uns iiber die Tatsache, dass die arabischen Gesellschaf-
ten nicht bloss ,,oberflichlich* sikularisiert sind, wie Bassam Tibi behaup-
tet (1996, Kap. 8), sondern bis in die Tiefenstrukturen hinein die Sékulari-
sierung vollzogen haben. Wie Al-Azmeh in einem Aufsatz (1995) und im
erwihnten Buch nachweist, manifestieren sich die strukturellen Sidkulari-
sierungsprozesse der letzten 150 Jahre weniger in elaborierten Lehrgebéu-
den als in der konkreten politischen und kulturellen Praxis, die einen realen
Bruch mit der islamischen Vergangenheit darstellt. Das Rechtssystem, die
Rechtspraxis und das Erziehungswesen wurden faktisch sdkularisiert. Neue
Ausdrucksformen der Kunst entstanden, und bis zu Beginn der achtziger
Jahre verlor die herkommliche Religion zunehmend an Einfluss und allge-
meinem Interesse, so dass es legitim ist, von einer ,,arabischen Sékularitdt*
und ,,arabischen Moderne“ zu sprechen. ,,Allen Behauptungen von Neoori-
entalisten wie Islamisten zum Trotz ist es eine Tatsache, dass die arabischen
Linder von den sozialen, kulturellen, politischen und ideologischen For-
men beherrscht werden, die sich wihrend der beiden letzten Jahrhunderte
weltweit durchgesetzt haben, wenngleich mit unterschiedlichen Rhythmen,
Ausprigungen und Bestimmungen® (S. 58).

Wer diese faktische Sidkularitiat und die Teilhabe der arabischen Gesell-
schaften an der universalen Geschichte der Moderne leugnet, der verkennt,
dass auch die Konzeption von Politik, Gesellschaft und Geschichte der
radikalen Islamisten keine Riickkehr zu den Urspriingen, sondern eine
intellektuell diirftige Adaptation europiischer Ideologien darstellt, die
bloss emblematisch als ,,islamisch* identifiziert wird. Tatsdchlich entlehnt
der politische Islam seine Theorien dem franzésischen Jakobinismus, der
europdischen politischen Romantik, dem Nationalismus, dem Sozialdarwi-
nismus, dem europdischen Faschismus und Populismus. Es bestehen dem-
nach ,, Konvergenzen zwischen dem arabischen Irrationalismus und den
europdischen Irrationalismus-Traditionen* (S. 49). Die Suche fundamenta-
listischer Akteure nach einer islamischen ,, Authentizitit” (Asala) erweist
sich als eine Selbsttduschung, und die ausschliesslich islamische Lesart der
arabischen Gesellschaften durch westliche Beobachter verurteilt diese zu
einem exotischen Partikularismus, der keine Ankniipfungspunkte fiir eine
interkulturelle Verstdndigung zuldsst. Wiirden diese Beobachter eingeste-
hen, dass der Westen nicht nur den europdischen Rationalismus vertritt,
sondern ebensosehr die Folgen der ,Revolution der Romantik* (Berlin
1996) zu verantworten hat, wiirde sich die Diskussionslage entscheidend
veridndern.

Wie sehr der Diskurs durch beide Seiten entstellt wird, zeigt sich
insbesondere beim Problem der Scharia. Die Forderung radikaler Islami-
sten nach der Wiedereinfithrung des ,,gottlichen Gesetzes* erscheint den
westlichen Beobachtern als eine Riickkehr zu einem Rechtssystem, das
seinem ,,Wesen* nach barbarisch und archaisch sein soll. Als Spezialist fiir
islamische Rechtsgeschichte hebt Al-Azmeh den nicht-dogmatischen, for-
maljuristischen und vielstimmigen Charakter des islamischen Rechts her-
vor. ,,Hinzu kommt, dass es sich beim islamischen Gesetz um keinen Kodex

WIDERSPRUCH - 32/96 111



handelt.(...) Das islamische Recht ist eine Sammlung von Prizedenzfillen,
Rechtsentscheidungen und allgemeinen Prinzipien, nebst einem Corpus
hochentwickelter hermeneutischer und paralogischer Verfahrensweisen. In
gewisser Hinsicht dhnelt es sehr stark dem englischen Recht (...). Dieser
besondere Charakter des islamischen Rechts befordert dessen Neigung zur
Toleranz (...). Ein letzter Punkt bleibt zu erwdhnen. Das islamische Recht
als ein Corpus ist vorwiegend privatrechtlicher Natur: es handelt von
Verpflichtungen, Vertrdgen, Fragen der personlichen Rechtsstellung (...)
und anderen Aspekten des weltlichen Lebens. (S. 30f).

Al-Azmeh kritisiert, dass die arabischen Regime den Hang zu illusori-
schen Realitdtsauffassungen durch Konzessionen an den fundamentalisti-
schen Diskurs verstirken. Er datiert die Entstehung des islamistischen
Diskurses in die fiinfziger und sechziger Jahre, als auf der Basis von
Erdolinteressen die erste Islaminitiative lanciert wurde (,,Erdol-Islam®).
Der von vielen Ambivalenzen geprigten Beziehung zwischen dem arabi-
schen Nationalismus und dem Islamismus widmet Al-Azmeh einen eigenen
Essay. In einer anderen Studie nimmt er eine griindliche ,,Anatomie des
Authentizititsbegriffs“ (vgl. auch Al-Azm, 1996) vor und zeichnet die
Debatte iiber den 1slamischen Reformismus nach, dessen Dreh- und Angel-
punkt der Wiedererweckungsgedanke ist.

In seiner Analyse der komplexen Rolle der Utopie im islamischen
politischen Denken leistet Al-Azmeh ein Stiick Kritik der politischen
Theologie, die sich auf die Frage der Vorbildlichkeit des Kalifats von
Medina bezieht. Hier gilt es zu unterscheiden zwischen dem Ursprungsden-
ken der Islamisten, die die (phantasierte!) gottliche Reinheit und Integritét
des Kalifats durch spektakuldre Aktionen wiederherstellen wollen (= ,,ak-
tivistischer Utopismus‘) und dem nicht-voluntaristischen Mehrheitsislam,
der das medinensische Kalifat in eschatologischer Perspektive als eine bloss
didaktische Grosse betrachtet. Vergleichbare Verlagerungen des legitima-
torischen Gewichts der Vergangenheit fithren im heutigen Israel zu einer
gefihrlichen Transformation des jiidischen Messianismus (Miiller 1996).

In Anlehnung an den franzésischen Rassismusforscher Pierre-André
Taguieff (1987), der die Spiegelbildlichkeit von antirassistischer Heterophi-
lie und rassistischer Heterophobie nachgewiesen hat, untersucht Al-Azmeh
die Mystifikationen, die auf der Basis des postmodernen und ethnologischen
Kulturbegriffs, der vom Gedanken der Differenz beherrscht wird, vorgenom-
men werden. Der Kulturalismus betrachtet den Islam als das inkommensu-
rable Andere und erzeugt ihm gegeniiber eine ambivalente Einstellung.

Neben den vielen Korrekturen des westlichen Bildes von den arabischen
Gesellschaften und der islamischen Geschichte macht Al-Azmeh auch eine
Reihe von Vorschldgen zur Vertiefung des Universalismus der Aufkldrung
und der Demokratie. Anstelle der Einteilung der Welt in konfligierende und
einander ausschliessende Kulturzonen wire es ,,besser, von einer universa-
len Zivilisation zu sprechen, die eine grosse Vielfalt von historischen
Formationen umfasst* (S. 83), deren Eigenheiten nur unter Beriicksichti-
gung der herrschenden Machtverhéltnisse verstanden werden kdnnen.

112 WIDERSPRUCH - 32/96



Vom religiosen Diskurs zur Verstehenskultur

Die verheerenden politischen und intellektuellen Auswirkungen der Essen-
tialisierung des Islams ist auch Gegenstand der ,.Kritik des religiosen
Diskurses” (1996) von Nasr Hamid Abu Zaid. Uber das Schicksal des
dgyptischen Literatur- und Islamwissenschaftlers ist in den westlichen
Medien ausfiihrlich berichtet worden. Nachdem das dgyptische Kassations-
gericht im August 1996 bestitigt hat, dass die von einem Kairoer Gericht
verhingte Zwangsscheidung wegen Apostasie rechtsgiiltig ist, floh der
Gelehrte zusammen mit seiner Frau, der Universitdtsdozentin Ibtihal Yunis,
nach Holland. Der unter Todesdrohung stehende Gelehrte ist nun Dozent an
der Universitidt Leiden. Im Vorwort zum inkriminierten Buch ,.,Islam und
Politik* (1996) schildert Navid Kermani die politischen und theologischen
Hintergriinde der Anklage. Er erwihnt aber auch, dass der Fall Abu Zaid
eine fiir Agypten beispiellose Solidarititskampagne zugunsten des Ange-
klagten ausgeldst habe. Das Buch enthiélt am Schluss ein lingeres Gesprich
zwischen Abu Zaid und Navid Kermani. Der Agypter fordert darin die
Beschriankung der Macht der Theologen, mehr Demokratie und den Ver-
zicht auf das fundamentalistische Verstdndnis des Korans als eines allum-
fasssenden dogmatischen Bezugsrahmens der Lebensfithrung, der Politik
und der Rechtssprechung.

Das Hauptthema des Buches ist eine Analyse der allgemeinen Struktur
des ,religiosen Diskurses® und eine Exposition der Prinzipien einer textlin-
guistischen Auslegung der kanonischen Texte des Islams. Der Autor ver-
steht seine Position nicht bloss als Wiederholung, sondern als eine Weiter-
entwicklung der Auffassungen der Mutaziliten, die schon im achten Jahr-
hundert gegen den Widerstand der Aschariten die Erschaffenheit und somit
die historische Bedingtheit des Korans lehrten. Er diagnostiziert eine
Fesselung der intellektuellen Debatten durch eine reaktionire, von Staats-
theologen iiber moderne Kommunikationsmittel eingehdmmerte Dogmatik
und geisselt die Verachtung der Vernunft durch die Propaganda.

Die allgemeine Struktur des ,,religiosen Diskurses* ist nach Abu Said
durch folgende fiinf ,,Mechanismen* gekennzeichnet: 1. die Vereinheitli-
chung von Denken und Glauben bzw. die Verwischung des Unterschieds
zwischen Subjekt und Objekt; 2. die Riickfithrung aller gesellschaftlichen
und natiirlichen Phinomene auf eine einzige Primirursache und damit die
Verhinderung der Bewusstwerdung der Komplexitit; 3. die selektive und
opportunistische Haltung gegeniiber dem ,,Erbe® und die ideologische
Berufung auf die Autoritit der Altvorderen; 4. die Verunmoglichung
jeglichen Widerspruchs durch Rhetorik und die Diskreditierung des Zwei-
fels zugunsten einer zur Schau getragenen absoluten Gewissheit und 5. die
Preisgabe des historischen Denkens und die Leugnung der Historizitit
derjenigen Texte, die in allen wichtigen Gegenwartsfragen als Entschei-
dungsgrundlage herangezogen werden. Der religiose Diskurs zwingt die
Muslime, sich endlos im Kreise zu drehen, er kettet ihr Bewusstsein an eine
mythisierte Vergangenheit an und verfiihrt sie dazu, die Gegenwart nach

WIDERSPRUCH - 32/96 113



dem ewig giiltigen Modell der glorifizierten Vergangenheit zu gestalten. Er
verhindert jegliche kritische Reflexion unter Verweis auf die nicht oder rein
ideologisch interpretierten Koranverse und Hadithe.

Am Beispiel der korrespondierenden religiosen Vorstellungen der ,,Got-
tesherrschaft” und der ,,Knechtschaft der Menschen* zeigt Abu Said die
fatalen sozialen und politischen Auswirkungen einer wortlichen statt meta-
phorischen Lektiire des Korans. Die Einschiarfung des Knecht-Seins der
Menschen erzeuge eine antidemokratische Unterwerfungsmentalitit, die
die Diktatoren, die sich ihrerseits zur Absicherung ihrer Herrschaft auf eine
angebliche islamische Dogmatik berufen, auszunutzen wissen. Abu Zaid
pladiert fiir einen wissenschaftlichen Zugang zum Koran, der die buchge-
wordene Offenbarung als einen 7ext versteht. Seinen kommunikationstheo-
retischen Ansatz hatte Abu Said bereits in seinem 1990 erschienen Haupt-
werk ,,Mafthum an-nass“ (Der Begriff des Textes, Wild 1993) vorgestellt.

Der Interpret hat die Aufgabe, eine Briicke zu schlagen zwischen dem
gottlichen Wort und der menschlichen Vernunft, die Dynamik des Textes
herauszuarbeiten, herauszufiltern, was aufgrund einer nachweisbaren ge-
sellschaftlichen Gebundenheit historisch geworden oder zur toten Meta-
pher erstarrt ist — und somit fiir heute keine Giiltigkeit mehr beanspruchen
kann — sowie den Sinngehalt zukunftsweisender Momente im Text freizu-
legen. Fiir Abu Zaid gibt es keinen ,,heiligen Text", denn die Offenbarung
ist durch den Empfang, die miindliche Weitergabe und die Niederschrift
immer schon eine sozio-kulturell bedingte Interpretation und damit zu
einem von Menschen geschriebenen, relativen und verdnderlichen Text
geworden. Er entlarvt die Falschheit des Prinzips , Keine selbstindige
Interpretation, wenn ein Text vorhanden ist* und fordert entschieden die
Freiheit der Forschung und der Interpretation als unumgingliche Bedin-
gung einer pluralen und toleranten Verstehenskultur.

Abu Zaid weist nach, dass selbst solche Islaminterpreten, die sich als
Linke verstehen, in ihren wichtigsten Positionen ,,verséhnlerisch® sind und
demrechten Islamismus mehr als nur taktische Zugestindnisse machen. Die
beissende Kritik des Opportunismus trifft ausdriicklich den im Westen
bekannten, von vielen als fortschrittlich gelobten Leiter der philosophi-
schen Abteilung an der Kairoer Universitit, Hassan Hanafi, der 1980 mit
dem Manifest ,,Das religiose Erbe und die Erneuerung* zur Griindung einer
»islamischen Linken* aufgerufen und spiter ein mehrbéndiges Werk mit
dem Titel ,,Vom Glauben zur Revolution* verfasst hat. Die These, dass
linker und reaktionirer Islamismus auf dasselbe hinauslaufen, gipfelt im
Vorwurf, dass beide Stromungen das historisch-kritische Denken verab-
scheuten, dass beide die Losung jetziger realer Probleme im emotional
besetzten ,,Erbe* (turath) zu finden glaubten und dass beide gleichermassen
unfihig seien, ein theoretisches Instrumentarium zur Analyse, geschweige
denn Alternativen zur Losung der sozialen und wirtschaftlichen Probleme
zu erarbeiten (zu Hanafi vgl. Al-Azmeh, S. 144).

Am heutigen Unbehagen in der muslimisch-arabischen Welt trigt aber
nicht der Koran oder der Islam Schuld. Wie Jacques Berque in seiner

114 WIDERSPRUCH - 32/96



Neuiibersetzung des Korans (Harmattan, Paris 1990) erneut verdeutlicht hat,
appelliert dieser eindringlich an die Vernunft. Die Ursache der hermeneu-
tischen Unfreiheit sehen alle oppositionellen arabischen Intellektuellen seit
Averroes (Miiller 1996) in der Bindung der Juristen-Theologen an jene
staatlichen Michte, die kein Interesse an kritischer Reflexion haben. So
deckt heutzutage die Regierung von Mubarak ihr Defizit an einer politi-
schen Vision und Perspektive durch die Allianz mit konservativen Geistli-
chen der Azhar-Universitit und mit einer unerbittlichen Repression der
Autonomie der politischen und intellektuellen Diskussion zu. Es mangelt
aber weder in Agypten noch sonstwo in der arabischen Welt ,,an Wissen-
schaftern, Politikern und Publizisten, die zum Verhiltnis zwischen Reli-
gion und Politik Uberlegungen anstellen, die weit iiber das vom Regime
propagierte Bild eines ,guten‘ — weil regierungstreuen — und eines ,schlech-
ten‘ — weil extremistischen — Islam hinausreichen® (NZZ 9./10. Nov. 1996).
Das Grundiibel ist die obsessive, auf die inneren und dusseren Feinde
fixierte gouvernementale Sicherheitspolitik, die eine offene und breite
Auseinandersetzung iiber die islamische Welt blockiert.

Fiir Wissenschaft und Politik heisst dies, dass die ,,Kritik der Erde* die
Voraussetzung aller Kritik wire, eine Kritik, die erst praktisch wird, wenn
repressive Regimes, die elementare Menschenrechte nachweislich verlet-
zen, von westlichen Staaten und Konzernen keine bedingungslose Unter-
stiitzung mehr erhielten. Und es wire auf anderer Ebene vordringlich, dass
die Verlage sich der grossen Werke der aufgekldrten arabischen Elite
anndhmen, bevor deren Kopfe rollen. Wie will man denn ohne Kenntnis der
Originalquellen den vielbeschworenen Dialog zwischen den Kulturen und
Religionen in Gang setzen?

Literatur

Al-Azm, Sadik J., 1993: Unbehagen in der Moderne. Aufkldrung im Islam. Frankfurt a. M.

Ders., 1996: Das Wahrheitsregime der Verbrecher. Postmoderner Relativismus und die
Frage der Menschenrechte. In: Frankfurter Rundschau, Forum Humanwissenschaften,
26. November, Frankfurt a.M.

Al-Azmeh, Aziz, 1995: Imagindre Welten des Islamismus. Das Religiose und das Weltliche
in der arabischen Gegenwart. In: Merkur, Jg. 49, Heft 556.

Ders., 1996: Die Islamisierung des Islam. Imaginidre Welten einer politischen Theologie.
Aus dem Englischen von Ulrich Enderwitz. Frankfurt/New York.

Abu Zaid, Nasr Hamid, 1996: Islam und Politik. Kritik des religiésen Diskurses. Aus dem
Arabischen von Chérifa Magdi. Einleitung von Navid Kermani. Frankfurt a. M.

Arkoun, Mohammed, 1996: Transgresser, Déplacer, Dépasser. In: Arabica, tome XLIII,
Leiden

Berlin, Isaiah, 1996: Revolution der Romantik. Eine grundlegende Krise in der neuzeitlichen
Geistesgeschichte. In: Lettre International, Nr. 34.

Claussen, Detlev, 1993: Die missgliickte Sikularisierung. In: Widerspruch, Heft 26, Reli-
gion und Gewalt, Ziirich.

Fukuyama, Francis, 1992: Das Ende der Geschichte.Miinchen.

Ghalioun, Burhan, 1991: Le malaise arabe. L’Etat contre la Nation. Paris.

Huntington, Samuel P., 1966: Der Kampf der Kulturen. Miinchen-Wien.

WIDERSPRUCH - 32/96 115



Hunziker, Ernst, 1995: Islam und Menschenrechte. In: Widerspruch, Heft 30, Ethnische
Politik, Krieg und Voélkermord, Ziirich.

Kleger, Heinz, Miiller, Alois, 1996: Nationale und europidische Biirgerreligion. In: H.
Miinkler (Hg.): Biirgerreligion und Biirgertugend. Baden-Baden.

Literaturmagazin, 1994: Heft 33, Zwischen Fundamentalismus und Moderne. Literatur aus
dem Maghreb. Reinbek.

Mansour, Fawzy, 1990: L’ impasse du monde arabe. Paris.

Messaoudi, Khalida, 1995: Une Algérienne debout. Paris. (deutsch: Worte sind meine
einzige Waffe. Eine Algerierin im Fadenkreuz der Fundamentalisten. Miinchen, 1995.)

Miiller, Alois, 1990: Religion, Kultur und Ethik unter Sdkularisierungsbedingungen.
In: G.Kohler/H. Kleger (Hg.), Diskurs und Dezision. Wien.

Miiller, Alois, 1996: Fundamentalismus. Dokumente und Analysen. Stuttgart.

Salamé, Ghassan (Hg), 1994: Démocraties sans démocrates. Paris.

Taguieff, Pierre-André, 1987: La force du préjugé. Essai sur le racisme et ses doubles. Paris.

Tibi, Bassam, 1995: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und
Fundamentalismus. Hamburg.

Tibi, Bassam, 1996: Der wahre Imam. Der Islam von Mohammed bis zur Gegenwart.
Miinchen 1996.

Wedel, Heidi, 1991: Der tiirkische Weg zwischen Laizismus und Islam. Opladen.

Wild, Stefan, 1993: Die andere Seite des Textes: Nasr Hamid Ab{i Zaid und der Koran. In:
Die Welt des Islams.

“Der VPOD bielet Dienstleistungen
wic Rechtsschutz, Beratungen,
Bildungskurse und aktuelle Infor-
mationen zu Gewerkschaftsarbeit
und Politik. Und es ist gul zu wissen
dasys mehr als 40°000 Leute am selben
Strick ziehen. Solidaritiit ist im
vPOD kein leeres Wort.®

116 WIDERSPRUCH - 32/96



	Islam und Politik : zu Abu Zaids und Al-Azmehs Kritik des religiösen Diskurses und des Authentizitätskults

