
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 16 (1996)

Heft: 32

Artikel: Islam und Politik : zu Abu Zaids und Al-Azmehs Kritik des religiösen
Diskurses und des Authentizitätskults

Autor: Müller, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652295

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652295
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois Müller

Islam und Politik
Zu Abu Zaids und Al-Azmehs Kritik des religiösen Diskurses
und des Authentizitätskults

In den Jahren des ungebrochenen Vertrauens in die Kräfte der Aufklärung
und der Begeisterung für eine umfassende Modernisierung aller Lebensbe-
reiche hätte es kaum ein Politikwissenschaftler für möglich gehalten, dass

am Ende des zwanzigsten Jahrhunderts Fragen der Religion eine bedeutsa-
me Rolle in der nationalen und internationalen Politik spielen würden und
dass der Kampf von nationalen oder ethnischen Gruppierungen um heilige
Stätten und geschichtsmythisch verklärte Territorien zu Exzessen der Ge-
wait führen könnte. Die vom Westen ausgehende, in der Neuzeit begonnene
Säkularisierung von Staat und Gesellschaft sowie die Entmythisierung der
Weltbilder wurden als irreversible weltgeschichtliche Prozesse verstanden.
In der Aufbruchstimmung der sechziger Jahre begrüssten selbst christliche
Theologen die freiheitserweiternden Wirkungen der Säkularisierung als
eine Langzeitfolge der biblischen Religion und legitimierten die Zuwen-
dung zum Irdischen in einer „Theologie der Welt" (Müller 1990). Francis
Fukuyamas geschichtsphilosophische Deutung der Epoche nach dem Kai-
ten Krieg als das Ende aller Alternativen zum westlichen Liberalismus und
zur freien Marktwirktschaft (in „Das Ende der Geschichte", 1992) - und
somit als Sieg des kapitalistischen Westens - war nur die triumphalistische
Zusammenfassung der euro-amerikanischen „Bürgerreligion" (Kleger/
Müller 1996) kurz vor ihrer Agonie.

Heute besteht genügend Anlass zur Frage, ob angesichts fundamentali-
stischer Bewegungen und der Wiederkehr atavistischer Gefühle die Aufklä-
rung gescheitert und die Säkularisierung missglückt seien (Claussen 1993).
Viele Diagnostiker der „Moderne" neigen zur Ansicht, die Säkularisierung
schreite in der westlichen Welt trotz gewissen Stockungen voran, sie

stagniere aber in den aussereuropäischen Ländern und sei insbesondere in
der islamischen Welt in die Defensive geraten. Wider Erwarten wird ja auch
die „kemalistische Staatsdoktrin des Laizismus", von Atatürk einst als

Motor der Modernisierung der Türkei gefeiert (Wedel 1991), seit der
Machtübernahme Erbakans offiziell in Frage gestellt. Von Europa aus wird
die gegenwärtige Identitätssuche im Mitglied-Land der Nato vor allem
unter dem Aspekt der Bündnistreue verfolgt. Die reflexartige Furcht vor
dem „islamischen Fundamentalismus" übersieht dabei die „vielfältige reli-
giöse Landschaft der Türkei" (FAZ, 13.11.1996) und überhört diejenigen
Stimmen, die eine zivilgesellschaftliche Transformation der militarisierten
staatszentrierten Republik vorschlagen.

Sind die schwer einschätzbaren Entwicklungen, die seit den achtziger
Jahren medienwirksam unter der Rubrik „Fundamentalismus auf dem
Vormarsch" vermerkt werden, signifikant genug, um eine zunehmende

108 WIDERSPRUCH - 32/96



„Entsäkularisierung der Welt" (Tibi 1995) anzunehmen? Und stimmt die
generelle These von der tiefen Kluft zwischen dem rückschrittlichen,
antimodernen, undemokratischen, kollektivistischen und religiös domi-
nierten Orient einerseits und dem fortschrittlichen, modernen, demokrati-
sehen, individualistischen und säkularen Westen andererseits? Ist „der
Islam" <?/<? grosse Gefahr und ist er mit seinem Universalitätsanspruch der
Hauptkonkurrent des Westens? Es wäre eine Verhöhnung der Opfer des

Terrors, den islamistischen Extremismus zu leugnen und naiv zu behaupten,
die Instrumentalisierung des Islams durch Regierungen sei kein ernstzuneh-
mendes Problem. Die Frage stellt sich indessen, warum es uns Europäerin-
nen so schwerfällt, genauer zu differenzieren zwischen dem Islam als einer
gleichberechtigten monotheistischen Religion und dem Islamismus als
einer politischen Kampfideologie.

Was unterscheidet denn die Exzesse der Gewalt, die „im Namen" des
Islams verübt werden von den barbarischen Taten christlicher oder jüdi-
scher „Fundamentalisten", die „im Auftrag Gottes" zu handeln vorgeben?
Geschichtlich Denkende sehen eine klare Trennungslinie zwischen dem
Judentum und dem fundamentalistischen Zionismus. Warum aber haben
viele immer noch nicht verstanden, dass die drei Monotheismen Schwester-
religionen sind und dass alle drei ihr Verhältnis zur Gewalt im Rahmen einer
komparatistischen historischen Anthropologie (Arkoun 1996) zu klären
hätten? Wie stark christliche Vorurteile die Unterscheidung zwischen dem
Islam als einer Weltreligion und ihrer Karikatur behindern, demonstrierte
zum Entsetzen der muslimischen Gläubigen neulich der Erzbischof von
Paris, Kardinal Lustiger, als er nach der Ermordung von sieben Mönchen
des Trappistenklosters Tibéhirine in Algerien durch den „Groupe Islamique
Armé", sich an alle Muslime wandte und ihnen einschärfte, dass man „im
Namen Gottes nicht töten" dürfe, und sie beschwor: „Je demande que votre
intelligence et votre coeur s'ouvrent, que vous chassiez la haine." (Libéra-
tion 25./26. Mai 1996).

Wenn es um Demokratie und Menschenrechte geht, fällt es auch kriti-
sehen Kommentatoren schwer, der Behauptung einer unüberwindbaren
Differenz zwischen „dem Islam" und der europäischen Moderne zu wider-
stehen (Hunziker 1995). Aber was ist denn so falsch an der Rede von der
Unvergleichbarkeit zwischen Orient und Okzident und der Unvereinbarkeit
der Grundwerte, so dass ein nachhaltiger Zusammenprall zwischen den
Zivilisationen des Islams und des Westens unausweichlich ist (Tibi 1995;

Huntington 1996)? Klagen denn die Intellektuellen aus den arabisch-islami-
sehen Ländern nicht selber über die kulturellen Blockierungen und die
politischen Aporien ihrer Heimatländer (Ghalioun 1991; Mansour 1990:
Salamé 1994)? Fordern nicht sie selbst als Voraussetzung von Denk- und
Meinungsäusserungsfreiheit eine tiefgreifende, endlich nachzuholende Sä-

kularisierung des politischen und gesellschaftlichen Lebens (Al-Azm 1993;
Literaturmagazin 1994; Messaoudi 1995)? Leiden denn nicht Millionen von
Frauen an der Unterdrückung durch islamische Familiengesetze und werden
sie als unfreiwillige „Hüterinnen islamischer Identität" (Müller 1996) nicht

WIDERSPRUCH - 32/96 109



ihrer elementarsten Grundrechte beraubt? Beachten etwa die „islamischen"
Regierungen die Menschenrechte und praktizieren sie die Demokratie?

Sobald wir diese und ähnliche Fragen zu beantworten versuchen, laufen
wir Gefahr, selber einen fundamentalistischen Diskurs über „Den Islam"
mitzutragen durch Aussagen wie: „Der Koran verlangt", „Das islamische
Recht bestimmt", „Im Islam steht im Zentrum" usw. Wir verwandeln dabei
eine überaus komplexe Realität in eine geschichtstranszendente Abstrak-
tion, sehen von den wirklichen Akteuren ab, verwechseln religiöse Artiku-
lationsformen mit Realursachen, ignorieren historische Kontexte, ökono-
mische Abhängigkeiten, politische Herrschaftsstrukturen, gesellschaftli-
che Verhältnisse, kulturelle Vermittlungsformen, kurz, wir führen selber
einen „religiösen Diskurs" und dekretieren zur fundamentalistischen Devi-
se „Der Islam ist die Lösung aller Probleme !" spiegelbildlich: „Der Islam ist
die Ursache aller Übel!". Dieses doppelseitige Phänomen nennt der syri-
sehe, in Exeter und Oxford lehrende IslamWissenschaftler Aziz Al-Azmeh
„//ypen'.v/amz.v ierwng ". Nachdem Samuel Huntington in seiner Konfronta-
tionshypothese die essentialistischen Wahrnehmungsmuster bezogen auf
den Islam hemmungslos fortschreibt und viele geneigt sind, seinen Szena-
rien Glauben zu schenken, ist Al-Azmehs Begriff der Hyperislamisierung
ein höchst brauchbares analytisches Reflexionsinstrument zur Kritik der
zunehmenden Islamphobie. Man könnte einen analogen Begriff für andere

Religionen schaffen und damit die heute grassierende anachronistische
Zuordnung von politischen Kollektiven zu religiösen Doktrinen als eine
allgemeine konfliktverschärfende Strategie aufzeigen.

Wie Al-Azmeh in seiner Essaysammlung „Die Islamisierung des Islam"
(1996) darlegt, ist die Hyperislamisierung das Ergebnis eines „erkenntnis-
theoretischen Nihilismus" (S.8) seitens der islamistischen Akteure wwrf - „in
objektiver Komplizenschaft" (S.7) - seitens jener westlichen Beobachter,
die auf historisch-soziologische Analysen verzichten und die grundlegen-
den Einsichten der Marxschen Ideologiekritik suspendieren. Die Hyperis-
lamisierung durch ideologisch Verblendete bewirkt immer eine verzerrte
ahistorische Sicht der Realität und dient letztlich der Verschleierung von
Interessen. So sieht der Autor in der Behauptung, Araber seien ihrem Wesen
nach Muslime, „eine postmoderne Form von rassistischer Klischeebildung,
die eine Überislamisierung der Muslime und alles Islamischen betreibt und
die einen wesentlichen Bestandteil der Rhetorik bildet, mit deren Hilfe die
Nord-Süd-Spaltung nach dem Ende des Kalten Krieges aufrechterhalten
wird" (S.173). Er betont, dass viele europäische Islamwissenschaftler mit
ihrer verklärenden Konstruktion eines „homo islamicus" selber einem
haltlosen Essentialismus huldigen und heute „eine merkwürdige Allianz
mit dem muslimischen Fundamentalismus" (S. 202) bilden.

Die Hyperislamisierung operiert mit „naturhaften Identitäten" und stellt
das Ursache-Wirkungsverhältnis auf den Kopf, wie Al-Azmeh am Beispiel
der sozialen Abkapselung britischer Muslime pakistanischer Herkunft
erläutert. Al-Azmehs Analysen ermöglichen es, zwischen den im Imaginä-
ren sich abspielenden Phantasiediskursen und der Wirklichkeit zu unter-

110 WIDERSPRUCH - 32/96



scheiden. Er belehrt uns über die Tatsache, dass die arabischen Gesellschaf-
ten nicht bloss „oberflächlich" säkularisiert sind, wie Bassam Tibi behaup-
tet (1996, Kap. 8), sondern bis in die Tiefenstrukturen hinein die Säkulari-
sierung vollzogen haben. Wie Al-Azmeh in einem Aufsatz (1995) und im
erwähnten Buch nachweist, manifestieren sich die strukturellen Säkulari-
sierungsprozesse der letzten 150 Jahre weniger in elaborierten Lehrgebäu-
den als in der konkreten politischen und kulturellen Praxis, die einen realen
Bruch mit der islamischen Vergangenheit darstellt. Das Rechtssystem, die
Rechtspraxis und das Erziehungswesen wurden faktisch säkularisiert. Neue
Ausdrucksformen der Kunst entstanden, und bis zu Beginn der achtziger
Jahre verlor die herkömmliche Religion zunehmend an Einfluss und allge-
meinem Interesse, so dass es legitim ist, von einer „arabischen Säkularität"
und „arabischen Moderne" zu sprechen. „Allen Behauptungen von Neoori-
entalisten wie Islamisten zum Trotz ist es eine Tatsache, dass die arabischen
Länder von den sozialen, kulturellen, politischen und ideologischen For-
men beherrscht werden, die sich während der beiden letzten Jahrhunderte
weltweit durchgesetzt haben, wenngleich mit unterschiedlichen Rhythmen,
Ausprägungen und Bestimmungen" (S. 58).

Wer diese faktische Säkularität und die Teilhabe der arabischen Gesell-
schatten an der universalen Geschichte der Moderne leugnet, der verkennt,
dass auch die Konzeption von Politik, Gesellschaft und Geschichte der
radikalen Islamisten keine Rückkehr zu den Ursprüngen, sondern eine
intellektuell dürftige Adaptation europäischer Ideologien darstellt, die
bloss emblematisch als „islamisch" identifiziert wird. Tatsächlich entlehnt
der politische Islam seine Theorien dem französischen Jakobinismus, der
europäischen politischen Romantik, dem Nationalismus, dem Sozialdarwi-
nismus, dem europäischen Faschismus und Populismus. Es bestehen dem-
nach „Konvergenzen zwischen dem arabischen Irrationalismus und den

europäischen Irrationalismus-Traditionen" (S. 49). Die Suche fundamenta-
listischer Akteure nach einer islamischen „Authentizität" (Asa/a) erweist
sich als eine Selbsttäuschung, und die ausschliesslich islamische Lesart der
arabischen Gesellschaften durch westliche Beobachter verurteilt diese zu
einem exotischen Partikularismus, der keine Anknüpfungspunkte für eine
interkulturelle Verständigung zulässt. Würden diese Beobachter eingeste-
hen, dass der Westen nicht nur den europäischen Rationalismus vertritt,
sondern ebensosehr die Folgen der „Revolution der Romantik" (Berlin
1996) zu verantworten hat, würde sich die Diskussionslage entscheidend
verändern.

Wie sehr der Diskurs durch beide Seiten entstellt wird, zeigt sich
insbesondere beim Problem der Sc/iaria. Die Forderung radikaler Islami-
sten nach der Wiedereinführung des „göttlichen Gesetzes" erscheint den
westlichen Beobachtern als eine Rückkehr zu einem Rechtssystem, das
seinem „Wesen" nach barbarisch und archaisch sein soll. Als Spezialist für
islamische Rechtsgeschichte hebt Al-Azmeh den nicht-dogmatischen, for-
maljuristischen und vielstimmigen Charakter des islamischen Rechts her-
vor. „Hinzu kommt, dass es sich beim islamischen Gesetz um keinen Kodex

WIDERSPRUCH - 32/96 111



handelt.( Das islamische Recht ist eine Sammlung von Präzedenzfällen,
Rechtsentscheidungen und allgemeinen Prinzipien, nebst einem Corpus
hochentwickelter hermeneutischer und paralogischer Verfahrensweisen. In
gewisser Hinsicht ähnelt es sehr stark dem englischen Recht Dieser
besondere Charakter des islamischen Rechts befördert dessen Neigung zur
Toleranz Ein letzter Punkt bleibt zu erwähnen. Das islamische Recht
als ein Corpus ist vorwiegend privatrechtlicher Natur: es handelt von
Verpflichtungen, Verträgen, Fragen der persönlichen Rechtsstellung
und anderen Aspekten des weltlichen Lebens." (S. 30f).

Al-Azmeh kritisiert, dass die arabischen Regime den Hang zu illusori-
sehen Realitätsauffassungen durch Konzessionen an den fundamentalisti-
sehen Diskurs verstärken. Er datiert die Entstehung des islamistischen
Diskurses in die fünfziger und sechziger Jahre, als auf der Basis von
Erdölinteressen die erste Islaminitiative lanciert wurde („Erdöl-Islam").
Der von vielen Ambivalenzen geprägten Beziehung zwischen dem arabi-
sehen Nationalismus und dem Islamismus widmet Al-Azmeh einen eigenen
Essay. In einer anderen Studie nimmt er eine gründliche „Anatomie des

Authentizitätsbegriffs" (vgl. auch Al-Azm, 1996) vor und zeichnet die
Debatte über den islamischen Reformismus nach, dessen Dreh- und Angel-
punkt der ist.

In seiner Analyse der komplexen Rolle der Utopie im islamischen
politischen Denken leistet Al-Azmeh ein Stück Kritik der politischen
Theologie, die sich auf die Frage der Vorbildlichkeit des Kalifats von
Medina bezieht. Hier gilt es zu unterscheiden zwischen dem Ursprungsden-
ken der Islamisten, die die (phantasierte!) göttliche Reinheit und Integrität
des Kalifats durch spektakuläre Aktionen wiederherstellen wollen „ak-
tivistischer Utopismus") und dem nicht-voluntaristischen Mehrheitsislam,
der das medinensische Kalifat in eschatologischer Perspektive als eine bloss
didaktische Grösse betrachtet. Vergleichbare Verlagerungen des légitima-
torischen Gewichts der Vergangenheit führen im heutigen Israel zu einer
gefährlichen Transformation des jüdischen Messianismus (Müller 1996).

In Anlehnung an den französischen Rassismusforscher Pierre-André
Taguieff (1987), der die Spiegelbildlichkeit von antirassistischer Heterophi-
lie und rassistischer Heterophobie nachgewiesen hat, untersucht Al-Azmeh
die Mystifikationen, die aufder Basis des postmodernen und ethnologischen
Kulturbegriffs, der vom Gedanken der Differenz beherrscht wird, vorgenom-
men werden. Der Kulturalismus betrachtet den Islam als das inkommensu-
rable Andere und erzeugt ihm gegenüber eine ambivalente Einstellung.

Neben den vielen Korrekturen des westlichen Bildes von den arabischen
Gesellschaften und der islamischen Geschichte macht Al-Azmeh auch eine
Reihe von Vorschlägen zur Vertiefung des Universalismus der Aufklärung
und der Demokratie. Anstelle der Einteilung der Welt in konfligierende und
einander ausschliessende Kulturzonen wäre es „besser, von einer universa-
len Zivilisation zu sprechen, die eine grosse Vielfalt von historischen
Formationen umfasst" (S. 83), deren Eigenheiten nur unter Berücksichti-
gung der herrschenden Machtverhältnisse verstanden werden können.

112 WIDERSPRUCH - 32/96



Vom religiösen Diskurs zur Verstehenskultur

Die verheerenden politischen und intellektuellen Auswirkungen der Essen-

tialisierung des Islams ist auch Gegenstand der „Kn'rik c/es re/ig/ösen
Diskurses" (1996) von Nasr Hamid Abu Zaid. Über das Schicksal des

ägyptischen Literatur- und Islamwissenschaftlers ist in den westlichen
Medien ausführlich berichtet worden. Nachdem das ägyptische Kassations-
gericht im August 1996 bestätigt hat, dass die von einem Kairoer Gericht
verhängte Zwangsscheidung wegen Apostasie rechtsgültig ist, floh der
Gelehrte zusammen mit seiner Frau, der Universitätsdozentin Ibtihal Yunis,
nach Holland. Der unter Todesdrohung stehende Gelehrte ist nun Dozent an
der Universität Leiden. Im Vorwort zum inkriminierten Buch „Islam und
Politik" (1996) schildert Navid Kermani die politischen und theologischen
Hintergründe der Anklage. Er erwähnt aber auch, dass der Fall Abu Zaid
eine für Ägypten beispiellose Solidaritätskampagne zugunsten des Ange-
klagten ausgelöst habe. Das Buch enthält am Schluss ein längeres Gespräch
zwischen Abu Zaid und Navid Kermani. Der Ägypter fordert darin die
Beschränkung der Macht der Theologen, mehr Demokratie und den Ver-
zieht auf das fundamentalistische Verständnis des Korans als eines allum-
fasssenden dogmatischen Bezugsrahmens der Lebensführung, der Politik
und der Rechtssprechung.

Das Hauptthema des Buches ist eine Analyse der allgemeinen Struktur
des „religiösen Diskurses" und eine Exposition der Prinzipien einer textlin-
guistischen Auslegung der kanonischen Texte des Islams. Der Autor ver-
steht seine Position nicht bloss als Wiederholung, sondern als eine Weiter-
entwicklung der Auffassungen der Mutaziliten, die schon im achten Jahr-
hundert gegen den Widerstand der Aschariten die Erschaffenheit und somit
die historische Bedingtheit des Korans lehrten. Er diagnostiziert eine
Fesselung der intellektuellen Debatten durch eine reaktionäre, von Staats-
theologen über moderne Kommunikationsmittel eingehämmerte Dogmatik
und geisselt die Verachtung der Vernunft durch die Propaganda.

Die allgemeine Struktur des „religiösen Diskurses" ist nach Abu Said
durch folgende fünf „Mechanismen" gekennzeichnet: 1. die Vereinheitli-
chung von Denken und Glauben bzw. die Verwischung des Unterschieds
zwischen Subjekt und Objekt; 2. die Rückführung aller gesellschaftlichen
und natürlichen Phänomene auf eine einzige Primärursache und damit die
Verhinderung der Bewusstwerdung der Komplexität; 3. die selektive und
opportunistische Haltung gegenüber dem „Erbe" und die ideologische
Berufung auf die Autorität der Altvorderen; 4. die Verunmöglichung
jeglichen Widerspruchs durch Rhetorik und die Diskreditierung des Zwei-
fels zugunsten einer zur Schau getragenen absoluten Gewissheit und 5. die
Preisgabe des historischen Denkens und die Leugnung der Historizität
derjenigen Texte, die in allen wichtigen Gegenwartsfragen als Entschei-
dungsgrundlage herangezogen werden. Der religiöse Diskurs zwingt die
Muslime, sich endlos im Kreise zu drehen, er kettet ihr Bewusstsein an eine
mythisierte Vergangenheit an und verführt sie dazu, die Gegenwart nach

WIDERSPRUCH - 32/96 113



dem ewig gültigen Modell der glorifizierten Vergangenheit zu gestalten. Er
verhindert jegliche kritische Reflexion unter Verweis auf die nicht oder rein
ideologisch interpretierten Koranverse und Hadithe.

Am Beispiel der korrespondierenden religiösen Vorstellungen der „Got-
tesherrschaft" und der „Knechtschaft der Menschen" zeigt Abu Said die
fatalen sozialen und politischen Auswirkungen einer wörtlichen statt meta-
phorischen Lektüre des Korans. Die Einschärfung des Knecht-Seins der
Menschen erzeuge eine antidemokratische Unterwerfungsmentalität, die
die Diktatoren, die sich ihrerseits zur Absicherung ihrer Herrschaft auf eine
angebliche islamische Dogmatik berufen, auszunutzen wissen. Abu Zaid
plädiert für einen wissenschaftlichen Zugang zum Koran, der die buchge-
wordene Offenbarung als einen Text versteht. Seinen kommunikationstheo-
retischen Ansatz hatte Abu Said bereits in seinem 1990 erschienen Haupt-
werk „Mafhum an-nass" (Der Begriff des Textes, Wild 1993) vorgestellt.

Der Interpret hat die Aufgabe, eine Brücke zu schlagen zwischen dem
göttlichen Wort und der menschlichen Vernunft, die Dynamik des Textes
herauszuarbeiten, herauszufiltern, was aufgrund einer nachweisbaren ge-
sellschaftlichen Gebundenheit historisch geworden oder zur toten Meta-
pher erstarrt ist - und somit für heute keine Gültigkeit mehr beanspruchen
kann - sowie den Sinngehalt zukunftsweisender Momente im Text freizu-
legen. Für Abu Zaid gibt es keinen „heiligen Text", denn die Offenbarung
ist durch den Empfang, die mündliche Weitergabe und die Niederschrift
immer schon eine sozio-kulturell bedingte Interpretation und damit zu
einem von Menschen geschriebenen, relativen und veränderlichen Text
geworden. Er entlarvt die Falschheit des Prinzips „Keine selbständige
Interpretation, wenn ein Text vorhanden ist" und fordert entschieden die
Freiheit der Forschung und der Interpretation als unumgängliche Bedin-
gung einer pluralen und toleranten Verstehenskultur.

Abu Zaid weist nach, dass selbst solche Islaminterpreten, die sich als
Linke verstehen, in ihren wichtigsten Positionen „versöhnlerisch" sind und
dem rechten Islamismus mehr als nur taktische Zugeständnisse machen. Die
beissende Kritik des Opportunismus trifft ausdrücklich den im Westen
bekannten, von vielen als fortschrittlich gelobten Leiter der philosophi-
sehen Abteilung an der Kairoer Universität, Hassan Hanafi, der 1980 mit
dem Manifest „Das religiöse Erbe und die Erneuerung" zur Gründung einer
„islamischen Linken" aufgerufen und später ein mehrbändiges Werk mit
dem Titel „Vom Glauben zur Revolution" verfasst hat. Die These, dass

linker und reaktionärer Islamismus auf dasselbe hinauslaufen, gipfelt im
Vorwurf, dass beide Strömungen das historisch-kritische Denken verab-
scheuten, dass beide die Lösung jetziger realer Probleme im emotional
besetzten „Erbe" (turath) zu finden glaubten und dass beide gleichermassen
unfähig seien, ein theoretisches Instrumentarium zur Analyse, geschweige
denn Alternativen zur Lösung der sozialen und wirtschaftlichen Probleme
zu erarbeiten (zu Hanafi vgl. Al-Azmeh, S. 144).

Am heutigen Unbehagen in der muslimisch-arabischen Welt trägt aber
nicht der Koran oder der Islam Schuld. Wie Jacques Berque in seiner

114 WIDERSPRUCH - 32/96



Neuübersetzung des Korans (Harmattan, Paris 1990) erneut verdeutlicht hat,
appelliert dieser eindringlich an die Vernunft. Die Ursache der hermeneu-
tischen Unfreiheit sehen alle oppositionellen arabischen Intellektuellen seit
Averroes (Müller 1996) in der Bindung der Juristen-Theologen an jene
staatlichen Mächte, die kein Interesse an kritischer Reflexion haben. So
deckt heutzutage die Regierung von Mubarak ihr Defizit an einer politi-
sehen Vision und Perspektive durch die Allianz mit konservativen Geistli-
chen der Azhar-Universität und mit einer unerbittlichen Repression der
Autonomie der politischen und intellektuellen Diskussion zu. Es mangelt
aber weder in Ägypten noch sonstwo in der arabischen Welt „an Wissen-
schaftern, Politikern und Publizisten, die zum Verhältnis zwischen Reli-
gion und Politik Überlegungen anstellen, die weit über das vom Regime
propagierte Bild eines guten ' -weil regierungstreuen - und eines schlech-
ten' - weil extremistischen-Islam hinausreichen" (NZZ 9./10. Nov. 1996).
Das Grundübel ist die obsessive, auf die inneren und äusseren Feinde
fixierte gouvernementale Sicherheitspolitik, die eine offene und breite
Auseinandersetzung über die islamische Welt blockiert.

Für Wissenschaft und Politik heisst dies, dass die „Kritik der Erde" die
Voraussetzung aller Kritik wäre, eine Kritik, die erst praktisch wird, wenn
repressive Regimes, die elementare Menschenrechte nachweislich verlet-
zen, von westlichen Staaten und Konzernen keine bedingungslose Unter-
Stützung mehr erhielten. Und es wäre auf anderer Ebene vordringlich, dass
die Verlage sich der grossen Werke der aufgeklärten arabischen Elite
annähmen, bevor deren Köpfe rollen. Wie will man denn ohne Kenntnis der
Originalquellen den vielbeschworenen Dialog zwischen den Kulturen und
Religionen in Gang setzen?

Literatur

Al-Azm, Sadik J., 1993: Unbehagen in der Moderne. Aufklärung im Islam. Frankfurt a. M.
Ders., 1996: Das Wahrheitsregime der Verbrecher. Postmoderner Relativismus und die

Frage der Menschenrechte. In: Frankfurter Rundschau, Forum Humanwissenschaften,
26. November, Frankfurt a.M.

Al-Azmeh, Aziz, 1995: Imaginäre Welten des Islamismus. Das Religiöse und das Weltliche
in der arabischen Gegenwart. In: Merkur, Jg. 49, Heft 556.

Ders., 1996: Die Islamisierung des Islam. Imaginäre Welten einer politischen Theologie.
Aus dem Englischen von Ulrich Enderwitz. Frankfurt/New York.

Abu Zaid, Nasr Hamid, 1996: Islam und Politik. Kritik des religiösen Diskurses. Aus dem
Arabischen von Chérifa Magdi. Einleitung von Navid Kermani. Frankfurt a. M.

Arkoun, Mohammed, 1996: Transgresser, Déplacer, Dépasser. In: Arabica, tome XLIII,
Leiden

Berlin, Isaiah, 1996: Revolution der Romantik. Eine grundlegende Krise in der neuzeitlichen
Geistesgeschichte. In: Lettre International, Nr. 34.

Claussen, Detlev, 1993: Die missglückte Säkularisierung. In: Widerspruch, Heft 26. Reli-
gion und Gewalt, Zürich.

Fukuyama, Francis, 1992: Das Ende der Geschichte.München.
Ghalioun. Burhan, 1991: Le malaise arabe. L'Etat contre la Nation. Paris.

Huntington, Samuel P., 1966: Der Kampf der Kulturen. München-Wien.

WIDERSPRUCH - 32/96 115



Hunziker, Ernst, 1995: Islam und Menschenrechte. In: Widerspruch, Heft 30, Ethnische
Politik, Krieg und Völkermord, Zürich.

Kleger, Heinz, Müller, Alois, 1996: Nationale und europäische Bürgerreligion. In: H.
Münkler (Hg.): Bürgerreligion und Bürgertugend. Baden-Baden.

Literaturmagazin, 1994: Heft 33, Zwischen Fundamentalismus und Moderne. Literatur aus

dem Maghreb. Reinbek.
Mansour, Fawzy, 1990: L'impasse du monde arabe. Paris.

Messaoudi, Khalida, 1995: Une Algérienne debout. Paris, (deutsch: Worte sind meine

einzige Waffe. Eine Algerierin im Fadenkreuz der Fundamentalisten. München, 1995.)

Müller, Alois. 1990: Religion, Kultur und Ethik unter Säkularisierungsbedingungen.
In: G.Kohler/H. Kleger (Hg.), Diskurs und Dezision. Wien.

Müller, Alois, 1996: Fundamentalismus. Dokumente und Analysen. Stuttgart.
Salamé, Ghassan (Hg), 1994: Démocraties sans démocrates. Paris.

Taguieff, Pierre-André, 1987: La force du préjugé. Essai sur le racisme et ses doubles. Paris.

Tibi, Bassam, 1995: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und
Fundamentalismus. Hamburg.

Tibi, Bassam, 1996: Der wahre Imam. Der Islam von Mohammed bis zur Gegenwart.
München 1996.

Wedel, Heidi, 1991: Der türkische Weg zwischen Laizismus und Islam. Opladen.
Wild, Stefan, 1993: Die andere Seite des Textes: Nasr Hamid Abû Zaid und der Koran. In:

Die Welt des Islams.

VPOD
BIETET

MEHR 'Der VPOD bietet Dienstleistungen
wie Rechtsschutz, Beratungen,

Bildungskursc und aktuelle Infor-
mationen zu Gewerkschaftsarbeit

und Politik. Und es ist gut zu wissen,
dass mehr als 40'000 Leute am selben

Strick ziehen. Solidarität ist im
VL'OÜ kein leeres Wort."

MifOLIËO^H WEIMER! SWITßUEDEfi

116 WIDERSPRUCH - 32/96


	Islam und Politik : zu Abu Zaids und Al-Azmehs Kritik des religiösen Diskurses und des Authentizitätskults

