
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 16 (1996)

Heft: 32

Artikel: Geschichtspolitik in Israel : die Neuen Historiker und Postzionismus

Autor: Zimmermann, Moshe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652143

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652143
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Moshe Zimmermann

Geschichtspolitik in Israel
Die Neuen Historiker und Postzionismus*

Die politischen Kräfte in Israel, die nach nur vier Jahren der Regierungsaus-
Übung im Mai 1996 in die Opposition geschickt wurden, sehen sich
zunehmend mit einer relativ jungen Version des Zionismus konfrontiert,
mit einer sich zionistisch nennenden Agglomeration von Parteien, die den

Begriff „Judenstaat" mit alt-neuen Inhalten füllt. Die sich schon seit langem
kontinuierlich abzeichnende Entwicklung der Verdrängung des klassischen
Zionismus und seiner Werte aus Politik, Gesellschaft und Kultur Israels
scheint nun ihren kritischen Höhepunkt erreicht zu haben. Sie fand bereits
in der Zeit der L/kwnf-Regierung (1977-1992) unter den Ministerpräsidenten
Menachem Begin und Yitzchak Shamir einen ersten konsequenten Aus-
druck. Die Regierungszeit von Rabin und Peres zwischen 1992 und 1996
war zu kurz, um die Entwicklung aufhalten zu können. Paradox an diesem
Sachverhalt ist, daß die vom linken Flügel des politischen und akademi-
sehen Spektrums geäußerte Kritik, die sich verstärkt gegen diesen national-
religiösen Zionismus und seine Auswirkungen richtet, als „postzionistisch"
bezeichnet wird und sich auch selbst so bezeichnet. Eigentlich sollte die
vom rechts-religiösen Lager getragene, romantisch-ethnozentrische Versi-
on des Zionismus dieses Attribut tragen, denn sie ist es, die den authentisch-
klassischen Zionismus abgelöst hat.

Der Wandel im säkularen Charakter des Zionismus

Eine erste jüdische Nationalbewegung war in den letzten Jahrzehnten des
19. Jahrhunderts entstanden. Die sich „zionistisch" nennende national-
jüdische Organisation wurde von dem aus Österreich-Ungarn stammenden
Theodor Herzl erst 1897 ins Leben gerufen. Der Zionismus, d.h. die
Ideologie der Zionistischen Bewegung und Organisation, ist also an sich im
Hinblick auf die lange jüdische Geschichte eine relativ junge Erscheinung.
Zionistische Bewegung und Organisation waren zeitgemäße, europäische
Antworten auf die sog. „Judenfrage" des 19. Jahrhunderts, also eine euro-
päisch-jüdische Version des europäischen Nationalismus bzw. der nationa-
len Befreiungsbewegungen in Europa. Jüdisch-nationale Vereinigungen,
darunter auch die von Theodor Herzl gegründete Zionistische Organisation,
hatten bewußt zu dem Adjektiv „zionistisch" gegriffen, um dem Vorwurf
der doppelten Loyalität zu entgehen, der die Bezeichnung „jüdisch-natio-
nal" begleitete, ein Vorwurf, der auf jüdischer und nicht-jüdischer Seite
immer wieder gegen jüdisch-national Gesonnene erhoben wurde. Als „Zio-
nist" konnte man jüdisch-national sein, ohne sich von der jeweiligen
europäischen Nation, deren Staatsbürger man war, lösen und auf den
Wohnsitz in Europa zugunsten einer Emigration nach Palästina verzichten

WIDERSPRUCH - 32/96 45



zu müssen. Die inhaltliche Bedeutung des Zionismus wurde von dem

Programm festgelegt, das auf dem Ersten Zionistischen Kongreß in Basel
verabschiedet wurde. Nach diesem Programm ging es dem Zionismus um
„die Schaffung einer öffentlich rechtlich gesicherten Heimstätte für das

jüdische Volk in Palästina", also um die Gewährleistung einer alternativen
Heimat in Palästina, und zwar in erster Linie für die notleidende, durch
Pogrome oder ökonomische Verhältnisse ohnehin zur Emigration gezwun-
gene jüdische Bevölkerung Osteuropas. Für alle anderen Juden, die sich
dem Zionismus anschlössen, bedeutete der Zionismus demgegenüber Hilfe
und Unterstützung für das jüdische Zentrum in Palästina und vor allem - so
das Baseler Programm -„die Stärkung des jüdischen Volksgefühls und
Volksbewußtseins".

In Herzls programmatischem Buch „Der Judenstaat" (1895) und in seiner
Zukunftsvision „Altneuland" (1902) tritt der liberale, demokratische und
europäische Charakter der jüdischen Heimstätte bzw. des Judenstaates

eindeutig hervor. Das neue jüdisch-nationale Gemeinwesen sollte einen
modernen, fortschrittlichen, säkularen Charakter haben. Die jüdische Reli-
gion aber sollte im Sinne des modernen Staates eine geschützte Privatsphäre
darstellen, keine Staatsreligion. Eine jüdische Theokratie in Palästina war
ebenso wie die Hegemonie des religiösen Establishments oder gar das

Monopol des orthodoxen Judentums in Palästina oder in der jüdischen
Diaspora von vornherein ausgeschlossen.

In Europa hat die Mehrheit der religiösen, frommen, orthodoxen Juden

(um alle Synonyme zu benutzen) den Zionismus daher von Anfang an

prinzipiell abgelehnt: Diese säkulare Version des jüdischen Messianismus
hielten religiöse Kreise für gefährlicher als die herkömmliche, religiöse Art
des Messianismus. Die verschwindend kleine Minderheit im religiösen
Judentum, die sich zu einem religiösen Zionismus bekannte und die säku-
lare Bewegung als „einen Anfang der Erlösung" interpretierte, blieb auch
innerhalb des organisierten Zionismus eine Minderheit, die zwar ständig
versuchte, anti-religiöse Strömungen im Zionismus zu bekämpfen, ein
Durchdringen der Bewegung mit jüdisch-religiösen Inhalten jedoch nicht
als realpolitisches Ziel aufstellte. So wurde das Programm der religiös-
zionistischen Misrachi-Partei („Partei des Kulturellen Zentrums") im Jahre
1904 mit der Begründung vorgelegt, es gebe „innerhalb der zionistischen
Bewegung Raum für Vertreter aller Anschauungen".

Doch bereits zu diesem Zeitpunkt konnte man die expansionistischen
Ansprüche dieser religiösen Richtung innerhalb des Zionismus erkennen.
Die kulturelle Gegenwartsarbeit des Zionismus, so hieß es, könne „nur von
denen in ersprießlicher Weise vollbracht... (werden), die auf dem Boden des

gesetzestreuen Judentums feststehen". Und schon damals hielt man die

Erfüllung des „Endziels des Zionismus", nämlich die „Wiedergeburt des

jüdischen Volkes" in Palästina für „undenkbar ohne den Geist der Thora
ohne Vertiefung der jüdischen gesetzlichen Praxis". Auf dieses Ziel

arbeiteten die religiösen Zionisten seither hin. Und letztlich waren sie infolge
der mangelnden Aufmerksamkeit der säkularen Mehrheit gegenüber diesen

46 WIDERSPRUCH - 32/96



Absichten erfolgreich. Der in der Gegenwart zunehmend religiöse Charakter
des Zionismus ist also eine an sich paradoxe Entwicklung, die die ursprüng-
liehen historischen Verhältnisse praktisch auf den Kopf stellt.

Das liberale Reformjudentum, das für sich im 19. Jahrhundert im We-
sten, insbesondere in Deutschland und Amerika, eine Position der Hegemo-
nie erkämpfen konnte, durchlief allerdings keine entsprechende Entwick-
lung innerhalb des Zionismus. Die religiös-liberalen Juden lehnten ebenso
wie die Orthodoxen vom ersten Moment an den Zionismus als säkularen
Messianismus entschieden ab und bezeichneten ihn als Verrat an der von
Gott dem jüdischen Volk gebotenen Aufgabe, in der Diaspora die göttliche
Lehre unter den Völkern zu verkünden. Diese Haltung wurde bis zur
Gründung des Staates Israel nicht aufgegeben. Daher konnte sich innerhalb
der zionistischen Bewegung keine religiös-liberale Partei etablieren. Jüdi-
sehe Religion im Zionismus blieb stets mit der Orthodoxie identisch. Für
das liberale Judentum, für das Reformjudentum war im Zionismus kein
Raum. Der Staat Israel erhielt demnach ein orthodoxes Rabbinat als Staat-
liehe Institution, in deren Rahmen keine Reformtätigkeit zugelassen ist. Vor
allem aus Amerika kommende Reformjuden konnten den Anschluß an den
israelischen Zionismus auch dann nicht mehr erreichen, als sie nach der
Gründung des Staates Israel eine pro-zionistische Haltung entwickelten.
Sehr im Gegensatz zum orthodoxen Judentum geriet die moderne Variante
der jüdischen Religion für den Zionismus in Israel in ein Abseits. Diese
Entwicklung war historisch eher konsequent und hob das in der Verflech-
tung von Zionismus und religiöser Orthodoxie liegende paradoxe Verhält-
nis noch stärker hervor. Die Elemente, die das israelische Establishment aus
den Quellen der Religion übernahm, stammten im wesentlichen aus dem
unmodernen oder gar anti-modernen Bereich der Überlieferungen, während
im Laufe der Zeit auch die zu Toleranz und Modernität neigenden Elemente
des orthodoxen Judentums, insbesondere die „Neue Orthodoxie" aus
Deutschland mit ihrem Versuch, jüdische Orthodoxie mit bürgerlichen
Vernunftwerten (T/îora -D(?rec/?-£>efzj zu verbinden, verlorengingen.

Historiographie der Wende

Die vier Jahre der Regierung von Rabin und Peres führten nicht nur zu einer
Veränderung im Hinblick auf die Beziehung zu den arabischen Nachbar-
Staaten und vor allem zu den Palästinensern. Die Krise von 1989, die einen
Wandel in der Realität der Weltpolitik heraufbeschwor, führte in Israel zu
einer neuen Betrachtung der Vergangenheit und zur Revision der bisherigen
historischen Perspektiven und somit auch der historischen Rechtfertigung
des Staates Israel und seiner Politik. Diese Auseinandersetzung um die
Geschichte des Zionismus, die Geschichte des arabisch-israelischen Kon-
flikts und die Geschichte des Staates Israel, die sich bereits vor 1989
vereinzelt angekündigt hatte, wird seit Anfang der 90er Jahre in der Regel
mit dem bereits genannten Begriff des „Postzionismus" sowie der Gruppe
der „Neuen Historiker" subsumptiv verknüpft.

WIDERSPRUCH - 32/96 47



Doch diese Terminologie ist nicht nur unpräzise, sondern auch irrefüh-
rend. Das Attribut „postzionistisch" wird in der Regel linksorientierten
kritischen Historikern und Sozialwissenschaftlern verliehen (und von ih-
nen, wie bereits erwähnt, als Selbstbezeichnung verwendet), die die tradi-
tionelle historische Darlegung der Geschichte des Zionismus und des

Staates Israel in Frage stellen. Dabei kritisieren sie weniger die Grundidee
des Zionismus oder seine Berechtigung als Antwort auf die „Judenfrage".
Vielmehr richtet sich ihre Kritik gegen die Art und Weise der Implementie-
rung der zionistischen Idee und ihrer Umsetzung in die Praxis durch die
Führungsgruppen. Sie können für sich die Bezeichnung „Postzionisten"
akzeptieren, weil sie keine prinzipiellen Anti-Zionisten sind. Ihre ausge-
sprochenen Gegner, für die die Bezeichnung „Postzionist" ein Schimpfwort
ist, zählen zu jenem Sektor, der im Verlaufe der Darstellung bereits als

Usurpator des Zionismus bezeichnet wurde, also dem national-religiösen
Sektor, der tatsächlich in weiter Entfernung vom Zionismus der Gründerzeit
anzusiedeln ist. Dieser Sektor wäre, wie gesagt, eigentlich der wahre
„postzionistische" Sektor der israelischen Gesellschaft. Die kritischen
„Postzionisten" sind dagegen vielmehr auch als Kritiker dieser Verabschie-
dung vom Zionismus zu betrachten und vielleicht eher als „restaurative
Zionisten", als „radikale" bzw. „ursprüngliche Zionisten" zu bezeichnen,
mindestens jedoch als Historisierer und eben nicht als prinzipielle Gegner
des Zionismus zu verstehen.

Da aber im heutigen Diskurs und in der öffentlichen Diskussion der
Gegenwart der Begriff „Postzionismus" deutlich besetzt ist, also mit der
Gruppe der linken Kritiker des gegenwärtigen Zionismus und seiner Ge-

Schichtsinterpretation assoziiert wird, soll auch in der vorliegenden Darstel-
lung diese inhaltliche Begriffsfüllung zugrunde gelegt werden. Gleiches
gilt im folgenden auch für die Bezeichnung „Neue Historiker", die im
allgemeinen Sprachgebrauch in Israel inzwischen aufHistoriker und Nicht-
Historiker (Soziologen und Politologen) angewendet wird, die aus einer
neuen kritischen Haltung heraus, jedoch mit herkömmlicher Methodologie,
die Umsetzung der zionistischen Idee sowie die Geschichtsinterpretation
des traditionellen israelischen Zionismus und insbesondere des Gegen-
wartszionismus hinterfragen.

Die historische und soziologische Aufmerksamkeit der „neuen Histori-
ker" und der Postzionisten konzentriert sich auf Geschichtsprozesse, die die
traditionelle zionistische Historiographie bisweilen quasi als determini-
stisch betrachtete. Hier handelt es sich vor allem um den Bereich der
Entstehungsgeschichte des arabisch-jüdischen Konflikts, wobei die Entste-
hung des palästinensischen Flüchtlingsproblems in diesem Zusammenhang
der erste Anknüpfungspunkt der postzionistischen Historiographie war:
Liegt die Verantwortung für die Entstehung dieses Problems allein auf
Seiten der Araber und ihrer Ablehnungshaltung gegenüber Israel, durch die
Auseinandersetzung und Krieg der Jahre 1947 und 1948 entfesselt wurden?
Oder trägt auch - und vor allem - die jüdisch-zionistische Seite entspre-
chende Verantwortung? Auch wenn Postzionisten wie Benny Morris seit

48 WIDERSPRUCH - 32/96



den 80er Jahren eigentlich keine pauschale Klärung dieses Problems anbie-
ten, galt schon die Frage als solche als Unterminierung der historiographi-
sehen und ideologischen Tradition Israels und verursachte einen intensiven
Streit um das Wesen Israels und seine Existenzberechtigung.

Darüber hinaus hinterfragen die postzionistischen Historiker die gängi-
gen Vorstellungen vom Kräfteverhältnis zwischen Israel und den angreifen-
den Nachbarn im Krieg von 1948 als einer Relation wie zwischen David und
Goliath sowie die Unvermeidbarkeit des bewaffneten Konflikts zwischen
Juden und Arabern seit dem Ersten Weltkrieg. Der Politologe und Araber-
experte Joshafat Harkabi, ein ehemaliger General, konnte in den 80er Jahren
eine erregte Diskussion um den Sinn des jüdisch-arabischen Krieges entfes-
sein, indem er den Aufstand der Juden unter der Führung Bar-Kochbas
gegen die Römer in Palästina in den Jahren 132-135 n.d.Z. - die eigentliche
Ursache für die Massenvertreibung von Juden aus Palästina in der Antike -
als Dummheit und in Parallele zur Lage in Israel nach 1967 beschrieb. In den

Augen einer Gesellschaft, die stets die Geschichte als Bestätigung ihrer
Politik und Ideologie heranzieht, war dieser historische Vergleich beson-
ders ketzerisch.

Als ebenso ketzerisch gelten die Versuche, zionistische „Widerstands-
mythen" wie Masada oder Tel-Chaj in Frage zu stellen. Masada ist der Ort,
an dem nach Überlieferung des hellenistisch-jüdischen Historikers Jose-

phus Flavius mehrere Hundert fanatischer jüdischer Kämpfer - Männer,
Frauen und Kinder - unter römischer Belagerung im Jahre 73 n.d.Z.
kollektiven Selbstmord begingen, um nicht als Sklaven in die Hände der
Römer zu fallen. Im kollektiven Bewußtsein der israelischen Bevölkerung
ist tief verankert, daß „Masada nie wieder fallen darf". Tel-Chaj aber ist die
Stätte, an der der bekannte Zionist Joseph Trumpeldor im (überflüssigen)
Kampf gegen aufständische Araber im Jahre 1919 sein Leben verlor, wobei
seine letzten Worte gewesen sein sollen: „Gut ist es, für unser Land zu
sterben!" - ein Motto, das inzwischen jedes israelische Kind auswendig
herzusagen weiß. Eine Geschichtsinterpretation, die diese Ereignisse ent-
mythologisiert gilt - auch wenn das Objekt wie im Fall Masadas in den
Bereich der antiken Geschichte gehört - als postzionistisch, als Gefährdung
der Existenzberechtigung des Staates Israel und deswegen meist als unak-
zeptabel und aufrührerisch.

Darüber hinaus analysiert der Postzionismus auch innere zionistische
Strukturen und Prozesse kritisch und entmythologisierend. Es werden dabei
opportunistische Tendenzen im Zionismus aufgedeckt - so bereits in den
70er Jahren durch den Historiker Yigal Elam - sowie die Integrationspolitik
des neu gegründeten Staates in den späten 40er und frühen 50er Jahren in
Frage gestellt - so durch den Soziologen Sami Smooha und seit neuestem
durch den Historiker Tom Segev. Sehr kritisch und innovativ werden die
Beziehungen zwischen Staat und Militär - z.B. durch den Soziologen
Baruch Kimmerling -, zwischen Staat und Religion, Geschichte und Ge-

genwart von Postzionisten betrachtet, wobei der letzte Bereich in erster
Linie bei der Erörterung der Shoah akut wird.

WIDERSPRUCH - 32/96 49



Zunehmend quält sich die israelische Gesellschaft in der Gegenwart mit
der eigenen „Kollektivschuld": Hätte der Yischuw, die zionistisch-jüdische
Bevölkerung und Gesellschaft in Palästina vor der Staatsgründung 1948, in
den 30er Jahren und während des Zweiten Weltkrieges nicht mehr unterneh-
men können, um die Juden Europas vor dem Untergang zu retten? Beide
alternativen Antworten - Machtlosigkeit oder Indifferenz - werfen einen
dunklen Schatten auf die Geschichte der vorstaatlichen Zeit und sorgen
deshalb für verbitterte Diskussionen. Dabei fällt der Vorwurf der Machtlo-
sigkeit weniger heftig aus als der Vorwurf der Indifferenz: Für die Macht-
losigkeit kann man die Haltung der gegen das NS-Regime kämpfenden
Alliierten verantwortlich machen, nicht aber für die Indifferenz in den

eigenen Reihen oder für die palästinozentrische Denkweise der Zionisten.
Während die Historikerin Dina Porath noch in den 80er Jahren davon
ausging, daß sich die Führung des Yischuw während des Zweiten Weltkrie-
ges in einer „Falle" (catch) befunden habe, vertritt der „neue Historiker"
Tom Segev in seinem Buch „Die siebente Million" im Jahre 1991 die
Ansicht, die zionistische Führung um David Ben-Gurion, dem ersten
Ministerpräsidenten Israels nach 1948, habe in der vorstaatlichen Zeit eine
zynische bzw. skrupellose Politik eingeschlagen und sei bereit gewesen, die
jüdische Diaspora in Europa praktisch aufzugeben. Die Historikerin Idit
Zartal rechnete 1996 zu dieser Unterlassungsschuld gar die zweifelhafte,
zweckmässige Behandlung der Shoah-Überlebenden zwischen dem Ende
des Zweiten Weltkrieges und der Gründung des Staates Israel durch die
zionistischen Politiker hinzu.

Gerade wenn die historische Debatte sich der Shoah und ihren Folgen
zuwendet, wird die Diskussion für die Eliten und für die Bevölkerung in
Israel schmerzlich. Der Ausweg aus dieser Sackgasse führt wiederum über
die Gegenwartspolitik: Im rechten wie im linken Lager in Israel versucht
man in der Retrospektive die jeweils andere Seite für die Katastrophe und
die Unterlassungen verantwortlich zu machen und gleichzeitig die Erfolge,
die zur Staatsgründung und zur Vertreibung der Briten aus Palästina geführt
haben, dem eigenen Lager zuzuschreiben.

Wer ist der „echte" Zionist? Selbstbehauptung durch Diskreditierung

Die politische Rechte, die in der Regel die „neuen Historiker" und den
„Postzionismus" vehement ablehnt, bedient sich bisweilen „postzionisti-
scher" Ansätze, um die Linke der Vergangenheit und der Gegenwart zu
diskreditieren. Im Hinblick auf die Gründung des Staates Israel wird dabei
in der Regel die von der Mehrheit des Yischuw und seiner Militärorganisa-
tion, der Haganah, geleistete Arbeit bagatellisiert oder gar als negativ und
schädigend dargestellt, während zugleich betont wird, die Terroraktivitäten
der radikalen Nationalisten - euphemistisch als „Aufstandsorganisationen"
bezeichnet - hätten als wesentliche Elemente die zur Staatsgründung
führende Wende verursacht. In der oben skizzierten Diskussion um Ver-
Säumnisse während der Shoah wird nicht der Zionismus im allgemeinen,

50 WIDERSPRUCH - 32/96



sondern spezifisch die sozialistische Führung des Yischuw von dem rechts-
orientierten Sektor auf die Anklagebank gerufen. Wäre die rechte Opposi-
tion, damals „zionistisch-revisionistisch" genannt, in den Jahren zwischen
1933 und 1945 in den führenden Positionen gewesen, so wird im rechten
Lager behauptet, dann wären viele der Juden, die in der Shoah ihr Leben
verloren, gerettet worden. Den allgemeinen, nicht aufgrund der späteren,
realen Entwicklungen in Europa gemachten Aufruf des Revisionistenfüh-
rers Ze'ev Jabotinsky, die europäischen Juden durch „Transfer" nach
Palästina vor einer Katastrophe zu bewahren, interpretiert die Rechte in der
Retrospektive als auf die Shoah gerichtete Prophezeiung, die die linke
zionistische Führung nicht wahrnehmen wollte. Diese Geschichtsinterpre-
tation wurde nach der politischen Wende 1977 immer deutlicher artikuliert.
Der rechtsorientierte Zionismus versuchte sich auf diesem Wege vom
Zionismus bis 1977, vom vorstaatlichen Zionismus und seiner Geschichts-
interpretation, abzusetzen. In diesem Zusammenhang vertritt die politische
Rechte in Israel jedoch keinen originellen Ansatz: Innerhalb der Ultra-
Orthodoxie dominiert seit dem Zweiten Weltkrieg ohnehin die Meinung,
die Shoah sei die Strafe Gottes für den ungläubigen Zionismus gewesen.
Der Zionismus hat somit aus der Sicht der Orthodoxie die direkte Verant-
wortung für die Shoah zu tragen, weil er als falscher Messianismus, als
Aufstand gegen den göttlichen Willen, Gott seiner Verpflichtung zum
Schutz seines Volkes enthoben hat.

Diese „Geschichtspolitik" der israelischen Rechten nährt sich, wie ge-
sagt, methodologisch und inhaltlich aus dem Diskussionsarsenal der „neuen
Historiker" und der „Postzionisten" und zieht aus deren Arbeit ihre selek-
tiven Vorteile: Nicht nur die Kritik, die „neue Historiker" am Verhalten der
zionistischen Führung vor und während des Zweiten Weltkrieges üben,
wird von der Rechten als Waffe gegen die gesamte linkszionistische
Vergangenheit funktionalisiert. Auch die Selbstkritik des sozialistischen
Lagers wird von der Rechten zur pauschalen Diskreditierung des Zionismus
vor 1977 aufgegriffen. So publizierte der israelische Faschismusexperte
Ze'ev Sternhell 1995 ein Buch, in dem er die sozialistischen Parteien als

Gruppierungen darstellt, die von Anfang an primär nationalistisch und
wenig auf soziale Gerechtigkeit und Fortschritt bedacht waren. Diese
Abrechnung mit der Mythologie des israelischen Sozialismus, d.h. mit der
traditionellen Auslegung der Entstehungsgeschichte Israels - ein typischer
Ansatz des „Postzionismus" —, wurde automatisch von den eigentlichen
Gegnern des „Postzionismus", den rechtsgerichteten Usurpatoren des Zio-
nismus, aufgegriffen, um die gesamte „linke" Vergangenheit wie auch die
linke politische Alternative der Gegenwart zu diskreditieren. Dies ist ein
hervorragendes Beispiel für die gegenseitige, unerwartete Hilfe, die sich
beide Arten des Postzionismus - der linke und der rechtsreligiöse - leisten.

Am deutlichsten bekam das an erster Stelle stehende Erfolgssymbol des

linken Zionismus, der Kibbutz, die rechts-orientierte Ablehnung der her-
kömmlichen zionistischen Werte zu spüren. Als besonders revolutionär und
fortschrittlich galt der Zionismus ja auch gerade aufgrund seiner unter-

WIDERSPRUCH - 32/96 51



schiedlichen gesellschaftspolitischen Experimente. Der Kibbutz war dabei
das Experiment par excellence. Der zionistische Yischuw sah in dem
Kibbutz die Krönung des zionistischen Unternehmens; er war nicht nur der
Beweis für den Erfolg des sozialistischen Zionismus, für die optimale
Implementierung des Vorsatzes, die soziale Infrastruktur des Diasporaju-
dentums zu normalisieren, also für die „Produktivierung" der Juden; der
Kibbutz war auch das Rückgrat der israelischen Gesellschaft schlechthin.
Tatsächlich gingen aus den Kibbutzim, in denen nur 3 Prozent der israeli-
sehen Bevölkerung lebten, in überproportionaler Weise die politischen und
wirtschaftlichen Eliten sowie - und dies ist noch entscheidender - der
eigentliche Kader des israelischen Militärs hervor. Als der L/kuc/ 1977 an
die Macht kam, nahm er ohne Zögern den diskreditierenden Kampf gegen
die Kibbutz-Bewegung, den Grundpfeiler des Systems, auf. Den Kibbutzim
wurde elitäres Verhalten, Ausbeutung der Entwicklungsstädte, in denen das
für den Zikuuf so wichtige elektorale Reservoir der Bevölkerungsschichten
orientalischer Herkunft lebte, sowie wirtschaftliche Ausnutzung des Staa-
tes vorgeworfen.

Durch die unkontrollierte Liberalisierung der Wirtschaftspolitik unter
der L/Tr/zf-Regierung und die damit einhergehende Hyperinflation geriet die
von einem stabilen kapitalistischen System abhängige „sozialistische En-
klave" der Kibbutz-Bewegung in eine Krise, von der sie sich nicht mehr
erholen konnte. Die vier Jahre der Rabin-Peres-Regierung boten dann auch
für die Kibbutzim nur eine vorübergehende Atempause, die nach den Mai-
Wahlen von 1996 wohl beendet sein dürfte; denn die Diskreditierung der
Kibbutz-Bewegung trägt dazu bei, die Erfolgsgeschichte des Zionismus
und des Staates Israel im Sinne des rechten Lagers neu zu interpretieren.
Daß in den israelischen Streitkräften religiöse Offiziere und insbesondere
Tes/z/woz-Panzereinheiten gegenwärtig nicht weniger auffällig in Erschei-
nung treten als Offiziere und Kommandokämpfer aus den Kibbutzim, dürfte
eindeutig auf den absoluten Wertewandel in der israelischen Gesellschaft
hinweisen: Der Mann mit religiöser Kopfbedeckung, der eigentliche Reprä-
sentant des postzionistischen Zeitalters, tritt als Symbol des gegenwärtigen
Israel an die Stelle des Kibbutz-Menschen, des „neuen Menschen" eines
sozialistischen Zionismus. Historiker, Politiker und Wirtschaftsleute haben
zu dieser Wende beigetragen.

Auch das an zweiter Stelle stehende Erfolgssymbol des linksgerichteten
Zionismus, die //AZaz/rzzZ, also der allmächtige israelische Gewerkschafts-
verband, erlitt eine herbe Niederlage. Diese im Jahre 1920 gegründete
Institution galt nach der Wahlniederlage der Arbeiterpartei von 1977 als
Bollwerk des zionistischen Sozialismus, mindestens jedoch als Garant des
Fortlebens eines aufgeklärten zionistischen Sozialexperimentes gegen die
rechtsorientierten Strömungen. Tatsächlich schafften es die Rechtsparteien
auch nach 1977 nicht, eine Mehrheit in den Wahlen zur //AZzzz/rnZ zu
erreichen, um den linken Charakter der Gewerkschaftsbewegung zu unter-
wandern. Dennoch verlor die JTAZadrwZ im Zeitalter der Privatisierung und
angesichts des Untergangs des Sozialismus in der gesamten Welt allmäh-

52 WIDERSPRUCH - 32/96



lieh unter dem Druck der israelischen Rechten ihre Machtposition und ihren
Ruf als Bürge des sozialen Netzes. Symbolisch war in diesem Zusammen-
hang der Verzicht auf die Rote Fahne und den 1 .Mai als staatlichen Feiertag.
Nachdrücklich gelten der israelischen Rechten seit 1977 beide Symbole als

sowjetfreundlich, antinational und antizionistisch. T/Atar/riü und Arbeiter-
partei gaben diesem Trend nach: Die israelischen Nationalfarben Blau-
Weiß ersetzten auch hier und damit in der Wahlpropaganda der zionisti-
sehen Linken die rote Farbe der Arbeiterbewegung. Daß dies letztlich einem
Suizidversuch der israelischen Linken gleichkam, merkten nicht einmal die
meisten Anhänger des linken Lagers, als die Arbeiterpartei 1994 die Wahlen
zur ffistadrMf verlor. Gewonnen wurden diese T/A/ac/ruf-Wahlen von einer
Gruppe unter Führung des Ministers Chajim Ramon im Rabin-Kabinett, die
sich von der Mutterpartei abgespalten hatte und mit der linksliberalen
Merez-Partei, aber auch mit der orthodoxen SVzas-Partei eine Koalition
eingegangen war.

Vor den Knessetwahlen von 1996 kehrte Chajim Ramon zwar in die
Arbeitspartei zurück, doch der erlittene Schaden war nicht wieder zu
beheben: Der Pyrrhussieg Ramons von 1994 signalisierte die Tendenz für
die Zeit nach 1996: Der historische Zionismus der Linken hat abgedankt, die
Rechte kann die Uminterpretation der Geschichte fortsetzen und wird die
israelische Politik fortan dominierend bestimmen.

* Auszug aus Moshe Zimmermanns Studie „Wende in Israel. Zwischen Nation und Religion".
Aufbau Taschenbuch Verlag, Berlin 1996. Mit freundlicher Genehmigung des Verlags.

Literatur

Kapelink, Ammon. 1995: Hébron: un massacre annoncé. Paris (Vgl. auch ders.: Der Nieder-
gang der Kibbuzim. Le Monde diplomatique / WoZ, August, Zurich, 1995)

Morris. Benny, 1996: Israels Historikerstreit. Franfurter Rundschau, 13. Januar.

Ders., 1989: The Birth of the Palestinian Refugee Problem 1947 - 1949. Cambridge.
Ders., 1991: 1948 and after: Israel and the Palestinians. Oxford.
Ders., 1994: Israel's Border Wars 1949 - 1956. Arab Infiltration, Israels Tetalation and the

Countdown to the Suez War. Oxford.
Segev, Tom, 1995: Die siebte Million. Der Holocaust und Israels Politik der Erinnerung.

Reinbek. (Vgl. auch ders.: Ersatzreligion Holocaust? Frankfurter Rundschau, 11.3.95)
Sternhell, Ze'ev, 1995: Nationsbildung oder neue Gesellschaftsordnung? Die zionistische

Arbeiterbewegung 1904 -1940 und die Ursprünge des Staates Israels. Hebräisch, Tel Aviv.
Vidal, Dominique, 1996: Netanjahu und die Zionisten-Revisionisten. Le Monde diploma-

tique/ WoZ, November, Zürich.

WIDERSPRUCH - 32/96 53


	Geschichtspolitik in Israel : die Neuen Historiker und Postzionismus

