
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 15 (1995)

Heft: 30

Artikel: Der Pazifismus und das leere Loch

Autor: Senghaas, Dieter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652234

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652234
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Dieter Senghaas

Der Pazifismus und das leere Loch

„Wer eine Folge beseitigen will, muß zunächst ihre Ursache beseitigen. Wer
eine Folge an Stelle einer anderen gezeitigt sehen will, muß an Stelle der
einen Ursache jene andere setzen, die die gewünschte Folge hervorbringen
kann". Dies ist, auf methodisch-abstrakter Ebene formuliert, aber ganz
konkret gedacht, die Programmatik des sog. „ursächlichen Pazifismus". Die
Überlegung stammt von Alfred H. Fried, hier zitiert aus einer 1918 ver-
öffentlichten Aufsatzsammlung„ProWemederFnederastec/mzÄ"'.! Konkret
gemeint war: Wenn Krieg die Folge einer im Verhältnis der Staaten noch
vorherrschenden Anarc/iie ist, muß eben diese Anarchie beseitigt werden,
um ihre Folge, den Krieg, zu beseitigen; und an die Stelle von Anarchie muß
eine „soz/a/e Ordnung" treten, in deren Folge Konflikte in aller Regel
verläßlich gewaltfrei bearbeitet werden, also Frieden hergestellt ist. Die
Lehre des sog. „ursächlichen Pazifismus" ist demnach in dem Versuch
begründet, systematisch über Voraussetzungen und Bedingungen, die den
Frieden ermöglichen, nachzudenken. In analytischer Hinsicht ist somit die
Lehre vom „ursächlichen Pazifismus" den Bemühungen um eine zeitgemäße
Friedenstheorie vergleichbar;^ in praktischer Hinsicht will eine solche Lehre

- nicht anders als eine zeitgemäße Friedenstheorie - friedenspolitisch rele-
vante konstruktive Handlungsperspektiven vermitteln.

„Ursächlicher Pazifismus" war, gleichgültig ob dieser spezifische Begriff
benutzt wurde oder nicht, in der klassischen Pazifismus-Diskussion ein
gleichermaßen grundlegendes wissenschaftliches wie praktisches Anliegen.
Von ihm ist heute kaum noch etwas übriggeblieben. Und Alfred Frieds
Klagerufvon 1918 „Was wird heute nicht alles als'pazifistisch'bezeichnet!"
hat heute eine weit größere Berechtigung als zum damaligen Zeitpunkt: Für
den klassischen Pazifismus war die konstruktive Reflexion über die Konsti-
tutionsbedingungen einer Friedensordnung eine Selbstverständlichkeit.
Zwischen 1918 und heute versiegten im Pazifismus entsprechende Überle-

gungen allmählich, um heute zu einem Nicht-Thema geworden zu sein.
Entstanden ist in dieser Hinsicht ein „leeres Loch" (V. Jalusic), weshalb auch

Gespür und Maßstäbe darüber abhanden gekommen sind, daß - um noch
einmal Fried zu zitieren - „eben nicht alles Pazifismus ist, was sich für den
Frieden einsetzt".

Was könnte in zeitgemäßer Absicht heute ein Konzept „ursächlicher
Pazifismus" beinhalten? Und welche bleibenden Erkenntnisse des klassi-
sehen Pazifismus lassen sich für das Konzept eines zeitgemäßen „ursächli-
chen Pazifismus", das heißt für Fne/fenstheorie noch nutzbar machen?
Antworten auf die erste Frage sollen nachfolgend umrißhaft und zum Teil

WIDERSPRUCH - 30/95 121



wiederum nur mit Fragen formuliert werden. Die zweite Frage wird von den
intimen Kennern der Geschichte des Pazifismus zu beantworten sein.

„Ursächlicher Pazifismus" in zeitgemäßer Absicht

Die klassische Lehre des „ursächlichen Pazifismus" beabsichtigte - so
explizit 1918 von Alfred Fried formuliert - die Errichtung einer „neuen
Weltordnung". Dieser Absicht lag keine eschatologische Vorstellung zugrun-
de, sondern eine friedenstechnisch-handhabbare, „beseelt von einem
zielbewußten Friedensgeist". Diese neue Weltordnung wurde als das Ergebnis
eines schon anhaltenden Prozesses der „Staatenvergesellschaftung" begriffen,
der in einem „Gesellschaftsvertrag der Staaten" münden würde. Dieser Prozeß

sollte, in heutiger Terminologie formuliert, zur Konflikttransformation füh-
ren: zur „Umwandlung des zwischenstaatlichen Verhältnisses, die erst den
Konflikten einen solchen Charakter verleihen wird, daß sie der Gewaltlösung
entrückt und zur rechtlichen Behandlung durchaus geeignet sein werden".
Solche Konflikttransformation, die „Umwandlung des Charakters der Kon-
flikte", meint damit genau das, was in der gegenwärtigen friedenstheoreti-
sehen Diskussion als „Zivilisierung des Konfliktes" bezeichnet wird. Und
während in der klassischen Lehre des „ursächlichen Pazifismus" der zivi-
lisierte Umgang mit Konflikten im jeweils innerstaatlichen Rahmen als
mehr oder weniger gelungen unterstellt wurde, lohnt es sich, sowohl unter
systematischen als auch unter höchst aktuellen tagespolitischen Gesichts-
punkten zunächst einmal die Kernbedingungen einer zivilisierten mnerge-
se/Zsc/m/r/Zc/je« Konfliktbearbeitung (im Sinne gewaltloser Streit-
Schlichtung) in Erinnerung zu rufen: Weshalb wurde im Laufe der Zeit der
Charakter potentiell gewaltträchtiger gesellschaftlicher Konflikte so geän-
dert, daß, aus heutiger Perspektive ex post formuliert, in aller Regel verläßli-
che gewaltlose Streitschlichtung die gewünschte Folge wurde?

In sozial mobilen und damit politisierten Gesellschaften - dem Gegen-
stück zu traditional-stationären Eigenversorgungsgesellschaften - ist ge-
waltlose Konfliktbearbeitung die Folge von wenigstens sechs Komponenten
zwischen denen zahlreiche sensitive Rückkoppelungen bestehen

Grundlegend, aber nicht zureichend für die Zivilisierung von Konflikten
in solchen Gesellschaften ist die Entprivatisierung von Gewalt, das heißt die
„Entwaffnung der Bürger" bzw. die Herausbildung eines legitimen, in aller
Regel staatlichen GevraZtmonopoZs, dem die einzelnen untergeordnet sind.
Wo das Gewaltmonopol zusammenbricht und sich die Bürger zur Sicherung
ihrer Identität und zur Durchsetzung eigener Interessen wiederbewaffnen,
kommt es zur Renaissance von Bürgerkriegssituationen.

Eine zweite Komponente besteht in der KowrroZ/e des Gewö/Zmonopo/.s',
also der Herausbildung von RecZîtotaatZ/cMe/t. Denn ein Gewaltmonopol,
das nicht durch Rechtsstaatlichkeit eingehegt wird, wäre im Grenzfall nichts
mehr als eine beschönigende Umschreibung von Diktatur. Seine gesell-
schaftlichen Träger wären dann nichts anderes als eine von mehreren

Konfliktparteien in einer latenten Bürgerkriegssituation. Rechtsstaatlich

122 WIDERSPRUCH - 30/95



verfaßte politische Ordnung hegt das Gewaltmonopol ein: Es verliert da-
durch seinen ursprünglichen Charakter, nämlich einfach eine Instanz von
letztlich kriegerisch errungener, also willkürlicher Vormacht zu sein. Über
das Verhältnis von Gewaltmonopol und Rechtsstaat ist, sachlogisch be-
trachtet, deshalb festzuhalten: Ohne die vorgängige Konstitution eines
übergeordneten Gewaltmonopols ist der Rechtsstaat nicht vorstellbar. Der
Rechtsstaat selbst wird aber, wo ausgebildet, zum Inbegriff der Kontrolle des

Gewaltmonopols: Das Gewaltmonopol seinerseits wird verrechtlicht.
Eine dritte Komponente, die für die Zivilisierung von Konflikten von

Bedeutung ist, läßt sich mit den beiden Begriffen /nterr/ependercze« und
A/jfefo&ort/ro/le bezeichnen: Die Entprivatisierung von Gewalt und die
Sozialisation der Bürger in eine Fülle von institutionalisierten Konfliktrege-
lungen im Spektrum zwischen Alltagsbereich und politisch-öffentlichem
Raum implizieren eine Kontrolle von Affekten. Solche Selbstkontrolle wird
maßgeblich durch die Herausbildung von großflächig angelegten Verflech-
tungen unterstützt, weil diese - zu beobachten vor allem in arbeitsteiligen
Ökonomien - ein erhebliches Maß an Berechenbarkeit erfordern und in der
Folge Erwartungsverläßlichkeit schaffen. Ohne solche aus Interdependenzen
sich ergebende Affektkontrolle, das heißt Selbstkontrolle und Selbstbeherr-
schung, sind nicht nur Aggressionshemmung und Gewaltverzicht nicht
vorstellbar, sondern vor allem nicht die für eine Zivilisierung von Konflikten
erforderliche Toleranz und Kompromißfähigkeit.

Gesellschaften, in denen sich weiträumige materielle und institutionelle
Interdependenzgeflechte („Volkswirtschaften") herausbilden, werden zu
sozial mobilen Gesellschaften. Dieser Umbauprozeß von traditional-statio-
nären zu modernen Gesellschaften läßt sich stichwortartig wie folgt um-
schreiben: Entbäuerlichungbzw. Proletarisierung, Entdörflichungbzw. Urba-
nisierung; schließlich von großer Bedeutung Alphabetisierung, politische
Selbstbewußtwerdung und eine entsprechende identitäts- und interessenmä-
ßige Selbstorganisation von Menschen in vergleichbaren Sozialmilieus.
DemoArafisc/ie 7ei//ia£>e wird - als vierte Komponente - in einer sozial
mobilisierten, pluralistisch verfaßten Gesellschaft eine wichtige Voraus-
setzung dafür, daß Konflikte verläßlich gewaltfrei bearbeitet werden:
Diskriminierung jeglicher Art (Geschlecht, Rasse, Klasse u.a.) untergräbt
solche Voraussetzung.

In sozial mobilisierten Gesellschaften mit einem erheblichen Poli-
tisierungspotential ist eine aktive Politik der Chancen- und Ver-
teilungsgerechtigkeit, ergänzt um Maßnahmen der Bedürfnisgerechtigkeit
(Sicherung der Grundbedürfnisse), unerläßlich, weil nur dann sich die
Mehrzahl der Menschen in einem solchen politischen Rahmen fair behandelt
fühlt. Die materielle Anreicherung von Rechtsstaatlichkeit ist eine kon-
stitutive Bedingung der Lebensfähigkeit von demokratischen Verfassungs-
Staaten, weshalb diese gut daran tun, die Frage der Gerechtigkeit niemals zur
Ruhe kommen zu lassen, zumal wenn die ihnen zugrunde liegenden Ökono-
mien, in der Regel Marktwirtschaften, systembedingt eher Ungleichheit als
Gleichheit produzieren. Bemühungen um soziale Gereciirigfa/ir bezeichnen

WIDERSPRUCH - 30/95 123



deshalb - als fünfte Komponente - einen besonders kritischen Punkt hin-
sichtlich der Chance einer Selbststabilisierung von Prozessen ziviler Konflikt-
bearbeitung.

Gibt es in einer aufgegliederten, also zerklüfteten Gesellschaft faire
Chancen für die Artikulation nnrf den Ausgleich von unterschiedlichen
Interessen, kann unterstellt werden, daß ein solches Arrangement verläßlich
verinnerlicht wird, also eine Bereitschaft zur konstruktiven Auseinanderset-

zung mit Konflikten entstehen kann und kompromißorientierte Kon-
fliktfähigkeit einschließlich der hierfür erforderlichen Toleranz zu einer
selbstverständlichen Orientierung politischen Handelns wird. Das Gewalt-
monopol, die Rechtsstaatlichkeit und die Demokratie - kurz: der demokrati-
sehe Verfassungsstaat - verankern sich in politischer Kultur; eine solche
&onsrrwÄrive wird dann zur emotionalen Grundlage eines
Gemeinwesens. Die materiellen Leistungen („soziale Gerechtigkeit") erwei-
sen sich dabei als eine wichtige Brücke zwischen dem Institutionengefüge
und dessen positiver emotionaler Absicherung („Bürgergesinnung"). Es

entstehen, um einen Begriff Ralf Dahrendorfs zu benutzen, entsprechende
„Ligaturen", also politisch-kulturelle bzw. sozio-kulturelle Tiefenbindun-
gen.''

Die genannten sechs Komponenten, einzeln und in wechselseitiger Rück-
kopplung („zivilisatorisches Hexagon") lassen erkennen, wie vorausset-
zungsvoll in modernen Gesellschaften die „Umwandlung des Charakters der
Konflikte" im Sinne ihrer Zivilisierung ist. Verfassungspolitische, institutio-
nelle, materielle und emotionale Dimensionen müssen dabei auf höchst

Das zivilisatorische Hexagon. (Aus: Den Frieden denken, Frankfurt 1995)

Gewaltmonopol

Rechtsstaat-
lichkeit *

Inter-
dependen-
zen und
Affekt-
kontrolle

Demo- «ê;
kratischc
Partizipation

Soziale
Gerechtig-
keit

Konfliktkultur

124 WIDERSPRUCH - 30/95



kunstvolle Weise so zusammenwirken, daß einem immer drohenden Rück-
fall aus solchem zivilisatorischen Kunstgebilde in den Bürgerkrieg anhal-
tend und verläßlich entgegengewirkt wird. Wer eine Folge, den Rückfall in
den Bürgerkrieg bzw. den Bürgerkrieg selbst, beseitigen will - so ließe sich
nunmehr das einleitende Zitat von Fried mit Blick auf mnergese/fac/ia/rZic/ie
Konfliktbearbeitung wiederholen -, muß zunächst ihre Ursache beseitigen:
„Wer eine Folge an Stelle einer anderen gezeitigt sehen will, muß an Stelle
der einen Ursache jene andere setzen, die die gewünschte Folge hervorbringen
kann". Jene andere Ursache wurde hier zusammenfassend als „zivilisatori-
sches Hexagon" vorgestellt. Es konkretisiert, was Fried relativ allgemein und
mit etatistischem bias wie folgt umschrieben hat: „Das Rechtsverfahren zur
Lösung von Konflikten ist die Folge einer sozialen Ordnung. Ehe sich
Individuen zur staatlichen Ordnung verbanden, war auch zwischen ihnen der

Krieg das einzig mögliche Verfahren der Streitlösung. Erst die errungene
staatliche Ordnung hat das Rechtsverfahren der Bürger untereinander zur
Regel gemacht". Und Fried fährt mit Blick auf die Infernariona/e Ordnung,
die ihn in der „Lehre des ursächlichen Pazifismus" vor allem interessiert,
konsequent fort: „So wird auch die auf Recht beruhende Streitschlichtung
zwischen den Staaten erst durch die höhere Entwicklung einer zwischen-
staatlichen Ordnung gesichert sein. Will man also an Stelle des Völkerkrie-
ges die gewaltlose Streitschlichtung (Schiedsgericht, Ausgleich, Staa-

tengerichtsbarkeit, Vermittlung, Untersuchung) setzen, so muß man die
vorherrschende zwischenstaatliche Anarchie durch die schon aufkeimende
zwischenstaatliche Ordnung verdrängen".

Der Friedensprozess auf internationaler Ebene

Welche systematischen Fragestellungen ergeben sich nunmehr im Lichte des

„zivilisatorischen Hexagons" hinsichtlich der Umwandlung des Charakters
(/rternahona/er Konflikte? Was müßte getan werden, um auch auf dieser
Ebene „Frieden zu stiften" (Kant)?

Der Entwaffnung der Bürger entspräche - äquivalent - die „Entwaffnung
der Staaten". Potentiell oder tatsächlich bewaffnete Staaten leben, so läßt
sich die Situation der Anarchie definieren, unter dem Vorzeichen des sog.
Sicherheitsdilemmas, das im Falle von entsprechenden Interessenkonflikten
mit Gewaltdrohung bzw. Gewaltanwendung einhergeht. „Frieden" unter den
Prämissen des Sicherheitsdilemmas bedeutet, so Fried, Waffenruhe. Aber:
„Dieser Friede würde... nur ein latenter Krieg sein, der gefristet sein würde
durch wechselseitiges Überbieten an Gewaltmitteln, durch die Angst eines
jeden Staates vor einem Überfall seitens des anderen, und der allein erhalten
werden könnte durch ein Hinopfern aller jener produktiven Kräfte der
Staaten, die zur Erhöhung des Lebensglücks der Völker dienen sollten, für
die möglichst lange Hinausschiebung einer, fälschlich Frieden genannten,
Zwischenzeit zwischen dem eben beendigten und dem nächsten Krieg. Wie
ein Mensch nicht als gesund angesehen werden kann, der auf eine im voraus
bemessene Frist von einem akuten Anfall befreit wird, so ist die Staatenwelt

WIDERSPRUCH - 30/95 125



nicht befriedet durch eine Umwandlung des akuten Kriegszustandes in einen
nur latenten, von dem man weiß, daß er sich wieder zum akuten Krieg
zurückwandeln muß". Wenn an die Stelle des Sicherheitsdilemmas
Erwartungsverläßlichkeit, Berechenbarkeit und damit Verhaltenssicherheit
treten, was müßten die institutionellen Vorkehrungen sein, um einen solchen
Zustand zu erreichen? Was könnte das funktionale internationale Äquivalent
zum innerstaatlichen Monopoi /egiii/wer Gewa/i sein?®

Was immer die Antwort auf diese Fragen und insbesondere die konkreten
Ausprägungen eines solchen Gewaltmonopols auf regionaler oder gar inter-
nationaler Ebene wären, auch auf dieser Ebene würde sich die Frage einer
Kontrolle des Gewaltmonopols stellen und damit die Problematik derPec/tis-
otfer Ver/assungssfaar/icMeir ai// internationa/er Pbene. Wer kontrolliert
den Inhaber des internationalen Monopols legitimer Gewalt? Die systemati-
sehe Problematik ist von ganz aktueller Bedeutung.® Betrachtet man bei-
spielsweise das derzeitige UN-System kollektiver Sicherheit, wie es in der
Charta der Vereinten Nationen niedergelegt wurde, als die gegenwärtig
völkerrechtlich verbindliche Variante im Rahmen unterschiedlich denkmög-
licher Organisationsstrukturen eines internationalisierten Gewaltmonopols,
so stellt sich unmittelbar die Frage, an welche Kontrollinstanz sich die von
den Entscheidungen des Sicherheitsrats Betroffenen für den Fall richten
könnten, daß sie sich in ihren eigenen Rechten verletzt fühlen sollten. Diese
verfassungspolitische Frage scheint auf den ersten Blick weltfremd und
derzeit nur von akademischem Interesse zu sein, aber ihre Beantwortung ist
von erheblicher Bedeutung, wenn man an der Herausbildung einer
Friedensordnung qua konstitutionell abgesicherter internationaler Rechts-
Ordnung interessiert ist (konstitutionell begründetes „Weltinnenrecht" in der
Diktion von Jost Delbrück)7

Interdependenzen sind auf internationaler Ebene höchst unterschiedlich
gelagert und damit auch die von ihnen ausgehende, zumindest vermutbare
A/jfefofconiro/ie. Aber was folgt aus einem Befund, der von Fried (wie im
übrigen von vielen anderen) vor Jahrzehnten schon wie folgt formuliert
wurde: „Infolge der Umwälzung der Verkehrs- und Produktionstechnik
macht sich eine mächtige Tendenz zur Arbeitsteilung und zu systematischer
Zusammenarbeit der Völker, auch der entferntesten Länder, automatisch
geltend; sie schuf eine wechselseitige Abhängigkeit in materieller wie
moralischer Beziehung zwischen den verschiedenen Staaten. Fast alle Le-
bensbetätigung ragt heute über den Rahmen des einzelnen Staates hinaus.
Eine Gemeinschaft der Kulturmenschheit hat sich als natürlicher Prozeß vor
unseren Augen zu entwickeln begonnen. Diese Gemeinschaft strebt nach
einer Organisation, in der die Handlungen der Menschen angepaßt werden
sollen der Tendenz und dem Zweck der durch die Technik beeinflußten
neuen Lebensbedingungen"?**

Und was könnte de/no^ra/isc/ie Partizipation auf internationaler Ebene
bedeuten? Wer müßte sich wie auf internationaler Ebene organisieren, um
dem Demokratie-Gebot Genüge zu tun: Staaten, Interessengruppen, Kultur-
gemeinschaften, oder wer sonst? Und wie könnte eine repräsentativ-demo-

126 WIDERSPRUCH - 30/95



kratische Verfassung auf mondialer Ebene aussehen? Was hieße auf dieser
Ebene „Bürgerbeteiligung"

Ungleichheit ist eine dramatische Erscheinung auf internationaler Ebene
und der darin enthaltene Konfliktstoff von hoher politischer Brisanz. Vertei-
/«ngsger-ecArtg&eir ist damit auch auf dieser Ebene eine Problematik von
kritischem politischem Stellenwert. Läßt man sie unbearbeitet, ist-wie im
Inneren von Gesellschaften und Staaten, so auch auf internationaler Ebene -
politische Stabilität nicht erwartbar.'"

Damit wäre auch die Vorstellungeiner inreraaft'ona/en.Ki/ZrHrge/neinsc/ra/if
und entsprechender Ligaturen - heute unter dem Stichwort „Weltethos"
diskutiert - nicht viel mehr als eine Illusion. Was aber könnte der Inhalt eines
mondialen Wir-Gefühls sein? Worin müßten auf Weltebene die ununter-
schreitbaren minimalen Standards friedlicher Koexistenz bestehen?'* Wenn
an die Stelle von drohender oder virulenter Gewaltkultur eine verläßliche
konstruktive Kon/ZiAr&u/tar treten soll, was wäre auf internationaler Ebene
ihr Inhalt?

In praktischer Absicht unternommene analytische Bemühungen um „ur-
sächlichen" Pazifismus müßten sich auf die Beantwortung solcher und
ähnlicher Fragen konzentrieren. Die dabei relevante friedenspolitische Leit-
Perspektive wäre auf internationaler Ebene prinzipiell keine andere als im
Innern von Gesellschaften. In beiden Bereichen sollte Friede« als ein

gewaltfreier und auf die Verhütung von Gewaltanwendung gerichteter
politischer Prozeß begriffen werden. Durch ihn sollten vermittels Verständi-
gungen und Kompromissen solche Bedingungen des Zusammenlebens von
gesellschaftlichen Gruppen bzw. von Staaten und Völkern geschaffen wer-
den, die nicht ihre Existenz gefährden und nicht das Gerechtigkeitsempfinden
oder die Lebensinteressen einzelner oder mehrerer von ihnen so schwerwie-
gend verletzen, daß sie nach Erschöpfung aller friedlichen Abhilfeverfahren
Gewalt anwenden zu müssen glauben. Wenn man Frieden will, muß man den
Frieden vorbereiten: St vispacem, para pacera/" So auch schon von Fried
vor 100 Jahren im „Frierfens-Ka/eci/is/nMS" gefordert.

Und nicht anders als im Innern von Gesellschaften, hat auch auf interna-
tionaler Ebene Frieden eine komplexe Struktur mit verfassungspolitischen,
institutionellen, materiellen und emotionalen Komponenten. Um noch ein-
mal Frieds Kernüberlegung zu zitieren: Wer eine Folge (Frieden) an Stelle
einer anderen (Krieg) gezeitigt sehen will, muß an Stelle der einen Ursache
(Anarchie) jene andere („neue Weltordnung") setzen, die die gewünschte
Folge hervorbringen kann. Konzeptuell einfacher ist Frieden nicht zu stif-
ten!"

Von solchem Hintergrund her betrachtet ist es überfällig, in systematischer
Absicht die bleibenden Erkenntnisse und Einsichten jener Pazifisten zu
sichten, die einst - noch von einem nicht halbierten Pazifismus-Verständnis
ausgehend - konstruktive Überlegungen über „ursächlichen Pazifismus"
anstellten und dieses ihr Engagement nicht nur als eine Herzens-, sondern vor
allem auch als eine Verstandesangelegenheit begriffen. Was ist die konstruk-
tive Botschaft des Pazifismus hinsichtlich der ßedingwngen eines Hairer-

WIDERSPRUCH - 30/95 127



Zia/Zen Friedens Was hieße im Lichte historisch kumulierten pazifistischen
Denkens - operativ gedacht -para pacem Eine Studie darüber ist überfällig
und wäre aller Mühe wert.

Wider den halbierten Pazifismus

An „ursächlichen Pazifismus" sollte hier nicht in erster Linie aus Gründen
historischer Reminiszenz erinnert werden. Wenn die Rückerinnerung an die
Geschichte des Pazifismus im Hinblick auf heutige pazifistische Bewegun-
gen etwas belegt (und hoffentlich auch korrigieren helfen kann), dann den
fatalen Sachverhalt, daß wir es derzeit in aller Regel nur noch mit einem
halbierten Pazifismus zu tun haben (wenn nicht gar mit weniger als diesem),
nämlich mit einem konzeptuell auf Antimilitarismus zusammen-
geschrumpften, hinter den jeweils letzten Rüstungs- und neuerdings Inter-
ventionsrunden herhechelnden Pazifismus und den ihn kennzeichnenden
ärmlichen Friedensbegriff. Wie immer schon in der Geschichte des Pazi-
fismus hat diese Variante einen eigenen legitimen Stellenwert, auch vor
allem in emotional-affektiver Hinsicht. Aber Antimilitarismus, ja selbst ein
durchdachtes Fnrriï.srMwgs'fawzepf, falls es es ein solches im derzeitigen
antimilitaristisch bornierten Pazifismus überhaupt gibt, ist nicht identisch
mit einem Fr/er/ens£o/zzepr. Fatal ist dieser Sachverhalt zu nennen, weil er
heute in aller Regel nicht einmal mehr bewußt ist - nachweisbar in der
friedensbewegten Literatur, in entsprechenden Konferenzen und konkreten
politischen Aktionen, aber vor allem auch bei den Wortführern solcher
Veranstaltungen, die nicht selten funktionärshaft blindem Aktionismus
verfallen sind.

Ernst Jünger, der nicht vom Antimilitarismus, aber vom Krieg sprach,
könnte entsprechend variiert werden: „Wir lebten so tief im Antimilitaris-
mus, daß uns das Bild des Friedens ganz unvorstellbar geworden ist".'®
Nichts anderes meinte die oben schon zitierte slowenische Friedensforsche-
rin Vlasta Jalusic, wenn sie zur heutigen Lage der Friedensbewegung
schreibt: „Obwohl ein 'Feind' ein zeitweilig günstiges Mobilisierungspo-
tential darstellt, weil man die öffentliche Meinung gegen ihn schüren kann,
entsteht zum Zeitpunkt seines Verschwindens ein leeres Loch, das mit nichts
ausgefüllt werden kann".'®

Den systematischen Punkt formulierte schon vor acht Jahrzehnten wie-
derum Alfred H. Fried in seiner Schrift: „ Was z'sf arsäc/i/ic/ier Faz/fismas?"
(1908/1916): „Der ursächliche Pazifismus wird es nie unterlassen, auf die
Schäden des Wettrüstens und der ungeheuren Rüstungslasten hinzuweisen,
er wird stets darauf aufmerksam machen, daß durch die Vermehrung der
Rüstungen die Verteidigungskräfte der Staaten nur bedingt, nicht unbedingt,
gestärkt werden. Er wird aber niemals eine unmittelbare Änderung dieser
Schäden durch Verminderung der Rüstungen verlangen, sondern auf die

Notwendigkeit der Beseitigung der Ursachen hinweisen und den Ausbau der
zwischenstaatlichen Organisation fordern". Und seine Kritik an der Unzu-
länglichkeit dessen, was man heute Rüstungskontrollbemühungen auf der

128 WIDERSPRUCH - 30/95



Ebene der Diplomatie nennen würde, läßt sich auch auf rüstungsfixierten
Antimilitarismus beziehen: „Was wäre denn, abgesehen von dem hinweisen-
den Wert einer solchen Maßnahme damit erreicht, wenn einige Staaten sich

verpflichteten, eine Anzahl Schiffe nicht zu bauen, oder eine gewisse Summe
für ihre Rüstungen nicht zu überschreiten? Gar nichts! Das System der
zwischenstaatlichen Beziehungen würde das gleiche bleiben, das heißt, die

Möglichkeit einer Explosion, einer absichtlich herbeigeführten oder einer
natürlich sich entladenden, würde nach wie vor bestehen. Der Friede würde
nicht um ein Haar mehr gesichert sein, und ein solches Abkommen würde
keineswegs die Sicherheit einer langen Dauer bieten. Das durch die zwi-
schenstaatliche Anarchie erzeugte und stets genährte Mißtrauen würde,
wenn es überhaupt jemals das Zustandekommen einer solchen Vereinbarung
zulassen könnte, gar bald den Rückweg zum alten natürlichen System suchen
und finden".^

Für die Entwicklung des Pazifismus ist bedauerlich, daß, wenn schon
nicht Rückerinnerungen bewußtseinsrelevant sind, offensichtlich auch kon-
krete Erfahrungen in der Gegenwart nicht zu einem Umdenken führen. Denn
die Erfahrung des „leeren Lochs" in den Jahren 1989/90 und später wurde ja
nicht nur im Lager des Abschreckungsfriedens gemacht, sondern auch im
Antimilitarismus-Lager; und in beiden Lagern gab es neben Sprachlosigkeit
auch bedenkliche Strömungen in Richtung auf neue Feindbilder. Nichts
könnte für den derzeitigen Pazifismus von befreienderer Wirkung sein als die
Wiederentdeckung der konzeptuellen Breite seiner eigenen Tradition.^ Und
nichts wäre friedenspolitisch nützlicher als deren innovative Weiter-
entwicklung. Und was für den derzeitigen Pazifismus gilt, gilt, noch parado-
xer, wie an anderer Stelle dargelegt, auch für die Friedensforschung, die es

eigentlich besser wissen müßte.
Die diskutierte Problematik berührt nicht nur konzeptuelle Fragen. Sie hat

auch eine machtpolitische Dimension, die 1968 Robert Jungk, revoltierende
Pariser Studenten vor Augen, kurz und bündig so umriß: „Wenn man an die
Mauern von Paris schreibt: die Phantasie an die Macht, dann muß man sich
auch fragen: Was sollte die Phantasie machen, wenn sie an der Macht
wäre...?"2° Fragen dieser Art werden kaum noch gestellt, und ausbleibende
Antworten werden offensichtlich nicht vermißt. Mit einem ärmlichen Be-
griff bzw. einem Nichtbegriff von Frieden wird aber Pazifismus keine
Zukunft haben.

Anmerkungen

1 Alfred H. Fried: Probleme der Friedenstechnik. Leipzig 1918. Wo nicht anders ange-
merkt, sind die nachfolgenden Zitate den sieben in dieser kleinen Schrift zusammengefaß-
ten Aufsätzen entnommen.

2 Siehe hierzu Dieter Senghaas (Flg.): Den Frieden denken. Frankfurt 1995.
3 Zu den nachfolgenden Überlegungen über das sogenannte „zivilisatorische Hexagon" s.

Dieter Senghaas: Wohin driftet die Welt? Über die Zukunft friedlicher Koexistenz.
Frankfurt 1994, Kap. 1.

WIDERSPRUCH - 30/95 129



4 Ralf Dahrendorf: Der moderne soziale Konflikt, Stuttgart 1992, S. 41ff.
5 Siehe hierzu Richard Falk, Robert Johansen und Samuel Kim (Hg.): The Constitutional

Foundations of World Peace. Albany 1993.
6 Diese Problematik thematisiert explizit Volker Rittberger: Die Vereinten Nationen.

Kristallisationspunkt weltstaatlicher Autorität oder Instrument hegemonialer Mächte? In:

Tübinger Arbeitspapiere zur Internationalen Politik und Friedensforschung, Nr. 22,
Tübingen 1993.

7 S. Jost Delbrück: Wirksameres Völkerrecht oder neues 'Weltinnenrecht'? In: Winrich
Kühne (Hg.): Blauhelme in einer turbulenten Welt. Baden-Baden 1993, S. 101-131.

8 Wenn man den Begriff der „internationalen Interdependenzen" nicht abstrakt, sondern
von der Sache her und damit kontextorientiert bestimmt, so ist er in wenigstens achtfacher
Hinsicht aufzufächern. Diese acht Dimensionen haben, anders als die sehr einfache

Vorstellung von Alfred Fried, sehr unterschiedliche Implikationen hinsichtlich von
Affektkontrolle. Über diese achtfache Differenzierung s. Dieter Senghaas: Interdepen-
denzen im internationalen System, in Gert Krell und Harald Müller (Hg.): Frieden und
Konflikt in den internationalen Beziehungen. Frankfurt 1994, S. 190-222.

9 Überlegungen hinsichtlich dieser Frage finden sich in den Beiträgen von Ch. Alger, E.

Boulding und M. Nerfing in dem in Anm. 5 zitierten Sammelwerk.
10 Auf diesen Punkt hat schon in seinen frühen Arbeiten Karl W. Deutsch explizit aufmerk-

sam gemacht; s. beispielsweise von diesem Autor: Nationenbildung - Nationalstaat -
Integration. Düsseldorf 1972, S. 217f.

11 Ein Versuch in diese Richtung findet sich in der „Erklärung zum Weltethos. Die
Deklaration des Parlamentes der Weltreligionen". Hg. von Hans Küng und Karl-Josef
Kuschel, München 1994.

12 Diese Friedensdefinition wird entfaltet in: Dieter und Eva Senghaas: Si vis pacem, para
pacem. Überlegungen zu einem zeitgemäßen Friedenskonzept. In: Leviathan, Band 20,
1992, S. 230-251.

13 Ein Auszug aus dem „Friedenskatechismus" (1984) von Alfred H. Fried findet sich in

Wolfgang Benz (Hg.): Pazifismus in Deutschland. Frankfurt 1988, S. 65ff. Die zitierte
Leitperspektive findet sich auf S. 67.

14 Dieser Aufgabenstellung dient das in Anm. 2 zitierte Buch.
15 Zitiert in Frankfurter Rundschau vom 26.3.1994, ZB-Beilage, S. 3.

16 Vlasta Jalusic: Nachruf auf die Friedensbewegung. In: Alpe Adria - Informationsblatt der

Alpe Adria Friedensbewegung. Nr. 2, 1994, S. 12-19. Zitat S. 18.

17 Ein Auszug aus Alfred H. Frieds: „Was ist ursächlicher Pazifismus?" findet sich dem in

Anm. 13 zitierten, von W. Benz herausgegebenen Buch (S. 95-108). Zitat S. 105/106.
18 Mein erstes Plädoyer in diese Richtung findet sich in: Dieter Senghaas: Auch für die

Theorie der 'Sozialen Verteidigung' schlägt jetzt die Stunde der Wahrheit. In: Leviathan,
Band 18,1990, S. 581-593, insbesondere S. 591. Daraus ist eine fruchtbare Diskussion mit
Beiträgen von Theodor Ebert, Reiner Steinweg und mir entstanden, die in einem

Schwerpunktheft der Militärpolitik-Dokumentation, Band 13, 1990, Heft 80/81 veröf-
fentlicht wurde.

19 Siehe hierzu den in Anm. 12 zitierten Beitrag.
20 Robert Jungk: Antizipation des Friedens. In: Oskar Schatz (Hg.): Der Friede im nuklearen

Zeitalter. München 1970, S. 184-191. Zitat aufS. 184. Robert Jungk fragt treffend weiter:

„Wo liegt der Grund dafür, daß hervorragende Geister, die so klar analysieren und

diagnostizieren können, wenn sie über Vergangenheit und Gegenwart gebeugt sind,

verhältnismäßig blaß und verschwommen wirken, sobald sie wünschenswerte Zustände
darzustellen versuchen... Versagt die visionäre Kraft, wenn sie das Paradies statt der Hölle
schildern sollen? Liegt es daran, daß - wie die angelsächsischen Zeitungsleute sich
auszudrücken pflegen - 'good news', 'no news' sind, d.h. gute Nachrichten einfach als

langweilig gelten, weil sie der Spannung entbehren und die Aggressionslust des Lesers

nicht befriedigen?".

130 WIDERSPRUCH - 30/95


	Der Pazifismus und das leere Loch

