
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 15 (1995)

Heft: 30

Artikel: Islam und Menschenrechte : der Koran, Fundamentalismus und
Integration muslimischer Minderheiten

Autor: Hunziker, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652233

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Hunziker

Islam und Menschenrechte
Der Koran, Fundamentalismus und Integration muslimischer
Minderheiten

Seit der Veröffentlichung des Artikels „The Clash of Civilizations?" des

Harvard-Professors Samuel P. Huntington 1993 in der Zeitschrift „Foreign
Affairs" bricht die Diskussion über den „Zusammenprall" von östlich-
islamischer und westlich-säkularer Welt nicht ab. Jüngster Höhepunkt in
dieser heftig geführten Debatte war der Streit um die Verleihung des

Frankfurter Friedenspreises an die Orientalistin Annemarie Schimmel, die
für die Todes-Fatwa Ayatollah Khomeinis gegen den englisch-indischen
Schriftsteller Salman Rushdie, der in seinen „Satanischen Versen" die
religiösen Gefühle vieler Muslime verletzt habe, kulturelles Verständnis
zeigte.

Immer wieder wird in dieser Auseinandersetzung das Argument ins Feld
geführt, dass nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion und des Warschau-
er Paktes der Kommunismus als Schreckgespenst weggefallen und seit dem
zweiten Golfkrieg durch das „Feindbild" Islam ersetzt worden sei (Hippler/
Lueg 1993). Es gehe nicht an, das westliche Gesellschaftsmodell auf die
islamischen Länder zu übertragen. Dies zeuge von eurozentristischem Den-
ken. Ausgehend von einem abstrakten Toleranzbegriff und aufgrund unter-
schiedlicher historischer Erfahrungshorizonte sei es unsinnig, so die „multi-
kulturelle" Argumentation, etwa die Universalität der Menschenrechte,
Demokratie und freie Marktwirtschaft auch für islamische Staaten einzufor-
dem. Nur die Anerkennung der verschiedenen Gesellschaftsmodelle und die
Nichteinmischung garantierten ein friedliches Nebeneinander. Jeder Kritik
am Islam wird zudem unterstellt, sie beschwöre ein „neues Feindbild" und
diene der „Panikmache" und der „Fremdenfeindlichkeit". Mit diesen und
anderen Totschlagargumenten lässt sich jeder kritischen Auseinanderset-

zung mit dem Islam der Boden entziehen. Bassam Tibi schreibt in seinem
Buch „Krieg der Zivilisationen": „Die linken Kritiker Huntingtons zeigen
durch ihre Argumentation, wie wenig sie über Wandlungen in der Weltpo-
litik wissen, und dass sie mit jenen öffentlichen Debatten im islamischen
Orient, in denen Muslime ihrerseits die Spannungen zwischen Islam und
Westen als einen Zivilisationskonflikt wahrnehmen, selbst nicht vertraut
sind."(1995, 46)

Ausgehend von grundlegenden Unterschieden der Gesellschaftssysteme
kommt Samuel P. Huntington zu folgender Schlussfolgerung: „Western
concepts differ fundamentally from those prevalent in other civilisations.
Western ideas of individualism, liberalism, constitutionalism, human rights,
equality, liberty, the rule of law, democracy, free markets, the seperation of
church and state, often have little resonance in Islamic, Confucian, Hindu,
Buddhist or Orthodox cultures."(1993) Die unterschiedlichen Zivilisations-
stufen führen so seines Erachtens unausweichlich zum Konflikt. Huntington

WIDERSPRUCH - 30/95 111



geht es dabei nicht um den Widerspruch zwischen Islam und Christentum; er
setzt den Islam vielmehr in Relation zur säkularen Gesellschafts- und

Verfassungsstruktur des Westens. Seine Verteidigung gilt der Aufklärung,
den Menschenrechten und dem laizistischen Staat. Der Fundamentalismus-
streit ist aus westlicher und liberaler Sicht gerade kein Religionskrieg,
sondern ein Kampf um die Machtbeschränkung der Religion (Ross 1995).

Welche Unterschiede bestehen zwischen islamischer und säkularer Staat-
licher Ordnung? Welche Stellung geniessen Menschenrechte und Demokra-
tie in beiden Gesellschaftssystemen? Während die islamische, aber auch die
jüdische und christliche Religion oft zur blossen Legitimation weltlicher
Macht verkommen, plädieren die Menschen- und Bürgerrechte seit 1789 für
die Trennung von Religion und Staat. Im Mittelpunkt des Islam steht das

Diktum Gottes und die Macht seines irdischen Stellvertreters, im Zentrum
der Menschenrechte das Individuum und seine Freiheit. Die Teilhabe an der
Allmacht eines einzigen Gottes im Islam bleibt bis in unsere Tage Légitima-
tion für die repressive Machtäusübung, für die Intoleranz gegen Abweichler
und Andersgläubige. Diese politisch-religiöse Geisteshaltung brachte und
bringt viele Vertreter des Islam immer wieder in Konflikte mit den Men-
schenrechten.

Das islamische Recht und die Menschenrechte

Die „Schari'a", das islamische Recht, beruft sich auf den Koran und die
Sünna. Beim Koran als Hauptquelle handelt es sich nach der Überzeugung
der Muslime um das von Gott seinem Propheten Muhammad (zwischen 613
und 632) geoffenbarte Wort, weshalb sein Inhalt ewig und unverrückbar
gültig ist. Die Offenbarungen sind im Koran nicht in chronologischer
Abfolge, sondern nach ihrem Umfang angeordnet. Als Regel gilt, dass die
kürzeren Suren aus dem früheren mekkanischen, die längeren aus dem
medinensischen Lebensabschnitt des Propheten stammen. Da Muhammad in
seiner Geburtsstadt Mekka zuerst als Aussenseiter und nur von einer kleinen
Anhängerschaft umgeben lebte, sind die Verse der Suren aus dieser Periode
mehr mystischen Inhalts und in poetischem Stil abgefasst. Nach seinem

Auszug aus Mekka, der Hidschra im Jahre 622, wurde der Prophet in Medina
zum Staatsmann und Kriegsherrn. Deshalb regeln die in diesen Jahren

geoffenbarten langen und inhaltlich inkohärenten Suren viele konkrete
politische und rechtliche Aspekte des menschlichen Zusammenlebens. Be-
sonderes Gewicht kommt in den medinensischen Suren der „göttlichen"
Legitimation der zahllosen Kriegs- und Raubzüge zu (im Koran al-Qital,
„der Kampf, genannt), die Muhammad gegen die „Ungläubigen" auf der
arabischen Halbinsel führte. Wie der Islam-Historiker Marshall Hodgson
feststellt, ist die Geschichte der Verbreitung des Islam seit der grossen, vom
Propheten selbst geführten Schlacht von Badr gegen die „ungläubigen"
Mekkaner eine Kriegsgeschichte. „Seit Badr richtet sich die primäre Aktivi-
tät der islamischen Gemeinschaft auf Eroberung und Kriegsführung", schreibt

Hodgson im ersten Band seiner Geschichte über den Früh-Islam (zitiert nach

112 WIDERSPRUCH - 30/95



Tibi, 6.3.1995). Die verschiedenen Anforderungen im Leben des Propheten
führen im Koran zu zahlreichen Widersprüchen und Unklarheiten. Und wenn
es auch unterschiedliche Rechtsschulen und Auslegungen gibt - die islami-
sehen Rechtsgelehrten beheben diese Ungereimtheiten, indem sie die später
geoffenbarten Verse für gültig erklären (Nagel 1991;1994).

Als zweite Rechtsquelle der Schari'a gilt die „Sünna" („Tradition"), die
Sammlung der überlieferten Worte und Taten des Propheten. Ob eine Tat
oder ein Ausspruch („Hadith") als wahr gilt, hängt von der Glaubwürdigkeit
und dem Ansehen der Kette seiner Übermittler ab, die immer am Schluss auf
einen engen Vertrauten Muhammads zurückgeführt werden muss. Aus
dieser rekursiven Wahrheitsbegründung ist im arabischen Schrifttum eine

riesige Genealogie entstanden.
Am Anfang einer kritischen Auseinandersetzung mit islamischen Rechts-

quellen steht der Begriff der „Souveränität". Während in einem säkularen
und demokratischen Staat Religion und Politik getrennt sind und die legis-
lative Souveränität beim Volk liegt, ist dies im Islam genau umgekehrt. Im
Islam gilt die „Entsprechung von Religion und Staatsordnung" (din wa
daula), und die gesetzgebende Souveränität ist einzig Gott vorbehalten. Das
christliche Motto „Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was Gottes
ist" ist dem Islam fremd.

In Koran und Sünna finden sich alle Gesetze, Vorschriften und Gebote, die
das politische Leben und den Alltag der Muslime regeln sollen, so die
Überzeugung auch der meisten heutigen muslimischen Autoren. Eine andere

Auffassung vertritt beispielsweise der ägyptische Richter Muhammad
Ashmawy (1995). Für den ägyptischen Rechtsgelehrten Muhammad Mit-
walli Al-Sharawi jedoch braucht der Muslim keine Lösungen ausserhalb des

Islam zu suchen, denn dieser biete auf sämtliche Fragen die besten und ewig
gültigen Antworten an. Und nach Ansicht von Professor Mahmud Al-Khaldi
ist das islamische Gesetz vollständig und behandelt alle Bereiche des Lebens.
Im Staatsmodell der islamistischen „Parti de libération" aus dem Jahre 1952
steht in Artikel 20 (Abu-Sahlieh 1995): „Die Souveränität kommt bezüglich
allen Gesetzen einzig Gott und nicht den Menschen zu." Allein schon aus
dem islamischen Prinzip der Souveränität ergeben sich somit zahlreiche
Konflikte mit den Menschenrechten (Tibi, 20.4.1994).

In den Ländern des Nahen Ostens bestimmt die Religion in weiten
Bereichen bis heute Politik und Alltag der Menschen. In vielen arabischen
Staaten ist das islamische Gesetz rf/e wichtigste Rechtsinstanz (Ägypten,
Jordanien, Yemen, Qatar) oder zumindest eine wichtige Rechtsinstanz

(Syrien, Kuwait, Vereinigte Arabische Emirate, Bahrain).
Ein besonderer Stellenwert kommt im Rahmen der Menschenrechtsdebat-

te dem islamischen Strafrecht zu. Was die in der Schari'a vorgesehenen
Körperstrafen (hudud) angeht, sprechen sich alle internationalen Dokumente
und Deklarationen eindeutig dagegen aus. Das islamische Hudud-Strafrecht
ist mit einer „aufgeklärten Kriminalpolitik", das heisst humanem Strafrecht
nicht vereinbar (Tibi, 23.6.1995). Auch das islamische Strafrecht basiert auf
Koran und Sünna. Für einige Delikte finden sich in den Heiligen Schriften

WIDERSPRUCH - 30/95 113



höchste Strafen (hudud): für Diebstahl, Bandentum, bewaffneten Aufstand,
Ehebruch, Rufmord, Konsum alkoholischer Getränke, Apostasie, Vergehen
gegen Leib und Leben. Bestraft wird bei Verletzung von „Gottesrechten"
(hagg Allah) durch Tötung mittels Steinigung oder Enthauptung mit dem
Schwert, Abhacken von Hand und Fuss oder Auspeitschen. Im Koran (2,
229) heisst es: „Das sind die Gebote Gottes. Übertretet sie nicht! Diejenigen,
die sie übertreten, sind die wahren Frevler."

Die koranischen Strafen werden heute u.a. in Saudiarabien, Libyen und im
Sudan angewandt. Neben den im Koran geforderten Peitschenhieben (Ehe-
bruch, Alkoholkonsum), dem Abhacken von Händen und Füssen (Diebstahl)
ist es die Todesstrafe für Apostasie (Abfall vom Glauben), die den Men-
schenrechten widerspricht. Der Prophet soll gesagt haben: „Jener, der seine
Religion wechselt, tötet ihn!" Das islamische Recht erlaubt keinem Muslim,
seine Religionsgemeinschaft zu verlassen. Dieses Verbot gilt sowohl für
Muslime von Geburt an als auch für die zum Islam Konvertierten. Als
Apostaten gelten nicht nur jene, die dem Islam den Rücken kehren möchten,
sondern auch all diejenigen, die heterodoxe Dogmen vertreten, die Mu-
hammad und andere anerkannte Propheten sowie politische Autoritäten
verunglimpfen. Viele islamische Rechtsgelehrte sind sich darin einig, dass

für Apostasie einzig die Todestrafe verhängt werden kann. Die Todestrafe
muss an einem männlichen Apostaten nach der Gewährung einer Bedenkzeit
zum Widerrufvollstreckt werden; für weibliche Apostaten ist dagegen „nur"
eine lebenslängliche Gefängnisstrafe vorgesehen. Auf dieser Grundlage
verfügte Ayatollah Khomeini 1989 seine berühmt-berüchtigte Todes-Fatwa

gegen Salman Rushdie. Daneben sind auch zivilrechtliche Strafmassnahmen
vorgesehen: Die Ehe eines Apostaten ist zu scheiden, die Kinder sind von ihm
zu trennen, sein Vermögen ist zu konfiszieren und anderes mehr (Hunziker
1995). Dies widerfuhr 1994 dem ägyptischen Literaturwissenschafter Nasr
Hamed Abu Zaid, der in der islamischen Tradition des Ijtihad, der selbstän-
digen Quelleninterpretation in Rechtsfragen das religiöse Dogma der Islami-
sten diskutierte. Diese Anwendung wird von vielen traditionellen Rechts-
schulen sowie von sunnitischen Islamisten nicht anerkannt (NZZ, 6.11.1995)

In wichtigen Fragen wie Geburtenkontrolle und Abtreibung ist die unhei-
lige Allianz zwischen islamischer Geistlichkeit und katholischem Vatikan
seit der Kairoer Bevölkerungskonferenz von 1994 offen zu Tage getreten.
Für einige islamische Rechtsgelehrte, so für den Ägypter Al-Ghazali, ist jede
Abtreibung von der Befruchtung der Eizelle an strikte verboten. Andere
Rechtsschulen (Schafiiten, Hanafiten, Hanbaliten) wiederum erlauben die

Abtreibung in den ersten 40 oder 120 Tagen (Abu-Sahlieh 1995). Die
Abtreibung bleibt aber auf Notfälle, bei denen das Leben der Frau in Gefahr
ist, beschränkt. Nicht als Indikation für eine Interruptio gelten die soziale
oder psychische Notlage der Frau. So ist der Schwangerschaftsunterbruch im
Falle eines Ehebruchs nicht gestattet. Einzig Tunesien kennt in seiner
Gesetzgebung die Fristenlösung.

Auch was die Geburtenkontrolle angeht, ist die Meinung der islamischen
Rechtsgelehrten uneinheitlich. Für Scheich Abd al-Halim Mahmud von der

114 WIDERSPRUCH - 30/95



renommierten Al-Azhar-Universität in Kairo ist nicht die zu hohe Geburten-
zahl für Ägypten ein Problem, vielmehr beklagt er, es gäbe zu wenig
Neugeborene pro Jahr. Denn der Fortschritt der arabischen Welt ist seines
Erachtens eng mit dem rasanten Bevölkerungswachstum verknüpft. Deshalb
fordert der Scheich die Schliessung sämtlicher staatlicher Familienpia-
nungsbüros. Man solle das Geld besser für andere Dinge verwenden. Die
Akademie für islamische Forschung hält in einem Dokument fest: „Der Islam
hofft auf einen Anstieg und eine Vervielfachung der Nachkommenschaft,
weil dies die islamische Gemeinschaft sozial, ökonomisch und militärisch
stärkt. Deshalb ist es nach islamischem Recht verboten, irgendwelche
Methoden zur Schwangerschaftsverhütung zu empfehlen." (Abu-Sahlieh
1995) Für andere Rechtsgelehrte, so für den Ägypter Abu-Zahrah, sind die
Verhütungskampagnen nichts anderes als ein Komplott des Westens. Er
schreibt: „Kein Land, welches über eine grosse Armee zur Verteidigung
seiner Grenzen verfügt, würde je eine Geburtenkontrolle akzeptieren."(Abu-
Sahlieh 1995) Nach Bassam Tibi „stecken nicht irgendwelche Werte und
Normen, sondern nacktes Machtstreben hinter dem (islamischen und katho-
lischen) Widerstand gegen eine internationale Bevölkerungspolitik, die
allein diese Welt noch bewohnbar erhalten kann." (1995)

Den Menschenrechten, welche die Gleichstellung der Menschen unge-
achtet ihrer religiösen Überzeugungen fordern, widerspricht die in Koran
und Sünna festgeschriebene Diskriminierung anderer Religionen. Für Ange-
hörige der „Völker der Schrift", also für Juden und Christen, die als „dhim-
mi", als „Schutzbefohlene" gelten, ist die Zahlung einer speziellen Steuer

(gizya) vorgesehen. Dazu steht im Koran (9,29): „Kämpft gegen diejenigen,
die nicht an Gott und an den jüngsten Tag glauben und nicht verbieten, was
Gott und sein Gesandter verboten haben, und nicht der wahren Religion
angehören - kämpft gegen sie, bis sie kleinlaut den Tribut entrichten!"

Sami Aldeeb Abu-Sahlieh, ein Schweizer Jurist und Schari'a-Experte
palästinensischer Abstammung, unterzieht in seinem Standardwerk „Les
Musulmans face aux droits de l'homme" die sexuellen Verstümmelungen,
insbesondere die weibliche Beschneidung einer eingehenden Analyse. Ob-
wohl sich im Koran nur indirekte Anspielungen finden, gilt die männliche
Zirkumzision als obligatorische Pflicht, ja die Ehe eines unbeschnittenen
Muslims als null und nichtig. Zur Begründung der in vielen arabischen
Ländern bis heute noch häufig praktizierten Beschneidung der Frau zitieren
die islamischen Rechtsgelehrten gerne den Ausspruch Muhammads, wonach
„die Beschneidung des Mannes eine religiöse Pflicht, jene der Frau ein

empfohlener heiliger Akt ist." Der schwache, blosse Empfehlungscharakter
dieser Aussage zur weiblichen Zirkumzision in den Heiligen Schriften
könnte den Grund abgeben, sie künftig in allen islamischen Ländern zu
ächten. Die Abschaffung der verstümmelnden Beschneidung der Frau ist
Abu Sahlieh ein grosses Anliegen.

Auch die frauendiskriminierenden Aspekte des islamischen Familien-
rechts widersprechen den Menschenrechten und allen liberal-demokrati-
sehen Grundsätzen. Bei den Sunniten - im Gegensatz zu den Schiiten - ist es

WIDERSPRUCH - 30/95 115



einem Muslim erlaubt, eine Jüdin oder Christin zu heiraten. Beargwöhnt wird
eine solche Ehe aber, wenn die christliche Ehefrau aus dem Westen stammt,
weil man, wie der ägyptische Rechtsgelehrte Al-Ghazali schreibt, euro-
päische oder amerikanische Jüdinnen oder Christinnen nicht mehr zu den

„Völkern der Schrift" zählen könne, da Bibel und Evangelien alle Macht über
sie eingebüsst hätten. Strikt verboten bleibt bei Sunniten und Schiiten die Ehe
eines Muslims mit einer Atheistin oder der Angehörigen einer vom Koran
nicht anerkannten Religion. Dies ist im heutigen jordanischen oder kuwaiti-
sehen Familienrecht explizit festgeschrieben.

Alle islamischen Rechtsgelehrten verbieten die Ehe einer Muslima mit
einem nichtmuslimischen Ehemann, gleichgültig welcher Religion dieser

angehört. Muhammad soll gesagt haben: „Der Islam soll herrschen, aber nie
beherrscht werden." Weil der Mann in der Familie der Herrschende ist,
würde eine solche Ehe bedeuten, dass sich eine muslimische Frau einem

Ungläubigen unterwerfen müsste. Es gibt noch weitere, die Frauen diskrimi-
nierende Vorschriften im islamischen Recht, man denke nur an diejenigen
des Heiratsalters, der Polygamie, der restriktiven Kleidervorschriften, der
Bewegungsfreiheit, der Verstossung, des Erbrechtes oder des Zeugnisrech-
tes vor Gericht.

Während für die Schiiten die oberste Macht nach Muhammad seinem

Schwiegersohn Ali und seinen Nachkommen, den unfehlbaren Imamen,
vorbehalten bleibt, anerkennen die Sunniten keine Erbfolge zur Bestimmung
der Herrscher (Hunziker 1995). Sie sehen im Konsensus der „Besten" das

Mittel, mit dessen Hilfe die Khalifen als Nachfolger des Propheten zu wählen
sind. Für die sunnitischen Rechtsgelehrten ist das Staatsoberhaupt gleichzei-
tig weltlicher und religiöser Führer. Dem Khalifen zur Seite gestellt ist die
Schura (Konsultativrat), der aber ausschliesslich Auserwählte angehören.
Eine Opposition gegen den Khalifen ist verboten, selbst wenn er fehlbar ist.
Im Koran (4,59) steht: „Ihr Gläubigen! Gehorchet Gott und dem Gesandten
und denen unter euch, die zu befehlen haben!" Nach islamischem Recht hat
das Volk zur Wahl seines Oberhauptes nichts zu sagen, und die legislative
Souveränität kommt allein Gott zu. Politisch hat das Volk somit keine
demokratischen Rechte.

Immer wieder behaupten demgegenüber muslimische Autoren, dass der
Islam die Demokratie geradezu „erfunden" habe, weil er die Institution der
beratenden Schura sehr früh etabliert habe (Kepel und Richard 1990). Der
Schura eines Khalifen gehörten aber einzig die von ihm berufenen Notablen
an. Die Konsultation ist auf Probleme eingeschränkt, die von Koran und
Sünna nicht geregelt sind. Der Staatschef ist an die Ratschläge der Schura
nicht gebunden, er kann sie befolgen oder verwerfen. Die Institution der
Schura hat also nichts mit Demokratie zu tun.

Weil sich der Islam als eine Weltreligion versteht, ist seine Propagierung
(da'wa) überall auf der Welt die Pflicht jedes Muslims. Da den Muslimen ein
Glaubenswechsel unter Androhung der Todesstrafe verboten bleibt, ist jede
Missionierung für andere Religionen in den arabischen Staaten strengstens
untersagt. Im Koran (2,193) steht: „Und kämpft gegen sie, bis niemand mehr

116 WIDERSPRUCH - 30/95



versucht, Gläubige (zum Abfall vom Islam) zu verführen, und bis nur noch
Gott verehrt wird!" Und an anderer Stelle (2,191) steht geschrieben: „Und
tötet sie (die heidnischen Gegner), wo immer ihr sie zu fassen bekommt, und
vertreibt sie, von wo sie euch vertrieben haben! Der Versuch, Gläubige (zum
Abfall vom Islam) zu verführen, ist schlimmer als Töten." Es ist evident, dass

diese Verse nichts mit Frieden, Toleranz, Schutz von Minderheiten und
Menschenrechten zu tun haben.

Hier wurden nur einige Grundwertkonflikte zwischen Islam, Menschen-
rechten und Demokratie herausgegriffen. Diese treten besonders in jenen
Ländern zu Tage, wo der Islam Staatsreligion ist, also mit Ausnahme der
Türkei in allen Ländern, in denen eine muslimische Mehrheit lebt. Sie spielen
aber auch in der Diskussion um die Integration von muslimischen Minderhei-
ten in den europäischen Ländern eine gewichtige Rolle.

Integration muslimischer Minderheiten in Europa

Der Islam ist in Europa mit 15 Millionen Muslimen hinter den christlichen
Kirchen die zahlenmässig grösste Religionsgemeinschaft. In Frankreich
leben heute 3,5 Millionen Muslime, in Deutschland zwischen 1,6 (nach
offiziellen Statistiken) und 2,7 Millionen, in Grossbritannien mehr als 1

Million, 550'00 in Holland, 400'000 in Italien, 300'000 in Griechenland und
gleichviel in Belgien; 250'000 in Spanien, 60'000 in Dänemark und 20'000
in Portugal (Bistolfi und Zabbal 1995). So wie der Islam in den europäischen
Ländern unterschiedliche Ausprägungen besitzt, so verschieden sind auch
die Herkunftsländer der muslimischen Immigranten. Während in England
und Frankreich die Einwanderer aus den ehemaligen Kolonien, aus Pakistan
und dem Maghreb dominieren, stammen die meisten Muslime in Deutsch-
land aus der Türkei, in Belgien und Holland aus Marokko und der Türkei.
Auch bestehen in den EU-Staaten sehr unterschiedliche politisch-kulturelle
Vorstellungen von einer Integration der muslimischen Minderheiten. Zwi-
sehen den europäischen Ländern gibt es sowohl Unterschiede hinsichtlich
der Konzepte von „nationalité" und „citoyenneté" als auch hinsichtlich der

Integrationspolitik, die von individueller Assimilation bis zum kommunitä-
ren Nebeneinander reicht. Die verschiedenen Integrationskonzepte führen
zu unterschiedlichen Konflikten (Bistolfi und Zabbal 1995).

Die angelsächsische „&ow/7!Mmïo're" Leitidee der Integration basiert auf
der Priorität des Schutzes von Minderheiten, der durch die Menschenrechte
garantiert ist. Danach soll es der muslimischen Minderheit gestattet sein, ihre
Religion frei und uneingeschränkt auszuüben. Dazu gehört auch, dass
muslimische Schülerinnen in der Schule den Schleier tragen dürfen und dass
sie nicht gemeinsam mit Schülern turnen oder schwimmen müssen, dass der
Unterricht nach Geschlechtern getrennt organisiert werden kann und dass
das „halal"-Essen in Schulen und Betrieben gewährleistet sein muss; dass die
rituelle Schlachtung von Tieren gestattet ist und dass islamische Friedhöfe
eingerichtet werden können (Kepel 1994). Lassen sich diese islamischen
Vorschriften auch in einer europäischen Gesellschaft noch relativ einfach

WIDERSPRUCH - 30/95 117



umsetzen, so wird es bei den täglich fünf rituellen Gebeten schon schwieri-
ger: Müsste ein Unternehmer seinen muslimischen Arbeitern gestatten, dass
sie sich für die Gebete vom Arbeitsplatz entfernen können? Er wäre genötigt,
Gebetsräume in seinem Betrieb einzurichten. Am Freitag müsste er seinen
muslimischen Angestellten für die Teilnahme am gemeinsamen Gebet in der
Moschee frei geben. Während des Ramadan (Fastenmonat) würden für die
muslimischen Arbeiter andere Vorschriften gelten als für alle übrigen.
Obwohl die unterschiedlichen Traditionen der Arbeit immer wieder zu
Spannungen führen, Hessen auch sie sich noch teilweise regein, wie England
zeigt, wo der „kommunitären" Integrationspolitik der Vorzug gegeben wird.

Die entscheidenden Gegensätze im „kommunitären" Ansatz zeigen sich
dort, wo unter dem „Schutz der Minderheiten" auch die uneingeschränkte
Anwendung der Schari'a, des islamischen Rechts, angestrebt wird.

Bis heute haben es alle europäischen Staaten abgelehnt, auf die Forderung
verschiedener muslimischer Gruppierungen und Organisationen (z.B. des
islamischen „Gegenparlamentes" in England) einzutreten, welche für die
muslimische Minderheit die Anwendung der Schari'a verlangen. Der in Paris
lebende türkische Imam Hussein Konus forderte gegenüber der Zeitung Le
Figaro: „Das Gesetz Allahs, die Schari'a, muss mehr befolgt werden als das
französische Gesetz."(zit. nach Tibi 20.4.1994) Innerhalb der Forderung
nach Multikulturalität auch im Rechtsbereich wird hier die Gültigkeit der
westlichen Rechtsprechung selbst in europäischen Ländern beanstandet.

Das Spannungsverhältnis zwischen den Rechtsauffassungen - auch für
die Anhänger einer „kommunitären" Integrationspolitik und eines multikul-
turellen Nebeneinanders - lässt sich in der Frage zuspitzen, inwieweit
gegenseitige Toleranz und zugleich Minderheitenschutz garantiert werden
können, ohne dass die Grundsätze einer säkularen, offenen und demokrati-
sehen Gesellschaft und der individuellen Menschenrechte preisgegeben
werden. Europäer werden im Namen der Toleranz von islamischen Rechts-
gelehrten, die nicht viel von Toleranz im Sinne der Freiheit des Andersden-
kenden halten, aufgefordert, die ihren freiheitlichen Verfassungen wider-
sprechende Schari'a zuzulassen. Gilt hier nicht vielmehr der Gleichheits-
grundsatz, wonach der volle Schutz der Demokratie und der Person für jene
Minoritäten nicht mehr gelten darf, die die Menschenrechte abschaffen
wollen?

Der „kommunitären" Auffassung steht die ,,/aizisrwcLe" entgegen, wo-
nach die individuellen Menschenrechte, die Gleichbehandlung aller, unab-
hängig von Geschlecht, Kultur und Religion sowie die Trennung von Politik
und Religion absolute Priorität besitzen. Dieser Argumentation zufolge sind
alle Religionen - und somit auch der Islam - eine Privatangelegenheit des

Bürgers und sollen auf den öffentlichen Bereich keinen Einfluss nehmen.
Nach diesem politisch-rechtlichen Integrationsansatz, wie er etwa in Frank-
reich gilt, ist es nicht gestattet, religiöse Insignien in Staatsschulen wie das

Tragen des Schleiers zu dulden. Auch das Fernbleiben der Mädchen vom
gemeinsamen Turnunterricht ist nicht erlaubt, da ein Tolerieren dieser Praxis
eine Anerkennung der Ungleichbehandlung von Mann und Frau zur Grund-

118 WIDERSPRUCH - 30/95



läge hätte. Hier bedeutet die Integration von Minderheiten, dass sie die
Grundsätze einer säkularen und demokratischen Gesellschaft und als deren
Fundament die individuellen Menschenrechte uneingeschränkt akzeptieren
müssen, auch dann, wenn diese ihren kulturellen oder religiösen Traditionen
widersprechen.

Damit der „Zusammenprall der Zivilisationen", sowohl was die Integra-
tion muslimischer Minderheiten in Europa als auch was die aussen- und
kulturpolitischen Beziehungen des Westens zu den islamischen Staaten
betrifft, nicht zum „Krieg der Zivilisationen" führt, „ist der Westen gefordert,
eine profunde Kenntnis der religiösen und philosophischen Grundlagen der
anderen Zivilisationen zu erwerben, um die Weltsicht der Menschen dieser
Zivilisationen besser zu verstehen" (Huntington 1993).

Literatur

Ashmawy, Muhammad, 1995: L'islamisme contre l'islam. Paris.

Bistolfi, Robert/Zabbal François (Hg.), 1995: Islams d'Europe - Intégration ou Insertion
communautaire? La Tour d'Aigues.

Hippler, Jochen/Lueg, Andrea (Hg.), 1993: Feindbild Islam. Hamburg.
Hodgson, Marshall, 1974: The venture of Islam. Chicago.
Huntington, Samuel P., 1993: The Clash of Civilisations? Foreign Affairs Nr. 3.

Hunziker, Ernst, 1995: Das Weltliche im Islam. Osnabrück/Zürich.
Kepel, Gilles/Richard, Yann, 1990: Intellectuels et militants de l'Islam contemporain. Paris.

Kepel, Gilles, 1994: A l'Ouest d'Allah. Paris.

Nagel, Tilman, 1993: Der Koran. München.
Nagel, Tilman, 1994: Geschichte der islamischen Theologie. München.
Ross, Jan, 1995: Wie im Himmel also nicht auf Erden. Frankfurter Allgemeine Zeitung, 11.3.

Abu-Sahlieh, Sami Aldeeb, 1995: Les Musulmans face aux droits de l'homme. Bochum.
Tibi, Bassam, 1994: Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte. München.
Tibi, Bassam, 1994: Wer ist der Souverän? Frankfurter Allgemeine Zeitung 20. 4.

Tibi, Bassam, 1995: Ist der islamische Terrorismus ein Dschihad? Frankfurter Allgemeine
Zeitung, 6. 3.

Tibi, Bassam, 1995: Die Entwestlichung des Rechts. Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. 6.

Tibi, Bassam, 1995: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und
Fundamentalismus. Hamburg.

WIDERSPRUCH - 30/95 119


	Islam und Menschenrechte : der Koran, Fundamentalismus und Integration muslimischer Minderheiten

