Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 15 (1995)

Heft: 30

Artikel: Islam und Menschenrechte : der Koran, Fundamentalismus und
Integration muslimischer Minderheiten

Autor: Hunziker, Ernst

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652233

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652233
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Ernst Hunziker

Islam und Menschenrechte

Der Koran, Fundamentalismus und Integration muslimischer
Minderheiten

Seit der Veroffentlichung des Artikels ,,The Clash of Civilizations?“ des
Harvard-Professors Samuel P. Huntington 1993 in der Zeitschrift ,,Foreign
Affairs“ bricht die Diskussion iiber den ,,Zusammenprall“ von stlich-
islamischer und westlich-sédkularer Welt nicht ab. Jiingster Héhepunkt in
dieser heftig gefiihrten Debatte war der Streit um die Verleihung des
Frankfurter Friedenspreises an die Orientalistin Annemarie Schimmel, die
fir die Todes-Fatwa Ayatollah Khomeinis gegen den englisch-indischen
Schriftsteller Salman Rushdie, der in seinen ,Satanischen Versen® die
religiosen Gefiihle vieler Muslime verletzt habe, kulturelles Verstindnis
zeigte.

Immer wieder wird in dieser Auseinandersetzung das Argument ins Feld
gefiihrt, dass nach dem Zusammenbruch der Sowjetunion und des Warschau-
er Paktes der Kommunismus als Schreckgespenst weggefallen und seit dem
zweiten Golfkrieg durch das ,,Feindbild“ Islam ersetzt worden sei (Hippler/
Lueg 1993). Es gehe nicht an, das westliche Gesellschaftsmodell auf die
islamischen Lédnder zu iibertragen. Dies zeuge von eurozentristischem Den-
ken. Ausgehend von einem abstrakten Toleranzbegriff und aufgrund unter-
schiedlicher historischer Erfahrungshorizonte sei es unsinnig, so die ,,multi-
kulturelle“ Argumentation, etwa die Universalitit der Menschenrechte,
Demokratie und freie Marktwirtschaft auch fiir islamische Staaten einzufor-
dern. Nur die Anerkennung der verschiedenen Gesellschaftsmodelle und die
Nichteinmischung garantierten ein friedliches Nebeneinander. Jeder Kritik
am Islam wird zudem unterstellt, sie beschwore ein ,,neues Feindbild“ und
diene der ,,Panikmache® und der ,,Fremdenfeindlichkeit“. Mit diesen und
anderen Totschlagargumenten ldsst sich jeder kritischen Auseinanderset-
zung mit dem Islam der Boden entziehen. Bassam Tibi schreibt in seinem
Buch ,Krieg der Zivilisationen®: ,,Die linken Kritiker Huntingtons zeigen
durch ihre Argumentation, wie wenig sie iiber Wandlungen in der Weltpo-
litik wissen, und dass sie mit jenen Offentlichen Debatten im islamischen
Orient, in denen Muslime ihrerseits die Spannungen zwischen Islam und
Westen als einen Zivilisationskonflikt wahrnehmen, selbst nicht vertraut
sind.“(1995, 46)

Ausgehend von grundlegenden Unterschieden der Gesellschaftssysteme
kommt Samuel P. Huntington zu folgender Schlussfolgerung: ,,Western
concepts differ fundamentally from those prevalent in other civilisations.
Western ideas of individualism, liberalism, constitutionalism, human rights,
equality, liberty, the rule of law, democracy, free markets, the seperation of
church and state, often have little resonance in Islamic, Confucian, Hindu,
Buddhist or Orthodox cultures.“(1993) Die unterschiedlichen Zivilisations-
stufen fithren so seines Erachtens unausweichlich zum Konflikt. Huntington

WIDERSPRUCH - 30/95 111



geht es dabei nicht um den Widerspruch zwischen Islam und Christentum; er
setzt den Islam vielmehr in Relation zur sdkularen Gesellschafts- und
Verfassungsstruktur des Westens. Seine Verteidigung gilt der Aufklarung,
den Menschenrechten und dem laizistischen Staat. Der Fundamentalismus-
streit ist aus westlicher und liberaler Sicht gerade kein Religionskrieg,
sondern ein Kampf um die Machtbeschrinkung der Religion (Ross 1995).

Welche Unterschiede bestehen zwischen islamischer und sidkularer staat-
licher Ordnung? Welche Stellung geniessen Menschenrechte und Demokra-
tie in beiden Gesellschaftssystemen? Wihrend die islamische, aber auch die
jidische und christliche Religion oft zur blossen Legitimation weltlicher
Macht verkommen, pliddieren die Menschen- und Biirgerrechte seit 1789 fiir
die Trennung von Religion und Staat. Im Mittelpunkt des Islam steht das
Diktum Gottes und die Macht seines irdischen Stellvertreters, im Zentrum
der Menschenrechte das Individuum und seine Freiheit. Die Teilhabe an der
Allmacht eines einzigen Gottes im Islam bleibt bis in unsere Tage Legitima-
tion fiir die repressive Machtausiibung, fiir die Intoleranz gegen Abweichler
und Andersgldubige. Diese politisch-religiose Geisteshaltung brachte und
bringt viele Vertreter des Islam immer wieder in Konflikte mit den Men-
schenrechten.

Das islamische Recht und die Menschenrechte

Die ,,Schari’a“, das islamische Recht, beruft sich auf den Koran und die
Sunna. Beim Koran als Hauptquelle handelt es sich nach der Uberzeugung
der Muslime um das von Gott seinem Propheten Muhammad (zwischen 613
und 632) geoffenbarte Wort, weshalb sein Inhalt ewig und unverriickbar
giiltig ist. Die Offenbarungen sind im Koran nicht in chronologischer
Abfolge, sondern nach ihrem Umfang angeordnet. Als Regel gilt, dass die
kiirzeren Suren aus dem friitheren mekkanischen, die lingeren aus dem
medinensischen Lebensabschnitt des Propheten stammen. Da Muhammad in
seiner Geburtsstadt Mekka zuerst als Aussenseiter und nur von einer kleinen
Anhéngerschaft umgeben lebte, sind die Verse der Suren aus dieser Periode
mehr mystischen Inhalts und in poetischem Stil abgefasst. Nach seinem
Auszug aus Mekka, der Hidschra im Jahre 622, wurde der Prophet in Medina
zum Staatsmann und Kriegsherrn. Deshalb regeln die in diesen Jahren
geoffenbarten langen und inhaltlich inkohdrenten Suren viele konkrete
politische und rechtliche Aspekte des menschlichen Zusammenlebens. Be-
sonderes Gewicht kommt in den medinensischen Suren der ,,gottlichen®
Legitimation der zahllosen Kriegs- und Raubziige zu (im Koran al-Qital,
»der Kampf*, genannt), die Muhammad gegen die ,,Unglédubigen“ auf der
arabischen Halbinsel fiihrte. Wie der Islam-Historiker Marshall Hodgson
feststellt, ist die Geschichte der Verbreitung des Islam seit der grossen, vom
Propheten selbst gefiithrten Schlacht von Badr gegen die ,,ungldubigen®
Mekkaner eine Kriegsgeschichte. ,,Seit Badr richtet sich die primére Aktivi-
tatderislamischen Gemeinschaft auf Eroberung und Kriegsfithrung®, schreibt
Hodgson im ersten Band seiner Geschichte iiber den Friih-Islam (zitiert nach

112 WIDERSPRUCH - 30/95



Tibi, 6.3.1995). Die verschiedenen Anforderungen im Leben des Propheten
fiihren im Koran zu zahlreichen Widerspriichen und Unklarheiten. Und wenn
es auch unterschiedliche Rechtsschulen und Auslegungen gibt — die islami-
schen Rechtsgelehrten beheben diese Ungereimtheiten, indem sie die spiter
geoffenbarten Verse fiir giiltig erkldren (Nagel 1991;1994).

Als zweite Rechtsquelle der Schari’a gilt die ,,Sunna“ (,,Tradition®), die
Sammlung der iiberlieferten Worte und Taten des Propheten. Ob eine Tat
oder ein Ausspruch (,,Hadith“) als wahr gilt, hdngt von der Glaubwiirdigkeit
und dem Ansehen der Kette seiner Ubermittler ab, die immer am Schluss auf
einen engen Vertrauten Muhammads zuriickgefiihrt werden muss. Aus
dieser rekursiven Wahrheitsbegriindung ist im arabischen Schrifttum eine
riesige Genealogie entstanden.

Am Anfang einer kritischen Auseinandersetzung mit islamischen Rechts-
quellen steht der Begriff der ,,Souverénitit”. Wihrend in einem sékularen
und demokratischen Staat Religion und Politik getrennt sind und die legis-
lative Souverinitit beim Volk liegt, ist dies im Islam genau umgekehrt. Im
Islam gilt die ,,Entsprechung von Religion und Staatsordnung® (din wa
daula), und die gesetzgebende Souverinitit ist einzig Gott vorbehalten. Das
christliche Motto ,,Gebt dem Kaiser, was des Kaisers ist und Gott, was Gottes
ist“ ist dem Islam fremd.

In Koran und Sunna finden sich alle Gesetze, Vorschriften und Gebote, die
das politische Leben und den Alltag der Muslime regeln sollen, so die
Uberzeugung auch der meisten heutigen muslimischen Autoren. Eine andere
Auffassung vertritt beispielsweise der dgyptische Richter Muhammad
Ashmawy (1995). Fiir den dgyptischen Rechtsgelehrten Muhammad Mit-
walli Al-Sharawi jedoch braucht der Muslim keine Losungen ausserhalb des
Islam zu suchen, denn dieser biete auf simtliche Fragen die besten und ewig
giiltigen Antworten an. Und nach Ansicht von Professor Mahmud Al-Khaldi
istdasislamische Gesetz vollstindig und behandelt alle Bereiche des Lebens.
Im Staatsmodell der islamistischen ,,Parti de libération® aus dem Jahre 1952
steht in Artikel 20 (Abu-Sahlieh 1995): ,,Die Souverinitit kommt beziiglich
allen Gesetzen einzig Gott und nicht den Menschen zu.” Allein schon aus
dem islamischen Prinzip der Souverinitédt ergeben sich somit zahlreiche
Konflikte mit den Menschenrechten (Tibi, 20.4.1994).

In den Lidndern des Nahen Ostens bestimmt die Religion in weiten
Bereichen bis heute Politik und Alltag der Menschen. In vielen arabischen
Staaten ist das islamische Gesetz die wichtigste Rechtsinstanz (Agypten,
Jordanien, Yemen, Qatar) oder zumindest eine wichtige Rechtsinstanz
(Syrien, Kuwait, Vereinigte Arabische Emirate, Bahrain).

Einbesonderer Stellenwert kommtim Rahmen der Menschenrechtsdebat-
te dem islamischen Strafrecht zu. Was die in der Schari’a vorgeschenen
Korperstrafen (hudud) angeht, sprechen sich alle internationalen Dokumente
und Deklarationen eindeutig dagegen aus. Das islamische Hudud-Strafrecht
ist mit einer ,,aufgeklirten Kriminalpolitik“, das heisst humanem Strafrecht
nicht vereinbar (Tibi, 23.6.1995). Auch das islamische Strafrecht basiert auf
Koran und Sunna. Fiir einige Delikte finden sich in den Heiligen Schriften

WIDERSPRUCH - 30/95 113



hochste Strafen (hudud): fiir Diebstahl, Bandentum, bewaffneten Aufstand,
Ehebruch, Rufmord, Konsum alkoholischer Getrianke, Apostasie, Vergehen
gegen Leib und Leben. Bestraft wird bei Verletzung von ,,Gottesrechten®
(hagg Allah) durch T6tung mittels Steinigung oder Enthauptung mit dem
Schwert, Abhacken von Hand und Fuss oder Auspeitschen. Im Koran (2,
229) heisst es: ,,Das sind die Gebote Gottes. Ubertretet sie nicht! Diejenigen,
die sie iibertreten, sind die wahren Frevler.“

Die koranischen Strafen werden heute u.a. in Saudiarabien, Libyen und im
Sudan angewandt. Neben den im Koran geforderten Peitschenhieben (Ehe-
bruch, Alkoholkonsum), dem Abhacken von Handen und Fiissen (Diebstahl)
ist es die Todesstrafe fiir Apostasie (Abfall vom Glauben), die den Men-
schenrechten widerspricht. Der Prophet soll gesagt haben: ,,Jener, der seine
Religion wechselt, tétet ihn!“ Das islamische Recht erlaubt keinem Muslim,
seine Religionsgemeinschaft zu verlassen. Dieses Verbot gilt sowohl fiir
Muslime von Geburt an als auch fiir die zum Islam Konvertierten. Als
Apostaten gelten nicht nur jene, die dem Islam den Riicken kehren mochten,
sondern auch all diejenigen, die heterodoxe Dogmen vertreten, die Mu-
hammad und andere anerkannte Propheten sowie politische Autorititen
verunglimpfen. Viele islamische Rechtsgelehrte sind sich darin einig, dass
fiir Apostasie einzig die Todestrafe verhidngt werden kann. Die Todestrafe
muss an einem ménnlichen Apostaten nach der Gewihrung einer Bedenkzeit
zum Widerruf vollstreckt werden; fiir weibliche Apostaten ist dagegen ,,nur
eine lebenslingliche Gefidngnisstrafe vorgesehen. Auf dieser Grundlage
verfiigte Ayatollah Khomeini 1989 seine beriihmt-beriichtigte Todes-Fatwa
gegen Salman Rushdie. Daneben sind auch zivilrechtliche Strafmassnahmen
vorgesehen: Die Ehe eines Apostaten ist zu scheiden, die Kinder sind von ihm
zu trennen, sein Vermogen ist zu konfiszieren und anderes mehr (Hunziker
1995). Dies widerfuhr 1994 dem dgyptischen Literaturwissenschafter Nasr
Hamed Abu Zaid, der in der islamischen Tradition des Ijtihad, der selbstin-
digen Quelleninterpretation in Rechtsfragen das religiose Dogma der Islami-
sten diskutierte. Diese Anwendung wird von vielen traditionellen Rechts-
schulen sowie von sunnitischen Islamisten nicht anerkannt (NZZ, 6.11.1995)

In wichtigen Fragen wie Geburtenkontrolle und Abtreibung ist die unhei-
lige Allianz zwischen islamischer Geistlichkeit und katholischem Vatikan
seit der Kairoer Bevolkerungskonferenz von 1994 offen zu Tage getreten.
Fiir einige islamische Rechtsgelehrte, so fiir den Agypter Al-Ghazali, ist jede
Abtreibung von der Befruchtung der Eizelle an strikte verboten. Andere
Rechtsschulen (Schafiiten, Hanafiten, Hanbaliten) wiederum erlauben die
Abtreibung in den ersten 40 oder 120 Tagen (Abu-Sahlieh 1995). Die
Abtreibung bleibt aber auf Notfille, bei denen das Leben der Frau in Gefahr
ist, beschrankt. Nicht als Indikation fiir eine Interruptio gelten die soziale
oder psychische Notlage der Frau. So ist der Schwangerschaftsunterbruch im
Falle eines Ehebruchs nicht gestattet. Einzig Tunesien kennt in seiner
Gesetzgebung die Fristenlosung.

Auch was die Geburtenkontrolle angeht, ist die Meinung der islamischen
Rechtsgelehrten uneinheitlich. Fiir Scheich Abd al-Halim Mahmud von der

114 WIDERSPRUCH - 30/95



renommierten Al-Azhar-Universitét in Kairo ist nicht die zu hohe Geburten-
zahl fiir Agypten ein Problem, vielmehr beklagt er, es gibe zu wenig
Neugeborene pro Jahr. Denn der Fortschritt der arabischen Welt ist seines
Erachtens eng mit dem rasanten Bevolkerungswachstum verkniipft. Deshalb
fordert der Scheich die Schliessung simtlicher staatlicher Familienpla-
nungsbiiros. Man solle das Geld besser fiir andere Dinge verwenden. Die
Akademie fiir islamische Forschung hélt in einem Dokument fest: ,,Der Islam
hofft auf einen Anstieg und eine Vervielfachung der Nachkommenschaft,
weil dies die islamische Gemeinschaft sozial, 6konomisch und militdrisch
stiarkt. Deshalb ist es nach islamischem Recht verboten, irgendwelche
Methoden zur Schwangerschaftsverhiitung zu empfehlen.“ (Abu-Sahlieh
1995) Fiir andere Rechtsgelehrte, so fiir den Agypter Abu-Zahrah, sind die
Verhiitungskampagnen nichts anderes als ein Komplott des Westens. Er
schreibt: ,,Kein Land, welches iiber eine grosse Armee zur Verteidigung
seiner Grenzen verfiigt, wiirde je eine Geburtenkontrolle akzeptieren.“(Abu-
Sahlieh 1995) Nach Bassam Tibi ,,stecken nicht irgendwelche Werte und
Normen, sondern nacktes Machtstreben hinter dem (islamischen und katho-
lischen) Widerstand gegen eine internationale Bevolkerungspolitik, die
allein diese Welt noch bewohnbar erhalten kann.“ (1995)

Den Menschenrechten, welche die Gleichstellung der Menschen unge-
achtet ihrer religiosen Uberzeugungen fordern, widerspricht die in Koran
und Sunna festgeschriebene Diskriminierung anderer Religionen. Fiir Ange-
horige der ,,Volker der Schrift“, also fiir Juden und Christen, die als ,,dhim-
mi“, als ,,Schutzbefohlene® gelten, ist die Zahlung einer speziellen Steuer
(gizya) vorgesehen. Dazu steht im Koran (9, 29): ,,Kampft gegen diejenigen,
die nicht an Gott und an den jiingsten Tag glauben und nicht verbieten, was
Gott und sein Gesandter verboten haben, und nicht der wahren Religion
angehoren — kdmpft gegen sie, bis sie kleinlaut den Tribut entrichten!

Sami Aldeeb Abu-Sahlieh, ein Schweizer Jurist und Schari’a-Experte
paléstinensischer Abstammung, unterzieht in seinem Standardwerk ,,Les
Musulmans face aux droits de I’homme* die sexuellen Verstiimmelungen,
insbesondere die weibliche Beschneidung einer eingehenden Analyse. Ob-
wohl sich im Koran nur indirekte Anspielungen finden, gilt die ménnliche
Zirkumzision als obligatorische Pflicht, ja die Ehe eines unbeschnittenen
Muslims als null und nichtig. Zur Begriindung der in vielen arabischen
Lindern bis heute noch hiufig praktizierten Beschneidung der Frau zitieren
die islamischen Rechtsgelehrten gerne den Ausspruch Muhammads, wonach
»die Beschneidung des Mannes eine religiose Pflicht, jene der Frau ein
empfohlener heiliger Akt ist.“ Der schwache, blosse Empfehlungscharakter
dieser Aussage zur weiblichen Zirkumzision in den Heiligen Schriften
konnte den Grund abgeben, sie kiinftig in allen islamischen Lindern zu
dchten. Die Abschaffung der verstimmelnden Beschneidung der Frau ist
Abu Sahlieh ein grosses Anliegen.

Auch die frauendiskriminierenden Aspekte des islamischen Familien-
rechts widersprechen den Menschenrechten und allen liberal-demokrati-
schen Grundsitzen. Bei den Sunniten — im Gegensatz zu den Schiiten —ist es

WIDERSPRUCH - 30/95 115



einem Muslim erlaubt, eine Jiidin oder Christin zu heiraten. Beargwohnt wird
eine solche Ehe aber, wenn die christliche Ehefrau aus dem Westen stammt,
weil man, wie der dgyptische Rechtsgelehrte Al-Ghazali schreibt, euro-
pdische oder amerikanische Jiidinnen oder Christinnen nicht mehr zu den
»Volkernder Schrift“ zihlen kdnne, da Bibel und Evangelien alle Macht iiber
sie eingebiisst hitten. Strikt verboten bleibt bei Sunniten und Schiiten die Ehe
eines Muslims mit einer Atheistin oder der Angehorigen einer vom Koran
nicht anerkannten Religion. Dies ist im heutigen jordanischen oder kuwaiti-
schen Familienrecht explizit festgeschrieben.

Alle islamischen Rechtsgelehrten verbieten die Ehe einer Muslima mit
einem nichtmuslimischen Ehemann, gleichgiiltig welcher Religion dieser
angehort. Muhammad soll gesagt haben: ,,Der Islam soll herrschen, aber nie
beherrscht werden.“ Weil der Mann in der Familie der Herrschende ist,
wiirde eine solche Ehe bedeuten, dass sich eine muslimische Frau einem
Unglaubigen unterwerfen miisste. Es gibt noch weitere, die Frauen diskrimi-
nierende Vorschriften im islamischen Recht, man denke nur an diejenigen
des Heiratsalters, der Polygamie, der restriktiven Kleidervorschriften, der
Bewegungsfreiheit, der Verstossung, des Erbrechtes oder des Zeugnisrech-
tes vor Gericht.

Wihrend fiir die Schiiten die oberste Macht nach Muhammad seinem
Schwiegersohn Ali und seinen Nachkommen, den unfehlbaren Imamen,
vorbehalten bleibt, anerkennen die Sunniten keine Erbfolge zur Bestimmung
der Herrscher (Hunziker 1995). Sie sehen im Konsensus der ,,Besten“ das
Mittel, mit dessen Hilfe die Khalifen als Nachfolger des Propheten zu wihlen
sind. Fiir die sunnitischen Rechtsgelehrten ist das Staatsoberhaupt gleichzei-
tig weltlicher und religidser Fiithrer. Dem Khalifen zur Seite gestellt ist die
Schura (Konsultativrat), der aber ausschliesslich Auserwihlte angehdren.
Eine Opposition gegen den Khalifen ist verboten, selbst wenn er fehlbar ist.
Im Koran (4, 59) steht: ,,Ihr Glaubigen! Gehorchet Gott und dem Gesandten
und denen unter euch, die zu befehlen haben!“ Nach islamischem Recht hat
das Volk zur Wahl seines Oberhauptes nichts zu sagen, und die legislative
Souverinitit kommt allein Gott zu. Politisch hat das Volk somit keine
demokratischen Rechte.

Immer wieder behaupten demgegeniiber muslimische Autoren, dass der
Islam die Demokratie geradezu ,,erfunden® habe, weil er die Institution der
beratenden Schura sehr friih etabliert habe (Kepel und Richard 1990). Der
Schura eines Khalifen gehdrten aber einzig die von ihm berufenen Notablen
an. Die Konsultation ist auf Probleme eingeschrédnkt, die von Koran und
Sunna nicht geregelt sind. Der Staatschef ist an die Ratschldge der Schura
nicht gebunden, er kann sie befolgen oder verwerfen. Die Institution der
Schura hat also nichts mit Demokratie zu tun.

Weil sich der Islam als eine Weltreligion versteht, ist seine Propagierung
(da’wa) iiberall auf der Welt die Pflicht jedes Muslims. Da den Muslimen ein
Glaubenswechsel unter Androhung der Todesstrafe verboten bleibt, ist jede
Missionierung fiir andere Religionen in den arabischen Staaten strengstens
untersagt. Im Koran (2,193) steht: ,,Und kimpft gegen sie, bis niemand mehr

116 WIDERSPRUCH - 30/95



versucht, Gldubige (zum Abfall vom Islam) zu verfiihren, und bis nur noch
Gott verehrt wird!“ Und an anderer Stelle (2,191) steht geschrieben: ,,Und
totet sie (die heidnischen Gegner), wo immer ihr sie zu fassen bekommt, und
vertreibt sie, von wo sie euch vertrieben haben! Der Versuch, Gldubige (zum
Abfall vom Islam) zu verfiihren, ist schlimmer als Toten.“ Es ist evident, dass
diese Verse nichts mit Frieden, Toleranz, Schutz von Minderheiten und
Menschenrechten zu tun haben.

Hier wurden nur einige Grundwertkonflikte zwischen Islam, Menschen-
rechten und Demokratie herausgegriffen. Diese treten besonders in jenen
Lindern zu Tage, wo der Islam Staatsreligion ist, also mit Ausnahme der
Tiirkeiin allen Landern, in denen eine muslimische Mehrheit lebt. Sie spielen
aber auch in der Diskussion um die Integration von muslimischen Minderhei-
ten in den europaischen Lindern eine gewichtige Rolle.

Integration muslimischer Minderheiten in Europa

Der Islam ist in Europa mit 15 Millionen Muslimen hinter den christlichen
Kirchen die zahlenmissig grosste Religionsgemeinschaft. In Frankreich
leben heute 3,5 Millionen Muslime, in Deutschland zwischen 1,6 (nach
offiziellen Statistiken) und 2,7 Millionen, in Grossbritannien mehr als 1
Million, 550’00 in Holland, 400’000 in Italien, 300’000 in Griechenland und
gleichviel in Belgien; 250°000 in Spanien, 60’000 in Dénemark und 20’000
in Portugal (Bistolfi und Zabbal 1995). So wie der Islam in den europiischen
Lindern unterschiedliche Ausprigungen besitzt, so verschieden sind auch
die Herkunftslinder der muslimischen Immigranten. Wihrend in England
und Frankreich die Einwanderer aus den ehemaligen Kolonien, aus Pakistan
und dem Maghreb dominieren, stammen die meisten Muslime in Deutsch-
land aus der Tiirkei, in Belgien und Holland aus Marokko und der Tiirkei.
Auch bestehen in den EU-Staaten sehr unterschiedliche politisch-kulturelle
Vorstellungen von einer Integration der muslimischen Minderheiten. Zwi-
schen den europidischen Lindern gibt es sowohl Unterschiede hinsichtlich
der Konzepte von ,,nationalité” und ,,citoyenneté“ als auch hinsichtlich der
Integrationspolitik, die von individueller Assimilation bis zum kommuniti-
ren Nebeneinander reicht. Die verschiedenen Integrationskonzepte fiihren
zu unterschiedlichen Konflikten (Bistolfi und Zabbal 1995).

Die angelsichsische ,, kommunitire“ Leitidee der Integration basiert auf
der Prioritit des Schutzes von Minderheiten, der durch die Menschenrechte
garantiert ist. Danach soll es der muslimischen Minderheit gestattet sein, ihre
Religion frei und uneingeschridnkt auszuiiben. Dazu gehort auch, dass
muslimische Schiilerinnen in der Schule den Schleier tragen diirfen und dass
sie nicht gemeinsam mit Schiilern turnen oder schwimmen miissen, dass der
Unterricht nach Geschlechtern getrennt organisiert werden kann und dass
das ,halal“-Essenin Schulen und Betrieben gewiéhrleistet sein muss; dass die
rituelle Schlachtung von Tieren gestattet ist und dass islamische Friedhofe
eingerichtet werden konnen (Kepel 1994). Lassen sich diese islamischen
Vorschriften auch in einer europdischen Gesellschaft noch relativ einfach

WIDERSPRUCH - 30/95 117



umsetzen, so wird es bei den taglich fiinf rituellen Gebeten schon schwieri-
ger: Miisste ein Unternehmer seinen muslimischen Arbeitern gestatten, dass
sie sich fiir die Gebete vom Arbeitsplatz entfernen knnen? Er wire genétigt,
Gebetsrdume in seinem Betrieb einzurichten. Am Freitag miisste er seinen
muslimischen Angestellten fiir die Teilnahme am gemeinsamen Gebet in der
Moschee frei geben. Wihrend des Ramadan (Fastenmonat) wiirden fiir die
muslimischen Arbeiter andere Vorschriften gelten als fiir alle iibrigen.
Obwohl die unterschiedlichen Traditionen der Arbeit immer wieder zu
Spannungen fiihren, liessen auch sie sich noch teilweise regein, wie England
zeigt, wo der , kommunitiren® Integrationspolitik der Vorzug gegeben wird.

Die entscheidenden Gegensitze im ,,kommunitiren“ Ansatz zeigen sich
dort, wo unter dem ,,Schutz der Minderheiten“ auch die uneingeschriankte
Anwendung der Schari’a, des islamischen Rechts, angestrebt wird.

Bis heute haben es alle europdischen Staaten abgelehnt, auf die Forderung
verschiedener muslimischer Gruppierungen und Organisationen (z.B. des
islamischen ,,Gegenparlamentes® in England) einzutreten, welche fiir die
muslimische Minderheit die Anwendung der Schari’a verlangen. Der in Paris
lebende tiirkische Imam Hussein Konus forderte gegeniiber der Zeitung Le
Figaro: ,,Das Gesetz Allahs, die Schari’a, muss mehr befolgt werden als das
franzosische Gesetz.“(zit. nach Tibi 20.4.1994) Innerhalb der Forderung
nach Multikulturalitdt auch im Rechtsbereich wird hier die Giiltigkeit der
westlichen Rechtsprechung selbst in europédischen Lindern beanstandet.

Das Spannungsverhiltnis zwischen den Rechtsauffassungen — auch fiir
die Anhinger einer ,,kommunitdren“ Integrationspolitik und eines multikul-
turellen Nebeneinanders — ldsst sich in der Frage zuspitzen, inwieweit
gegenseitige Toleranz und zugleich Minderheitenschutz garantiert werden
konnen, ohne dass die Grundsitze einer sdkularen, offenen und demokrati-
schen Gesellschaft und der individuellen Menschenrechte preisgegeben
werden. Europier werden im Namen der Toleranz von islamischen Rechts-
gelehrten, die nicht viel von Toleranz im Sinne der Freiheit des Andersden-
kenden halten, aufgefordert, die ihren freiheitlichen Verfassungen wider-
sprechende Schari’a zuzulassen. Gilt hier nicht vielmehr der Gleichheits-
grundsatz, wonach der volle Schutz der Demokratie und der Person fiir jene
Minorititen nicht mehr gelten darf, die die Menschenrechte abschaffen
wollen?

Der ,,kommunitiren* Auffassung steht die ,, laizistische“ entgegen, wo-
nach die individuellen Menschenrechte, die Gleichbehandlung aller, unab-
hédngig von Geschlecht, Kultur und Religion sowie die Trennung von Politik
und Religion absolute Prioritit besitzen. Dieser Argumentation zufolge sind
alle Religionen — und somit auch der Islam — eine Privatangelegenheit des
Biirgers und sollen auf den 6ffentlichen Bereich keinen Einfluss nehmen.
Nach diesem politisch-rechtlichen Integrationsansatz, wie er etwa in Frank-
reich gilt, ist es nicht gestattet, religiose Insignien in Staatsschulen wie das
Tragen des Schleiers zu dulden. Auch das Fernbleiben der Middchen vom
gemeinsamen Turnunterricht ist nicht erlaubt, da ein Tolerieren dieser Praxis
eine Anerkennung der Ungleichbehandlung von Mann und Frau zur Grund-

118 WIDERSPRUCH - 30/95



lage hitte. Hier bedeutet die Integration von Minderheiten, dass sie die
Grundsitze einer sikularen und demokratischen Gesellschaft und als deren
Fundament die individuellen Menschenrechte uneingeschriankt akzeptieren
miissen, auch dann, wenn diese ihren kulturellen oder religiosen Traditionen
widersprechen.

Damit der ,,Zusammenprall der Zivilisationen®, sowohl was die Integra-
tion muslimischer Minderheiten in Europa als auch was die aussen- und
kulturpolitischen Beziehungen des Westens zu den islamischen Staaten
betrifft, nicht zum ,,Krieg der Zivilisationen® fiihrt, ,,ist der Westen gefordert,
eine profunde Kenntnis der religiésen und philosophischen Grundlagen der
anderen Zivilisationen zu erwerben, um die Weltsicht der Menschen dieser
Zivilisationen besser zu verstehen“ (Huntington 1993).

Literatur

Ashmawy, Muhammad, 1995: L’islamisme contre I’islam. Paris.

Bistolfi, Robert/Zabbal Francois (Hg.), 1995: Islams d’Europe - Intégration ou Insertion
communautaire? La Tour d’Aigues.

Hippler, Jochen/Lueg, Andrea (Hg.), 1993: Feindbild Islam. Hamburg.

Hodgson, Marshall, 1974: The venture of Islam. Chicago.

Huntington, Samuel P., 1993: The Clash of Civilisations? Foreign Affairs Nr. 3.

Hunziker, Ernst, 1995: Das Weltliche im Islam. Osnabriick/Ziirich.

Kepel, Gilles/Richard, Yann, 1990: Intellectuels et militants de I’Islam contemporain. Paris.

Kepel, Gilles, 1994: A 1I’Ouest d’Allah. Paris.

Nagel, Tilman, 1993: Der Koran. Miinchen.

Nagel, Tilman, 1994: Geschichte der islamischen Theologie. Miinchen.

Ross, Jan, 1995: Wieim Himmel also nicht auf Erden. Frankfurter Allgemeine Zeitung, 11.3.

Abu-Sahlieh, Sami Aldeeb, 1995: Les Musulmans face aux droits de I’homme. Bochum.

Tibi, Bassam, 1994: Im Schatten Allahs. Der Islam und die Menschenrechte. Miinchen.

Tibi, Bassam, 1994: Wer ist der Souverdn? Frankfurter Allgemeine Zeitung , 20. 4.

Tibi, Bassam, 1995: Ist der islamische Terrorismus ein Dschihad? Frankfurter Allgemeine
Zeitung , 6. 3.

Tibi, Bassam, 1995: Die Entwestlichung des Rechts. Frankfurter Allgemeine Zeitung, 23. 6.

Tibi, Bassam, 1995: Krieg der Zivilisationen. Politik und Religion zwischen Vernunft und
Fundamentalismus. Hamburg,.

WIDERSPRUCH - 30/95 119



	Islam und Menschenrechte : der Koran, Fundamentalismus und Integration muslimischer Minderheiten

