
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 15 (1995)

Heft: 30

Artikel: Die Berberkultur in Algerien : warum ein ethnischer Konflikt nicht
eskaliert

Autor: Kebir, Sabine

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652232

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sabine Kebir

Die Berberkultur in Algerien
Warum ein ethnischer Konflikt nicht eskaliert

Außer in Frankreich findet der im westlichen Nordafrika schwelende söge-
nannte Berberkonflikt in Europa kaum Beachtung, obgleich er in den letzten
Jahrzehnten mehrmals zu eskalieren drohte. Die Berberkulturen, speziell die
der Kabylei, woher bereits seit der Jahrhundertwende die meisten nordafri-
kanischen Einwanderer nach Frankreich kommen, verfügen hier über eine
stärkere Repräsentanz in Kulturassoziationen und -institutionen als alle
anderen nordafrikanischen Volkskulturen. Das Niveau der von ihnen in die
Öffentlichkeit gebrachten Schriften und Statements reicht von höchsten
wissenschaftlichen Ansprüchen bis hin zu Äußerungen ideologischer Selbst-
Verblendung, wie z.B., daß die berberischen Kulturen den arabischen über-
legen seien.

Hier ist es nicht Aufgabe, sich mit der Palette von Positionen im einzelnen
auseinanderzusetzen. Eine gewisse Mythenbildung ist jedenfalls der Tatsa-
che geschuldet, daß die Berberkulturen nur in Frankreich die Möglichkeit
haben, sich öffentlich zu artikulieren. In ihrem eigentlichen Herkunftsgebiet
sind sie bis heute gezwungen, unter diktatorischen Regimen zu leben, von
denen sie unterschiedlich, in jedem Falle aber massiv unterdrückt werden.
Denn obwohl in Marokko knapp 50 Prozent der Bevölkerung im Alltag noch
Berbersprachen spricht, in Algerien etwa 30 Prozent und in Tunesien 5

Prozent, ist die offizielle Staatskultur aller Maghrebländer die Arabität, die
den französischen Einfluss, das Französische im Bildungssystem ersetzen
soll. Die offizielle Arabität bezieht sich vollständig auf die im Orient
entwickelte Intellektuellensprache, die ich im folgenden als 'Hocharabisch'
bezeichnen werde. Die realen, von den wirklichen Mehrheiten im Alltag
gesprochenen und auch in der Kommunikation mit den Berbern zur Anwen-
dung kommenden arabischen Sprachen, die ich im folgenden unter dem

Begriff 'Maghrebarabisch' zusammenfasse, besitzen wie die Berberspra-
chen bislang kaum mehr Repräsentanz in den Medien und im Bildungswe-
sen. Im Unterschied zu den Berbern haben die arabophonen Mehrheiten des

Maghreb aber in Frankreich bislang kaum eine Kulturlobby. Hier bahnt sich
erst seit den internationalen Erfolgen der Rai-Musik ein Wandel an.

Noch bestehende Formen des Berberischen, der hamito-semitischen Ur-
spräche Nordafrikas, werden auch von den Tuareg in Mali und Niger
gesprochen, in einigen lybischen Oasen und selbst im ägyptischen Siwa: Die
altägyptische Hochkultur war berberisch. Berberische Reiche und Stämme
haben den Phöniziern, später den Römern und schließlich den Arabern
jahrhundertelang Widerstand geleistet. Im Küstenstreifen herrschte schon
seit dem zweiten Jahrhundert egalitäres Urchristentum. Diesem Milieu
entstammte der Kirchenlehrer Augustinus (430t), der freilich durch sein
Eintreten für die römische Staatskirche vom berberischen Standpunkt aus ein
Renegat war. Im Atlasgebirge und in der Sahara hingen die Berber damals oft

WIDERSPRUCH - 30/95 103



jüdischen Glaubensvorstellungen an. Die den Arabern Widerstand leistende
jüdische Königin Kahina (6./7. Jahrhundert) aus dem algerischen Aurèsge-
birge ist heute ein Symbol der maghrebinischen Frauenbewegungen.

Die Islamisierung des Maghreb gelang erst, als die Araber mit den
Berberfürsten gemeinsam die Eroberung der iberischen Halbinsel in Angriff
nahmen. In der Kultur Andalusiens muß man eine Mischkultur sehen, die
wesentliche Impulse nicht nur aus (dem arabischen) Damaskus, sondern
eben auch aus (dem berberischen) Nordafrika empfing. Infolge der spani-
sehen, türkischen und französischen Kolonisierungen wurde die Berberkul-
tur in der nachfolgenden Geschichte auf das Bäuerlich-Folkloristische redu-
ziert.

Mit der Ausbreitung und Festigung der arabo-islamischen Kultur in den
städtischen Herrschaftszentren Nordafrikas hatte ein allmähliches Zurück-
drängen der Berbersprachen - im Süden in die Sahara und im Norden in die
ärmeren Gebirgsregionen begonnen. Das entstehende Maghrebarabisch
pflanzte sich in die berberische Grammatik und Aussprache ein, weshalb bis
heute eine Kommunikationsschranke zum Hocharabischen besteht, die auch
die algerische normale Schulbildung nicht beseitigt. Obgleich auch die
Berbersprachen den Wortschatz des Arabischen assimilierten, existiert hier
eine zweite Kommunikationsschranke, die in der Praxis freilich von den oft
auch Maghrebarabisch sprechenden berberischen Männern überwunden
wird. Die ans Haus bzw. ans Dorf gebundenen Frauen sprechen oft nur
berberisch. Diese Sprachentwicklung auf Kosten des Berberischen hält bis
heute an. Diese Arabisierung, die wesentlich durch die Bevölkerungsfluk-
tuation, aber auch durch den Militärdienst gefördert wird, scheint auch ohne
mediale Unterstützung viel vitaler zu sein als die offizielle Arabisierungpoli-
tik auf der Basis des Hocharabischen.

Der Berberkonflikt stellt sich für historisch ungebildete Nordafrikaner oft
als ethnischer Konflikt dar, obwohl er in Wirklichkeit 'nur' ein Sprachenkon-
flikt ist. Und obwohl nur eine kleine Anzahl von arabischen Kriegern den

Islam in den Maghreb brachten, halten sich die Arabophonen für ihre
direkten Nachfahren. Folklorische Feldforschung kann aber die Berberkul-
tur in Sitten, Liedern, Mythen, in der um den Couscous entwickelten Küche
und nicht zuletzt in dem vom orthodoxen Islam verworfenen Marabutkult
auch in den arabophonen Gebieten mühelos nachweisen (Neumann 1983).

Daß die heutigen Gegensätze teilweise erst von der Kolonialmacht ge-
schürt wurden, zeigt ein Blick ins 19. Jahrhundert, wo sich die Loyalitäten
keineswegs nach den Sprachgrenzen ausrichteten. Als der aus dem - seit dem
16. Jahrhundert arabophonen - Oranais stammende Emir Ab El Kader
versuchte, die algerischen Stämme gegen die eindringende Kolonialmacht
zu einen, wurde er von den Kabylen als Sultan anerkannt und militärisch
unterstützt. Das arabophone Constantinois folgte dagegen dem türkischen
Bey Achmed, der sich dem Emir nicht verbünden wollte.

Heute ist die sogar in den Schulen gelehrte unhistorische Ansicht verbrei-
tet, daß die Arabophonen bis zum Auftauchen des französischen Kolonisa-
tors reines Hocharabisch gesprochen hätten. Folglich gilt vielen Berbern der

104 WIDERSPRUCH - 30/95



sich auf die Arabität stützende moderne undemokratische Zentralismus des

gegenwärtigen Militärregimes als Wiederaufleben eines alten, den Franzo-
sen und Türken vorangegangenen Kolonialismus. Während Arabophone
zum Panarabismus und Panislamismus neigen, sind Berberophone oft stolz
darauf, daß ihre Sprache und Kultur bis heute erhalten blieb. Die in Europa
öfters zu hörende Behauptung, daß die berberische Frau freier als die
arabische sei, ist allerdings mit Vorsicht aufzunehmen. Denn vor allem die
Monetarisierung des Alltags hat jene bis in jüngere Zeit bei den Berbern
tatsächlich erhaltenen, aber sehr verschiedenen Formen matriarchalen Ehe-
rechts ausgehöhlt. Alte Frauenrechte sind am deutlichsten noch bei den

Tuareg, weniger bei den Chaouia im Aurèsgebirge erhalten. Bei den Mo-
zabiten und in der Kabylei kann man ähnliche, teilweise allerschlimmste
Formen der Frauenunterdrückung antreffen, wie sie auch in den arabophonen
Gebieten vorkommen.

Auch die von Berbern in Europa verbreitete Meinung, ihre traditionelle
Institution der 'Djemaa' - des über die Angelegenheiten der Gemeinde
entscheidende Ältestenrats - prädestiniere sie eher zur modernen Demokra-
tisierung als die anderen Nordafrikaner, ist unhaltbar. Der Ältestenrat exi-
stierte historisch nicht nur bei den Berbern, sondern in allen afrikanischen
Gesellschaften. Er verschwand mit der Verstädterung. In landwirtschaftli-
chen Regionen blieben Reste davon erhalten. Er hat auf Grund des Aus-
Schlusses der Frauen, der Jugendlichen und der Armen aber keine demokra-
tische Struktur im modernen Sinne, sondern kann lediglich lokale Gegenge-
wichte zur Zentralmacht schaffen.

Der Widerstand der Berberkultur

Aus zwei Gründen stellen die Berberbewegungen - neben den Frauenbewe-

gungen - aber doch einen wichtigen Katalysator der Demokratiebewegun-
gen im Maghreb dar: Zum einen ist ihr Kampf heute ganz auf Formen des

zivilen Widerstands ausgerichtet; zum andern fordern sie die Anerkennung
der kulturellen Differenz bei gleichzeitig zu realisierender ziviler und recht-
licher Gleichstellung ein. Mit dieser - vom modernen Zentralismus nicht
erfüllten - Forderung stehen die Berberbewegungen auch konträr zum
Islamismus, dessen Programm nur ein noch radikalerer Panislamismus und
Panarabismus ist: Ein Gott, ein Volk, eine Sprache. Ergänzend muss freilich
festgehalten werden, daß sowohl der moderne Zentralismus als auch der
politisch-religiöse Islamismus Funktionäre und glühende Verfechter auch
unter Berbern gefunden hat. So stammt der radikale FIS-Führer Mohamed
Said, der Anfang 1994 in die Führung der GIA (Groupe Islamique Armé)
aufgenommen wurde, aus der Kabylei.

Im folgenden möchte ich mich auf den Berberkonflikt Algeriens be-
schränken, der sich in den letzen Jahren gewissermaßen quer in die von den
Islamisten ausgelöste Krise einklinkte. Deren kulturelle Grundtendenz ver-
stärkt noch einmal die offiziell ohnehin schon festgelegte Orientierung auf
das Hocharabische, mit welchem das Französische auf allen Gebieten er-

WIDERSPRUCH - 30/95 105



setzt, in Wirklichkeit aber auch die gewachsenen Volkskulturen ausgelöscht
werden soll. Besonders im Petrodollarland Algerien stand diese Sprachenpo-
litik auch in flagrantem Gegensatz zur Industrialisierungspolitik, die in den

siebziger Jahren auf der Basis modernster, also keineswegs arbeitsintensiver
Hochtechnologie vorangetrieben wurde. Sie verlangte nicht nur von den

Führungkräften, sondern auch von Arbeitern die Kenntnis des Französi-
sehen. Deshalb wird es heute von mehr Algeriern beherrscht als jemals
zuvor.

Die Berberophonen, im wesentlichen deren größte Gruppe, die Kabylen,
orientierten sich unter diesen Bedingungen sprachlich auf ihre eigene kultu-
relie Identität und auf den französisch dominierten Arbeitsmarkt. Hierbei
kam gerade ihnen auch zunutze, daß ihre Region traditionell die stärkste
Fraktion von Arbeitsemigranten in Frankreich stellt. Obwohl es zum Ma-
chiavellismus des FLN-Regimes gehörte, daß ausgerechnet die Bildungsmi-
nister und Staatssekretäre, die die Arabisierung voranzutreiben hatten, aus
der Kabylei stammten, entwickelte sich vor allem hier ein Volkswiderstand
gegen die offizielle Etablierung des Hocharabischen im Schulwesen und den
Ausschluß des Berberischen, das nicht einmal gesungen werden durfte.
Dieser verband sich mit dem bereits kurz nach der Unabhängigkeit entstan-
denen Widerstand gegen den politischen Zentralismus, der 1963 zu einem
mehrmonatigen bewaffneten Aufstand geführt hatte. Seinerzeit als 'sépara-
tistisch ' denunziert, wird er von den Kabylen heute als Beginn ihres Kampfes
um politischen und kulturellen Pluralismus gesehen. Hocine Ait Ahmed, im
algerischen Unabhängigkeitskampf (1954-62) mit Ben Bella verbündet und

gemeinsam mit diesem Opfer einer französischen Flugzeugentführung,
wurde damals zum Tode verurteilt, konnte aber ins Schweizer Exil entkörn-
men. Seine ganz auf die Kabylei und auf das an deren Peripherie liegende
Algier beschränkte Partei, die Front t/es Forces Soc/a/istes (FFS), wurde
verboten wie wenig später - nämlich nach dem Putsch Boumedienes 1965 -
auch die Partei der Kommunisten.

Bis 1988 wurde Algerien so endgültig zu einem von der FLN Front de
Lifoe'rado/! Aatt'ona/e (FLN) geführten Einparteienstaat. In den seit der

Unabhängigkeit verabschiedeten Verfassungen wird das arabo-islamische
Erbe stets über das nur beiläufig als Quelle der nationalen Kultur genannte
Berbertum gestellt. In der Kultur des Widerstands entwickelte sich aber auch
eine gegenläufige Tendenz: Algeriens größter Schriftsteller Kateb Yacine,
der nach der Unabhängigkeit nur noch in Maghrebarabisch schrieb, verkün-
dete zu jeder sich bietenden Gelegenheit, daß das Berbertum die ursprüng-
liehe und prioritäre Kultur aller Algerier sei, also auch der Arabophonen.

Diesen ist aber die enge grammatische Beziehung ihrer Sprache zum
Berberischen nicht bewußt. Die besonders den modernen technischen Be-
reich betreffenden starken französischen Einflüsse im Maghrebarabischen
machen es für viele plausibel, daß ihr angeblich bis 1830 reines Hocharabisch
durch den Kolonisator 'verdorben' worden sei. Sie glauben, daß die von
Schule und Universität betriebene Annäherung an die Sprache des Korans
und anderer arabischer Staaten zumindest für künftige Generationen reali-

106 WIDERSPRUCH - 30/95



sierbar ist. Die Psychiaterin Houria Salhi weist daraufhin, daß das arabopho-
ne Kind in der Schule einer noch größeren Entfremdung unterliegt als das

berberophone. Während dieses Kind weiß, daß es in einer von der seinen

ganz verschiedenen Sprache unterrichtet wird, redet man dem arabophonen
Kind in der Schule ein, daß es falsch spricht und daß auch seine Eltern falsch
sprechen. Durch den Zwang, Grammatik und Wortschatz zu orientalisieren,
wird das traditionelle 'Auswendiglernen'gepflegt, nicht aber jene Kreativi-
tat, die die ehrgeizigen Industrialisierungsprojekte eigentlich erfordern. Da
das Französische als Unterrichtssprache systematisch abgebaut wurde, öff-
nete sich der Arbeitsmarkt vor allem den Jugendlichen, die es noch im
Elternhaus lernen konnten.

Im Vertrauen auf die im Zuge der Arabisierungspolitik versprochene
soziale Unterstützung und Förderung profitierten auch die ärmeren arabo-
phonen Schichten von dem seit den siebziger Jahren massenhaften Zugang
zu den Universitäten. Sie entschieden sich im allgemeinen gegen das damals
noch in allen Fächern angebotene Studium in Französisch. Dazu entschlos-
sen sich eher Jugendliche aus der Kabylei oder aus den bereits in modernen
Berufen integrierten Elternhäusern. Damit gerieten sie zwar in Gegensatz zur
offiziellen Politik, vergrößerten aber ihre Chancen auf dem Arbeitsmarkt.

1980 kam es in der Kabylei zu einem mehrwöchigen Aufstand, dem
'Berberfrühling', der die sezessionistischen Tendenzen der sechziger Jahre
überwand und neben der Anerkennung der Berbersprachen auch die des

Maghrebarabischen im Schulwesen forderte. Das im Ergebnis des Aufstan-
des vom Regime versprochene große Institut zur Erforschung und Förderung
der algerischen Volkskulturen wurde jedoch niemals eingerichtet.

Die Forderungen des mehrwöchigen Aufstands wurden von der kabyli-
sehen Metropole Tizi Ouzou an die Universität des naheliegenden Algier
getragen und prägten dort fortan die Auseinandersetzungen zwischen zwei
studentischen Hauptströmungen, die freilich beide in scharfer Opposition
zum Regime standen. Die wichtigste Frontlinie verlief zwischen einer
'realitätsbezogenen' frankophon-berberistischen Tendenz, die mit Mitteln
des zivilen Widerstands agierte und einer das Hocharabische einfordernden
panislamischen Tendenz, die bereits damals vor Gewalttaten - bis hin zum
Mord - in den Universitäten nicht zurückschreckte. Letztere inspirierte sich
zunehmend am totalitären Revolutionsmodell aus dem Iran, was bis zu
Übertritten zur Schia, zur schiitischen Partei, führte. Die Streiks und Aktio-
nen der arabophonen Studenten forderten vom Regime die sofortige Ab-
Schaffung der frankophonen Studiengänge. Sie glaubten, sich auf diese
Weise den Zugang zum Arbeitsmarkt zu erkämpfen.

Der FLN-Staat gab diesen Forderungen in den achtziger Jahren durch
rasche Arabisierung der Schulen und Hochschulen nach, konnte den Arabo-
phonen aber nur Arbeitsplätze im Schulwesen und in den niederen Rängen
der Verwaltung anbieten. Die sich anbahnende Krise verschärfte sich zusätz-
lieh, weil das Regime seine bisherige Sozialpolitik auf Petrodollarbasis
abbrechen mußte. Die Industrie stagnierte nicht nur wegen der Schwerfällig-
keit der Planwirtschaft und der das Wirtschaftswachstum bei weitem über-

WIDERSPRUCH - 30/95 107



treffenden Bevölkerungszunahme (von 1962 bis 2000 wird die Bevölke-
rungszahl sich verdreifachen), sondern vor allem wegen des unaufhaltsamen
Verfalls der Erdölpreise. Rasch wuchs die nun auch die jugendlichen Zwei-
oder Dreisprachler erfassende Massenarbeitslosigkeit.

Die Eskalation in der Kabylei bleibt aus

Bis etwa 1985 versuchte das Regime wie Sadat in Ägypten, die islamistische
Tendenz gegen die Demokratisierungsforderungen zu instrumentalisieren.
Mit einem Familiengesetz, das den in der Verfassung verankerten Gleich-
heitsgrundsatz von Mann und Frau bricht (vgl. dazu Kebir 1995, 199ff.;
Messaoudi 1995,82 ff.), hatte das Regime in den Augen der Demokratiebe-

wegungen 1984 ein noch über die Gemeinsamkeiten in der Arabisierungspo-
litik hinausgehendes strategisches Bündnis mit den Islamisten anvisiert.
Diese wähnten sich freilich wenig später schon stark genug, um die Macht
allein zu übernehmen. Deshalb wurden seit Mitte der achtziger Jahre nicht
mehr nur Linke und Demokraten, sondern auch islamistische Extremisten
politisch verfolgt.

In der Folge eines mehrere Tage andauernden Jugendaufstandes im
Oktober 1988 sah sich die algerische Regierung Chadli zur Proklamation des

politischen Pluralismus gezwungen. Rasch wurden über fünfzig Parteien
zugelassen, darunter auch der FIS (Front /s/am/gne dn So/n/) und zwei vor
allem in der Kabylei verwurzelte Parteien: die alte sozialistische FFS unter
Hocine Ait Ahmed und der RCD (RossemWenzent pour /a C'n/twre et /o
De/nocrotz'e) unter Said Sadi. Die Führer standen in feindlicher Rivalität,
obwohl die Parteiprogramme fast identisch waren: Anerkennung und Förde-

rung aller algerischer Volkskulturen, gemischte Wirtschaft und Sozialstaat,
Gleichberechtigung der Frauen. Weil die FFS von vielen Arabophonen
immer noch des Sezessionismus verdächtigt wurde, gelang es dem neuen
RCD eher als Ait Ahmed auch unter arabophonen Intellektuellen Anhänger
zu gewinnen. Dennoch wählte die Kabylei bei den ersten freien Parlaments-
wählen 1991 fast geschlossen die FFS, die im Landesmaßstab an zweiter
Stelle, hinter den Islamisten lag. Die FLN kam nur auf den dritten Rang.
Hätten die Islamisten nach den Wahlen 1991 die Macht tatsächlich übernom-
men, wäre ein bewaffneter Konflikt mit der republikanischen Kabylei der
Berber fast unausweichlich geworden.

Ait Ahmed rief eine Woche nach dem ersten Wahlgang zu einem friedli-
chen Marsch der Demokraten sowohl gegen die Errichtung eines islamisti-
sehen Staates als auch eines Militärregimes auf, an dem über eine halbe
Million Menschen teilnahmen. Die wenig später erfolgte Machtübernahme
des Militärregimes und das Verbot des FIS wurde von der FFS abgelehnt,
vom RCD indes begrüßt. Diese unterschiedlichen Positionen setzten sich
auch in der Frage des nationalen Dialogs fort, der die islamistischen Attentate
und die Menschenrechtsverletzungen des Regimes zu beenden hätte. Der
RCD fordert als Vorbedingung des Dialogs die Beendigung der Guerillaak-
tivitäten durch freiwilligen Beschluß der Islamisten oder durch die staatli-

108 WIDERSPRUCH - 30/95



chen Ordnungskräfte. Die FFS war dagegen bereit, an einem im römischen

Sant'Egidio arrangierten Treffen von Oppositionsparteien teilzunehmen, bei
dem auch der Heilsfrontsprecher Anwar Haddam anwesend war, der in
seinem amerikanischen Exil die Guerillaaktionen öffentlich als 'Heiligen
Volkskrieg' propagiert. Das unterzeichnete Programm enthält nur eine

allgemeine Verurteilung der Gewalt, erkennt die kulturellen Rechte der
Berber aber an. Da die islamistische Heilsfront FIS offizielle Sprecherman-
date niemals erteilt hat, besitzt Haddams Unterschrift bislang nur taktisches
Gewicht.

Jenseits der politischen Fraktionierungen zwischen RCD und FFS akti-
vierte sich in der Kabylei, trotz des gerade hier auch tobenden islamistischen
Terrors, erneut die Volksbewegung zur Durchsetzung des Berberischen. Sie
wurde nicht von den Parteien, sondern von einigen - seit der Demokratisie-

rung legal arbeitenden - Kulturassoziationen koordiniert.
Ganz Algerien wurde im Sommer 1994 von der bewaffneten GIA (Groupe

7s/a/n«re Arme) zum Boykott der Schulen und Universitäten aufgerufen,
falls die Koedukation von Jungen und Mädchen nicht abgeschafft und der
Frauenschleier obligatorisch würde. Obwohl an die 800 Schulen in Brand
gesteckt, Lehrerinnen und Lehrer und Schülerinnen und Schüler vor aller
Augen in den Klassenzimmern ermordet wurden, wurde dieser Streikaufruf
nicht befolgt, was als erste große politische Niederlage der Islamisten
einzuschätzen ist. (Zur aktuellen Lage vor den Präsidentschaftswahlen vom
16. November 1995 siehe Addi 1995)

Allein in der Kabylei blieben zwischen September 1994 und März 1995
die Schulen geschlossen. Freilich folgte man hier nicht dem Aufruf des GIA,
sondern dem des MCB (Mowve/nenr pour /a Cu/tare 5eri>ère). Es wurden
große Demonstrationen, Sit-ins und öffentliche Streiktage organisiert, an
denen nach dem Vorbild der Intifada die Geschäfte geschlossen blieben.
Ergebnis der Mobilisierung war auch die Formierung von antiislamistischen
Bürgerwehren in kabylischen Dörfern, die von den staatlichen Ordnungs-
kräften bislang nur ungenügend geschützt wurden. Dieses Modell von
Bürgermilizen wurde in angrenzenden und auch weiter entfernt liegenden
arabophonen Dörfern übernommen.

Der fast achtmonatige Streik der Berberbewegung nutzte die politische
Schwäche des Regimes geschickt aus. Zwar bestand die Gefahr einer
zusätzlichen Frontlinie im Bürgerkrieg, es war ein risikoreiches Spiel mit
dem Feuer. Unter dem faktisch ausfallenden Schuljahr litten vor allem die
Kinder der einfachen Leute, während die Wohlhabenderen ihren Nachwuchs
bei Verwandten in den arabophonen Gebieten oder auch in Frankreich
einschulten.

Die große Opfer- und Risikobereitschaft der Kabylen wurde schließlich
belohnt. Als die Schulen auch nach den Winterferien geschlossen blieben,
gab das Militärregime nach und bildete endlich Nationale Kommissionen
unter Einschluß von Vertretern der Streikleitung, die nun Programme zur
Integration der Berberkultur in Schulen und Universitäten ausarbeiten sol-
len.

WIDERSPRUCH - 30/95 109



Große Bedeutung für die Demokratisierungsprozesse in Algerien hat der

Erfolg der Berber vor allem deshalb, weil ihr Kampf seit 1980 in demonstra-
tiver Abgrenzung vom islamistischen Terror ausschließlich mit Mitteln des
zivilen Widerstandes geführt wurde. Mit der Betonung des Berbertums «//er
Algerierinnen und Algerier, also auch für die arabophonen Volkskulturen hat
die Berberbewegung selbst bereits Konfliktpotential abgebaut, das leicht zu
einem gewalttätigen Ethnokonflikt hätte führen können. Das Ausbleiben der
Eskalation ist aber zweifelos auch darauf zurückzuführen, daß keine auslän-
dischen Interessen im Berberkonflikt im Spiel sind.

Literatur

Addi, Cahouari, 1994: L'Algérie et la démocratie. Paris.

Ders., 1995: Die Spirale der Gewalt. WoZ/Le Monde diplomatique Oktober, Zürich.
Comité de défense des droits culturels en Algérie, 1980: Tafsut Imazighen, Le Printemps

Berbère, Paris.

Kebir, Sabine, 1995: Algerien. Zwischen Traum und Alptraum. Düsseldorf.
Messaoudi, Khalida, 1995: Worte sind meine einzige Waffe. Eine Algerierin im Fadenkreuz

des Fundamentalismus. München.
Neumann, Wolfgang, 1983: Die Berber. Vielfalt und Einheit einer alten nordafrikanischen

Kultur. Köln.
Reporters sans Frontières, 1994: Le Drame Algérien. Un peuple en otage. Paris.

Yacine, Kateb, 1987: Nedschma. Roman, Frakfurt/Main.

Catherine Samary
Die Zerstörung
Jugoslawiens
Ein europäischer Krieg
Aus dem Französischen von

Birgit Althaler
167 Seiten

Zeittafel, Literaturverz.

DM/SFr 25,00/öS 185,00

1995, ISBN 3-929008-81-S

Neu bei ISP

Wird der junge Frieden in Bosnien halten?
Die französische Osteuropa-Spezialistin

zeigt in ihrem Buch, daß der Krieg im ehe-

maligen Jugoslawien kein ethnischer ist,

sondern der extremste Ausdruck sozialer

Polarisierungen, die auch in anderen Regio-

nen - etwa in Ungarn oder in Mexico - exi-

stieren. Folglich stellt sie in ihrem Buch

dem für Bosnien beschlossenen nationali-
stischen Fösungsversueh einen anderen

gegenüber.

Neuer ISP Verlag
Marienstr. 15

D-76137 Karlsruhe

Telefon (0721)31183
Fax (0721)31250

110 WIDERSPRUCH - 30/95


	Die Berberkultur in Algerien : warum ein ethnischer Konflikt nicht eskaliert

