Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 15 (1995)

Heft: 30

Artikel: Die Berberkultur in Algerien : warum ein ethnischer Konflikt nicht
eskaliert

Autor: Kebir, Sabine

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652232

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652232
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Sabine Kebir

Die Berberkultur in Algerien
Warum ein ethnischer Konflikt nicht eskaliert

AuBer in Frankreich findet der im westlichen Nordafrika schwelende soge-
nannte Berberkonflikt in Europa kaum Beachtung, obgleich er in den letzten
Jahrzehnten mehrmals zu eskalieren drohte. Die Berberkulturen, speziell die
der Kabylei, woher bereits seit der Jahrhundertwende die meisten nordafri-
kanischen Einwanderer nach Frankreich kommen, verfiigen hier iiber eine
starkere Reprdsentanz in Kulturassoziationen und -institutionen als alle
anderen nordafrikanischen Volkskulturen. Das Niveau der von ihnen in die
Offentlichkeit gebrachten Schriften und Statements reicht von héchsten
wissenschaftlichen Anspriichen bis hin zu AuBerungen ideologischer Selbst-
verblendung, wie z.B., daB die berberischen Kulturen den arabischen iiber-
legen seien.

Hier ist es nicht Aufgabe, sich mit der Palette von Positionen im einzelnen
auseinanderzusetzen. Eine gewisse Mythenbildung ist jedenfalls der Tatsa-
che geschuldet, dal die Berberkulturen nur in Frankreich die Mdglichkeit
haben, sich 6ffentlich zu artikulieren. In ihrem eigentlichen Herkunftsgebiet
sind sie bis heute gezwungen, unter diktatorischen Regimen zu leben, von
denen sie unterschiedlich, in jedem Falle aber massiv unterdriickt werden.
Denn obwohl in Marokko knapp 50 Prozent der Bevolkerung im Alltag noch
Berbersprachen spricht, in Algerien etwa 30 Prozent und in Tunesien 5
Prozent, ist die offizielle Staatskultur aller Maghrebldnder die Arabitit, die
den franzosischen Einfluss, das Franzosische im Bildungssystem ersetzen
soll. Die offizielle Arabitit bezieht sich vollstindig auf die im Orient
entwickelte Intellektuellensprache, die ich im folgenden als ‘Hocharabisch’
bezeichnen werde. Die realen, von den wirklichen Mehrheiten im Alltag
gesprochenen und auch in der Kommunikation mit den Berbern zur Anwen-
dung kommenden arabischen Sprachen, die ich im folgenden unter dem
Begriff ‘Maghrebarabisch’ zusammenfasse, besitzen wie die Berberspra-
chen bislang kaum mehr Reprisentanz in den Medien und im Bildungswe-
sen. Im Unterschied zu den Berbern haben die arabophonen Mehrheiten des
Maghreb aber in Frankreich bislang kaum eine Kulturlobby. Hier bahnt sich
erst seit den internationalen Erfolgen der Rai-Musik ein Wandel an.

Noch bestehende Formen des Berberischen, der hamito-semitischen Ur-
sprache Nordafrikas, werden auch von den Tuareg in Mali und Niger
gesprochen, in einigen lybischen Oasen und selbst im dgyptischen Siwa: Die
altigyptische Hochkultur war berberisch. Berberische Reiche und Stimme
haben den Phoniziern, spéiter den Romern und schlieBlich den Arabern
jahrhundertelang Widerstand geleistet. Im Kiistenstreifen herrschte schon
seit dem zweiten Jahrhundert egalitires Urchristentum. Diesem Milieu
entstammte der Kirchenlehrer Augustinus (4307), der freilich durch sein
Eintreten fiir die rémische Staatskirche vom berberischen Standpunkt aus ein
Renegat war. Im Atlasgebirge und in der Sahara hingen die Berber damals oft

WIDERSPRUCH - 30/95 103



jiidischen Glaubensvorstellungen an. Die den Arabern Widerstand leistende
jiidische Konigin Kahina (6./7. Jahrhundert) aus dem algerischen Aurésge-
birge ist heute ein Symbol der maghrebinischen Frauenbewegungen.

Die Islamisierung des Maghreb gelang erst, als die Araber mit den
Berberfiirsten gemeinsam die Eroberung der iberischen Halbinsel in Angriff
nahmen. In der Kultur Andalusiens muB3 man eine Mischkultur sehen, die
wesentliche Impulse nicht nur aus (dem arabischen) Damaskus, sondern
eben auch aus (dem berberischen) Nordafrika empfing. Infolge der spani-
schen, tiirkischen und franzosischen Kolonisierungen wurde die Berberkul-
tur in der nachfolgenden Geschichte auf das Bauerlich-Folkloristische redu-
ziert.

Mit der Ausbreitung und Festigung der arabo-islamischen Kultur in den
stidtischen Herrschaftszentren Nordafrikas hatte ein allméhliches Zuriick-
dringen der Berbersprachen — im Siiden in die Sahara und im Norden in die
drmeren Gebirgsregionen begonnen. Das entstehende Maghrebarabisch
pflanzte sich in die berberische Grammatik und Aussprache ein, weshalb bis
heute eine Kommunikationsschranke zum Hocharabischen besteht, die auch
die algerische normale Schulbildung nicht beseitigt. Obgleich auch die
Berbersprachen den Wortschatz des Arabischen assimilierten, existiert hier
eine zweite Kommunikationsschranke, die in der Praxis freilich von den oft
auch Maghrebarabisch sprechenden berberischen Ménnern iliberwunden
wird. Die ans Haus bzw. ans Dorf gebundenen Frauen sprechen oft nur
berberisch. Diese Sprachentwicklung auf Kosten des Berberischen hilt bis
heute an. Diese Arabisierung, die wesentlich durch die Bevolkerungsfluk-
tuation, aber auch durch den Militardienst geférdert wird, scheint auch ohne
mediale Unterstiitzung viel vitaler zu sein als die offizielle Arabisierungpoli-
tik auf der Basis des Hocharabischen.

Der Berberkonflikt stellt sich fiir historisch ungebildete Nordafrikaner oft
alsethnischer Konflikt dar, obwohl er in Wirklichkeit ‘nur’ ein Sprachenkon-
flikt ist. Und obwohl nur eine kleine Anzahl von arabischen Kriegern den
Islam in den Maghreb brachten, halten sich die Arabophonen fiir ihre
direkten Nachfahren. Folklorische Feldforschung kann aber die Berberkul-
tur in Sitten, Liedern, Mythen, in der um den Couscous entwickelten Kiiche
und nicht zuletzt in dem vom orthodoxen Islam verworfenen Marabutkult
auch in den arabophonen Gebieten miihelos nachweisen (Neumann 1983).

DaB die heutigen Gegensitze teilweise erst von der Kolonialmacht ge-
schiirt wurden, zeigt ein Blick ins 19. Jahrhundert, wo sich die Loyalititen
keineswegs nach den Sprachgrenzen ausrichteten. Als der ausdem—seitdem
16. Jahrhundert arabophonen — Oranais stammende Emir Ab El Kader
versuchte, die algerischen Stimme gegen die eindringende Kolonialmacht
zu einen, wurde er von den Kabylen als Sultan anerkannt und militdrisch
unterstiitzt. Das arabophone Constantinois folgte dagegen dem tiirkischen
Bey Achmed, der sich dem Emir nicht verbiinden wollte.

Heute ist die sogar in den Schulen gelehrte unhistorische Ansicht verbrei-
tet, daf die Arabophonen bis zum Auftauchen des franzodsischen Kolonisa-
tors reines Hocharabisch gesprochen hitten. Folglich gilt vielen Berbern der

104 WIDERSPRUCH - 30/95



sich auf die Arabitit stiitzende moderne undemokratische Zentralismus des
gegenwirtigen Militdrregimes als Wiederaufleben eines alten, den Franzo-
sen und Tiirken vorangegangenen Kolonialismus. Wihrend Arabophone
zum Panarabismus und Panislamismus neigen, sind Berberophone oft stolz
darauf, daB ihre Sprache und Kultur bis heute erhalten blieb. Die in Europa
ofters zu horende Behauptung, daB die berberische Frau freier als die
arabische sei, ist allerdings mit Vorsicht aufzunehmen. Denn vor allem die
Monetarisierung des Alltags hat jene bis in jiingere Zeit bei den Berbern
tatsachlich erhaltenen, aber sehr verschiedenen Formen matriarchalen Ehe-
rechts ausgehohlt. Alte Frauenrechte sind am deutlichsten noch bei den
Tuareg, weniger bei den Chaouia im Aurésgebirge erhalten. Bei den Mo-
zabiten und in der Kabylei kann man &hnliche, teilweise allerschlimmste
Formen der Frauenunterdriickung antreffen, wie sie auch inden arabophonen
Gebieten vorkommen.

Auch die von Berbern in Europa verbreitete Meinung, ihre traditionelle
Institution der ‘Djemaa’ — des iiber die Angelegenheiten der Gemeinde
entscheidende Altestenrats — pridestiniere sie eher zur modernen Demokra-
tisierung als die anderen Nordafrikaner, ist unhaltbar. Der Altestenrat exi-
stierte historisch nicht nur bei den Berbern, sondern in allen afrikanischen
Gesellschaften. Er verschwand mit der Verstddterung. In landwirtschaftli-
chen Regionen blieben Reste davon erhalten. Er hat auf Grund des Aus-
schlusses der Frauen, der Jugendlichen und der Armen aber keine demokra-
tische Struktur im modernen Sinne, sondern kann lediglich lokale Gegenge-
wichte zur Zentralmacht schaffen.

Der Widerstand der Berberkultur

Aus zwei Griinden stellen die Berberbewegungen — neben den Frauenbewe-
gungen — aber doch einen wichtigen Katalysator der Demokratiebewegun-
gen im Maghreb dar: Zum einen ist ihr Kampf heute ganz auf Formen des
zivilen Widerstands ausgerichtet; zum andern fordern sie die Anerkennung
der kulturellen Differenz bei gleichzeitig zu realisierender ziviler und recht-
licher Gleichstellung ein. Mit dieser — vom modernen Zentralismus nicht
erfiillten — Forderung stehen die Berberbewegungen auch kontrir zum
Islamismus, dessen Programm nur ein noch radikalerer Panislamismus und
Panarabismus ist: Ein Gott, ein Volk, eine Sprache. Erginzend muss freilich
festgehalten werden, dal sowohl der moderne Zentralismus als auch der
politisch-religidse Islamismus Funktiondre und gliihende Verfechter auch
unter Berbern gefunden hat. So stammt der radikale FIS-Fiihrer Mohamed
Said, der Anfang 1994 in die Fiihrung der GIA (Groupe Islamique Armé¢)
aufgenommen wurde, aus der Kabylei.

Im folgenden mochte ich mich auf den Berberkonflikt Algeriens be-
schridnken, der sich in den letzen Jahren gewissermaBen quer in die von den
Islamisten ausgeldste Krise einklinkte. Deren kulturelle Grundtendenz ver-
stirkt noch einmal die offiziell ohnehin schon festgelegte Orientierung auf
das Hocharabische, mit welchem das Franzosische auf allen Gebieten er-

WIDERSPRUCH - 30/95 105



setzt, in Wirklichkeit aber auch die gewachsenen Volkskulturen ausgeldscht
werden soll. Besonders im Petrodollarland Algerien stand diese Sprachenpo-
litik auch in flagrantem Gegensatz zur Industrialisierungspolitik, die in den
siebziger Jahren auf der Basis modernster, also keineswegs arbeitsintensiver
Hochtechnologie vorangetrieben wurde. Sie verlangte nicht nur von den
Fiihrungkréften, sondern auch von Arbeitern die Kenntnis des Franzosi-
schen. Deshalb wird es heute von mehr Algeriern beherrscht als jemals
Zuvor.

Die Berberophonen, im wesentlichen deren grof3te Gruppe, die Kabylen,
orientierten sich unter diesen Bedingungen sprachlich auf ihre eigene kultu-
relle Identitdi und auf den franzosisch dominierten Arbeitsmarkt. Hierbei
kam gerade ihnen auch zunutze, daB ihre Region traditionell die stiarkste
Fraktion von Arbeitsemigranten in Frankreich stellt. Obwohl es zum Ma-
chiavellismus des FLN-Regimes gehorte, daB ausgerechnet die Bildungsmi-
nister und Staatssekretdre, die die Arabisierung voranzutreiben hatten, aus
der Kabylei stammten, entwickelte sich vor allem hier ein Volkswiderstand
gegen die offizielle Etablierung des Hocharabischen im Schulwesen und den
AusschiuB3 des Berberischen, das nicht einmal gesungen werden durfte.
Dieser verband sich mit dem bereits kurz nach der Unabhingigkeit entstan-
denen Widerstand gegen den politischen Zentralismus, der 1963 zu einem
mehrmonatigen bewaffneten Aufstand gefiihrt hatte. Seinerzeit als ‘separa-
tistisch’ denunziert, wird er von den Kabylen heute als Beginn ihres Kampfes
um politischen und kulturellen Pluralismus gesehen. Hocine Ait Ahmed, im
algerischen Unabhiéingigkeitskampf (1954 —62) mit Ben Bella verbiindet und
gemeinsam mit diesem Opfer einer franzosischen Flugzeugentfiihrung,
wurde damals zum Tode verurteilt, konnte aber ins Schweizer Exil entkom-
men. Seine ganz auf die Kabylei und auf das an deren Peripherie liegende
Algier beschrinkte Partei, die Front des Forces Socialistes (FFS), wurde
verboten wie wenig spiter — nimlich nach dem Putsch Boumedienes 1965 —
auch die Partei der Kommunisten.

Bis 1988 wurde Algerien so endgiiltig zu einem von der FLN Front de
Libération Nationale (FLN) gefiihrten Einparteienstaat. In den seit der
Unabhingigkeit verabschiedeten Verfassungen wird das arabo-islamische
Erbe stets iiber das nur beildufig als Quelle der nationalen Kultur genannte
Berbertum gestellt. In der Kultur des Widerstands entwickelte sich aber auch
eine gegenldufige Tendenz: Algeriens groBter Schriftsteller Kateb Yacine,
der nach der Unabhéngigkeit nur noch in Maghrebarabisch schrieb, verkiin-
dete zu jeder sich bietenden Gelegenheit, daB das Berbertum die urspriing-
liche und prioritdre Kultur aller Algerier sei, also auch der Arabophonen.

Diesen ist aber die enge grammatische Beziehung ihrer Sprache zum
Berberischen nicht bewuBt. Die besonders den modernen technischen Be-
reich betreffenden starken franzosischen Einfliisse im Maghrebarabischen
machen es fiir viele plausibel, da ihr angeblich bis 1830 reines Hocharabisch
durch den Kolonisator ‘verdorben’ worden sei. Sie glauben, daB die von
Schule und Universitét betriebene Anniherung an die Sprache des Korans
und anderer arabischer Staaten zumindest fiir kiinftige Generationen reali-

106 WIDERSPRUCH - 30/95



sierbar ist. Die Psychiaterin Houria Salhi weist darauf hin, daB3 das arabopho-
ne Kind in der Schule einer noch groBeren Entfremdung unterliegt als das
berberophone. Wihrend dieses Kind weiB}, daB3 es in einer von der seinen
ganz verschiedenen Sprache unterrichtet wird, redet man dem arabophonen
Kind in der Schule ein, daB es falsch spricht und dal auch seine Eltern falsch
sprechen. Durch den Zwang, Grammatik und Wortschatz zu orientalisieren,
wird das traditionelle ‘Auswendiglernen’gepflegt, nicht aber jene Kreativi-
tat, die die ehrgeizigen Industrialisierungsprojekte eigentlich erfordern. Da
das Franzosische als Unterrichtssprache systematisch abgebaut wurde, 6ff-
nete sich der Arbeitsmarkt vor allem den Jugendlichen, die es noch im
Elternhaus lernen konnten.

Im Vertrauen auf die im Zuge der Arabisierungspolitik versprochene
soziale Unterstiitzung und Forderung profitierten auch die 4rmeren arabo-
phonen Schichten von dem seit den siebziger Jahren massenhaften Zugang
zu den Universititen. Sie entschieden sich im allgemeinen gegen das damals
noch in allen Fachern angebotene Studium in Franzgdsisch. Dazu entschlos-
sen sich eher Jugendliche aus der Kabylei oder aus den bereits in modernen
Berufen integrierten Elternhdusern. Damit gerieten sie zwar in Gegensatz zur
offiziellen Politik, vergroBerten aber ihre Chancen auf dem Arbeitsmarkt.

1980 kam es in der Kabylei zu einem mehrwochigen Aufstand, dem
‘Berberfriihling’, der die sezessionistischen Tendenzen der sechziger Jahre
iiberwand und neben der Anerkennung der Berbersprachen auch die des
Maghrebarabischen im Schulwesen forderte. Das im Ergebnis des Aufstan-
des vom Regime versprochene groBe Institut zur Erforschung und Férderung
der algerischen Volkskulturen wurde jedoch niemals eingerichtet.

Die Forderungen des mehrwochigen Aufstands wurden von der kabyli-
schen Metropole Tizi Ouzou an die Universitéit des naheliegenden Algier
getragen und prégten dort fortan die Auseinandersetzungen zwischen zwei
studentischen Hauptstrdmungen, die freilich beide in scharfer Opposition
zum Regime standen. Die wichtigste Frontlinie verlief zwischen einer
‘realititsbezogenen’ frankophon-berberistischen Tendenz, die mit Mitteln
des zivilen Widerstands agierte und einer das Hocharabische einfordernden
panislamischen Tendenz, die bereits damals vor Gewalttaten — bis hin zum
Mord - in den Universititen nicht zuriickschreckte. Letztere inspirierte sich
zunehmend am totalitiren Revolutionsmodell aus dem Iran, was bis zu
Ubertritten zur Schia, zur schiitischen Partei, fiihrte. Die Streiks und Aktio-
nen der arabophonen Studenten forderten vom Regime die sofortige Ab-
schaffung der frankophonen Studiengénge. Sie glaubten, sich auf diese
Weise den Zugang zum Arbeitsmarkt zu erkdmpfen.

Der FLN-Staat gab diesen Forderungen in den achtziger Jahren durch
rasche Arabisierung der Schulen und Hochschulen nach, konnte den Arabo-
phonen aber nur Arbeitspldtze im Schulwesen und in den niederen Ringen
der Verwaltung anbieten. Die sich anbahnende Krise verschirfte sich zusitz-
lich, weil das Regime seine bisherige Sozialpolitik auf Petrodollarbasis
abbrechen mufte. Die Industrie stagnierte nicht nur wegen der Schwerfillig-
keit der Planwirtschaft und der das Wirtschaftswachstum bei weitem iiber-

WIDERSPRUCH - 30/95 107



treffenden Bevolkerungszunahme (von 1962 bis 2000 wird die Bevdlke-
rungszahl sich verdreifachen), sondern vor allem wegen des unaufhaltsamen
Verfalls der Erdolpreise. Rasch wuchs die nun auch die jugendlichen Zwei-
oder Dreisprachler erfassende Massenarbeitslosigkeit.

Die Eskalation in der Kabylei bleibt aus

Bis etwa 1985 versuchte das Regime wie Sadat in Agypten, die islamistische
Tendenz gegen die Demokratisierungsforderungen zu instrumentalisieren.
Mit einem Familiengesetz, das den in der Verfassung verankerten Gleich-
heitsgrundsatz von Mann und Frau bricht (vgl. dazu Kebir 1995, 199ff.;
Messaoudi 1995, 82 ff.), hatte das Regime in den Augen der Demokratiebe-
wegungen 1984 ein noch iiber die Gemeinsamkeiten in der Arabisierungspo-
litik hinausgehendes strategisches Biindnis mit den Islamisten anvisiert.
Diese wihnten sich freilich wenig spéter schon stark genug, um die Macht
allein zu iibernehmen. Deshalb wurden seit Mitte der achtziger Jahre nicht
mehr nur Linke und Demokraten, sondern auch islamistische Extremisten
politisch verfolgt.

In der Folge eines mehrere Tage andauernden Jugendaufstandes im
Oktober 1988 sah sich die algerische Regierung Chadli zur Proklamation des
politischen Pluralismus gezwungen. Rasch wurden iiber fiinfzig Parteien
zugelassen, darunter auch der FIS (Front Islamique du Salut) und zwei vor
allem in der Kabylei verwurzelte Parteien: die alte sozialistische FFS unter
Hocine Ait Ahmed und der RCD (Rassemblement pour la Culture et la
Democratie) unter Said Sadi. Die Fiihrer standen in feindlicher Rivalitit,
obwohl die Parteiprogramme fast identisch waren: Anerkennung und Forde-
rung aller algerischer Volkskulturen, gemischte Wirtschaft und Sozialstaat,
Gleichberechtigung der Frauen. Weil die FFS von vielen Arabophonen
immer noch des Sezessionismus verdichtigt wurde, gelang es dem neuen
RCD eher als Ait Ahmed auch unter arabophonen Intellektuellen Anhidnger
zu gewinnen. Dennoch wiihlte die Kabylei bei den ersten freien Parlaments-
wahlen 1991 fast geschlossen die FFS, die im LandesmaBstab an zweiter
Stelle, hinter den Islamisten lag. Die FLN kam nur auf den dritten Rang.
Hitten die Islamisten nach den Wahlen 1991 die Macht tatsichlich iibernom-
men, wire ein bewaffneter Konflikt mit der republikanischen Kabylei der
Berber fast unausweichlich geworden.

Ait Ahmed rief eine Woche nach dem ersten Wahlgang zu einem friedli-
chen Marsch der Demokraten sowohl gegen die Errichtung eines islamisti-
schen Staates als auch eines Militérregimes auf, an dem iiber eine halbe
Million Menschen teilnahmen. Die wenig spiter erfolgte Machtiibernahme
des Militdrregimes und das Verbot des FIS wurde von der FFS abgelehnt,
vom RCD indes begriiit. Diese unterschiedlichen Positionen setzten sich
auch inder Frage des nationalen Dialogs fort, der die islamistischen Attentate
und die Menschenrechtsverletzungen des Regimes zu beenden hitte. Der
RCD fordert als Vorbedingung des Dialogs die Beendigung der Guerillaak-
tivitdten durch freiwilligen BeschluB der Islamisten oder durch die staatli-

108 WIDERSPRUCH - 30/95



chen Ordnungskrifte. Die FFS war dagegen bereit, an einem im roémischen
Sant’Egidio arrangierten Treffen von Oppositionsparteien teilzunehmen, bei
dem auch der Heilsfrontsprecher Anwar Haddam anwesend war, der in
seinem amerikanischen Exil die Guerillaaktionen 6ffentlich als ‘Heiligen
Volkskrieg’ propagiert. Das unterzeichnete Programm enthilt nur eine
allgemeine Verurteilung der Gewalt, erkennt die kulturellen Rechte der
Berber aber an. Da die islamistische Heilsfront FIS offizielle Sprecherman-
date niemals erteilt hat, besitzt Haddams Unterschrift bislang nur taktisches
Gewicht.

Jenseits der politischen Fraktionierungen zwischen RCD und FFS akti-
vierte sich in der Kabylei, trotz des gerade hier auch tobenden islamistischen
Terrors, erneut die Volksbewegung zur Durchsetzung des Berberischen. Sie
wurde nicht von den Parteien, sondern von einigen — seit der Demokratisie-
rung legal arbeitenden — Kulturassoziationen koordiniert.

Ganz Algerien wurde im Sommer 1994 von der bewaffneten GIA (Groupe
Islamiste Armé) zum Boykott der Schulen und Universitéiten aufgerufen,
falls die Koedukation von Jungen und Madchen nicht abgeschafft und der
Frauenschleier obligatorisch wiirde. Obwohl an die 800 Schulen in Brand
gesteckt, Lehrerinnen und Lehrer und Schiilerinnen und Schiiler vor aller
Augen in den Klassenzimmern ermordet wurden, wurde dieser Streikaufruf
nicht befolgt, was als erste groBe politische Niederlage der Islamisten
einzuschitzen ist. (Zur aktuellen Lage vor den Pridsidentschaftswahlen vom
16. November 1995 siche Addi 1995)

Allein in der Kabylei blieben zwischen September 1994 und Mirz 1995
die Schulen geschlossen. Freilich folgte man hier nicht dem Aufruf des GIA,
sondern dem des MCB (Mouvement pour la Culture Berbére). Es wurden
groBe Demonstrationen, Sit-ins und 6ffentliche Streiktage organisiert, an
denen nach dem Vorbild der Intifada die Geschéfte geschlossen blieben.
Ergebnis der Mobilisierung war auch die Formierung von antiislamistischen
Biirgerwehren in kabylischen Dorfern, die von den staatlichen Ordnungs-
kréften bislang nur ungeniigend geschiitzt wurden. Dieses Modell von
Biirgermilizen wurde in angrenzenden und auch weiter entfernt liegenden
arabophonen Dérfern iibernommen.

Der fast achtmonatige Streik der Berberbewegung nutzte die politische
Schwiche des Regimes geschickt aus. Zwar bestand die Gefahr einer
zusitzlichen Frontlinie im Biirgerkrieg, es war ein risikoreiches Spiel mit
dem Feuer. Unter dem faktisch ausfallenden Schuljahr litten vor allem die
Kinder der einfachen Leute, wihrend die Wohlhabenderen ihren Nachwuchs
bei Verwandten in den arabophonen Gebieten oder auch in Frankreich
einschulten.

Die groBe Opfer- und Risikobereitschaft der Kabylen wurde schlieBlich
belohnt. Als die Schulen auch nach den Winterferien geschlossen blieben,
gab das Militirregime nach und bildete endlich Nationale Kommissionen
unter EinschluB von Vertretern der Streikleitung, die nun Programme zur
Integration der Berberkultur in Schulen und Universitidten ausarbeiten sol-
len.

WIDERSPRUCH - 30/95 109



GroBe Bedeutung fiir die Demokratisierungsprozesse in Algerien hat der
Erfolg der Berber vor allem deshalb, weil ihr Kampf seit 1980 in demonstra-
tiver Abgrenzung vom islamistischen Terror ausschlieBlich mit Mitteln des
zivilen Widerstandes gefiihrt wurde. Mit der Betonung des Berbertums aller
Algerierinnen und Algerier, also auch fiir die arabophonen Volkskulturen hat
die Berberbewegung selbst bereits Konfliktpotential abgebaut, das leicht zu
einem gewalttdtigen Ethnokonflikt hitte fithren kénnen. Das Ausbleiben der
Eskalation ist aber zweifelos auch darauf zuriickzufiihren, daB keine auslin-
dischen Interessen im Berberkonflikt im Spiel sind.

Literatur

Addi, Cahouari, 1994: L’Algérie et la démocratie. Paris.

Ders., 1995: Die Spirale der Gewalt. WoZ/Le Monde diplomatique Oktober, Ziirich.

Comité de défense des droits culturels en Algérie, 1980: Tafsut Imazighen, Le Printemps
Berbére, Paris.

Kebir, Sabine, 1995: Algerien. Zwischen Traum und Alptraum. Disseldorf.

Messaoudi, Khalida, 1995: Worte sind meine einzige Waffe. Eine Algerierin im Fadenkreuz
des Fundamentalismus. Miinchen.

Neumann, Wolfgang, 1983: Die Berber. Vielfalt und Einheit einer alten nordafrikanischen
Kultur. Kéln.

Reporters sans Frontieres, 1994: Le Drame Algérien. Un peuple en otage. Paris.

Yacine, Kateb, 1987: Nedschma. Roman, Frakfurt/Main.

Neu bei ISP

Wird der junge Frieden in Bosnien halten?
Die franzosische Osteuropa-Spezialistin
zeigt in ihrem Buch, daB der Krieg im ehe-
maligen Jugoslawien kein ethnischer ist,
sondern der extremste Ausdruck sozialer
Polarisierungen, die auch in anderen Regio-
nen - etwa in Ungarn oder in Mexico - exi-
stieren. Folgiich stellt sie in ihrem Buch
dem fir Bosnien beschlossenen nationali-
stischen Losungsversuch einen anderen
gegeniber.

Catherine Samary

Die Zerstorung
Jugoslawiens

Ein europdischer Krieg

Aus dem Franzdsischen von
Birgit Althaler Neuer ’SP Verlag

167 Seiten Marienstr. 15
Zeittafel, Literaturverz. D-76137 Karlsruhe
DM/SFr 25,00/6S 185,00 Telefon (0721) 31183
1995, ISBN 3-929008-81-5 Fax (0721) 31250

110 WIDERSPRUCH - 30/95



	Die Berberkultur in Algerien : warum ein ethnischer Konflikt nicht eskaliert

