
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 15 (1995)

Heft: 30

Artikel: Ethnizität und Ethno-Nationalismus

Autor: Kößler, Reinhart / Schiel, Tilman

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652229

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652229
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhart Kößler / Tilman Schiel

Ethnizität und Ethno-Nationalismus

Ethnizität und Nation sind erneut zu wesentlichen Fragen der Politik auch in
Deutschland geworden. * Und es gehört zu dieser politischen Dimension, wie
Ethnizität und Nation definiert werden. Hier setzen eine ganze Reihe von
Kontroversen an. Es geht um die verschwiegenen Konsequenzen „multikul-
tureller" Konzepte und allgemeiner um Fragen der Zuordnung von Men-
sehen zu „Kultur", „Ethnie" und „Nation". Vielen ist fragwürdig geworden,
was die Aussage bedeutet, jemand sei in einer Kultur verwurzelt; die Frage
gewinnt aber an Relevanz, wenn diese Behauptung als Ausdruck von
Selbstbewußtsein (oder auch von Fremdzuschreibung) militant vorgetragen
wird. Ethnisch begründete Mobilisierungsprozesse bis hin zu militärischen
Auseinandersetzungen drängen uns ebenfalls die Frage auf, was oder auf
welcher Grundlage da eigentlich mobilisiert wird. Zugleich verleihen diese
mit erschreckender Brutalität ausgetragenen Konflikte den ethnisch begrün-
deten Identitäten, in denen sie artikuliert werden, eine lebenspraktische, eine
politische Evidenz, die als wissenschaftliches Problem thematisiert werden
muß.

Die damit angedeuteten unterschiedlichen Problemlagen implizieren un-
terschiedliche Perspektiven. Wie nicht anders zu erwarten, entstehen so
meist stark voneinander abweichende Begriffssysteme und Problemdefini-
tionen. Das führt gewöhnlich zu Mißverständnissen, die nur durch mühsame
Verständigungsprozesse abbaubar sind. Häufiger kommt es zum gegenseiti-
gen Ignorieren als zu dem an sich wünschenswerten Austausch. Eine mög-
liehe Vermittlung liegt in der genaueren Bestimmung der umstrittenen
Begriffe selbst. Dabei stehen „Ethnizität", „Kultur" und „Tradition" im
Mittelpunkt.

Was ist Ethnizität, was nicht?

Seit Frederik Barths bahnbrechender Arbeit (vgl. Barth 1969) setzt sich mehr
und mehr eine anti-substanzialistische Sicht von Ethnizität durch: Sie sieht
Ethnizität nicht einfach als Faktum, das a priori gegeben ist; Ethnizität ist
nicht substantiell oder gar essentiell, sondern sie wird erst geschaffen in
einem Prozeß der entsprechenden Bewußtseinsentwicklung. Damit wird
eine von drei verbreiteten Auffassungen von Ethnizität (vgl. Larmour 1992)
explizit zurückgewiesen: Ethnizität ist in unserer Sicht keine Eigenschaft,
die man im Sinne von Clifford Geertz als „primordial" charakterisieren
könnte. Zwar kann Ethnizität mit jenen Beziehungen verknüpft sein, in die
Individuen hineingeboren und hineinsozialisiert werden und die sie zwar
aufgrund eines Willensentscheids verlassen, doch schwerlich gänzlich wer-
den abstreiten können; doch bezogen auf die ethnisch definierten Gruppie-
rungen ist Ethnizität immer ein Ergebnis mehr oder weniger zielbewußter
Handlungen von Einzelnen oder Kollektiven, nicht eine ihnen vorgegebene,

WIDERSPRUCH - 30/95 47



unabänderliche Tatsache. Die anderen beiden Auffassungen von Ethnizität
grenzen sich ebenfalls klar von der primordialen Auffassung ab. Die eine
betrachtet Ethnizität als „Konstruktion", als „Erfindung" (wenn diese auch,
mit Hobsbawm zu sprechen, „altes Material" verwenden kann), die andere
sieht Ethnizität als ein Ergebnis einer Wahlentscheidung („rational choice").

Die beiden letzteren Auffassungen sind, wie im folgenden unschwer zu
erkennen sein wird, durchaus miteinander vereinbar und ergänzen einander.
Sie verweisen auf verschiedene Seiten der Schaffung von ethnischer Identi-
tät: einmal als ein Akt kultureller Kreativität und weiter als ein Element
sozialer und politischer Taktik, ja Strategie. Ethnizität ist nicht einfach
„schon immer da", sie muß erst gemacht bzw. „entdeckt" werden. Diese enge
Verknüpfung mit jeweils aktuellen sozialpolitischen Prozessen und Interes-
senlagen macht Ethnizität unzweifelhaft gerade in Situationen von zuge-
spitzten Konflikten und tiefer Verunsicherung verfügbar für buchstäblich
alle möglichen Zwecke. Wenn also Paul Parin meint, der Begriff Ethnizität
sei „geradezu vorbildlich für die Beliebigkeit postmodernen Denkens"
(1993), so trifft er ein wesentliches Problem; aber das Problem ist nicht
dadurch aus der Welt zu schaffen, daß immer wieder auf die Brüchigkeit und
Beliebigkeit von Ethnizitäts-Konstrukten hingewiesen wird. Wenn und
soweit sie geglaubt werden und wenn und soweit dieser Glaube handlungs-
leitend wird, sind auch die bizarrsten Konstrukte soziale Tatsachen, die

gering zu achten zu wahrhaft katastrophalen Folgen führen kann. So warnte
Ernst Bloch wenige Jahre vor dem Machtantritt der Nazis davor, „uraltes
Wesen, rezent gemacht und pervertiert" zu unterschätzen und zog aus den
Versäumnissen der zeitgenössischen Linken die Schlußfolgerung: „Man hat
die Hölle wie den Himmel, die Berserker wie die Theologie kampflos der
Reaktion überlassen." (1977, 64; 66f) In unserer gegenwärtigen, in vielerlei
Hinsicht gänzlich anderen Situation muß uns diese Warnung dennoch höchst
aktuell erscheinen. Aus dem gleichen Grund müssen wir das wenigstens in
einigen Fällen weit hinter die Brüche der Moderne zurückreichende „kultu-
relie Gedächtnis" als, wie Jan Assmann in Anlehnung an Maurice Halbwachs
formuliert, „gruppenbezogene Kontinuitätsfiktion" (1992, 88) ernst neh-
men.

Die „Entdeckung" von Ethnizität als einer spezifischen Identität findet
unter so bestimmten Umständen statt, daß eine Unterscheidung gegenüber
„anderen" und/oder die Betonung der Gemeinschaft mit den „Gleichen"
positive Auswirkungen haben oder auch negative Effekte bremsen kann. Die
„Basis" von Ethnizität sind kulturelle Besonderheiten, die unter anderen als
den angedeuteten Umständen -emisch eher insignifikant wären bzw. zumin-
dest sozial nicht von Bedeutung. (Die ethnologische Terminologie unter-
scheidet von außen herangetragene ,,-etische" und dem betrachteten sozio-
kulturellen Kontext selbst entnommene ,,-emische" Begriffe.)

Bei diesen kulturellen Besonderheiten oder Eigenarten handelt es sich um
beobachtbare „Fakten"; sie sind „real" in einem objektivistischen Sinn und
wurden daher auch von Außenstehenden (Missionaren, Kolonialoffizieren,
Ethnographen) beobachtet und erfaßt. Aber auch die Autochthonen sind sich

48 WIDERSPRUCH - 30/95



solcher Besonderheiten, die jedes Individuum einer bestimmten kulturell
bestimmbaren Gruppierung mit jedem anderen Individuum aus dieser Grup-
pierung teilt, bewußt. Es geht also um sprachliche Eigenarten, ähnliche
Rituale und Zeremonien, gleiche Clan-Namen u.a. Die Zuschreibung solcher
Merkmale zu einer bestimmten Gruppe macht es ja allererst möglich, diese
Besonderheiten für strategische Zwecke zu aktivieren, sobald sich dafür eine
besondere Gelegenheit oder Notwendigkeit ergibt, also gleichsam eine
abgegrenzte, von außen wie von innen definierte „Identität" zu schaffen, wie
sie etwa auch den Deutschen zugeschrieben werden kann (s. hierzu Henrich
1993, Kap. II). Doch im normalen Alltag spielen diese Gemeinsamkeiten
keine Rolle; sie haben keine besondere soziale Relevanz, die entsprechenden
Merkmale „gibt es eben einfach", ohne daß davon besonders Notiz genom-
men würde.

Unter spezifischen Bedingungen kann diese latente Bewußtheit über
geteilte Kulturmerkmale jedoch aktiviert werden als entscheidende Strate-
gie, tatsächlich sich zu vereinigen und Gemeinsamkeit zu schaffen. Dies
kann beispielsweise in segmentären Gesellschaften der Fall sein, wenn
starker Druck von „außen" die Vereinigung der Kräfte aller Bedrohten zur
gemeinsamen Verteidigung geboten erscheinen läßt. Sahlins (1961) hat dies
in seiner Analyse der 'segmentary lineage' gezeigt. Ernest Gellner (1991)
beschreibt solche Prozesse modellhaft für das östliche Europa, wo Notlagen
als Provokationen wirkten, sich solcher Gemeinsamkeiten bewußt zu wer-
den. Diese Gemeinsamkeiten, etwa die Ähnlichkeit lokaler und regionaler
Dialekte, mögen zuvor das Anliegen einiger verschrobener Dorfschullehrer
oder auch städtischer Intellektueller gewesen sein; treffen sie auf Notlagen,
die durch Migration oder durch staatliche Zentralisierungsmaßnahmen ver-
ursacht sein mögen, so können diese ansonsten nebensächlichen Berüh-
rungspunkte überragende Bedeutung gewinnen. Gemeinschaftlichkeit als
ein bewußtes Mittel, die Kräfte zu vereinen, bringt in allen solchen Fällen
eine klare „Überlebensprämie".

Dies verweist uns auf das bereits kurz erwähnte, zentrale Kriterium für das
Entstehen von Ethnizität als einer kulturellen Ressource für politische
Strategien. Nur in Situationen, in welchen Gemeinschaftlichkeit und/oder
Besonderheit in Abgrenzung zu Anderen als bedeutungsvoll angesehen
werden, werden auch diese kulturellen Eigenarten so „verstärkt", daß sie als
sozial relevante Identifikations- und Unterscheidungsmerkmale nutzbar
werden. Dadurch entsteht dann allererst Ethnizität. „Wir" als Menschen mit
ganz besonderen Merkmalen und Eigenarten, die eben nur uns zu eigen sind,
ziehen dadurch zwischen „uns" und den „anderen" eine Trennlinie, ja selbst
eine Grenze. Die kulturellen Eigenarten dienen dabei, um mit Barth zu
sprechen, als Grenzwächter. Dabei ist es zum Verständnis der entsprechen-
den Phänomene und ihrer Zwiespältigkeit wichtig, beide Seiten der Grenze
zu beachten.

Bei Betonung der „anderen" dient Ethnizität der Ausgrenzung, dem
Ausschluß der „anderen". Es handelt sich meist um eine Zuschreibung, die

„wir" treffen, um die „anderen" als „fremd", als nicht zur Bezugsgruppe oder

WIDERSPRUCH - 30/95 49



zur ethnisch definierten „Nation" gehörig zu markieren, seltener, um die
eigene Exklusivität ethnisch zu begründen. Man kann dies als den ex^/us/ven
Gebrauch von Ethnizität bezeichnen mit der extremen Variante der Xeno-
phobie. Wird dagegen das „Wir", die „Gemeinschaft aller ethnisch Glei-
chen" betont, so tritt der inWusive Gebrauch von Ethnizität in den Vorder-
grund. Das Gemeinsame wird betont, um Menschen in eine „Gemeinschaft"
einzuschliessen, die es vorher so nicht gegeben hat. Die Konstruktion von
Gemeinsamkeit und damit die Möglichkeit, eine positiv besetzte ethnische
Identität zu wählen, kann durchaus dazu dienen, objektiv gegebene Unter-
schiede, ja selbst vorher subjektiv empfundene Differenzen zu überwinden.
Statt einer negativ bestimmten Identitäts-Zuschreibung bzw. sogar Zuwei-
sung durch andere kommt es hier zu einer positiv bestimmten Identitäts-
Findung.

Allerdings gibt es auch hier eine extreme Variante der Übersteigerung der
Identifikation; sie tritt insbesondere dann ein, wenn positive Identitäts-
Findung mit negativer Identitäts-Zuweisung durch andere, also wenn inklu-
sive Ethnizität mit exklusiver Ethnizität zusammentrifft: Die „Gemein-
schaft" sieht sich dann etwa als „auserwählt" und entwickelt so eine starke
Tendenz zum Ausschluß der „anderen", übernimmt also selbst exklusive
Strategien. In dieser Variante werden nicht zufällig Parallelen, ja tatsächli-
che Überschneidungen mit religiösem Fundamentalismus und Heilslehren
sichtbar.

Ethnizität wird also geschaffen als ein Bewußtsein von einer spezifischen,
distinkten und distinguierenden, sozial relevanten Identität. Sie entsteht als

Konsequenz dieser Abgrenzung aus einer vorher vorhandenen schlichten
kulturellen Eigenart, auf die sich Vertreterinnen und Vertreter wie auch

Analytikerinnen und Analytiker von Ethnizität gern berufen, die aber den-
noch klar davon zu unterscheiden ist. Wir geben weiter unten eine Skizze der
spezifischen Bedingungen, unter denen Ethnizität soziale Relevanz bekom-
men kann, sowie der Möglichkeiten, diese sozial relevante Ethnizität zu
nutzen. Vorher aber müssen wir noch kurz den Zusammenhang von Ethnizi-
tät und „Tradition" erläutern.

Rückgriffe auf „Tradition"

Daß zwischen beiden eine spezielle Beziehung besteht, ist beinahe evident:
Da Ethnizität von kulturellen Besonderheiten Gebrauch macht, um sich
selbst zu „erschaffen", werden diese Eigenarten durch den Prozeß des

Entstehens von Ethnizität in den Mittelpunkt der „eigenen, authentischen
„unvergleichbaren Tradition" gerückt. Diese „Tradition" als ganz besonders
„geheiligtes Erbe" soll den distinkten, distinguierten Charakter der entspre-
chend sich konstituierenden Gruppe unverwechselbar machen, unvergleich-
lieh mit anderen Gruppen. Die Konstruktion ethnischer Identität ist daher
koinzident mit der „Erfindung von Tradition" (vgl. Hobsbawm/Ranger
1983); sie ist ein Sonderfall dieser „erfundenen Tradition".

Wir sehen „Tradition" als Beschwörung von „unveränderbaren, bleiben-

50 WIDERSPRUCH - 30/95



den kulturellen Werten". Tradition (oder das jeweilige -emische Äquivalent)
beruft sich auf eine behauptete Erbschaft aus unvordenklichen Zeiten, die

wegen der angenommenen Vor-Geschichtlichkeit als „geheiligter, unverän-
derlicher und unveräußerlicher Schatz" hochgehalten wird. Von uns wird
„Tradition" ganz allgemein interpretiert als Versuch, mit den Problemen

rapiden und oft schwer akzeptablen Wandels fertig zu werden, mit dem

Problem, daß die Welt sich schneller ändert, als die Menschen sich darauf
einstellen können. „Tradition" wird daher diesem Wandel entgegengestellt,
um auf diese Weise eine kognitive und affektive Lösung für die Probleme
rapider und einschneidender Veränderungen zu finden. „Tradition" ist das

Ergebnis eines Versuchs, Bedeutung und Orientierung in einer Welt voller
Unordnung, voller Gefährdung zurückzugewinnen.

Nun interpretieren wir „Tradition" auch als Produkt des Wandels. Sie ist
dies, gerade weil sie der als übermächtig oder doch als existentiell gefähr-
dend wahrgenommenen Veränderung entgegenstellt, als „Heilmittel" gegen
ihre Folgen eingesetzt wird. Tradition wurde erfunden, und sie wird weiter-
hin erfunden, um die kognitiven Defizite, die von rapidem, durchgreifendem
Wandel bewirkt werden, ausgleichen zu können. Tradition ist daher eine

schöpferische Antwort auf Wandel, eine erfindungsreiche Art und Weise,
mit den spezifischen Bedingungen fertig zu werden, die so plötzlich entstan-
den sind. Obwohl, oder richtiger: gerade weil Tradition sich so hartnäckig auf
„ewige, unwandelbare Werte" beruft, die von keinem noch so einschneiden-
den Umbruch berührt werden können, ist sie gewiß kein „ewiges zeitloses
Erbe", sondern eine spezifische Reaktion der Selbstvergewisserung in sol-
chen Situationen, in denen alles Bisherige in Frage gestellt wurde. Mehr
noch: Gerade in vor-modernen Zeiten der Frühen Neuzeit konnte „Tradition"
angerufen werden zur Rechtfertigung des radikal Neuen aus dem (scheinbar)
Alten, ob es sich nun um das „gute alte Recht" des deutschen Bauernkriegs,
den Kampf gegen das „Normannenjoch" während der Englischen Revoluti-
on, die Beschwörung der Römischen Republik in der Französischen Revo-
lution oder auch die Berufung auf egalitäre Traditionen handelte, wie sie in
der chinesischen Taiping-Bewegung (1848-1864) nicht zufällig mit moder-
nistischer Programmatik verknüpft wurde.

Wenn „Tradition" als historisches Konstrukt verstanden wird, so bedeutet
das demnach gerade nicht, sie wäre etwa aus der Luft gegriffen. Für die

Konstituierung eines Bewußtseins ethnischer Zusammengehörigkeit ist das
Bewußtsein von einer gemeinsamen Geschichte sogar äußerst wichtig (vgl.
Maré 1993,14ff). Aber die Bedeutung von Geschichte ändert nichts daran,
daß geschichtliche Erfahrungen beständig umgedeutet werden, und daß es

spezifischer Deutungsprozesse bedarf, um ein solches Bewußtsein für die

Konstituierung von Ethnien und Nationen zu schaffen, die schließlich auch
als Subjekte eines territorial umgrenzten Nationalstaates auftreten können,
und deren Kitt nicht zuletzt in der Vorstellung von einer gemeinsamen
Vergangenheit besteht (vgl. Smith 1986, bes. Kap. 6,7). Ein solcher Kitt zur
Versicherung und Bestätigung der Grundlagen von Gemeinsamkeit ist
gerade da nötig, wo es mit der Gemeinsamkeit ansonsten nicht so weit her ist.

WIDERSPRUCH - 30/95 51



Gerade mit dem emphatischen Rückgriff auf „Tradition" aber wird die
moderne „Nation" enthistorisiert: Sie wird ihres geschichtlich gewordenen
Charakters entkleidet und zu etwas Unwandelbarem, Immerschon-Dagewe-
senem umgedeutet. Erst unter solchen Gesichtspunkten wird es verständlich,
warum jahrhundertelang zurückliegende Ereignisse wie die Schlacht auf
dem Kosovo-Feld zwischen Serben und Türken zum Sprengstoff gegenwär-
tiger Konflikte aktualisiert werden können. Vor allem aber wird die Zugehö-
rigkeit zu der dergestalt als unabänderlich vorgegeben stilisierten Nation
zum mächtigen und - sofern die unterstellten Voraussetzungen mitvollzo-
gen werden -wenigstens auf den ersten Blick einleuchtenden Abgrenzungs-
kriterium gegen „Fremde", „Andersartige" oder „Eindringlinge".

Mit dieser Interpretation von „Tradition" (vgl. Bausinger 1986, 109f)
bzw. mit der Verwendung des Begriffs für entsprechende Phänomene könn-
ten wir in gewisse terminologische Schwierigkeiten geraten: Wie können wir
dann das kulturelle Inventar bezeichnen, das von vielen Ethnologen als

„traditionelle Kultur" rubriziert wird? Nun wird auch in der Ethnologie
zunehmend gefragt, wie traditionell die „Tradition" überhaupt ist. Eine
Lösung kann darin liegen, diese Elemente unabhängig von ihrem Alter
zunächst einmal als „Brauch" oder „Herkommen" zu bezeichnen. Damit
wird auf den Alltagscharakter, den diese Elemente meist haben, also auf den
Gebrauch von Kultur im Alltag, verwiesen. Brauch ist oft schlicht das, was
man alltäglich braucht, was für jeden und jede „Gebrauchswert" hat. Durch
diese Begrifflichkeit läßt sich vermeiden, daß entsprechende Dinge, Ge-
wohnheiten, Eigenheiten assoziiert werden mit „ewigen, heiligen Werten"
und damit ihr alltäglicher Charakter aus dem Blick gerät.

Die Alltäglichkeit des „Brauchs" kommt konsequenterweise auch darin
zum Ausdruck, daß er von seinen Anwendern ganz selbstverständlich verän-
dert und, entsprechend den Bedürfnissen des Alltags, neuen Bedingungen
angepaßt wird. Die weitgehende Annäherung von „Brauch" und „Mode" in
der Alltagssprache unterstreicht dies (vgl. Bausinger 1986, 99). Wenn wir
also feststellen, daß „Brauch" plötzlich zu „Tradition" hochstilisiert wird,
dann müssen wir davon ausgehen, daß eine einschneidende Änderung
eingetreten ist, die den strategischen Einsatz von Ethnizität notwendig oder

günstig erscheinen läßt. Einige Parallelen zwischen unserer Unterscheidung
von „Tradition" und „Brauch" und der auf den US-amerikanischen Kultur-
anthropologen Redfield zurückgehenden Unterscheidung von „great" und

„little tradition" zeichnen sich ab. Jedoch werden wir gleich sehen, daß

„great" versus „little tradition" eine gewisse Akzentuierung eines vertikalen
„Gefälles" beinhaltet.

Drei Dimensionen von Ethnizität

Die vorläufig so bestimmte Ethnizität läßt sich differenzieren anhand von
drei Dimensionen: horizontal, vertikal sowie in der Tiefe oder nach ihrer
Intensität.

52 WIDERSPRUCH - 30/95



Der Horizont von Ethnizität

Zunächst wollen wir Umgangsweisen mit Ethnizität umreißen, die zwar auf
Abgrenzung der „eigenen" Gruppe von den „anderen" beruhen, diese aber
nicht negativ stigmatisieren. Der „horizontale" Gebrauch von Ethnizität
impliziert daher keine interethnische Hierarchie. Er konsolidiert aber, wie
wir gleich sehen werden, sehr wohl innerethnische Ungleichheiten.

a) Ef/mizifär a/.v Strategie: Zunächst einmal wird Ethnizität in vielen Fällen
zur ideologischen Begründung von Ansprüchen benutzt, beispielsweise
durch eine regionale Elite. Indem eine solche Elite sich als Vertreterin der
„alteingesessenen Bewohner" der Region ausgibt, erhebt sie Ansprüche auf
exklusive Rechte bzw. zumindest den Löwenanteil an den regionalen Res-

sourcen, Revenuen und Entscheidungspositionen. Freilich findet man diesen
rein strategischen Gebrauch von Ethnizität selten isoliert vor. Vielmehr wird
er meist kombiniert mit anderen Funktionen, die eine Identifikation der
Nicht-Eliten mit der „ethnischen Sache" erlauben und daher die Rekrutie-
rung von „Fußtruppen" durch die Strategen.

b) ErAnizi/àï aA A/itte/ /ür sozia/e ScMe/Sung: Das Konzept der „sozialen
Schließung" geht auf Max Weber zurück und wurde in den 70er Jahren
wiederentdeckt, nicht zuletzt wegen der Schwierigkeiten, mit den gängigen
Stratifikations- oder Klassentheorien die Persistenz ethnischer Ungleichheit
und ethnischer Konflikte innerhalb nationaler Gesellschaften hinreichend zu
erklären (vgl. Murphy 1988,64). Auf diesen einen Aspekt beschränkt wollen
wir das Konzept der sozialen Schließung hier einführen. Ethnizität kann als
Mittel genutzt werden, um die „anderen" vom Zugang zu Vergünstigungen,
zu guten Arbeitsplätzen, besseren Lebenschancen usw. auszuschließen, weil
man diese Vorzüge für „uns" reserviert wissen will. Dieser Ausschluß kann
angestrebt werden, obwohl - oder eben gerade weil - die „anderen" sich im
großen und ganzen in einer gleichen sozialen Lage (Klasse, Geschlecht,
Bildungsstand u.ä.) befinden.

Dieser Gebrauch von Ethnizität hat Ähnlichkeiten mit ihrem Gebrauch als

Strategie, und er wird von den Elite-Strategen auch gerne benutzt, um das

„Volk" zur Unterstützung ihrer Strategien zu mobilisieren bzw. von den
wahren Zielen dieser Strategien abzulenken. Aber soziale Schließung unter
Berufung auf eine besondere Ethnizität ist nicht beschränkt auf Elite-
Positionen oder auf den besonderen Zugang einer Herrschaftselite zu strate-
gisch wichtigen Revenuen und Ressourcen. Es betrifft vielmehr gerade die
unteren gesellschaftlichen Gruppierungen in ihrem Kampf um regulär ent-
lohnte Arbeit, um sichere Arbeitsplätze, um Anrechte in der Sozialversiche-

rung oder auf Wohlfahrtsleistungen u.ä. In der extremistischen Spielart kann
dieser Gebrauch von Ethnizität für soziale Schließung in Rassismus um-
schlagen wie am deutlichsten im Fall der Apartheid in Südafrika; Ethnizität
als Moment sozialer Schließung kann auch zu extremer Xenophobie führen,
wie sich am Ausschluß von „Fremden" aus den territorial abgegrenzten

WIDERSPRUCH - 30/95 53



Arbeitsmärkten und sozialen Sicherungssystemen des industriell entwickel-
ten Nordens immer deutlicher zeigt.

Ethnizität als soziale Schließung wird hier als Mittel der Differenzierung
innerhalb einer Klasse gesehen, während der Gebrauch von Ethnizität als

Strategie gesehen wird, als Mittel zur Schaffung einer ethnisch basierten
Elite bzw. zur „Usurpierung" (Parkin) von strategischen Positionen in einer
bestehenden Oberklasse. Diese beiden Einsatzmöglichkeiten von Ethnizität
erlauben zusammengesehen auch eine differenziertere Betrachtungsweise
des Zusammenhangs zwischen Ethnizität und Korruption. Oft wird davon

ausgegangen, daß ethnische Zugehörigkeit und die daraus resultierenden
Verpflichtungen für die Mitglieder einer Ethnie, die in entsprechende Posi-
tionen aufgestiegen sind, die Ursache für viele Formen von Vergünstigun-
gen, Zweckentfremdung von Mitteln zugunsten anderer Mitglieder dieser
Ethnie bzw. Sonderkonditionen für die gesamte Gruppe sei. Diese Annahme
ist viel zu einfach, um dem komplexen Sachverhalt gerecht zu werden.

Zum einen basiert sie letztlich doch auf dem hier zurückgewiesenen
substantialistischen Begriff von Ethnizität. Zum anderen sieht sie nicht, daß
Ethnizität nicht allein Grundlage, sondern häufig erst die Folge solcher
„korruptiver" Mittelverwendung sein kann. Wollen beispielsweise diejeni-
gen, die Ethnizität als Strategie zur Erlangung von wichtigen Positionen,
Ressourcen usw. einsetzen, ihren Anspruch als Repräsentanten einer „Eth-
nie" (als Bedingung für die legitime Erlangung ihrer Ziele) glaubhaft
machen, dann müssen sie in vielen Fällen Ethnizität überhaupt erst „schaf-
fen". Genau dies geschieht durch die Begünstigung einer größeren Zahl von
Personen, die als „Ethnie" (mit dem Versprechen, daß dies bei Unterstützung
der entsprechenden Strategen auch fortgesetzt würde) materielle Vorteile
erhalten.

Indem sie also von dem „Repräsentanten" einer „Ethnie" aufgrund der

Unterstellung, daß sie Mitglieder seien, diese Vergünstigungen (und der
Anführer seine Position) erhalten, kann dies sehr wohl zu einer dauerhaften
Identitätsfindung führen, indem die ethnische Identität als „traditionell"
übernommen und damit ernst genommen wird.

c) £r/jrtizi/n'r a/s Ara/mre/Ze Kreativität: Ethnizität kann eine wichtige Rolle
spielen, ja zentraler Bestandteil sein in einem Phänomen, das Roger Keesing
(1982) als „Neotradition" bezeichnet hat. Wie bereits erwähnt, kann eine
ethnische Identität erfunden werden als Teil eines Prozesses, in dem „Tradi-
tion" „wieder" belebt oder auch erschaffen wird. Eine solche Erschaffung
„traditioneller" Quasi-Stämme gab es verschiedentlich in der „Dritten Welt"
während der ersten Wellen massiver Land-Stadt-Migrationen: Individuen
(oder Familen), die das Leben in den Städten ohne die materielle und
moralische Unterstützung ihrer Herkunftsgruppen zu bewältigen hatten,
„entdeckten", daß andere Individuen trotz eines verschiedenen ethnischen

Hintergrunds doch so klare kulturellen „Ähnlichkeiten" aufwiesen, daß die

jeweiligen Vorfahren „offensichtlich" einst der gleichen Gruppe angehört
haben mußten.

54 WIDERSPRUCH - 30/95



Aufgrund dieser „Entdeckung" einer gemeinsamen ethnischen Wurzel
formten sie in den Städten, oft in jeweils bestimmten Stadtvierteln, quasi-
tribale Gruppen mit „traditionellem" Aussehen, die als Substitut fungierten
für die herkömmlichen Solidaritäts- und Unterstützungsbeziehungen, nicht
zuletzt aber auch der emotionalen Befriedigung in einer „fremden", „kalten"
modernen Umwelt dienten. Im Rahmen von Überlebensstrategien angesicht
forcierter und forciert erfahrener Ungesichertheit kann es so zu Prozessen der

„Neo-Traditionalisierung" kommen (Lachenmann 1990, 128; vgl. auch
Sottas 1992,158ff).

Obwohl auch diese Erfindung einer ethnischen Identität nicht völlig
losgelöst von den Aspekten der Strategie oder der sozialen Schließung
betrachtet werden kann, hat sie doch den wichtigeren Aspekt, das Nebenpro-
dukt der Unterwerfung unter rasche Modernisierung zu sein. Modernisie-

rung bringt rapide Veränderungen in der sozio-ökonomischen, sozio-kultu-
rellen Umwelt, die Welt heute sieht ganz anders aus als die Welt, in der man
aufgewachsen ist. Die Auswirkungen kommen gut im Titel eines mit dieser
Problematik befaßten Buches (Berman 1982) zum Ausdruck: „All that is
solid melts into air" (dies ist selbst wieder dem „Kommunistischen Manifest"
entlehnt). In dieser Situation ist die Wieder-Erschaffung von Tradition ein
Versuch, wenigsten einige bleibende „unvergängliche" Werte in diese gera-
dezu überstürzend sich ändernde Welt zurückzubringen. Sie ist also ein
Mittel, auf der kognitiven Ebene die Unordnung der „realen Welt" wieder in
Ordnung zu bringen, „authentisches Sein" gegen die Launen und Zumutun-
gen des „Daseins" wiederzugewinnen. Wir werden hier wieder auf die engen
Bezüge zwischen Ethnizität und Tradition im oben skizzierten Sinne hinge-
wiesen.

Die vertikale Dimension von Ethnizität

Die vorangegangenen Abschnitte zeichneten grob die Umrisse einiger Ge-
brauchsmöglichkeiten von Ethnizität, die aber keine Hierarchie, keine Her-
absetzung von Gruppen, die als „ethnisch" etikettiert werden, implizierten.
Ethnizität wird in diesen Verwendungsmöglichkeiten als „Werkzeug" be-

nutzt, um Ansprüchen auf knappe Ressourcen oder Posititionen im Wettbe-
werb mit anderen Gruppen oder Individuen mehr Legitimität und Nachdruck
zu geben. Selbst wenn Ethnizität zur Diskriminierung benutzt wird, so
geschieht dies mit positivem Bezug zumindest aufdie eigene Ethnizität, ohne

notwendigerweise negativ Bezug zu nehmen auf die Ethnizität der „anderen"
und diese etwa als „minderwertig" zu qualifizieren. Die folgenden Abschnit-
te befassen sich demgegenüber mit dem Gebrauch von Ethnizität als einer
eher negativen Referenz: Hier erhält Ethnizität den Beiklang von Minder-
Wertigkeit, Rückständigkeit, Beschränktheit u.a. Diese Verwendungsarten
enthalten eine „oben/unten"-Dimension insofern, als die Stadt, das Zentrum,
die Nation kontrastiert werden mit den ländlichen, den provinziellen, den

„Stammes"-Regionen als „minderen Orten". Wir werden wieder einen
kurzen Blick auf drei Aspekte dieser vertikalen Dimension werfen.

WIDERSPRUCH - 30/95 55



a) „Grear" versus „Litt/e 7Vadirion": Die im Zuge der Entkolonialisierung
neugegründeten Nationalstaaten sehen sich selbst als Agenten rapider Ver-
änderungen, und das trifft in der Tat meist auch dann zu, wenn die Ergebnisse
dieser Transformationen sich von den zu Anfang propagierten Zielvorstel-
lungen in krasser Weise unterscheiden. Mit den um unterschiedliche Kon-
zepte von „Entwicklung" kreisenden Zielvorstellungen aber war die Legiti-
mation der neuen Nationalstaaten aufs engste verknüpft. Die „nationalen
Werte", die offiziell propagiert wurden und werden, betonen daher stark die
Wichtigkeit der Modernität, schnellen Wandel als eine Notwendigkeit, um
der ganzen Nation ein besseres Leben zu ermöglichen. Eine „große Traditi-
on" bildet sich heraus, die Modernität auf der Grundlage universaler Nor-
men, die für alle gleichermaßen verbindlich sind, in den Mittelpunkt stellt.
Da aber die Auswirkungen der Modernisierung sowohl bezüglich der vorteil-
haften als auch der schädlichen Folgen für die unterschiedlichen lokalen oder
regionalen Bedingungen ganz unterschiedlich sein können, geraten auch die
Interessen der lokalen Bevölkerung manchmal zwangsläufig in Konflikt mit
den Modernisierungszielen der nationalen Führung. Da diese sich als Ban-
nerträgerin der Modernität sieht, tendieren die lokalen bzw. regionalen
Gesellschaften, die von entsprechenden nationalen Programmen negativ
betroffen sind, dazu, ihre besonderen „ureigenen" Werte dem Wert der
Modernität des „nationalen Fortschritts" entgegenzustellen. Die „traditio-
nellen" Werte werden mobilisiert gegen den Zerfall: Gewohnheitsrecht wird
gegen Advokatenrecht gestellt. Die Transparenz der örtlichen Gemeinschaft
hebt sich positiv ab von der Undurchschaubarkeit der grossen Politik. So
artikuliert sich der lokale Standpunkt gegenüber den nationalen Zielen und
ihren negativen Auswirkungen auf lokaler Ebene. Mit anderen Worten: Die
lokalen Gesellschaften mobilisieren ihre besondere „kleine Tradition" gegen
die „große Tradition" der nationalen Elite mit ihrem universalistischen
Anspruch. Ethnizität wird identifiziert mit „kleiner Tradition", sie ver-
schmilzt mit ihr und läßt sich einsetzen als Waffe der lokalen Opposition
gegen „die da oben", gegen die Vertreter der „großen Tradition". Aber
umgekehrt bekämpft auch die nationale Elite der „grossen Tradition" die

„engstirnig-bornierte" Einstellung der Vertreter der „kleinen Tradition" als

partikularistisch, parochial oder gar tribalistisch, und deren Rückgriff auf
ethnische Eigenarten zur Solidaritätsstiftung kommt solchen Vorwürfen
häufig entgegen.

b) Variona/wmMs versus 7Vt£>a/(s/nus: Die nach der Auflösung der Kolonial-
imperien neuentstandenen Staaten sind fast durchweg mit einer schweren
kolonialen Hypothek belastet. Die ehemaligen Herren hatten wenig oder
keine Rücksicht auf die tatsächlichen sozialen und kulturellen Gegebenhei-
ten genommen, die sie in den von ihnen okkupierten Gebieten vorfanden, und
hatten daher äußere wie innere Grenzen willkürlich bestimmt. Die Heteroge-
nität der so entstandenen Gebilde war den Regierungen der jungen, entkolo-
nisierten Staaten Anlaß zu äußerstem Mißtrauen gegenüber allen Versuchen

56 WIDERSPRUCH - 30/95



lokaler Interessen, sich Gehör zu verschaffen. Zwar wurden die kolonialen
Grenzen im Gegensatz zu einigen postkolonialen wie die zwischen Indien
und Pakistan erstaunlich selten in Frage gestellt, erst recht nicht im Sinne
einer ethnischen Irredenta (vgl. Kößler 1994, Kap. 7). Viel eher kam es zu
Rivalitäten konkurrierender, ethnisch orientierter Führungsequipen. Doch
gerade vor diesem Hintergrund wird die Furcht verständlich, daß lokale oder
regionale Forderungen die Legitimität der jungen nationalen Einheit in Frage
stellen könnten. Gerade eine ethnisch zerklüftete oder einseitig ethnisch
orientierte nationale Elite kann schwerlich vorurteilslos die Legititmät loka-
1er Interessen prüfen; sie muß vielmehr das übergreifende Recht der staatli-
chen Zentrale geltend machen: Gegen Versuche lokaler oder regionaler
Kräfte, ihren Forderungen Nachdruck zu verleihen, wird das „nationale
Interesse" als ein „höherer Wert" geltend gemacht, als das Bindemittel,
welches diese politische Einheit zusammenhalten soll, die ja oft genug aus

ganz heterogenen Teilen ohne Zustimmung der Bewohner zusammengesetzt
war. Die Interessen regionaler oder lokaler Gesellschaften werden, falls sie
mit der Politik der Zentralregierung in Konflikt geraten, nur allzu rasch als
tribalistisch parochiale Partikularinteressen abgetan, die der nationalen Ent-
wicklung, dem übergeordneten Interesse am Fortschritt der nationalen Ge-

samtgesellschaft im Wege stünden. Aus dem Blickwinkel der nationalen
Elite wird daher Ethnizität als Ausdrucksmittel lokaler Interessen leicht mit
„Tribalismus" identifiziert.

c) Ze«frö/;s7M(« versus Regiona/û/nus; Schon aus der bisherigen Argumen-
tation kann man schließen, daß die zentralistischen Interessen sich selbst mit
dem nationalen Interesse identifizieren, mit der „großen Tradition" univer-
saler Werte, mit Fortschritt und Modernität. Die „Gegenseite", also die
Regionalinteressen, werden gleichgesetzt mit einer kompletten Verneinung
der zentralistischen Interessen. Das gilt selbst dann, wenn die regionalen
Bestrebungen nur auf föderative Formen abzielen, die mehr regionale Auto-
nomie zulassen. Die Machtgruppierungen, die hinter dem Zentralismus
stehen, haben daher die starke Tendenz, Ethnizität, die ja expliziter, sichtba-
rer Ausdruck regionaler Besonderheit ist, als konservativen Traditionalis-
mus, als partikularistische Bräuche der „kleinen Tradition", als gegen das
nationale Interesse gerichtete regionalistische Sonderinteressen zu sehen.
Ethnizität gerät so unter den Verdacht, separatistische Potentiale zu haben,
dazu zu neigen, in „Ethno-Nationalismus" (Premdas) umzuschlagen. Wenn
Ethnizität dann auch noch diesem Verdacht entsprechend „behandelt" wird,
kann dies allerdings leicht zu einer „self-fulfilling prophecy" werden.

Die Dimension der Tiefe/Intensität

Die Intensität der Spannungen zwischen zentralistisch-nationalen und regio-
nalistisch-ethnischen Interessen trägt zu der spezifischen Form bei, die
Ethnizität annehmen kann. Ethnizität, wie sie so durch mehr oder weniger

WIDERSPRUCH - 30/95 57



tiefreichende Konfliktpotentiale geformt wird, bewegt sich dann zwischen
zwei Extremen.

ErAniscAe 5/>a/r««g: Werden die Spannungen als unakzeptabel empfunden,
treten also offene Konflikte zutage, dann kann Ethnizität in Ethno-Nationa-
lismus umschlagen. Das gilt zumal dann, wenn die erwähnten strategischen
Interessen ebenfalls eine gewichtige Rolle spielen. Eine solche Situation
kann insbesondere dadurch hervorgerufen werden, daß die zentralistischen
Kräfte Ethnizität bzw. ethnische Eigenart a priori mit Separatismus in
Verbindung bringen. Die von solchen Annahmen geleisteten Handlungen
erscheinen dann aus der Sicht der Regionalinteressen als Provokation, und
die self-fulfilling prophecy kann in Gang kommen: Die Gruppen, die vom
Zentrum, von „oben" als Triebkräfte des Separatismus „identifiziert" wur-
den, nehmen nolens volens Zuflucht zum Ethno-Nationalismus, zumal sie
sowieso entsprechend behandelt werden.

Ein Lehrstück mehrerer ineinandergeschachtelter Prozesse dieser Art
bietet freilich nicht die postkoloniale Staatenwelt, sondern die Desintegrati-
on Jugoslawiens, wo die Repression der serbisch beherrschten Zentralregie-
rung gegen den kroatischen Nationalismus dessen Verschärfung bewirkt hat
und das Tudjman-Regime seinerseits durch seine ethnische Exklusivitätspo-
litik der Verschärfung der ethnisch-nationalistischen Bewegung der serbi-
sehen Minderheit in Kroatien zumindest förderlich war. Jedoch ist eine
solche Entwicklung keineswegs unvermeidlich: Wenn die Möglichkeiten,
Konflikte zu kontrollieren, Spannungen zu kanalisieren, in einer Weise

genutzt werden, die Kompromisse von beiden Seiten möglich macht, dann
stehen durchaus andere, „weichere" Optionen offen.

Kw/fwre//er Ret'cAta/w: Dieses andere Extrem der Möglichkeiten, also gleich-
sam die vollständige Befreiung und Integration des Spannungsverhältnisses
zwischen zentralen und regionalen Interessen, gründet in der Einschließung
der regionalen Besonderheiten in der nationalen Kultur, in ihrer Anerken-
nung als legitime, konstituive Bestandteile der „Nation". Eine weitgehende
Annäherung an dieses Ideal ist unter der Voraussetzung vorstellbar, daß

regionale Interessen einschliesslich ökonomischer und politischer Sonder-
wünsche nicht notwendig in einem ausschließenden Gegensatz gesehen
werden zu jenen Interessen, die von den zentralen Kräften definiert werden.
In einem solchen Fall kann Ethnizität als Beitrag zur nationalen Kultur
begrüßt werden, der ihre Vielfalt, ihren Reichtum vermehrt. Lokale und

regionale Eigenart tragen so zu einer facettenreichen Vielfalt bei innerhalb
einer komplexen und eben dadurch reichen Gesamtkultur.

'Dieser Beitrag ist gekürzt und erschien unter dem Titel „Nationalstaaten und Grundlagen
ethnischer Identität" im Sammelband „Nationalstaaten und Ethnizität", herausgegeben von
Reinhart Kößler/Tilman Schiel, Verl. f. Interkulturelle Kommunikation / IKO, Pf. 90 04 21,
D-60444 Frankfurt, 1994.

58 WIDERSPRUCH - 30/95



Literatur

Anderson, Benedict, 1988: Die Erfindung der Nation. Frankfurt am Main/New York.
Assmann, Jan, 1992: Das kulturelle Gedächtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identität

in frühen Hochkulturen. München.
Barth, Fredrik (Hg.), 1969: Ethnic Groups and Ethnic Boundaries. The Social Organization of

Culture Difference. Bergen/Oslo.
Bausinger, Hermann, 1986: Volkskultur in der technischen Welt. Frankfurt am Main.
Berman, Morris, 1982: All That is Solid Melts Into Air. The Experience of Modernity. London.
Bloch, Ernst, 1977 [1935,1962]: Erbschaft dieser Zeit. Erweiterte Ausgabe. Gesamtausgabe

4. Frankfurt am Main.
Geertz, Clifford, 1963: Old Societies and New States. Glencoe.

Gellner, Ernest, 1991: Nationalismus und Modernisierung. Berlin.
Henrich, Dieter, 1993: Nach dem Ende der Teilung. Über Identitäten und Intellektualität in

Deutschland. Frankfurt am Main.
Hobsbawm, Eric, 1983: „Introduction: Inventing Traditions." In: Hobsbawm/Ranger, S. 1-14.

Hobsbawm, Eric, 1991: Nationen und Nationalismus. Mythos und Realität seit 1780. Frank-
furt am Main/New York

Hobsbawm, Eric/Terence Ranger (Hg.), 1983: The invention of tradition. Cambridge etc.

Keesing, Roger M., 1982: „Traditional Enclaves in Melanesia." In: Reginald J. May/Hank
Nelson (Hg.): Melanesia: Beyond Diversity. Canberra.

Kößler, Reinhart, 1993: Despotie in der Moderne. Frankfurt am Main/New York.
Kößler, Reinhart, 1994: Postkoloniale Staaten. Elemente eines Bezugsrahmens. Hamburg.
Lachenmann, Gudrun, 1990: Ökologische Krise und sozialer Wandel in afrikanischen Län-

dem. Saarbrücken/Fort Lauderdale.
Larmour, Peter, 1992: The Politics of Race and Ethnitity: Theoretical Perspectives on Papua

New Guinea. In: Pacific Studies Vol. 15, No. 2 - June 1992, S. 87 -108.
Maré, Gerhard, 1993: Ethnicity and Politics in South Africa. London/New Jersey.

Murphy, Raymond, 1988: Social Closure. The Theory of Monopolization and Exclusion.
Oxford.

Parin, Paul, 1993: „Zur Ethnisierung des Sozialen." Perspektiven 18.

Premdas, Ralph, 1988: „Ethnicity and National Building: The Papua New Guinea Case."
Kabar Sebarang Nr. 19/20.

Sahlins, M.D., 1961: „The Segmentary Lineage: An Organization of Predatory Expansion."
American Anthropologist 63.

Smith, Anthony D., 1986: The Ethnic Origins of Nations. Oxford.
Sottas, Beat, 1992: Afrika entwickeln und modernisieren. Paradigmen, Identitätsbildung und

kleinbäuerliche Überlebensstrategien. Freiburg im Uechtland.

WIDERSPRUCH - 30/95 59


	Ethnizität und Ethno-Nationalismus

