
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 14 (1994)

Heft: 28

Artikel: Mediengewalt - Gewalt ohne Täter und Opfer?

Autor: Kappeler, Susanne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652358

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652358
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Susanne Kappeler

Mediengewalt - Gewalt ohne Täter und Opfer?

Der tragende Mythos im Herzen der „Zivilgesellschaft" ist deren angebliche
Aufteilung in „Öffentlichkeit" und „Privatheit" - die Öffentlichkeit als

Verkörperung des sozialen Gemeinwohls, der organisierten „Freiheit, Gleich-
heit und Brüderlichkeit", mit dem „Privatraum" als Refugium des Bürgers,
das ihm verdienten Rückzug und Ruhe vor Staat und Politik gewährt.

Die feministische Kritik hat dieses Konstrukt als Kernstück patriarchaler
Herrschaftssicherung entlarvt (1). Denn der sog. Privatraum des Bürgers ist
die „Familie", eine gesellschaftliche Enklave, in der es keine zivile Bürger-
lichkeit, kein Gewaltmonopol des Staates, keine „Freiheit, Gleichheit und
Brüderlichkeit" gibt und feudale Zustände herrschen. Er ist die Sphäre seiner
Souveränität, wo er machen kann, was er will, wo ihm keiner zuschaut und
keiner eingreift - ein Residium der Monarchie, jede Familie ein kleines
Königreich mit seinem absoluten Herrscher.

Frauen (und Kinder) - als Bürgerinnen nicht vorgesehen - haben keine
Privatheit; ganz im Gegenteil sind sie, wie Catharine MacKinnon schreibt,
„gerade das, was mit der Privatheit von Männern gleichgesetzt, als die
Privatheit, die Männer haben können, definiert ist" (1983, S. 656). Gerade
der Ort (das Heim, der Körper), die Beziehungen (die sexuellen), die
Aktivitäten (Geschlechtsverkehr, Reproduktion) und die Gefühle (der Inti-
mität, des Selbst), die die feministische Kritik als zentral für unsere Unter-
drückung (als Frauen) identifiziert hat, konstituieren den Kern der Doktrin
des Privaten.

Aus der Perspektive der Erfahrung und Lebensrealität von Frauen bedeu-
tet das „Private" also den „Bereich der Misshandlung, der Vergewaltigung in
der Ehe und der Ausbeutung der weiblichen Arbeit... der primäre Bereich,
in dem sich männliche Dominanz ausdrückt" (MacKinnon 1983, S. 657).

Dies hat Konsequenzen auch für die „Öffentlichkeit". Denn die „Öffent-
lichkeit" ist nicht schlicht der bessere Ort, der Bereich „zivilisierter" Kultur
und demokratischer Gesellschaftlichkeit, aus dem die feudalistisch-barbari-
sehen Rückstände ausgegrenzt und in den privaten Unterraum abgeschoben
worden wären. Vielmehr ist das „Private" konstitutiv für das „Öffentliche",
das „Öffentliche" konstitutiv für das „Private" - der „private" Freiraum ein
Geschenk des „Staates" an den individuellen Bürger (besser, der Bürger an
sich selbst) als Gegenleistung für den Verzicht auf Herrschaft und Gewalt im
„öffentlichen" Bereich. Die angeblich getrennten Sphären des „Privaten"
und des „Öffentlichen" sind also aufs intimste miteinander verbunden - in
der Identität der männlichen Bürger, die den einen wie den anderen bestim-
men, private Herrschaft und öffentliche Demokratie in ihrer Person vereinen.

Ausserdem verzichtet ein Herrschaftssubjekt nicht so leicht auf Herr-
schaft, selbst wenn ihm ein privater Herrschaftsbereich zur Verfügung steht.
Das bürgerliche Individuum ist, wie Carole Pateman schreibt, „ein 'privates'
Individuum, aber es braucht einen Bereich, in dem es seine Rechte ausüben,

WIDERSPRUCH - 28/94 123



seine Möglichkeiten nutzen, seinen (privaten) Interessen nachgehen und
seinen Besitz schützen und vermehren kann" (1989, S. 122). Dieser darf sich
nicht auf den - in seinen Möglichkeiten der Ausbeutung und Selbstbereiche-

rung doch limitierten - Privatbereich beschränken. Das wäre keine Freiheit.
Für die Ausübung seiner Freiheit und seiner Rechte auf Selbstbereicherung
braucht das Individuum den öffentlichen Raum der gesamten Gesellschaft,
der somit zum „Privatsektor" erklärt wird. Pateman schreibt: „Eine Trennung
zwischen 'privat' und 'öffentlich' wird wiederum eingeführt, und zwar
inner/ia/fc der bürgerlichen Gesellschaft, innerhalb der Welt der Männer.
Diese Trennung drückt sich dann in verschiedener Weise aus, nicht nur als

privat und öffentlich, sondern z.B. auch als 'Gesellschaft' und 'Staat',
'Wirtschaft' und 'Politik', 'Freiheit' und 'Zwang', 'gesellschaftlich' und

'politisch'" (1989, S. 122).
Das sog. „Öffentliche" oder „Politische", Verkörperung des Gemein-

wohls, schrumpft damit erheblich zusammen, während die bürgerliche
Gesellschaft vor allem „als die Sphäre des privaten Interesses, des privaten
Unternehmens und der privaten Individuen verstanden wird" (Pateman
1989, S. 122).

Medienöffentlichkeit

Um so erstaunlicher ist, dass der Mythos der „Öffentlichkeit" auch unter
kritischen Linken und vermehrt auch unter Feministinnen nicht nur fortbe-
steht, sondern mit erneutem Engagement wiederbelebt und legitimiert wird.
Im Zeitalter der Massenmedien nimmt er als Phantom „Medienöffentlich-
keit" zeitgenössische Kontur an, als idealer Horizont eines potentiell abso-
luten Massenmediums, welches Auge wie Ohr der ganzen Nation auf sich zu
vereinigen weiss. Und dies, obwohl sich die „Öffentlichkeit" als ein privat-
wirtschaftlicher Markt vielfältigster unternehmerischer „Öffentlichkeiten"
gestaltet, jede mit ihrem eigenen Massenpublikum, wenngleich sie alle um
das Massenpublikum - es geht um die grösstmögliche „Öffentlichkeit" -
kämpfen.

So schwebt auch weiterhin eine Aura des bürgerlichen „Öffentlichen"
über dem industriellen Unternehmen „Medien", als wären sie das moderne
„Forum" der gesellschaftlichen politischen Auseinandersetzung, der techni-
sierte Raum der öffentlichen Versammlung, wo das Volk mit dem Volke
spricht. Was hingegenzum Volk spricht, sind (und nicht erst seit der Priva-
tisierung der elektronischen Medien) das Geld und diejenigen, die das grosse
Geld als Sprachrohre zu kaufen vermag. „Öffentliche Meinung" ist weitge-
hend die Meinung der Macht und des Kapitals. Nicht, dass dies ein grosses
Geheimnis wäre, wir wissen es eigentlich alle. Doch scheint das ideologische
Rüstzeug der Begrifflichkeiten wie „öffentlich" und „privat", „Medien" und
„Gesellschaft" den Blick auf die Tatsachen endgültig zu versperren und

hoffnungslos zu verwirren.
Dementsprechend zeichnet sich unter Intellektuellen und politisch Ge-

124 WIDERSPRUCH - 28/94



sinnten eine eigenartige Widersprüchlichkeit gegenüber dem Phänomen
„Medien" ab. Einerseits wird ihre ungeheure Macht der gesellschaftlichen
„Beeinflussung" anerkannt, und andererseits sind die Medien gerade darum
so attraktiv, magischer Anziehungspunkt auch für jene, die die herrschende
„öffentliche Meinung" zu verändern wünschen. So heisst es z.B. auch im
Bericht der Schweizer Delegation an die 3. Europäische Ministerkonferenz
zum Thema „Medienfunktionen im Kontext der Bedingungen von Gewalt

gegen Frauen": „Hinsichtlich Gewalt gegen Frauen haben Medien einen
Januskopf. Zum einen sind sie mitverantwortlich für die Erhaltung und zum
Teil auch Generierung der Gewalt, zum anderen regt sich die Hoffnung, mit
Beteiligung der Medien Ausmass und Formen der Gewalt gegen Frauen
vermindern zu können. Die diesbezügliche A/nfti'va/ewz dieses omnipräsen-
ten Subsystems zeigt sich in den Empfehlungen an die Medien" (1993, S. 15).

Die „Ambivalenz" ist also weniger ein Charakteristikum der Medien als
vielmehr der Wissenschaftler- und anderer Gutachterinnen, die Empfehlun-
gen an die Medien richten und auf deren Beteiligung bei der Verminderung
von Gewalt hoffen, obwohl sie diese gerade als mitverantwortlich für die
Gewalt identifiziert haben. Doch als Struktur sind Medien offenbar ein

pädagogisches Mittel zur Zivilisierung der Gesellschaft, nur als „Inhalt"
transportieren sie oft z.B. Gewalt gegen Frauen oder Rassismus.

Statt die Strukturen und Produktionsprozesse der industrialisierten „öf-
fentlichen Meinungsbildung" als eine kapitalistische Katastrophe wie etwa
die Vereinnahmung der Lebensmittelproduktion durch multinationale Kor-
porationen anzuprangern, wird versucht, sich an der Produktion zu beteiligen
und „sozialverträglichere" Medieninhalte zu produzieren - statt Coca-Cola
Orangensaft durch die gleiche Korporation zirkulieren zu lassen. Es ist etwa,
wie wenn sich Pazifisten entscheiden würden, Militärkarriere zu machen, um
als Oberstkorpskommandant, als General wirksam Friedfertigkeit zu ver-
breiten. Es bedeutet nichts weniger, als die Kritik auf „Inhalt" zu reduzieren
und damit Strukturen grundsätzlich zu legitimieren.

„Öffentlichkeit" bleibt damit die Verkörperung politischer Aufklärung,
während Probleme des „Öffentlichkeitsangebots" zu Problemen von „In-
halt" werden. Dies zeigt sich am deutlichsten an der Diskussion um „Medi-
engewalt". Nicht die Medien als solche sind ein Problem der Gewalt, sondern
einzelne Medienleute produzieren und zeigen allenfalls „gewalttätiges Ma-
terial". Dies bedeutet eine implizite Privatisierung sowohl von „Inhalt" als
letztlich auch von Gewalt. Das „Öffentliche", wie auch in seiner Grundkon-
zeption der bürgerlichen Demokratie, bleibt gereinigt vom Ruch der Gewalt
und der Herrschaft, die, verbannt in den Privatbereich, allenfalls dort noch zu
unzivilisierten Ausbrüchen führen. So wird auch das Potential der Gewalt im
Privaten verortet, nämlich in der Privatheit des Medienpublikums. Probleme
der Gewalt sind Probleme gewalttätiger Einzelpersonen, private Akte von
Privatpersonen, die ab und zu im „öffentlichen" Raum agieren, was dann
Gewalt in der Gesellschaft ist.

WIDERSPRUCH - 28/94 125



Gewalt im „öffentlichen Raum"

So hat sich eine öffentliche Diskussion um „Mediengewalt" auch erst so

richtig entzündet angesichts von Gewalt und Gewaltdarstellungen, die sich
im sog. öffentlichen Raum abspielen, sei es rassistische Gewalt oder sonstige
Gewalt von Mann zu Mann. Sexuelle Gewalt, die sich zum grössten Teil als
Gewalt im „Privatraum" von Männern abspielt und gerade als Darstellungs-
inhalt eine äusserst öffentliche Rolle in den Medien spielt, zählt noch immer
kaum zur Gewalt „in" der Gesellschaft, die zu allgemeiner Beunruhigung
Anlass gäbe. So zählt z.B. Jo Groebel alle möglichen Arten von „Gewaltdar-
Stellungen" auf, von ,,rassistische[n] Angebote[n], die in kaum noch kontrol-
lierbaren Individualnetzen verbreitet werden", oder dem ,,riesige[n] Erfolg,
den in Grossbritannien Video-Verkaufskassetten mit Höhepunkten aus ech-
ten Polizeieinsätzen haben", über „Spielshows", in denen die „Schwelle zur
psychologischen Gewalt überschritten wird", „Reportagen", „Reality-TV",
„Gerichtsfernsehen", dokumentarische „Selbstmord- und Lynchszenen",
„Krieg" und „Kriminalität", bis hin zu den „beantragten Liveübertragungen
von Hinrichtungen", ohne je einmal Pornographie und sexuelle Gewalt zu
erwähnen (1994, S. 40-43). Das „soziale Risiko", das mit „Gewaltdarstellun-
gen verbunden ist", stellt erst ein solches dar, wenn Männer und ihre
„Gesellschaft" - also die „Öffentlichkeit" - nachweisbar betroffen sind. So

haben auch in den USA die „Rassenunruhen" als soziales Risiko für die
weisse Gesellschaft Anlass zu Forschung über die „Wirkung von Gewaltdar-
Stellung" gegeben (Bonfadelli 1993, S. 151), d.h. zur Erforschung einer
möglichen Wirkung auf den Medienkonsumenten in Form e ines Anreizes zur
Gewaltausübung, nicht aber zur Erforschung der Wirkung rassistischer
Medien als einem sozialen Risiko für Schwarze.

Gleichermassen versucht sich nun der neuerlich entstandene (weisse)
„Rassismusdiskurs" dem sozialen Risiko von Rassismus und Medien anzu-
nähern, d.h. dem Risiko, welches „Rassismus" für die deutsche weisse
Gesellschaft darstellt. So heisst es bei S. Jäger und J. Link in der Einleitung
zu Die Vierte Gewa/i, ähnlich wie im Bericht der Schweizer Delegation:
„Nicht erst seit den Überfällen auf Flüchtlingsunterkünfte im Herbst 1991 ist
erkannt worden, dass die Merfie/z bei der Erzeugung und Verfestigung
rassistischer Haltungen eine überaus wichtige Rolle spielen. Sie sind - auch
in Bezug auf das Phänomen Rassismus - als eine Art Vierte Gewa/f zu
betrachten, denn sie haben nicht nur enormen Einfluss auf die herrschenden
Diskurse und damit auf das Denken und Handeln der Menschen im Lande,
sondern sie tragen Mitverantwortung für die Eskalation von Gewalt gegen
Einwanderer und Flüchtlinge" (1993, S. 12).

Doch wenden auch sie sich in erster Instanz gerade wieder an Medienleu-
te, „Journalistinnen und Journalisten", um „gemeinsam der Frage nachzuge-
hen, wie ein Beitrag von Wissenschaft und Medien zur Vermeidung und zum
Abbau von Rassismus - und auch anderen diskriminierenden Diskursen - zu
leisten sei" (S. 12-13). Journalistinnen sind in diesem Fall zivilcouragierte
Privatpersonen mit möglichem Zugang zu den Medien, nicht Teil jener

126 WIDERSPRUCH - 28/94



„Medien", die rassistische Haltungen erzeugen bzw. verfestigen und als

„vierte Gewalt" zur Gewalteskalation in der Gesellschaft beitragen.
Doch auch „die Medien" werden sogleich wieder entlastet, denn weder

stellen sie offenbar selbst einen herrschenden Diskurs dar - sie beeinflussen

lediglich die herrschenden Diskurse, die anderweitig stattfinden -, noch
handelt es sich scheinbar bei Medienleuten wie bei Diskursproduzenten um
denkende und handelnde Menschen im Lande. „Die Menschen im Lande"
sind vielmehr die privaten Bürgerinnen, das sogenannte Massenpublikum
der Medienöffentlichkeit, das gesellschaftliche Milieu, aus dem sich gewalt-
tätige Akteure rekrutieren und wo sich sozialunverträgliche Instinkte rühren.
Die Bestandsaufnahme ihres Denkens und Handelns zeigt auf, dass sie
derzeit rassistisch sind, d.h. Gewalt in der Gesellschaft produzieren. Warum
sie das sind, bzw. tun, erklärt nun die Wissenschaft: Durch das obengenannte
System von „Medien - herrschende Diskurse -Menschen im Lande" träufelt
Rassismus. Warum dies so ist, ist keine Frage im erklärenden Modell, es ist
schlicht die gegenwärtige Tatsachenlage.

Also gilt es, statt Rassismus „Alternativen" durchträufeln zu lassen,
mittels der Medien und der wissenschaftlichen Diskurse, die „man" offenbar
im Griff hat, das Denken und Handeln „der Menschen im Lande" zum
Besseren zu beeinflussen. Die Frage der Macht und der Kontrolle über die
Medien, die Frage nach den „privaten" öffentlichen Interessen der Medien-
unternehmen, die sich bisher für die Verbreitung von rassistischer und
sexistischer Gewalt entschieden haben, stellt sich nicht mehr, sobald diese
wieder als „Öffentlichkeit", als Forum der engagierten Volkspartizipation
am Gemeinwohl, ins Bild gerückt werden. Medien - von welchem Kapital
auch immer finanziert - werden trotz allem als „unsere Öffentlichkeit"
reklamiert, für die wir Verantwortung übernehmen, die „uns" repräsentiert,
und die zu repräsentieren wir uns nun einsetzen. Denn „wir" verstehen uns
als die Personifizierung von Öffentlichkeit, wie diese frei von jeglicher
Beteiligung, sei es an Rassismus oder sonstiger Gewalt, und um nichts als um
die Verbesserung des Gemeinwohls besorgt.

Medialisierte Gewalt

Die anfänglich gesuchte Ursache oder die verursachenden Übeltäter von
Gewalt und Mediengewalt rücken dabei ständig in den Hintergrund, entzie-
hen sich der wissenschaftlichen Ursachenverfolgung. Für Jäger/Link bleiben
daher vor allem „ernsthafte rassistische Gefahren" (1993, S. 9) - drohende
Potentiale, die wie Nebelschwaden über dem Land hängen, weniger rassisti-
sehe Strukturen und rassistisches Handeln in der Gesellschaft, die identifi-
zierbar und zu analysieren wären. „Rassistische Gefahren" sind Gefahren,
die von „Rassisten" ausgehen, und die drohende Untat ist die mediale Tatpar
exce/Zence: Beeinflussung.

So steht für Jäger/Link fest, dass es in Deutschland „starke biologistisch-
rassistische Gruppen gibt", die bei Jugendlichen wie bei einem nach Millio-
nen zählenden Wählerinnenpublikum aufUnterstützung stossen und „schlies-

WIDERSPRUCH - 28/94 127



slich dadurch indirekt auch einen starben £in/7im auf die Politik der 'Mitte'
des politischen Spektrums awszuüben vermögen" (1993, S. 9; Herv. S.K.).
Republikaner und DVU wiederum suchen nach „parlamentarischen We-
gen..., ihren völkischen Nationalismus zur Ge/rangz« bringen" (S. 11). Und
auch „innerhalb der CDU bildet sich ein nationalistischer Flügel heraus, der
den Schulterschluss mit den Republikanern sucht und stärkeres Gewic/it
völkisch-nationaler Politik aM/rferpar/amentar/sc/jenß«/me anstrebt" (S.11).
Rassismus, so beginnen wir zu verstehen, ist eine Gefahr nicht für die von
Rassismus Betroffenen, sondern für die deutsche Zivilgesellschaft, die
rassistisch infiziert wird. Konkrete Opfer und Betroffene sind die „politische
Mitte" des politischen Spektrums, die parlamentarische Bühne, sowie „die
Menschen im Lande". Und wohl auch der mediopolitische und der wissen-
schaftliche Diskurs, aus denen der Begriff „Rassismus", so kurz nach Mölln
und Lichterketten, schon wieder „herausgenommen wird" (S. 8). Aufgrund
solchen „Einflusses" liegt nun die grösste Gefahr nicht mehr bei „biologi-
stisch-rassistischen Gruppen", sondern in der politischen Mitte: „Es ist
unsere Annahme, dass bei aller Gefährdung durch militante rassistische
Minderheiten die grösste Gefahr aus der politischen 'Mitte', d.h. aus dem

stillschweigenden Konsens zwischen den hegemonialen Eliten in CDU und
SPD droht" (S. 9).

Was sich als Analyse von Rassismus, Rechtsextremismus und Medien in
der Gesellschaft Deutschlands versteht, skizziert in Wahrheit das Bild einer
deutschen „Öffentlichkeit", eine Konstruktion von „deutscher Gesellschaft",
die sich aus den Strukturen der „Öffentlichkeit" zusammensetzt: Politik,
Parlament, Parteien, Wählerinnen, und rundum Beeinflussung, ein „Kampf
um die Köpfe" (Scholl/Bobbenkamp, S. 244). Die Medien selbst werden
schon gar nicht mehr erwähnt, sie sind das multimediale Medium (der
Bildschirm), in (oder auf) dem sich „Öffentlichkeit" gestaltet. Wie in einer
Computersimulation reiht sich statisches Bild an statisches Bild, um histori-
sches Geschehen zu simulieren: Lag die Gefahr im einen Bild noch bei den
militanten Minderheiten, so hat sie sich im nächsten in die „politische Mitte"
verschoben. Auch das Geschehen in dieser Öffentlichkeit ist dementspre-
chend medial, sozusagen ausschliesslich und binär diskursiv: Es wird ge-
sprachen - Rassistisches artikuliert - oder geschwiegen.

So wundert es auch nicht, dass Schweigen, Nicht-Sagen, Nicht-Korrigie-
ren von Verfälschungen, Nicht-Formulieren von Alternativen zu den gros-
sten Vergehen auch der Medien zählen, so diese in die Pflicht genommen
werden, Unterlassungssünden, weit ab von der ursprünglich identifizierten
Erzeugung und Erhaltung von Gewalt. Die Kritik, die allenfalls an die
Medien gerichtet wird, ist, dass sie nichts Antirassistisches gesagt haben,
nichts berichtigt haben, nachdem (wer weiss wo) Rassistisches und Falsches
verlautbart und verbreitet wurde. Denn zwischen Ursachensuche und Lö-
sungsfindung sind „die Medien" von der mächtigsten Instanz der öffentli-
chen Beeinflussung zur rettenden Zivilcourage mutiert - wenigstens poten-
tiell, wenn auch leider nicht in der Tat. Denn wie Jäger/Link bedauernd
feststellen: „Nicht ein einziger Medienmann oder eine einzige Medienfrau

128 WIDERSPRUCH - 28/94



hatte u.W. bis heute den Mut, den Innenminister öffentlich zu fragen...;
niemand in den Medien hatte u.W. bisher den Mut, die völlig verfälschenden
Vergleiche zwischen Deutschland und anderen europäischen Ländern [...] zu
objektivieren..." (S. 13). Vermuten wir hier eine Differenzierung zwischen
den Medien als Institution einerseits und einzelnen mutigen und widerstän-
digen Medienmännern und -frauen andererseits, gar zwischen „mainstream"
und kritischer „Gegenöffentlichkeit", so liegen wir falsch. Denn „kurz
gesagt: Der mainstream der Medien 'verschenkt' weiterhin erhebliche Mög-
lichkeiten, um der Verbreitung der rassistischen Stimmung wirkungsvoll
entgegenzuarbeiten" (S. 13). Fragt sich, wo die Verbreitung rassistischer
Stimmung stattfindet, der entgegenzuarbeiten der „mainstream" die Chance
„verschenkt".

Das gesellschaftliche politische Geschehen - hier Rassismus und rassisti-
sehe Gewalt-bewegt sich zwischen öffentlichem „Reden" und „Schweigen"
- dem Diskurs von Rassisten und dem „Totschweigen" der anderen (S. 13).
Die notwendige politische Intervention besteht demnach im öffentlichen
Brechen dieses Schweigens und im öffentlichen Gegen-Reden: im Artikulie-
ren von Alternativen und Propagieren von Anti-Rassistischem. Da der
„mainstream" diese Gelegenheit offenbar „verschenkt", bietet sich wie von
selbst das Modell der „Gegenöffentlichkeit" an.

Gegenöffentlichkeit

„Gegenöffentlichkeit" ist die Öffentlichkeit der Gegnerinnen der „Öffent-
lichkeit". So plädieren Frauen für „weibliche Gegenöffentlichkeit", „Frau-
enöffentlichkeit", „feministische Öffentlichkeit oder Gegenöffentlichkeit"
(Femina Publica; beiträge 29,30/31), die den männlichen Strukturen und der
männlichen Öffentlichkeit „entgegengesetzt" werden sollen; wie vor ihnen
schon Linke eine „proletarische Öffentlichkeit" anstrebten (Negt/Kluge
1972) und sich nun Antirassisten auf die Möglichkeit eines „Dritten Wegs",
einer „alternativen Gegenöffentlichkeit" besinnen (Scholl/Bobbenkamp
1993, S. 244). Zwar ist im Konkurrenzkampf der freien Marktwirtschaft jede
„Öffentlichkeit" auch eine „Gegenöffentlichkeit" - „Test the West" Gegen-
öffentlichkeit zu „Stuyvesant Come Together", CDU Wahlkampfkampagne
(„Rote Socken") Gegenöffentlichkeit zu SPD Wahlkampfkampagne. Die
Kritik gilt also weniger dem politischen Konstrukt „Öffentlichkeit" als der
personellen Besetzung dieser Öffentlichkeit, nicht so sehr dem „Establish-
ment" an sich, sondern denen, die dazu gehören. Folglich zielt man auf
„Gegenetablierung" (Negt/Kluge 1972), auf „Gegenkultur", gewährleistet
durch personelle „Gegenbesetzung". Daraus ergeben sich - so jedenfalls
damals die kulturrevolutionäre Illusion vom Marsch durch die Institutionen

- fast wie von selbst auch „Gegeninhalte" und „Gegenbilder".
So fordert auch der Bericht der Schweizer Delegation zuerst eine Gegen-

besetzung der Medien, „gleichgewichtige Einsitznahme von Frauen aufallen
Stufen" (1993, S. 17). „Sobald Frauen paritätisch auf allen Positionen
Funktionen ausüben..., werden Auswirkungen auf Inhalte unvermeidlich

WIDERSPRUCH - 28/94 129



sein. Fast schon zwangsläufig geschähe eine friedliche Revolution der Worte
und Bilder..." (S, 17). Da dies, wie der Bericht ausdrücklich betont, keine
„genetischen" Gründe haben soll, also nicht der „Natur" der Frauen geschul-
det ist, müssen wir daraus schliessen, dass Frauen nicht zur „Kultur" gehören,
die die übrigen „Menschen im Lande" mit Sexismus durchtränkt. Doch auch
Frauen werden in der patriarchalen Kultur sozialisiert, weshalb eine weibli-
che Besetzung von Machtpositionen nicht automatisch anti-sexistische Worte
und Bilder, und allgemein keine „andere" Politik garantiert. Und selbst

angenommen, sie täte es, kann es nicht unser Ziel sein, eine Herren- und eine
Damenöffentlichkeit zu schaffen, den „halben Äther" in weiblicher Verant-
wortung antisexistisch oder gewaltfrei zu gestalten - und die andere Hälfte
in männlicher Verantwortung ihren sexistischen Lauf nehmen zu lassen.
Eine Revolution der Bilder und Worte erfordert keine Quotierung von
Bildern und „Gegenbildern", Inhalten und „Gegeninhalten", sondern politi-
sches Engagement gegen Gewalt - seitens von Männern ebenso wie von
Frauen.

Wie solche „Gegeninhalte" im Falle von antirassistischer „Gegenöffent-
lichkeit" aussehen, beschreiben Scholl/Bobbenkamp anhand der Berichter-
stattung über den Golfkrieg 1991. So entwickelten z.B. „interessierte
Bürgerinnen...eine grössere Nachfrage nach 'anderen' Medienangeboten -
etwa nach der Darstellung von Kriegsangst oder nach Berichten über die
Aktionen der Friedensbewegung" (1993, S. 229). Auch wenn uns die

Golfkriegsberichterstattung Bilder von Kriegsangst vorerst vorenthielt, so

weniger deshalb, weil es sich um ein radikal subversives Mittel der „Gegen-
öffentlichkeit" handelt. Vielmehr gehört es zum Standardrepertoire der
Medien, insbesondere der Boulevardmedien, die „Angst" von Betroffenen so
hautnah wie möglich ins Wohnzimmer des Publikums zu bringen, etwa durch
Interviews mit hungernden Müttern in Afrika, deren Kinder gerade in ihren
Armen gestorben sind, mit bereitgehaltenen Mikrofonen und Kameras, die
das Schluchzen und die Tränen von Opfern live übertragen. Oder mit
Kameras, die in Flüchtlingslagern und Kliniken nach Opfern von Vergewal-
tigung fahnden, wie die Kriegsberichterstattung im Fall des Balkankriegs
dies ausführlich nachholte (Kappeler 1994 a).

Vor allem aber gehört, wer nach „Darstellung von Kriegsangst" schreit, zu
einem bereits durch und durch medialisierten „Medienpublikum" - dem

unabdinglichen Compagnon der Massenmedien -, dessen sadomasochisti-
sehe Ansprüche seine eigene Doppelfunktion als Opfer und Mittäterin der
Medien deutlich widerspiegeln. Einmal Opfer von kontinuierlicher Beträu-
feiung mit medialer „Öffentlichkeit", ist sein höchster Anspruch offenbar,
auch „seine Realität", die „private", subjektive, individuelle „Erfahrung der

Betroffenheit", auf dem grossen Bildschirm der Öffentlichkeit dargestellt zu
sehen. In Form von Darstellungen der Leidenserfahrung anderer lässt sich
diese allerdings aus der Position der Doch-nicht-Betroffenen genüsslich
voyeuristisch konsumieren, um durch den Blick auf das Opfer die Macht und
Überlegenheit der Täterperspektive nachzuempfinden (2).

Gemäss dem unhinterfragten Begriffspaar von „öffentlich" und „privat"

130 WIDERSPRUCH - 28/94



ist der universelle Bildschirm die „Öffentlichkeit", das Publikum „das
Private" zu Hause. Folglich „verlangt", in der Fachsprache der Medienwis-
senschaftlerlnnen, „das Private, die blockierten Lebenserfahrungen, das

Alltägliche nach Öffentlichkeit" (Scholl/Bobbenkamp 1993, 230). „Blok-
kiert" ist diese Lebenserfahrung offenbar, weil sie nicht „an die Öffentlich-
keit" zu dringen vermag, denn an der Öffentlichkeit ist für gewöhnlich nur
das „Öffentliche". Wie „privat" das „Private" dann noch ist, wenn es endlich

„an der Öffentlichkeit" ist, scheint keine Frage wert zu sein. So muss laut der
Medienwissenschaftlerin Ilona Kalmbach der weibliche Journalismus einer
weiblichen Gegenöffentlichkeit „Frauen in ihrem Alltag und damit in ihrer
Lebensrealität darstellen", so dass das gezeichnete Frauenbild „Wirklichkeit
widerspiegelt" (1990, S. 69). Ziel ist ein möglichst „vollständiges" Abbild
der Realität „in der Öffentlichkeit" - eine Bestätigung der eigenen privaten
Lebensrealität, die einem dann offenbar dabei hilft, sich mit dieser und ihrem
grundsätzlichen Ausschluss aus der „Öffentlichkeit" auch abzufinden. Was
entsteht, ist in den Worten Scholls/Bobbenkamps „'authentische' Öffent-
lichkeit". Öffentlichkeit, so beginnen wir zu verstehen, ist ein (noch) unvoll-
ständiges Bild-einBildmit Schweigelücken, eine Öffentlichkeit, in der „das
Private" fehlt -, das nun von Gegenmedien wahrheitsgetreu ausgefüllt wird.

Laut Scholl/Bobbenkamp wurde denn auch dank „Gegenöffentlichkeit"
„das so entworfene Bild vom Golfkrieg weitaus vollständiger als das, was
ansonsten in deutschen Medien angeboten wurde" (S. 243). Die „Gegenöf-
fentlichkeit" oder „Gegenpresse" (S. 243) wäre also präziser eine £rgän-
za«gsö/fent/:cMe;7 zu nennen. Mit diesem Anspruch aber kann auch der
„mainstream" umgehen und es allenfalls gleich selber besser machen: „Die
etablierten Medien berichten über den Krieg in Jugoslawien vollständiger...
als während des Golfkriegs" (S. 244). Eine Ergänzung, die insbesondere in
Form der medialen Ausbeutung der „Kriegsangst" und des Leidens verge-
waltigter Kriegsopfer von vielen auch begrüsst wurde (Kappeler 1994a).

Medienforschung

So plädiert auch der Bericht der Schweizer Delegation u.a. für fortgesetzte
„Darstellungen zur 'Gewalt gegen Frauen'": „Medien werden und sollen
auch künftig Darstellungen zur 'Gewalt gegen Frauen' publizieren. Der
neuralgische Punkt ist, was, wie, and in we/cÄem Aas/nass dargestellt wird"
(S.16). „Dargestellt" aber soll es werden; die Fragen warum und wozu, zu
welchem Zweck jenseits des Selbstzwecks der Darstellung, der gesellschaft-
liehen „Spiegelung", sie werden auch hier nicht gestellt. Nach Ansicht des

Berichts haben Medien bisher lediglich „verzerrende Darstellungen der
Gewalt gegen Frauen" produziert (S. 16), sie sollen nun „realitätsgerechtere
Darstellungen" machen und zeigen (S. 17). Diesem Auftrag sind auch die
Medienmacherlnnen bereits hinterher, und sie bemühen sich um immer
realitätsgerechtere, immer authentischere Darstellung sexueller Gewalt.
Von Tabuisierung kann keine Rede sein.

Wo die Wissenschaft zu unterscheiden unterlässt, haben Medienprogram-

WIDERSPRUCH - 28/94 131



matiker längst kapiert und kapitalisiert. Was das Medienpublikum mithin als

„öffentliche" bzw. „private" oder „authentische" Inhalte differenziert, ist in
den Rubriken „Information" bzw. „Unterhaltung" zu finden, und neuerlich
als „Infotainment" im Gesamtprogramm zu geniessen. Sexuelle Gewalt
gegen Frauen und Kinder - noch nie ein Politikum der „öffentlichen"
Gesellschaft, sondern authentische Realität des „privaten" Alltags par ex-
cellence-gilt damit auch in der Darstellung als Unterhaltung par excellence.
Die minimale Thematisierung dieser Gewalt als Skandalon auch im öffent-
liehen Diskurs erlaubt zudem ihre vermehrte Verwertung im Infotainment.
Doch sie ist keine Gewalt, deren Darstellung nach wissenschaftlicher An-
sieht mit einem realen sozialen Risiko verbunden wäre, die gar „sozialschäd-
liehe Auswirkungen" vermuten Hesse.

Dass wir über ihre „Wirkung" dennoch etwas wissen wollen, diktiert zum
einen eine Wissenschaft, für die „Wirkung" die ausschliessliche, im Labor
hergestellte und herstellbare Folge von Ursache bedeutet, und wird ausser-
dem unterstützt von beträchtlichen öffentlichen - oder sind es private? -
Interessen, auch einen Mauge/ an Wirkung wissenschaftlich beglaubigen zu
lassen. So machen sich Wissenschaftler im Labor daran, die „Wirkung" von
„Gewaltdarstellungen" oder Pornographie zu erforschen. Zwar leben wir in
einem gesellschaftlichen Experimentierlabor, über welches in den letzten
Dekaden im Zuge gesteigerten Freizeitkonsums und Erlebniszwangs eine

ständig anschwellende Flutwelle von medialen Gewaltdarstellung geschüt-
tet wird, deren Folgen der Wissenschaft zur Analyse zur Verfügung stünden.
Doch die Wirkungswissenschaft hat keine Gesellschaftsanalyse bzw. igno-
riert solche Analysen, sie fängt ganz unparteilich an, d.h. „unwissend" und
„wertfrei", bei Null im leeren Labor.

So z.B. in den Forschungslabors in den USA, wo getestet wird, welche
Wirkung „sexuell gewalttätige Bilder oder aggressive Pornographie" auf die
sexuelle Erregung von Vergewaltigern und sogenannt „normalen" Männern
haben, welche Wirkung sie auf „Haltungen" und Einstellungen, welche
Auswirkungen sie auf das Verhalten haben, also was die Wirkung kontinu-
ierlichen Pornokonsums auf ebendiese Gruppen von Männern ist (Public
Hearings Transcript, 1983/88, S. 12). Laut E. Donnerstein, einem der
führenden Wirkungsforscher zu sexueller Gewaltdarstellung, kann solches

„nur in Laborsituationen" getestet werden. Wurde in der früheren Forschung
fast ausschliesslich an gerichtlich verurteilten Straftätern geforscht, insbe-
sondere deren beim Pornographiekonsum schwellender Penisumfang ge-
messen (ebd., S. 14), wendet sich heute das Interesse vermehrt dem „norma-
len" Mann zu.

So wird dann geforscht nach dem Modell: Man nehme normale Männer,
verabreiche ihnen eine Dosis Pornographie, und messe die entsprechende
Wirkung auf Penis und mentale Einstellung. Man variiere die Qualität der
Pornographie, die Dosis, die Zeit der Anwendurfg sowie den Zeitpunkt, an
dem die „Einstellung" getestet wird (ebd., S. 12-21).

Doch trotz tausender von Studien und Millionen von Forschungsdollars
liefert die Wirkungsforschung „nur wenige eindeutige Antworten, aber viele

132 WIDERSPRUCH - 28/94



ungelöste Fragen" (Bericht der Schweizer Delegation, S. 12). Insbesondere
aber die falschen Fragen. Denn was immer der gemessene Penisumfang, was
immer die eruierte Einstellung zu Gewalt oder Vergewaltigungsmythen, es
lässt sich aus keinem der gemessen Resultate auf irgendwelche zukünftigen
Handlungen dieser Männer in der Gesellschaft schliessen. Die normalen
Männer mögen zu 52 Prozent sagen, dass sie sich schon überlegt haben, eine
Frau zu vergewaltigen (Russell 1993, S. 122), oder, dass sie es tun würden,
wenn sie dabei nicht erwischt würden. Doch „beweist" dies nicht, dass sie es

aufgrund des konsumierten Medienmaterials demnächst tun werden, sowe-
nig die selben Informanten darüber berichten, ob oder wie oft sie es schon

getan haben. Denn wie sich die Wirkungen der Wirkungsforschung nur im
Labor testen lassen, haben sie nur Gültigkeit in und für die Laborsituation -
beweisen also, dass so und soviele Männer unter bestimmten (Labor-)Bedin-
gungen bestimmte Antworten geben. Es handelt sich eigentlich um die
Erforschung des Labors und der Wirkung der Experimente auf die Experi-
mentierten.

Zudem sind sich die Forscher gar nicht sicher, wovon genau sie die
„Auswirkungen" eigentlich erforschen: „Selbst in der Psychologie oder
Medienwissenschaft [ist] 'Gewalt' bzw. 'Mediengewalt' als zentraler Ge-

genstand all dieser Untersuchungen nach wie vor seltsam unbestimmt"
(Bonfadelli 1993, S. 153). Doch kämpft die Wissenschaft - allen voran die
nord-amerikanische - auch hier tapfer gegen das Unwissen und unterschei-
det z.B. zwischen „gewalttätiger Pornographie" und sog. „degradierender/
entmenschlichender, nicht-gewalttätiger Pornographie und Erotika" (Check/
Guloien, zit. Russell 1993, S. 133). Demzufolge sind weder Entwürdigung
noch Enimensdi/ic/iung, d.h. Handlungen, die einen Menschen bzw. eine
Frau entwürdigen und entmenschlichen, Akte der Gewalt. Ebenso sind dann
die entsprechenden Darstellungen davon schlicht „offen sexuelles, ent-
menschlichendes, aber nicht-gewalttätiges Material" (Russell 1993, S. 134).
Zwar „wissen" die Wissenschaftler nicht, was Gewalt „ist", doch sie wissen
sehr wohl, was alles auf keinen Fall Gewalt sein soll.

Eines jedoch scheint trotz allem unbestimmten Unwissen klar, dass
nämlich die mögliche „Wirkung" solcher gewalttätiger oder auch „bloss"
entmenschlichender Medieninhalte auf das MonneT-puWifaon gemessen und
erforscht werden muss. Denn Männer sind - auch für die Wissenschaft - die
potentiellen Gewalttäter, die soziale Gruppe, aus denen sich Sexualstraftäter
allenfalls rekrutieren, das Geschlecht, das aufgrund medialer Beeinflussung
vermehrt zur Gewalttat gegen Frauen schreiten könnte. Und die sich als die
„politische Mitte" der Männer von den gerichtlich verurteilten Sexualstraf-
tätern vor allem darin unterscheiden, dass sie nicht gefasst wurden. Doch
trägt dies alles nichts dazu bei, diejenige „Wirkung" zu ermitteln, die die
Existenz einer florierenden Pornographieindustrie in einer Gesellschaft
heute hat, deren Männerpublikum die erforschten Reaktionen - die Erregbar-
keit angesichts sexueller Gewalt, die Wünsche nach straflosem Vergewalti-
gen etc. - manifestiert.

WIDERSPRUCH - 28/94 133



Wirkungsforscher und Wirkungsproduzenten: Ein Schulterschluss

Stattdessen lässt sich daraus ganz anderes folgern, wie z.B. in einem Papier
des Schweizer Fernsehen DRS zur Gewaltdarstellung im fiktionalen Pro-

gramm: „Messbar ist die physiologische Erregung beim Konsum von Medi-
enangeboten (beispielsweise der Darstellung von physischer oder psycholo-
gischer Gewalt.) Diese Erregung wird als genussvoll empfunden, solange sie
einen bestimmten (subjektiven, nicht objektivierbaren) Schwellenwert nicht
überschreitet. Somit dürfen die Grenzen der Gewaltdarstellung nicht belie-
big weiter gesteckt werden." Denn dann „wird die physiologische Erregung
als unangenehm empfunden" (1994, S. 2). Dies, mehr als irgendetwas, gilt es

um jeden Preis zu verhindern, indem die Gewaltdosis angenehm reguliert
wird, dank Wirkungsforschung jetzt besser reguliert werden kann. Vom
anschwellenden Penisumfang des Gewaltverbrechers zur Vergewaltigungs-
lust des normalen Mannes bis zum Genuss und zum Schmerz des Übergenus-
ses des normalen „Zuschauers" scheint sich die „Wirkung" gleichzubleiben.
Angesichts solch messbaren Genusses sind andere sozialen Risiken, insbe-
sondere solche, die andere Gesellschaftsgruppen wie z.B. die Frauen betref-
fen, nicht mehr von Interesse.

Vielmehr lässt sich ein so „universell" messbares Phänomen neu legiti-
mieren und gleich biologistisch oder „bio-chemisch" (J. Groebel, S. 44)
„naturalisieren". So sind sich auch H. Bonfadelli und Programmschaffende
am Schweizer Fernsehen DRS einig, dass „Gewalt in der Gesellschaft
etwas zutiefst Menschliches zu sein [scheint]" (H. Bonfadelli 1993, S. 149)
und „einem uralten menschlichen Bedürfnis [entspricht], insofern sich darin
der Kampf gegen die Kräfte der Natur, gegen feindliche Individuen und
aggressive Gruppen oder politische Gebilde reflektiert (z.B. prähistorische
Höhlenmalereien...)" (Schweizer Fernsehen DRS 1994, S. 2). Da sich dieses

„menschliche" Bedürfnis im besonderen als ein Bedürfnis nach gewalttäti-
ger oder entmenschlichender Pornographie abzeichnet, dürfen sich Frauen,
wenn nicht zur bedürfnisgeladenen „Menschheit", so doch zu den Kräften
der Natur, den feindlichen Individuen, gar zu einer aggressiven Gruppe oder
einem politischen Gebilde gehörig zählen, gegen die „der Mensch" seit den

„Höhlenmalereien" kämpft - und deshalb auch weiter kämpfen wird.
Frauen betreiben gezwungenermassen „Wirkungsforschung", wenn sie

z.B. an der eigenen Person erfahren, dass Live-Übertragungen von Kriegs-
geschehen, aber auch fiktionale Kriegsfilme und das ganz gewöhnliche
abendliche Sexfilmprogramm zu vermehrter Vergewaltigung führt - die

allerdings von Männern und nicht von Medienprodukten „verursacht" wird.
Oder dann, wenn nach der Mediennachricht am 6. Dezember 1989, dass Marc
Lépin in der Universität von Montreal 14 „Feministinnen" erschossen hat, an
anderen Universitäten Graffiti auftauchen mit „Kill feminist bitches" (J.

Caputi/D. Russell 1990, S. 36); oder wenn am Abend des 6. Dezembers in
Montreal sämtliche Waffengeschäfte leergekauft sind und auch so nicht allen
Anfragen nach der selben Waffe, mit der Lépin gefeuert hatte, haben
nachkommen können (R. Jensen 1990, S. 41). Oder wenn Frauen aus aller

134 WIDERSPRUCH - 28/94



Welt berichten, wie sehr Kriegsnachrichten ihre Männer zu Vergewaltigung
anregen, während Soldaten weltweit durch Pornographie zum Krieg ange-
regt werden. Und wenn wir wissen, dass Männer in Medienredaktionen,
Männer in Werbeabteilungen der Privatwirtschaft, Männer an der Spitze von
Armeen, solche „Anregungen" gezielt organisieren und dafür Milliarden von
Dollars springen lassen.

Doch was Frauen und/oder von Rassismus Betroffene zum Thema Gewalt
und „Mediengewalt" zu sagen hätten, was eine feministische und antirassi-
stische Kritik seit Jahren vertritt, passt nicht „ins Bild" der Medien und der
herrschenden Diskurse - ja, hinterlässt in seiner Absenz nicht einmal eine
Lücke im patriarchalen Medienspiegel dieser Gesellschaft. Was das „Motiv"
der Männer für ihre sexuelle Gewalt ist, ist offensichtlich auch das dominante
Motiv bzw. der Zweck der Ausübung von Mediengewalt: Macht und Kon-
trolle, oder mit anderen Worten, Gewalt und die Lust an der Gewalt. Nur will
das keiner sagen.

Anmerkungen

1) Dieser Teil ist ausführlicher diskutiert in S. Kappeler/M. Beyer 1991; und in S. Kappeler
1994b, Kapitel 1.

2) Für eine Analyse der Darstellung, vgl. S. Kappeler 1988.

Literatur

Bericht der Schweizer Delegation, 1993: Medienfunktionen im Kontext der Bedingungen von
Gewalt gegen Frauen. Vorgelegt auf der 3. Europäischen Fachministerinnen- und
-ministerkonferenz zur Gleichstellung von Mann und Frau in Rom. Büro für Gleichstel-
lung / Godenzi, Alberto, Bern. (Siehe Auszüge in diesem Heft).

Bonfadelli, Heinz, 1993: Gewalt im Fernsehen - Gewalt durch Fernsehen. In: Heinz Bonfa-
delli/Wemer A. Meier (Hg.), Krieg, Aids, Katastrophen...: Gegenwartsprobleme als Her-
ausforderung für die Publizistikwissenschaft. Konstanz.

Caputi, Jane/Russell, Diana E.H., 1990: 'Femicide': Speaking the Unspeakable. In: Ms. Sept/
Oct. New York.

Donnerstein, Edward, 1988: Pornography and Sexual Violence. In: Public Hearings Trans-

cript (vgl. unten).
Groebel, Jo, 1994: Faszination und Struktur der Gewaltdarstellungen. In: Schweizerische

Radio- und Fernsehgesellschaft (Hg.), Fernsehen, Kinder und Gewalt. Symposium 1.

Zürich.
Gruppe feministische Öffentlichkeit, (Hg.), 1992: Femina Publica. Frauen, Öffentlichkeit,

Feminismus. Köln.
Jäger, Siegfried/Link, Jürgen, (Hg.), 1993: Die Vierte Gewalt. Rassismus und die Medien.

Duisburg.
Jensen, Rita, 1990: A Day in the Life: Dispatches from Nome, Alaska, to Virginia Beach. In:

Ms., Sept./Oct. New York.
Kalmbach, Ilona, 1990: Selbstwahrnehmung. Wo bleibt die feministische Medientheorie? In:

medium, Zeitschrift für Hörfunk, Fernsehen, Film und Presse, H. 20, Frankfurt a.M.

WIDERSPRUCH - 28/94 135



Kappeler, Susanne, 1988: Pornographie: Die Macht der Darstellung. München.

Kappeler, Susanne, 1994a: Massenverrat an den Frauen im ehemaligen Jugoslawien. In:
Susanne Kappeler/Mira Renka/Melanie Beyer, (Hg.), Vergewaltigung, Krieg, Nationalis-
mus. Eine Feministische Kritik. München.

Kappeler, Susanne, 1994b: Der Wille zur Gewalt. Politik des persönlichen Verhaltens.
München.

Kappeler, Susanne / Beyer, Melanie, 1991: Die Macht der Veranstaltung. Feministische
Öffentlichkeit oder öffentlicher Feminismus? In: beitrage zur feministischen theorie und
praxis, H. 30/31. Köln.

MacKinnon, Catharine A., 1983: Feminism, Marxism, Method, and the State: Toward a

Feminist Jurisprudence. In: Signs, A Journal of Women in Culture and Society, Bd. 8, H.
4. Chicago.

Pateman, Carole, 1989: The Disorder of Women. Cambridge.
Public Hearings Transcript: Pornography and Sexual Violence. Evidence of the Links. The

Complete Transcript of PUBLIC HEARINGS in Ordinances to Add Pornography as

Discrimination Against Women: Minneapolis City Council, Government Operations
Committee, Dezember 12 and 13, 1983. Veröffentlicht London, 1988.

Russell, Diana E.H., 1993: Pornography and Rape. A Causal Model. In: Diana E.H. Russell
(Hg.), Making Violence Sexy: Feminist Views on Pornography. New York und London.

Scholl, Armin / Bobbenkamp, Christian, 1993: Gibt es einen Dritten Weg? Alternative Medien
und das Konzept der 'Gegenöffentlichkeit'. In: Martin Löffelholz (Hg.), Krieg als Medien-
ereignis. Grundlagen und Perspektiven der Krisenkommunikation. Opladen.

Schweizer Fernsehen DRS, 1994: Gewaltdarstellung im fiktionalen Programm von SF DRS.

Abteilung Fiktion und Unterhaltung, Zürich.

Zur Ökonomie der Liebe
Die Geschlechtertrennung

bei den Zara in Bobo-Dioulasso,
Burkina Faso

Und sie sind stolz
Claudia Roth

Claudia Roth

Und sie sind stolz
Zur Ökonomie der Liebe
Die Geschlechtertrennung bei
den Zara in Bobo-Dioulasso,
Burkina Faso
Mit Zeichnungen von
Manu Hophan
260 S., wissen & praxis 52
DM 38.-- / SFr. 39.20

ISBN 3-86099-252-X

Brandes & Apsel

Ein Buch, das durch seinen
Blick auf eine andere Kultur
das westliche Denken rela-

tiviert und - wie Paul Parin

betont - "nicht nur auf die

bestehenden Verhältnisse
sondern auch auf unsere
Utopien ein neues, oft uner-
wartetes immer jedoch klä-

rendes Licht" wirft.

136 WIDERSPRUCH - 28/94


	Mediengewalt - Gewalt ohne Täter und Opfer?

