Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Buchbesprechung: Marginalien ; Rezensionen

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Marginalien/Rezensionen

Das Heilige und die Gewalt. Zum Werk von René Girard

Es wimmelt in der Welt von Siinden-
bocken. Die Gewaltspirale dreht wei-
ter. Das erschreckt, ist noch ritselhaf-
ter als einzelne Gewalttaten. Die entla-
stende Erkldrung lautet, Gewalt sei
ansteckend, gehore also zu den anstek-
kenden Krankheiten. Als Naturphéno-
men deklariert oder als Teil des Gen-
programms postuliert, wird der Ver-
nunft die Kapitulation vor der Gewalt
erleichtert. Es gibt aber auch den ver-
niinftigen Griff nach Gewalt. Die poli-
tisch-praktische Vernunft hat sie mit
der Gewaltentrennung ermdglicht. Das
Gewaltmonopol dosiert und begrenzt
Gewalt, dammt die rohe Gewalt nutz-
bringend fiir alle ein. (Der Versuch der
Radikal-Pazifisten bleibt hier unbe-
ricksichtigt.)

Damit ist Gewalt nicht aus der Welt
geschafft. In immer neuen Schiiben
dringen Gewalttiter in schiitzenswer-
te, also heilige Bereiche vor. Die Sze-
ne von Kain und Abel wiederholt sich.
Das Schauspiel vom ermordeten Ge-
waltrepridsentanten setzt sich fort. Die
Kette der zu Heroen erhohten, zu mon-
stres sacrés proklamierten Opfer reisst
nicht ab. Waren es einst einzelne Herr-
scher, sind es unter heutigen Kriegs-
verhiltnissen Millionen unschuldiger
Zivilpersonen, Kinder und Frauen. In
friedlichen Gefilden tobt der Krieg der
Strasse. Opfer des Verkehrs, Flut- und
Flugopfer sonder Zahl.

Doch weshalb die Rede von Ver-
kehrsopfern? Weshalb neben den
schwarzen Fahnen an Strassenridndern
nicht einfach die Inschrift: “Hier starb
eine — sie hat Pech gehabt!” Der Satz

WIDERSPRUCH - 26/93

tont frivol, ist verletzend. Er ist zu
direkt, weil ohne jegliche symbolisch-
sprachliche Umformung. Die Gewalt
selbst notigt zu eben dieser Bearbei-
tung im Symbol. Nur iiber die indirekte
Aussage zuginglich, ist sie auch nur in
vermittelnder Form ertriglich. Eine
einst wirksame, willkommene Figur
war das Rad der Fortuna. Sie half den
Menschen vom Altertum bis an die
Schwelle der Neuzeit iiber die Unent-
rinnbarkeit von Gewalt hinweg. Da-
hinter stand erst die Gliicksg6ttin, dann
die gottliche Vorsehung. Beide haben
als Entlastungsfiguren und Symboli-
sierungen praktisch ausgedient. Die
Gewalteskalation stellt heute andere
Anforderungen an unsere Begriffsan-
strengung. Mit steigender Gewalt steigt
der Erkldrungsbedarf.

Gewalt hat ihre Geschichte. Sie ist
lesbar in ihren zeitbedingten Erzdh-
lungen. Zahllose literarische Doku-
mente bezeugen das. Detailversessen
berichten sie iiber den Ursprung der
Gewalt, den Umgang mit ithr in Form
von ritualisierten Wiederholungen des
Immer-Gleichen. Zur Odyssee und den
griechischen Tragikern, zu den Griin-
dungsmythen der Indianer, zum gros-
sen priakolumbischen Mythus der
Selbstopferung des Aztekengottes Teo-
tihuacan und zum Verhalten des skan-
dinavischen Gottes Baldr gibt es eine
beeindruckende Menge von Spezialli-
teratur. Dasselbe gilt von den Doku-
mentationen iiber die Hexenjagden und
die Inquisition. Dem durchschnittli-
chen Westeuropder nicht génzlich
fremd diirften die Geriichte sein, die

157



die mittelalterliche Gesellschaft iiber
die Juden in Umlauf brachte und diese
damit als Brunnenvergifter, Kindsmor-
der und Hostienschénder brandmark-
te. Als nachgerade erschopft prasen-
tieren sich die Kommentare zur he-
briaischen Bibel (‘Altes Testament’),
zu den Evangelien und den ersten Pro-
pagandaschriften etwa eines Paulus.
Erschopft deshalb, weil neue Gesichts-
punkte und Lesarten erst gar nicht
moglich zu sein scheinen. Dieser Um-
stand fiihrte fatalerweise zu den lastig-
redundanten Kommentaren. Verschie-
bungen durch andere Ansdtze wiéren
fallig. Dazu gehort primir die Gewalt.
Sie ist das dominante Strukturmerk-
mal der oben genannten Texte. Diese
setzen die Gewaltablidufe aber stets in
Formen und Figuren symbolischer Art
um. Weil aber Gewalt historisch, lite-
rarisch, zivilisatorisch-kollektiv und
reprasentativ-individuell geradezu lik-
kenlos dokumentiert ist, gilt sie als
selbstverstidndlich. Dementsprechend
bleibt sie ungedacht. Wenn Gewalt
herrscht, wird sie verleugnet und trick-
reich ausgeblendet. Gewalt ist eben
darin sich selbst, dass sie sich mas-
kiert. Wer liiftet der Gewalt das Vi-
sier?
*

Es ist trivial zu sagen, Gewalt gehore
zum Erfahrungsschatz der Menschheit.
Keineswegs trivial ist es, diese Erfah-
rung aus literarischen Quellen zu re-
konstruieren. Zahlreiche teils unbe-
kanntere, teils sehr geldufige Texte
berichten iiber die grundsitzlich rifu-
ell angeordneten Gewaltformen. Sie
beschreiben die Trigerfiguren von
Gewalt. Sie gehen auf die meist bluti-
gen Szenen der Opferung ein und fah-
ren weiter mit der unmittelbar danach
einsetzenden Erhohung und Verherrli-
chung des Opfers. Im Detail sind die
listenreichen Einfille (eines Odysseus

158

oder eines Esau, die beide das Tierfell
als Tduschungsmittel brauchen) nach-
zulesen, die notig sind, um der Gewalt
zu begegnen. Gewaltausiibung er-
heischt seit je grosse Sorgfalt, wie der
Titel einer Abhandlung von M. Détien-
ne und J.-P. Vernant belegt: La cuisine
du sacrifice en pays grec (Paris 1979).
Die Texte bezeugen die kollektive Ein-
miitigkeit, die erst vorhanden sein
muss, um den Siindenbock gewaltsam
verfolgen zu konnen. In antiken Tex-
ten ist die Ent-Differenzierung, also
die Ausloschung von Unterschieden,
die Bedingung der Maoglichkeit von
Gewaltausiibung. Das wird in einem
modernen Theorietext bestitigt. Fiir E.
Gellner ist die Homogenitdt das Haupt-
merkmal des Nationalismus - aber
auch Ursprung und Bedingung erst fiir
Dominanz, dann fiir gewaltsame Be-
seitigung von Differenzen (Nationa-
lismus und Moderne. Berlin 1991).

Uber die Gewalt an die Mensch-
heitsgeschichte und deren Logik her-
anzugehen, mag ungewohnt sein.
Durchaus verstiandlich ist es, wenn ein
solcher Zugriff Unbehagen erzeugt.
Der auf Gewalt hin fokussierte Diskurs
scheint von einem “tollen Menschen”
auszugehen. Jhm wird in rhetorischer
Manier entgegengehalten: Sind wir
denn allesamt nichts anderes als ein
Moérderpack? Gipfelt die wohltaten-
und annehmlichkeitenspendende, also
fortunagleiche, Gottin Marktwirtschaft
in nichts anderem als in der grausigen,
von Nietzsche vorweggenommenen
Szene: “Der tolle Mensch sprang mit-
ten unter sie und durchbohrte sie mit
seinen Blicken. ‘Wo ist Gott?’, rief er,
‘ich will es euch sagen! Wir haben ihn
getotet, — ihr und ich’.” (Die frohliche
Wissenschaft. Samtliche Werke, Ber-
lin 1980, Bd. 3, 480f)

Wiire es aber moglich, dass aus eben
dieser Gewalttat, dem Gottesmord, ein

WIDERSPRUCH - 26/93



neuer und diesmal gewaltloser Gott
auferstiinde? Wiirde die mythische
Einsicht zum Zuge kommen, dass aus
Todeskriften wieder Lebenskrifte ent-
stehen? Kédme so die als Gewalt erfah-
rene Wiederkehr des Gleichen an ein
Ende? Wiirde die Kette, mit der die
Gewalt ihre Opfer bindet, totet und
erhoht, endlich zerrissen? Und geriete
die sonst gelobte und politisch angese-
hene Einmiitigkeit unter gebiihrenden
Verdacht? Gelidnge das Fritherkennen
der Gefahren, die einem Volk und ei-
ner Institution, einer Nation oder der
Weltgesellschaft unweigerlich drohen,
wenn die inneren Grenzen fallen, die
Differenzen austariert werden und die
gewalterzeugende Entdifferenzierung
und Homogenisierung in Sduberungen
umkippt? Wiirden die Indizien am
Korper der Gesellschaft erkannt, die
anzeigen, dass sie sich auf den Zustand
der mimetischen Einmiitigkeit hinbe-
wegt wie die Titanic auf den Eisberg?
Miisste dann nicht der Schrei der eben
aus der Gewaltbereitschaft entstehen-
den Opfer gehort werden? Und konnte
die Einsicht in die kompakte, mit tod-
licher Sicherheit funktionierende Lo-
gik der Gewalt einen oder gar mehrere
Menschen dazu bewegen, alles in ihrer
Macht Liegende vorzukehren, damit
jene Bedingungen nicht eintreten, die
die Gewalt liberhaupt erst moglich ma-
chen? Das hiesse, laut und deutlich
auszusprechen, dass Gewalt kein blin-
des Schicksal ist, obschon sie eine nicht
begriindbare, letztlich nie zu rechtfer-
tigende Ursprungsmacht ist. Das hies-
se auch, mit aller Sorgfalt die Art und
Weise, wie sich Macht manifestiert,
niamlich im Symbol, zu analysieren.
Gewalt ist kein ‘Thema’, sondern ein
Strukturmerkmal der Zivilisationen.
Deren Entstehungsweise ist ohne den
Gewaltzusammenhang nicht versteh-
bar. Die Verschriankung freilich ist von

WIDERSPRUCH - 26/93

Fall zu Fall differenziert herauszuar-
beiten.
*

Ein grossangelegter Versuch, Ur-
sprung und Wirkung sowie die Bedin-
gungen zur Entstehung, Einddmmung
und Uberwindung von Gewalt anhand
von literarischen Dokumentationen
iuber Gewaltszenen zu analysieren,
stammt von René Girard. Er ist der
eigentliche Schopfer einer Gewalttheo-
rie als Kulturphilosophie. Girard hat
sich mit Haut und Haar seiner Hypo-
these verschrieben. Sie wurde hier be-
reits skizziert und lautet: Die nachah-
mende (mimetische, von griech. mi-
mesis, Nachahmung, urspriinglich Ver-
wandlung, Tausch) Einmiitigkeit er-
zeugt Ent-Differenzierung. Dieser Zu-
stand wiederum 16st den Mechanismus
der Ausstossung des Siindenbockes,
der Totung des Opfers aus. Girard ent-
faltet seine Grundintuition struktural
und genetisch. Die Struktur verweist
auf die Symbolebene aller Opfer- und
Gewaltszenen, die Genese der Gewalt
fithrt zur vielfaltigen Konkretheit rea-
ler Gegebenheiten. Leserinnen und
Leser ihrerseits werden auf die in den
Mythen symbolisierte Gewalt auf-
merksam und gelangen so zum Ver-
stindnis der Entstehungslogik von
Gewalt.

Als Hinfiihrung zu Girards Biichern
sei hier verkiirzend folgendes ver-
merkt. Das Pendant zur Gewalt ist das
willkiirliche Opfer. Es fungiert im ri-
tualisierten und symbolisierten Pro-
zess der Gewaltausiibung als struktu-
rierendes und damit wiederum gewalt-
erzeugendes Prinzip. (Es fillt schwer
und zugleich leicht, diese Einsicht am
gegenwirtigen europdischen Biirger-
krieg zu bestitigen.) Das Opfer ist ein
verborgenes Prinzip. Es wird, wenn
tiberhaupt, nur in der Opferkrise mani-
fest. Dann nidmlich, wenn das Chaos

159



iberhand zu nehmen droht. Um es zu
bannen, braucht es ein Opfer. Genau
dann aber verkettet sich das Heilige
(oder z.B. die sich als ‘heilig’ erklarte
homogene Ethnie) mit der Gewalt und
die Gewalt mit dem Heiligen. Die an-
gestrebte Aufldsung der Krise besteht
in der Regel darin, dass das Opfer
erhoht, verherrlicht und verewigt wird.
Die Gewalt und das Heilige sind die
zwel Seiten ein und derselben Medail-
le.

Freuds Gewalttheorie konnte Girard
selbstverstindlich ebensowenig ver-
borgen bleiben wie dessen Auseinan-
dersetzung mit antiken Texten. Girards
Freudlektiire ist m. E. doppelt kodiert.
Auf der einen Seite féllt der zuweilen
polemisch-aggressive Ton auf, den die
Ubersetzerin zu Recht etwas entschirft
hat. Wer nun beim Lesen nur auf die-
sen Code hort, wird vermutlich abge-
schreckt sein oder Girard schon gar
nicht mehr ernstnehmen wollen. Auf
der andern Seite verfiigt Girard un-
zweifelhaft iiber mindestens soviel
Auslegekompetenz wie Freud. Das
konnte die ‘Freudianer’ vielleicht dazu
bewegen, Girards Ansatz und seine
Einwinde gegen die Freudsche Ge-
waltinterpretation am Resultat zu prii-
fen.

Der Tenor in Girards Werk soll hier
nicht verschwiegen werden. Die Quint-
essenz der Problematik kommt fiir
Leserinnen und Leser doch vollig iiber-
raschend. Unbeschadet der streng text-
immanent analysierten Mythen und
Dramen konvergieren Girards Ausle-
gungen namlich auf einen einzigen
Gewalt- und Opfertypus hin, auf die
biblische Offenbarung des “unschuldi-
gen Lammes”, Gegensymbol aller Ge-
walt. Es ist in Hiob vorweggenommen,
in der Kreuzszene in Erfiillung gegan-
gen. “Die Destruktion der alten Reli-
giositdt kulminiert im Kollektivmord

160

(ritualisiert  dargestellt in  der
Passions’geschichte’, G.K.M.) und
dieser wiederum erzeugt im Medium
der Riten die neue Religiositit.” Gi-
rard nennt sie neu deshalb, weil sie im
Kollektivmord des unschuldigen Op-
fers griindet. Erst der Unschuldige ver-
mag den Gewaltmechanismus samt
dem Opferzwang zu brechen. Girard
gelingt es, die regulative Idee Chri-
stentum als die definitive Befreiungs-
akte aus der Gewalt plausibel zu ma-
chen. Er lasst freilich die blutige Spur,
die die Geschichte des christlichen Al-
leinanspruchs auf Wahrheit hinterlas-
sen hat, vollig ausser acht. Das nimmt
seiner Argumentation die innere Uber-
zeugungskraft.

Was sich in dieser so dekodierten
Geschichte abspielte und sich als unse-
re Angelegenheit noch immer abspielt,
ist ebenso einfach wie bedenkenswert.
Geschichte erzihlt alle jene Handlun-
gen, die fillig werden, um den Uber-
gang von einer Unordnung zu einer
Ordnung, von einem chaotisch-unru-
higen Zustand in einen Zustand der
Verséhnung und der Ruhe zu ermogli-
chen. Ordnung, Ruhe und Versohnung
aber gehoren in den Zustidndigkeitsbe-
reich des Opfers. Die Gewalt, die mit
diesem Ubergang notwendig verbun-
den ist, zeigt sich in der Gestalt des
stets rituell verfassten und so wieder-
holbar gemachten Kollektivmordes.

Die Rezeptionsgeschichte von Gi-
rards Generaltheorie der Kultur ge-
hort, samt ihrer enormen Wirkung auf
die Humanwissenschaften, inzwischen
untrennbar zum Werk des in Stanford
lehrenden, siebzigjidhrigen Gelehrten.
Rezeption und angemessene Ausein-
andersetztung mit den Biichern von
Girard stehen im deutschsprachigen
Kontext noch bevor.

Gonsalv K. Mainberger

WIDERSPRUCH - 26/93



Literatur

Girard, René, 1991: Das Heilige und die
Gewalt. (Paris 1972). Frankfurt a. M.

Ders., 1992: Ausstossung und Verfolgung.
Eine historische Theorie des Siinden-
bocks. (Paris 1982). Frankfurt a. M.

Ders., 1990: Hiob. Ein Weg aus der Gewalt,
(Paris 1985). Ziirich.

Ders., 1983: Das Ende der Gewalt. Freiburg.
(Ein leider durchaus unbrauchbarer Ver-

schnitt von Girard-Texten.)

Dumouchel, P., (Hg.): Violence et vérité.
Autour de René Girard. Colloque de Ceri-
sy. Paris 1985.

Girard, René: Le meurtre fondateur dans la
pensée de Nietzsche. Postface. In: Du-
mouchel, Violence et vérité, a.a.0. 597-
613.

Islamisierung des Westens oder christliches Europa?

Ob der Islam im kiinftigen Europa ei-
nen Offentlich anerkannten Platz ha-
ben soll, dariiber diskutieren selbst
grosse Gelehrte und aufgeklédrte Theo-
logen auf merkwiirdige Weise unge-
schichtlich und des 6fteren unter fun-
damentalistischer Berufung auf das
Neue Testament oder den Koran. Der
polemische Vergleich zwischen Chri-
stentum und Islam endet oft in der
Einschitzung, das Christentum sei de-
mokratie- und freiheitsliebend, der Is-
lam totalitdr und nicht vertraglich mit
der westlich-europidischen politischen
Kultur, die unter dem Einfluss des Chri-
stentums auf der Unterscheidung zwi-
schen dem “sacerdotium” und dem
“imperium” insistiere. Diese Unter-
scheidung stammt aus Matth. 22, 21,
eine Stelle, die auch der berithmte Ori-
entalist Bernard Lewis zur Unterstrei-
chung der angeblich strukturbedingten
Unterschiede zwischen Islam und Chri-
stentum oft zitiert. So schreibt er in
grober Verkiirzung der komplexen po-
litischen Geschichte des Christentums:
“Die Auffassung, dass Religion und
politische Autoritat, Kirche und Staat,
voneinander geschieden sind und ge-
trennt werden konnen oder sollten, ist
in einem profunden Sinne christlich.

WIDERSPRUCH - 26/93

Ihre Urspriinge lassen sich bis in die
Lehren Christi zuriickverfolgen, na-
mentlich bis zu dem beriihmten Ab-
schnitt im Matthdus-Evangelium (22,
Vers 21), wo Christus mit dem Aus-
spruch zitiert wird: ‘Gebt dem Kaiser,
was dem Kaiser gehort, und Gott, was
Gott gehort!” Diese Auffassung wurde
von der Erfahrung der ersten Christen
bestdrkt; ihre spdtere Entwicklung
wurde von der folgenden Geschichte
des Christentums geformt und in ge-
wissem Sinne durchgesetzt”. (Lewis
1992, S. 825; vgl. auch Lewis 1991)
“Durchgesetzt” wurde aber auch
anderes, und es steht auch anderes ge-
schrieben! Wenn es schon erlaubt sein
soll, Bibelstellen kontextfrei und ohne
Interpretation zu zitieren, konnte man
auf das 13. Kapitel des Romerbriefes
verweisen. Welche Differenzen bzw.
Parallelen ergében sich, wenn man den
Paulinischen Satz “Alle Gewalt ist von
Gott” zum Tertium comparationis
machen wiirde? Ist der Islam tatsdch-
lich so verschieden von den anderen
zwei monotheistischen Religionen?
Und stimmt die heute weit verbreitete,
von den islamischen Fundamentalisten
tatsichlich vertretene Auffassung, die
Laizitat nach westlichem Muster wi-

161



derspreche dem “Wesen” des Islams
und die islamischen Gesellschaften
seien nicht sdkularisierungsfahig? Die-
ses “Wesen” besteht nach dem Dogma
der Islamisten und namhafter Islamolo-
gen in der unzertrennbaren Einheit von
“Din” (Religion). “Dunya” (Welt) und
“Dawla” (Staat). Zum Verhiltnis von
Islam und Laizitit gibt es inzwischen
eine ganze Reihe von arabischen und
franzosischen Studien, in denen nach-
gewiesen wird, dass die Einheit der
drei “D” kein Wesensmerkmal des Is-
lams ist, sondern nur eine Variante der
Zuordnung von Religion und Politik,
von Heiligem und Profanem, die in den
letzten Jahrzehnten von radikalen
Gruppierungen zur massgebenden po-
litischen Ideologie erhoben wurde.
Die These, Islam und Laizitit seien
miteinander vertriglich, wird dabei mit
unterschiedlicher Akzentuierung ver-
treten: Der Kritiker der dogmatisch
geschlossenen, den politischen Méch-
ten zudienenden “islamischen Ver-
nunft”, der Philosoph Mohammed Ar-
koun, verbindet sein Plddoyer fiir ei-
nen modernen Islam mit der Zuriick-
weisung des militanten Laizismus, der
die Religion vollstindig privatisieren
mochte (1986, S. 47ff). Der Westen,
vor allem aber die franzdsische Repu-
blik, hétte s.E. die anachronistische
“laicité de combat” zugunsten einer
“laicité ouverte” aufzugeben und die
freie Entfaltung eines aufgeschlosse-
nen Islam zu unterstiitzen. Er fordert
eine Gleichbehandlung der drei Offen-
barungsreligionen und macht herme-
neutische Vorschldge, wie deren heili-
ge Texte unter Aufbietung aller mo-
dernen Instrumentarien erforscht und
als Ausdruck vergleichbarer kollekti-
ver Erfahrungen gedeutet werden kon-
nen (Arkoun 1984). Eine radikalere
Laizisierung der islamischen Gesell-
schaften und eine bedingungslosere

162

Ubernahme der universalistischen
Prinzipien fordern der tunesische Poli-
tologe Mohammed-Chérif Ferjani und
der dgyptische Philosoph Fouad Zaka-
riva. Dabei zeigt vor allem Ferjani
(1991) in einer scharfen Kritik an B.
Lewis, dass selbst der koranische Text
sich mit den Prinzipien der Laizitit
und der Menschenrechte vertrigt.

In Kenntnis der arabisch-islami-
schen Sdkularisierungsdebatten macht
Claus Leggewie (1993) den Vorschlag,
wir Européer sollten uns an die kultu-
rell fruchtbare Zeit des andalusischen
Islams erinnern und dem Islam im eu-
ropdischen Haus Einlass gewahren. Er
fiihrt die Reserven der Europder ge-
geniiber dem Islam auf die zivilreli-
giose Gewissheit der Biirger und die
“politisch-theologische Grundierung
westlicher Demokratien” (S. 172) zu-
riick. Er geht davon aus, dass der Islam
unter europdischem Einfluss sidkulari-
sierungsfahig ist und empfiehlt, der
Westen sollte sich zur Behebung sei-
ner “tiefen moralischen Krise” (S. 173)
dem Islam “auch geistig stirker o6ff-
nen” (S. 196). Mit grosser Verwunde-
rung liest man: “Eine gewisse Islami-
sierung des christlichen Abendlandes,
das nach dem Tod Gottes den Glauben
an sich selbst verloren hat, kann nicht
nur den modernen Muslims aufhelfen,
sondern auch Europa nachhelfen” (8.
196). Es kann ja wohl nicht um die
Alternative “Islamisierung” oder pa-
nische Abwehr des Islams gehen. “Is-
lamisierung” setzt wie einst die christ-
liche Missionierung eine kompakte Re-
ligion voraus. Unter den Bedingungen
der sidkularisierten Gesellschaft und
der entfalteten Moderne konnen wir
uns das friedliche Zusammenleben der
Anhinger unterschiedlicher Bekennt-
nisse nur vorstellen, wenn alle sich auf
dialogfiahige Formen der Aufkliarung
als interkultureller Erfahrung einlas-

WIDERSPRUCH - 26/93



sen konnen.

Dass es entgegen der bisherigen Hi-
storiographie durchaus eine eigenstén-
dige islamische Aufkldarung gegeben
hat, an die anzukniipfen wire, daran
erinnert der Bamberger Arabist Rein-
hard Schulze (1990).

Leggewie stellt sehr weitgehende
politische Tagesforderungen: “Auch
islamische Einwanderer miissen Biir-
gerrechte haben und in den demokrati-
schen Prozess einbezogen werden ....
Es muss gelingen, was mehrfach ge-
scheitert ist: Islamische und andere
nicht-christliche = Kultusgemeinden
sind als gleichberechtigte Partner der
Schul-, Bildungs- und Sozialpolitik
anzuerkennen” (S. 197). Wie aber soll
letzteres moglich sein, solange die eta-
blierten Kirchen auf ihre staats-kir-
chenrechtlichen Privilegien pochen
und wenn erklart wird, die ldanderspe-
zifische institutionelle Verfassung der
Kirchen gehdre zum unantastbaren
“nationalen Kulturerbe” (Rendtorff
1992, S. 149)?

Mit Leggewies Vision eines kiinfti-
gen Europas, in dem Religionen und
Kulturen gleichberechtigt und fried-
lich miteinander wetteifern, werden
sich die Protagonisten der “Romani-
tdt” und damit einer wesentlichen
“Christlichkeit” Europas nicht an-
freunden konnen. Zu ihnen zéhlt der
Spezialist fiir jiidische und islamische
Philosophie des Mittelalters, Rémi
Brague. Dieser diskutiert die auf den
ersten Blick bestechende Idee einer
“exzentrischen Identitit” Europas
(Brague 1993). Er versteht darunter
eine Form der kulturellen Praxis, die
sich in Europa bewusst bleibt, dass sie
nicht aus eigenen, sondern aus frem-
den Quellen schopft und die sich ihre
eigene “Zweitrangigkeit” einzugeste-
hen hat. Eine solche Kulturform sei
frei von identitiren Obsessionen. Die

WIDERSPRUCH - 26/93

“Tatsache”, dass sich die Quellen Eu-
ropas ausserhalb seiner selbst befin-
den, ndmlich im klassischen Griechen-
land und im alten Israel, nennt Brage -
in Analogie zur Haltung der Romer -
Europas “kulturelle Romanitit”. Das
Christentum habe durch die Abwehr
des Marcionismus, der das Alte Testa-
ment ablehnte, das Modell der Roma-
nitét etabilisiert und im Absoluten ver-
ankert, indem es sich gegeniiber dem
alten Bund an zweiter Stelle setzte (S.
96).

Brague unterschldgt nicht, dass das
Christentum behauptet, “den Schliis-
sel zur Auslegung dessen zu besitzen
..., wonach der Alte Bund strebte” (S.
97), aber er entstellt die politische
Geschichte des Christentums, indem
er nicht deutlich macht, dass das Chri-
stentum sich keineswegs bloss als
zweitrangig verstand, sondern als
“wabhres Israel” das Judentum iiberbie-
ten wollte und mit seinem exklusiven
Wahrheitsanspruch in seiner Geschich-
te Verheerendes anrichtete. Bragues
vielversprechendes formales Modell
der “Romanitit” dient, so ist zu be-
fiirchten, nicht der Offnung, sondern
der Schliessung der zuldssigen Quel-
len. So beendet er seinen gelehrten,
von einem konservativen Begriff der
Kulturgeschichte Europas geprigten
Essay mit der Aufforderung, Europa
miisse am inkarnatorischen Gedanken
des Christentums festhalten und poli-
tisch der “Ort der Trennung des Welt-
lichen und des Geistlichen bleiben -
oder wieder werden” (S. 154). Letzte-
res richtet sich gegen die “Theologie
der Befreiung” (S. 129) und zugleich
gegen den Islam (S. 126). Obwohl
Brague, der regelmissig in rechtska-
tholischen Zeitschriften publiziert, den
Beitrag der arabischen Kultur fiir die
Entstehung Europas zu wiirdigen
weiss, bleibt der Islam aus dem kultu-

163



rellen Universum des kiinftigen Euro-
pa ausgeschlossen. Am Schluss trium-
phiert dann doch die restaurative Idee
eines “christlichen Abendlandes”.
Eine der Aufklirung verpflichtete
Diskusion iiber Religion und Kultur im
kiinftigen Europa wird zumindest drei
Dinge im Auge behalten miissen: Nach
den erschiitternden Erfahrungen des
zwanzigsten Jahrhunderts kann weder
ungebrochen von “Kultur” geredet,
noch darf die tiefe Ambivalenz der
Christentumsgeschichte unterschlagen
werden. Zudem gilt es, den Islam nicht
als einen monolithischen, antiwestli-
chen Block wahrzunehmen, sondern
als ein in sich vielféltiges, weltweites
Phidnomen genauer zu verstehen.

Alois Miiller
Literatur

Arkoun, Mohammed, 1984: Pour une cri-
tique de la raison islamique. Paris.

Arkoun, Mohammed, 1986: L’islam - Mora-
le et Politique. Paris.

Brague, Rémi, 1993: Europa. Eine Exzentri-

sche Identitit. Campus, Frankfurt a.M./
New York.

Ferjani, Mohamed-Chérif, 1991: Islamisme,
Laicité, et Droits de ’homme. Unsiécle de
débat sans cesse reporté au sein de la
pensée arabe contemporaine. Préface
d’Ali Merad. Harmattan, Paris.

Leggewie, Claus, 1993: Alhambra - Der Is-
lam im Westen. Rowohlt, Reinbek bei
Hamburg.

Lewis, Bernard, 1991: Europa, Islam und die
Civil Society. In: K. Michalski (Hg.): Eu-
ropa und die Civil Society. Castelgandol-
fo-Gespriche 1989. Klett-Cotta, Stuttgart,
S. 157-173.

Lewis, Bernard, 1992: Der Traum von Ko-
existenz. Muslime, Christen und Juden.
In: Merkur, Jg. 46, Heft 522/523, S. 820-
833.

Rendtorff, Trutz, 1992: Wie christlich wird
Europa sein? In: Politik und Kultur nach
der Aufklirung. FS H. Liibbe, Hrsg. K.
Réttgers. Schwabe, Basel.

Schulze, Reinhard, 1990: Das islamische
achtzehnte Jahrhundert. Versuch einer
historiographischen Kritik. In: Die Welt
des Islams. 30. Jg., Leiden.

Zakariya, Fouad, 1991: Laicité ou islamis-
me. Les arabes a I’heure du choix. Traduit
de I’arabe et présenté par R. Jacquemond.
La Découverte/Al-Fikr, Paris/Le Caire.

Marc Rudin, Internationalist und politischer Ge-
brauchsgrafiker, lebte von 1979 bis 1991 im Nahen
Osten, wo er als Jihad Mansour mit seinen Fahigkei-
ten den palastinischen Befreiungskampf unterstitzte.
Seine Bilder zeugen von intensiver Auseinanderset-
zung mit dem Alltag und Widerstand des paléstini-
schen Volkes und konfrontieren uns mit Massakern,
Gefangnis, Blut und Tod, aber auch mit der Unermud-
lichkeit im Willen zu Gberleben und mit der Hoffnung,
eines Tages wirkliche Selbstbestimmung zu erlangen.

Marc Rudin / Jihad Mansour

Katalog zur Ausstellung seiner Bilder

120 S., Grossformat, (30 x 21 cm), in deutsch, franzdsisch,
englisch Vierfarben-Hochglanz, Fr. 40.--

zu beziehen bei :
'Von Grindelwald nach Paléstina’, Postfach 7907, 3001 Bern
(gegen Vorauszahlung auf PC 30-138562-4, gewinschte
Sprache angebent)

164

WIDERSPRUCH - 26/93



Religion und Antimodernismus von rechts

Die Nummer 3 (1992) der historischen
Zeitschrift Les Annuelles, die unter
meiner Leitung an der Universitat Lau-
sanne herausgegeben wird, versucht in
einer Reithe von Artikeln, das Thema
“Religion und Politik” sowohl fiir die
Geschichte wie auch fiir die Gegen-
wart zu reaktualisieren. Die “Wieder-
entdeckung” des Religidsen in Politik
und Gesellschaft gewinnt in den ge-
sellschaftspolitischen Betrachtungen
und in postmodernen Spekulationen
der letzten Jahre an Bedeutung. Beina-
he wie zufillig drang, so konnte man
sagen, die religidse Weltschau in dem
Moment in den politischen Diskurs
ein, als unter der Formel “Neue Welt-
ordnung” sowohl die kapitalistische
Marktwirtschaft wie auch der US-Im-
perialismus ihren Sieg iiber den zu-
sammengebrochenen Kommunismus
feierten. Zugleich scheint das von Fran-
cis Fukuyama angesagte “Ende der
Geschichte” mit der Remobilisierung
der katholischen Weltmission und dem
gewalttitigen Aufbrechen des integri-
stischen Islams zusammenzufallen.
Angesichts dieser heiligen Konstella-
tion iiberrascht das Erscheinen von
Biichern mit Titeln wie “La revanche
de Dieu” (Kepel 1991) in keiner Wei-
se.

Die Sammlung der Beitrdge der An-
nuelles beginnt mit einem polemischen
Artikel von Paolo Flores d'Arcais, dem
Chefredaktor der linken, in Rom her-
ausgegebenen kulturpolitischen Revue
“MicroMega”. Unter dem Titel “Pazi-
fismus, Papismus, Fundamentalismus:
die Heilige Allianz gegen die Moder-
nitit” wird die vom Papst wihrend des
Golfkrieges vorgetragene pazifistisch
argumentierende Politik einer schar-
fen Kritik unterzogen. Der Autor ver-
dichtigt den hochsten Kirchenfiihrer,

WIDERSPRUCH - 26/93

weniger an einer kompromisslosen
Friedensbewegung als an einem mili-
tanten Eintreten in die grosse Politik
interessiert gewesen zu sein, und dies
mit dem Ziel, der Kirche emeut eine
absolute Autoritit in Staat und Gesell-
schaft zu sichern. Wenn diese Ein-
schitzung auch iiberspitzt klingen mag,
so hat sie doch den Vorteil, die aktuel-
len Einmischungen des Vatikans in
Politik und Wirtschaft aufzudecken
(Charentenay 1991). Jedenfalls scheint
auch die Rolle der katholischen Kirche
im jugoslawischen Biirgerkrieg eher
den Verdacht zu bestitigen, dass es
dem Papst weniger um Frieden als um
eine Ausweitung des religiosen Macht-
einflusses zu tun sein konnte.

Der gewichtigste, siebzig Seiten
umfassende Beitrag in Les Annuelles
ist eine Studie von Jean-Philippe Iberg
iiber den modernen katholischen Inte-
grismus. Im Zentrum dieser Untersu-
chung steht die Fraternité sacerdotale
de S. Pie X unter Leitung von Mgr.
Marcel Lefebvre, deren Hauptsitz be-
kanntlich in Econe/Wallis liegt. Iberg
kennt die katholische Geisteswelt aus
eigener Anschauung und ladsst gele-
gentlich sogar Sympathie fiir die An-
liegen der Traditionalisten durchblik-
ken. Aufgrund dieser personlichen
Nihe wird sein Beitrag zu einer ein-
driicklichen und materialreichen Ge-
schichte des katholischen Integrismus,
der, aufbauend auf Joseph de Maistre
(1753-1821), Bonald (1754-1840) und
Lamennais (1781-1854) zum moder-
nen Integrismus des 20. Jahrhunderts
(z.B. “La Sapiniére”, 1909-1921) fiihrt.

Es ist an dieser Stelle nicht moglich,
die zahlreichen geistesgeschichtlichen,
religiosen und nicht zuletzt politischen
Beziige nachzuzeichnen. Hingegen soll
kurz auf die Zusammenhénge des Inte-

165



grismus mit der politischen Rechten,
ja den Rechtsradikalen, eingegangen
werden. Es besteht, dies zeigt Ibergs
Untersuchung klar, kein Zweifel, dass
die katholischen Traditionalisten in
Frankreich immer in enger Beziehung
zur politischen Rechten standen, zu
radikalen und antidemokratischen Or-
ganisationen wie der O.A.S. (Krieg in
Algerien) und dem Front National von
Le Pen. In der Schweiz wurde mit der
Errichtung des Seminars in Econe im
Jahre 1970 ein wichtiger Meilenstein
gesetzt, wobei einmal mehr auch die
politische Rechte ihre Hand im Spiele
hatte. Der Erfolg Lefebvres Bewegung
ist nicht nur in der Schweiz beachtlich.
Solche im Schatten der katholischen
Kirche aufgebaute und oft versteckt
agierende Gruppen scheinen iiberhaupt
zu einem fundamentalen Bestandteil
der Politik der Rechten des 20. Jahr-
hunderts geworden zu sein. Neben je-
ner Lefebvres muss vor allem das aus
dem Spanien Francos stammende Opus
Dei (Mettner 1993) genannt werden.
Diese reaktiondre, aber dem postmo-
dernen Neoliberalismus durchaus an-
gepasste Organisation hat in der
Schweiz, u.a. dank des Churer Bischofs
Wolfgang Haas, iiber die religiose In-
stitution hinaus ein weitgespanntes, in
Gesellschaft und Politik hineingreifen-
des Netz gelegt.

Die Griindungen zahlreicher Verla-
ge und Publikationen zeigen deutlich,
dass dieser Integrismus sich keines-
wegs auf eine innerkirchliche Tétig-
keit beschriankt; wie eh und je wird
gesellschaftspolitischer Einfluss ge-
sucht. Im Raume Schweiz findet man
Titel wie Una Voce Helvetica (Bulletin
romand de l'Association pour la Dé-
fense de la Foi, du Latin et du Chant
Grégorien - iibrigens gegriindet von
Gonzague de Reynold, dem Spiritus
Rector der Bundesrite Motta, Musy

166

und Etter) oder die Zeitschriften /fi-
néraires und Finalités. Trotz der offi-
ziellen Verurteilung durch die Kirche
findet Econe auch in hohen politischen
Kreisen betrichtliche, wenn auch dis-
krete Unterstiitzung. Dieses Zusammen-
gehen hat Tradition. Schon in der Zwi-
schenkriegszeit stiitzten sich rechts-
radikale Organisationen wie beispiels-
weise die Fédeération nationaliste suis-
se (1926 entstanden als Zusammen-
schluss von fiinf regionalen Gruppen,
unter ihnen der Cercle fédéraliste de
Geneve) oder die stark in der waadt-
landischen Politik verwurzelte Ordre
et Tradition auf die im kirchlichen
Integrismus geltenden Dogmen. Dem
starken Einfluss katholischer Doktri-
nen auf die reaktiondre waadtldandi-
sche Rechte geht iibrigens eine weite-
re, von Roland Biitikofer vorgelegte
Studie in Les Annuelles nach. Es ist
nicht auszuschliessen, dass sich heute
wieder dhnliche Konstellationen in der
schweizerischen Politik nicht nur wei-
ter ausbilden, sondern auch erfolgreich
durchzusetzen beginnen.

Mit seinem Beitrag “Religion und
Politik”” versucht Denis Miiller, Theo-
logieprofessor an der Universitit Lau-
sanne, die neusten Interpretationen
zum Aufkommen der Religion als Ele-
ment der postmodermnen Gesellschaft
zu biindeln. Seine angefiihrten Bei-
spiele lassen ebenfalls erkennen, dass
zahlreiche Autoren heute den wach-
senden Einfluss der Religion als kon-
stitutive Grundlage der Postmoderne
sehen. Integristische Bewegungen
funktionieren dabei nicht selten, trotz
ihrer internen Differenzen mit den of-
fiziellen kirchlichen Institutionen als
gesellschaftliche “Avantgarden”.

Als wir seinerzeit die Thematik der

Nummer 3 der Annuelles vorbereite-
ten, wurde uns erneut klar, wie man-

WIDERSPRUCH - 26/93



gelhaft die zeitgenossische Historio-
graphie das Verhiltnis von Religion
und Politik in ihre Analysen einbe-
zieht. Dies mag sich z.T. historisch
erkldren lassen. Nach dem Kultur-
kampf und dem Ringen um die Laizi-
sierung des Staates in der zweiten Half-
te des 19. Jahrhunderts ndherten sich
Kirche und Staat, in der Regel im Rah-
men der Parteipolitik, wieder an. Der
Grund zur oft unheiligen Allianz lag
nicht zuletzt in der Bekdmpfung des
als gemeinsamen Feind identifizierten
Sozialismus. Mit der Wahl eines ka-
tholisch-konservativen Bundesrates im
Jahre 1891 begriindete der Freisinn
seinerzeit eine Allianz mit der traditio-
nellen Rechten. Damit begann aber
auch eine gewisse “schonende” und
“verstandnisvolle” Behandlung der
Verflechtung von Religion und Poli-
tik. Man tat so, als hitte diese Verbin-
dung keine allzu gravierenden Konse-
quenzen und iibersah dabei bewusst
und geflissentlich den grossen Ein-
fluss der kirchlichen Institutionen auf
die Politik.

Insbesondere in der Zwischenkriegs-
zeit und wihrend des Zweiten Welt-
krieges vermochte die religiose Dog-
matik (nun auch mit neuem Elan jener
protestantischer Observanz) weite Be-
reiche der Politik und des Staates zu
durchdringen. Dabei fanden, dem Gei-
ste der Zeit entsprechend, in erster
Linie die autoritiren Tendenzen des
religiosen Denkens Eingang in die po-
litische Kultur. Die Kontinuitét ultra-
montaner und integristischer Stromun-
gen der katholischen Kirche kommt
auch deutlich in neueren ausldndischen
Studien zur Sprache. Der Umbruch-
phase wihrend der Jahrhundertwende
kommt dabei, wie insbesondere einige
deutsche Arbeiten zeigen (Loth 1991),
eine entscheidende Bedeutung zu.

Neuere historische Studien weisen

WIDERSPRUCI - 26/93

ausserdem zu Recht darauf hin, dass
die Formel von der “Riickkehr der Re-
ligion” wohl in starkem Masse auf
einem Missverstindnis beruht (vgl.
Figuier 1992, S. 23). In Unkenntnis der
tatsdchlichen, auch in der zeitgendssi-
schen Geschichte dominierenden Pra-
senz der Religion in Staat und Gesell-
schaft war man der Illusion erlegen,
die Laizisierungbewegung des 19.
Jahrhunderts und der Materialismus
der Konsumgesellschaft des 20. Jahr-
hunderts hitten den Einflussbereich
der Religion und vor allem der Kirchen
eingeschrinkt. Gewiss, auf formal-
rechtlicher Ebene erfolgte oft die Tren-
nung von Kirche und Staat, und die
Zahl der aktiven Kirchginger ging al-
lenthalben zuriick. Doch dies hinderte
die religidsen Institutionen und Kreise
keineswegs daran, ihren entscheiden-
den Platz in der politischen Kultur
beizubehalten. Dies ldsst sich beson-
ders gut in den USA aufzeigen (vgl.
Vingtieme siécle 1988), wo ja gerade
radikale und integristische Religions-
bewegungen nicht nur massiv in die
Politik eingreifen, sondern sich auch
eng mit rechtsradikalen Institutionen
liieren (Bertrand 1988). Und auch die
neuste Geschichte von Spanien oder
Italien weist auf die ungebrochene Tra-
dition des kirchlichen Einflusses in
Staat, Gesellschaft und, auch immer
stiarker, Wirtschaft hin (Rosa 1992).
Die aktuelle, die Schweiz betreffen-
de Geschichtsschreibung zum Thema
Religion und Politik zeichnet sich, trotz
neuen Ansitzen, immer noch durch
grosse Liicken oder aber durch riick-
sichtsnehmende Interpretationen aus.
In “Katholizismus und Moderne” (Al-
termatt 1989) beispielsweise werden
gerade jenen Phasen, in denen das Ver-
héltnis der Kirche zur Politik brisant
wird, ndmlich die Zeit des Faschismus
und des Zweiten Weltkrieges, auf la-

167



cherlich wenigen Seiten abgehandelt.
Axf protestantischer Seite ist die Lage
keineswegs besser. Damit gewinnen
die LeserInnen auch heute noch den
Eindruck, in der Schweiz bestiinde
keine besondere - ausser der verfas-
sungsmassig geregelten - Interdepen-
denz von Staat und Religion. Selbst
wenn systematische Untersuchungen
fehlen, gibt es doch genug Griinde an-
zunehmen, dass auch heute der Ein-
fluss religioser, ideologisch mit der
Rechten zusammenspielender Kreise
auf die Politik gross ist. Diesen haben
auch die progressiven, sozial und hu-
manitir engagierten Bewegungen in-
nerhalb der Kirchen nicht wesentlich
einzuddmmen vermocht.

Hans Ulrich Jost

Literatur

Altermatt, Urs, 1989: Katholizismus und
Moderne. Zur Sozial- und Mentalititsge-
schichte der Schweizer Katholiken im 19.
und 20. Jahrhundert. Ziirich.

Annuelles, Les, Nr. 3, 1992, Sous ladirection
de H.U. Jost, Université de Lausanne, Fa-
culté des Lettres, B.F.S.H.2, 1015 Lau-
sanne.

Betrand, Claude-Jean, 1988: La droite reli-
gieuse. In: Religion et politique aux Etats-

Unis. Vingtiéme siécle No. 19, Juli-Sept.
1988, S. 17-29.

Charentenay, Pierre de, 1991: Jean-Paul Il et
la “libération intégrale de I'homme”. In:
Le Monde diplomatique, Paris, Juni 1991,
S.10-11.

Figuier, Richard (Hg.), 1992: Dieux en so-
ciétés. Le religieux et le politique. Autre-
ment, Série mutations, Paris No 127.

Gauchet, Marcel, 1984: Fin de la religion?
In: le débat 28, Paris, S. 155-175.

Jost, Hans Ulrich, 1984: Notes bibliogra-
phiques pour l'utilisation des études sur
les religions populaires dans le cadre d'une
histoire sociale. In: Religiositdt - From-
migkeit. Heft 3 der Schweiz. Gesellschaft
fiir Wirtschafts- und Sozialgeschichte,
Lausanne.

Kepel, Gilles, 1991: La revanche de Dieu.
Chréticns, juifs et muselmans a la recon-
quéte du monde. Paris.

Lefort, Claude, 1981: Permanence du théo-
logico-politique? In: Le temps de la réfle-
xion, II, Paris 1981, S. 13-60.

Loth, Wilfried (Hrsg.), 1991: Deutscher Ka-
tholizismus im Umbruch zur Moderne.
Stuttgart.

Mettner, Matthias, 1993: Die katholische
Mafia. Kirchliche Geheimbiinde greifen
nach der Macht. Hamburg.

Rosa, Mario (Hg.), 1992: Clero e societa
nell'ltalia contemporanea. Rom-Bari.

Schieder, Wolfgang (Hg.), 1877: Religion
und Gesellschaft im 19. Jahrhundert. Ge-
schichte und Gesellschaft 3, H.3.

A

X))

2.Umschlag:

Abo fir
Geld in Noten beilegen u. einschreiben

168

[WIDERSTANDSINFO

Diskussionsforum, Erklarungen, Kommentare

Nummer 35/ 66 Seiten:
* Wohlgroth-Besetzung -

* Stopp den Internierungen »
* Die Dub-Poetin Lillian Allen -

» Gaza-Jericho - Ende der Intifada? »
= Vandana Shiva - Bio-Patente =
« Kali-Streik Bischofferode
« Nicaragua, El Salvador u.v.m. =

1.Umschlag: WoZ Pf. 8059 Ziirich
Widerstandsinfo

nur 30 Fr.

-~ WIDERSPRUCH - 26/93




Theologie der Befreiung - eine geschichtliche Bilanz mit aktuellen

Perspektiven

Allem Pessimismus zuwider leben die
Praxis und die sie begleitende Theolo-
gie der Befreiung in Lateinamerika
weiter. Ein dusserst instruktives Zeug-
nis dieser dynamischen Lebendigkeit
gibt eine dreibdndige ins Deutsche
iibertragene Verdffentlichung eines
Forschungsprojektes zu Theologien in
der Sozial- und Kulturgeschichte La-
teinamerikas. Ein Team von dreiund-
dreissig Theologen, Philosophen und
Sozialwissenschaftlern, aus Latein-
amerika, aber auch aus Spanien, Frank-
reich, der Schweiz, Deutschland und
den USA —unter ihnen auch hierzulan-
de bekannte Vertreter wie Leonardo
Boff und Paulo Suess in Brasilien,
Enrique Dussel in Mexico und der
“Vater” der Befreiungstheologie, Gu-
stavo Gutierrez in Peru — hat in der
spezifischen Form seiner Arbeit die
inhaltlichen Fragestellungen behan-
delt. Theologie wird hier gesehen im
sozial- und kulturgeschichtlichen Kon-
text, nicht zuerst als akademische Fach-
disziplin, sondern als Reflexion des
lebendigen Glaubens von Vélkern, die
in sozialen Kadmpfen um Befreiung in
geschichtlicher Perspektive stehen.
Das erforderte ein interdisziplindres
Vorgehen, eine Gegenstandsbestim-
mung als interkulturell und einen ge-
meinschaftlichen, auf wechselseitigem
Respekt und Kritik unter Gleichen be-
ruhenden Arbeitsprozess. Seine Ergeb-
nisse werden in den drei Binden in
Form von knapp zusammenfassenden
Aufsdtzen der Beteiligten prisentiert.

Insgesamt werden im vorliegenden
Werke sieben thematische Schwer-
punkte entfaltet. Ein erster Themen-
block erdrtert methodologische und
epistemologische Probleme der inter-
disziplindren und interkulturellen Ana-

WIDERSPRUCH - 26/93

lyse im Projekt. Der zweite Themen-
block untersucht die religiosen Denk-
weisen in reprisentativen autochtho-
nen, indigenen Kulturen. Diese beiden
Schwerpunkte machen den ersten Band
aus. Der umfangreiche zweite Band
fragt mit dem dritten Themenblock vor
allem nach der Stellung der christli-
chen Religion, ihrer theologischen ju-
ristischen und gesellschaftspolitischen
Konzeptionen, der kirchlichen Institu-
tion und einzelner Orden und Bruder-
schaften im widerspriichlichen Prozess
der Kolonisierung Lateinamerikas, des
Widerstandes und der Phasen der Be-
freiung. Im vierten Block wird diese
Problematik vertieft hinsichtlich der
indigenen Bewegungen, in den drei
thematischen Schwerpunkten des drit-
ten Bandes schliesslich kommt ebenso
wie im ersten der weite Begriff von
Theologie und religiosem Leben zum
Vorschein, der dem Gesamtwerk zu-
grunde liegt und sich konsequent aus
der leitenden Fragestellung nach den
Vermittlungen mit der Sozial- und
Kulturgeschichte aus der Perspektive
der Befreiung der Armen ergibt. Daher
zeigt der funfte Themenblock exem-
plarisch die theologischen Implikatio-
nen von Widerstands- und Befreiungs-
bewegungen im 19. Jahrhundert, der
sechste spiirt der literarischen Verar-
beitung solcher impliziter Theologien
nach und der siebente Themenblock
skizziert einzelne Zusammenhinge
von Theologie und Religion mit Kultur
und Politik, um aktuelle Arbeitsper-
spektiven zu formulieren.

Zu Beginn des 1. Bandes skizziert
der kubanische, in Aachen lehrende
Philosoph und Leiter des Lateinameri-
ka-Referates des dortigen Missions-
wissenschaftlichen Instituts, Raii/ For-

169



net-Betancourt, als Projektleiter und
Herausgeber “einige Grundvorausset-
zungen des Themas” (S. 13-30). Im
Zentrum seiner Erwagungen steht der
Entwurf einer Ethik, welche {iberhaupt
erst einen Dialog mit anderen Kulturen
ermoglicht. Die erste Voraussetzung
eines solchen Dialoges ist, “dass die
Volker mit ihrer eigenen Stimme spre-
chen” und “ihre logoi ohne Druck oder
aufgezwungene Deformationen artiku-
lieren.” Das “beinhaltet in Lateiname-
rika die Kritik des Imperialismus” und
“auf kultureller Ebene (...) des An-
schlages der abendldndischen Zivili-
sation auf die indigenen Kulturen.”
Diese Voraussetzung wird konkret im
“Ablegen von ethnozentrischen Denk-
und Handlungsgewohnheiten, die die
Wahrnehmung des Anderen (...) - sei-
ner menschlichen Wiirde - blockie-
ren.” An ihrer Stelle wire eine “dezen-
trierte Offenheit gegeniiber dem ande-
ren zu kultivieren, d.h. (...) ithn von
seinem eigenen Horizont her zu ver-
stehen.” Das schliesst auch ein blosses
“Wohlwollen gegeniiber dem anderen”
aus, das “durch die eigene kulturelle
Position zweckbestimmt ist” und da-
her “zur selektiven Einverleibung oder
sogar zu seiner Instrumentalisierung
filhren” wiirde. Dem entspricht als
weitere Voraussetzung, den falschen
Gegensatz von Relativismus und In-
differenz einerseits, iibergeordneter
Totalitdt und reduktionistischer An-
eignung des anderen andererseits zu
ersetzen durch das Modell einer “dia-
lektischen Totalisierung.” Darin ist
keine der sich begegnenden Kulturen
ein Ort der Wahrheit, sondern jede
enthilt nur “Moglichkeiten, sie zu su-
chen.” Wahrheit des Erkennens und
Praxis des richtigen Lebens ist dann
dieser Prozess des interkulturellen und
auch indiskursiven, d.h. durch die Be-
gegnung auch der Denkformen be-

170

stimmten Dialoges. Dieser Prozess
setzt allerdings die mdogliche innere
Beziehung der Kulturen voraus. Er ist
eine “dezentrierte und inter-relationa-
le Dynamik” und ein “Programm der
gegenseitigen Bereicherung”, worin
sich das 'Eigene’ und das 'Fremde' ver-
andern und bewahren. Zu diesem Pro-
zess wechselseitigen Verstehens und
Mit-Lebens gehorte, letzte Vorausset-
zung, eine “Kultivierung des Terrains
'Inter' (...) als offener Baum”, “wo jede
vorschnelle Definition ein Irrtum und
jede tibereilte Harmonieerkldarung ein
heimtiickischer Ausdruck der Herr-
schaft ist.” Stattdessen wird “Behut-
samkeit” verlangt, die “Kultivierung
der Bereitschaft (...), den anderen von
unserer eigenen Position her un-defi-
niert zu lassen, damit sich seine Alte-
ritdit ohne Blockierungen mitteilen
kann.” Das ist nicht “Indifferenz”, son-
dern “eine asketische Massnahme der
Selbstbeschrinkung (...), durch die wir
gerade den solidarischen Respekt vor
der Alteritit des anderen zum Aus-
druck bringen.” “Echte Solidaritit setzt
den anderen voraus und liebt ihn we-
gen seiner Alteritit und Exterioritdt.”
(1, S. 24-28).

Das von Fornet-Betancourt umris-
sene Programm wird theoretisch aus-
gezogen in der Begriindung einer “Be-
freiungstheologie von Laien” durch
den brasilianischen Theologen Eduar-
do Hoornaert (S. 38-65). Darin ver-
schrianken sich die selbstkritische Iden-
tifizierung der Schwachstellen inner-
halb der Befreiungstheologie, durch
die sie massgeblich zu ihrer Krise an-
gesichts von protestantischem Funda-
mentalismus und katholischem Tradi-
tionalismus beigetragen hat, mit der
Identifizierung jenes Bruches in der
Frithgeschichte des mediterranen Chri-
stentums, der den Ubergang von einer
charismatischen, d.h. glaubig lebendi-

WIDERSPRUCH - 26/93



gen, und zugleich sozial egalitiren
Praxis zu einer durch Dogma und so-
ziale Hierarchie gekennzeichneten
Religion markiert mit der “Traditio
Apostolica” aus dem Jahre 218, lange
vor der Konstantinischen Wende zur
Staatsreligion. In beiden Féllen be-
zeichnet Hoornaert den Klerikalismus
als institutionelle Struktur wie als Psy-
chogramm - hier mit ausdriicklicher
Berufung auf Klaus Drewermann - als
das zentrale Problem: “Niemand &h-
nelt einem rechtsgerichteten Priester
mehr als ein linksgerichteter Priester’
(S. 45). Um die auch nach links anstos-
sige Tragweite dieser Einsicht zu er-
messen, braucht man nur Priester durch
Ideologe oder Funktiondr als sdkulare
Gestalten des Klerikers zu ersetzen.
Geschichtlich entspringt dieses Ver-
hiangnis in der Ersetzung des Modells
der Synagoge durch die formalrationa-
le romische Verwaltung und Rechts-
sprechung als Strukturprinzipien im
frithen Christentum, wodurch es sich
aus einem Zusammenhang von Ge-
meinden und Gemeinschaften in eine
Amitskirche transformiert hat. Zeitge-
nossisch ist das Verhédngnis in der Kon-
stitution der Befreiungstheologie als
bloss innerkirchlicher Reformbewe-
gung gelegen, die darum Charisma,
Freiheit und Gleichheit nicht zur letz-
ten Konsequenz treiben konnte im
riickhaltlosen Wechsel von der Kleri-
ker-Avantgarde zu den Laien als zen-
tralen Tragern des Glaubens und der
davon gespeisten menschlichen wie
sozialen Erneuerung.

Von dieser Position her identifiziert
Hoornaert nicht die Charismatik als
das zentrale geistige und politische
Problem der derzeitigen konservati-
ven Erneuerungsbewegung, die der
Befreiungstheologie von innen das
Wasser abzugraben versucht, sondern
seine traditionalistische Deformation

WIDERSPRUCH - 26/93

zur Instrumentalisierung fiir die Erhal-
tung der ihm grundsitzlich widerspre-
chenden Dogmatik und Hierarchie (S.
50f.). Daher erscheint Hoornaert der
linkstheologische Kurzschluss von den
biblischen Texten zum politischen
Engagement unter Vernachldssigung
der charismatischen seelischen Inner-
lichkeit des Glaubens als eines der
Versdumnisse, das den konservativen
Gegnern vorgearbeitet hat - eine Ein-
sicht, die auch linken Christen hierzu-
lande ins Stammbuch zu schreiben ist.

Nachdem mit den skizzierten Bei-
trigen von Fornet-Betancourt, Hoor-
naert sowie Giancarlo Collet ("Be-
merkungen zur Notwendigkeit einer
interkulturellen Theologie™) die Fun-
damente gelegt wurden, prisentiert der
II. Teil des I. Bandes eine Reihe von
Fallstudien zur Theologie und Kultur
indigener Volker in Lateinamerika.
Bartolomeu Melia fiihrt ein in die
“Theologie der Guarani-Kultur”, eines
Volkes, das vor allem in Paraguay,
aber auch in Brasilien, Argentinien
und Bolivien lebt und historisch be-
kannt wurde als Bevolkerung des kryp-
tosozialistischen Jesuitenstaates im 16.
Jahrhundert in Paraguay (S. 67-99).
Diego Irarrazaval ermittelt die Be-
deutung des religiosen Denkens des
Aymara-Volkes in Peru fiir eine “in-
terkulturelle Theologie™ (S. 100-131).
Jorge Miranda-Luizaga interpretiert
in seinem Beitrag den “alt-andinen
Schopfungsmythos” der indigenen
Volker Perus und Boliviens (S. 132-
161). Leonardo Lujambio identifiziert
die “implizite Theologie in der Nahua-
Kultur” in Mittelamerika (S. 162-196).
Schliesslich vergleicht Elsa Tamez
Gegensitze und Entsprechungen zwi-
schen dem mexikanischen Gott “Quet-
zalcoatl und (dem) Gott der Christen”
(S. 197-228).

Durch das gesamte Forschungspro-

171



jekt hindurch, von dem das vorliegen-
de Werk berichtet, wird ein Vertrauen
darin sichtbar, dass sich dem einen
Gott aller Volker entsprechend die
Konturen eines Glaubens in der kultu-
rellen Vielfalt durch wechselseitige
Befruchtung herausbilden werden, die
sich in Lateinamerika aus den indige-
nen, afrolateinischen und mestizischen
Aspekten speist. Indem es so, wie
Leonardo Boff fordert (S. u.), seine
romische und europdische Fixierung
iiberwindet, kann das Christentum in
Lateinamerika die kreativen Energien
fiir einen eigenstindigen Weg der Lo-
sung der menschlichen und sozialen
Probleme dort und als Beitrag zu einer
globalen Alternative entfalten. Im
Durchgang durch die Theologien und
die Religiositit der Vilker, Glaubens-
gemeinschaften, Bewegungen, durch
die Konfrontationen, Verbindungen
und Verwandlungen innerhalb des
christlichen Glaubens wie zwischen
ithm und der Theologie und Religion
der indigenen, afrikanischen und me-
stizischen Ethnien und sozialen Grup-
pen erscheint vor uns das Bild einer
anderen Gegenwart und Geschichte
des Glaubens auf dem lateinamerikan-
sichen Subkontinent.

Dieses Spurenlesen im Vergange-
nen ist zugleich ein Aktualisieren in
der gegenwirtigen Krise der befreien-
den Religiositit und Theologie als
Schliissel ihrer Uberwindung in einer
neuen kommenden wirkungsmachti-
gen Gestalt. Darum formulieren nicht
allein, aber doch vor allem die Arbei-
ten von Leonardo Boff im 2. (S. 100-
137) und von Raul Fornet-Betancourt
und Eduardo Hoonaert im 3. Band (S.
197-218) Arbeitsperspektiven in einem
bei weitem nicht nur akademischen
Sinne.

Breit vergegenwirtigt im 2. Band
Fernando Ainsa (S. 71-99) die konkre-

172

te Eigenart des utopischen Diskurses
und der utopischen Praxis zwischen
1524 und 1564 christlich-indianischer
Gemeinschaften in der Einheit von
konkreter Gesellschaftskritik, rezipier-
ten urchristlichen und Renaissance-
Utopien, indigener Alteritdt als Basis,
millenaristischen Perspektiven vor al-
lem der frithen Franziskaner in Mexiko
und schliesslich konkreten, an Thomas
Mours erinnernden Modellkonzepten
einer freien, friedlichen und gerechten
Gesellschaft. Mario Cayotas Abhand-
lung im 3. Band (S. 13-50) zur Artigas-
Revolution im La-Plata-Becken im 19.
Jahrhundert dokumentiert ein spéteres
Wiederaufflammen dieser revolutio-
ndren Unterstromung. Gustavo Gutiér-
rez (Bd.2, S. 54-70) weist den Einfluss
der christlich-kommunitiren Konzep-
tion des Bartolomé de Las Casas von
freien Indio-Gemeinschaften auf die
Politik des Papstes Paul III. nach -
wenngleich ohne durchschlagenden
praktischen Erfolg.

Das Ankniipfen an und die Verbin-
dungslinien zur urchristlichen Lebens-
form und Lehre in sdkularen Befrei-
ungsbewegungen zeigen die Untersu-
chungen von Fornet-Betancourt iiber
José Martis radikale Kritik am eta-
blierten Christentum, nicht aus antire-
ligiosem oder antiklerikalem Affekt
heraus, sondern von der Identifizie-
rung der evangelischen Gestalt des Je-
sus her (Bd. 3, S. 75-97), und ebenso
die Studie von Juan Ignacio Siles (S.
146-160) iiber Nihe, aber auch Span-
nung und Widerspruch zwischen
christlichem Evangelium und Che
Guevaras Vision des Neuen Menschen
im Kontext der Guerilla. Paulo Suess
(Bd.2, §. 222-256) zeigt am Beispiel
der Stellung zur Sklaverei der Afrika-
ner in Brasilien, dass die regulire Kir-
chen- und auch Ordenspraxis nicht die
riickhaltlose Parteinahme fiir die Be-

WIDERSPRUCH - 26/93



freiung der Unterworfenen, sondern
der Kompromiss war, der die Herr-
schaft der weissen Kolonisatoren eben-
so wie die Milderung ihrer Folgen vor
allem fur die Schwarzen theologisch
zu vereinbaren und damit zu legitimie-
ren trachtete. Daher kommt Leonardo
Boff (S. 100-137) in seinem Durch-
gang vor allem durch die Praxis der
franziskanisch-missionarischen Uto-
pie zu dem niichternen Ergebnis, dass
sie widerspriichlich war: zwar von rei-
ner Nichstenliebe zu den Armen, vor
allem den Indios, getragen, aber tat-
sdachlich ihre Beherrschung nie ganz
infrage gestellt hat. Las Casas und an-
dere Ordensleute waren iiberdies zwar
fir die Indios eingetreten, hatten aber
zugleich die Sklaverei der Afrikaner
gerechtfertigt. Dass deren Geschichte
im Lichte ihrer Religion nicht intensiv
behandelt, sondern nur verschiedent-
lich gestreift worden ist, ergibt ein
Desiderat gegeniiber dem vorliegen-
dem Werk.

Boffs niichterne Einschitzung leitet
iber zu den Perspektiven der For-
schung und der Praxis. Aus der Kritik
der Kolonisierung und der spiteren
wirtschaftsimperialen Abhéngigkeit
Lateinamerikas ergeben sich ihm die-
se Forderungen: Zunichst sind “die
Armen sowie die erniedrigten und be-
leidigten Kulturen zu entschidigen.”
Das wire der erste Schritt auf dem
“Weg zu ethnisch, kulturell und religi-
6s pluralen Gesellschaften.” Schliess-
lich bedeutet “die Natur zu entschidi-
gen (...) eine neue 0kologische Kultur
zu schaffen, nach der der Mensch sich
(...) als ihr Bruder oder ihre Schwester
(...) versteht” (S. 114). “Die Volker”,
so Boffs zentrale Perspektive, “haben
das Recht, zu den Lebensgriinden ihrer
Grossviiter und -miitter in der Uber-
zeugung zuriickzukehren, dass diese
Griinde vom Licht des Ewigen Wortes

WIDERSPRUCH - 26/93

(...) durchdrungen waren und sind. Nur
von dort aus wird man einen Dialog
mit der jiidisch-christlichen Tradition
eingehen und zulassen konnen, dass
sie entsprechend der jeder Kultur eige-
nen Moglichkeiten und Grenzen assi-
miliert werden. Aus dieser Begegnung
wird dann erwachsen konnen (...) ein
neues Gesicht des Christentums, das
hier indianische, schwarze, weisse und
mestizische, abendldndische und auto-
chthone Ziige tragen wird (S. 115).
Damit hat Boff zugleich wesentliche
Einsichten aus der Untersuchung von
Eduardo Hoonaert iiber den “catolicis-
mo moreno’ in Brasilien programma-
tisch transformiert. Es ist die lebendi-
ge, sinnliche, alltigliche, konkret be-
freiende und erfiillende Religiositét der
armen Schwarzen, Indios und Mesti-
zen, die das Christentum zu sich selbst
zuriickfithrt und aus dem Glauben der
Anderen bereichert. Von daher kriti-
siert Hoonaert die dogmatische Form
der bisherigen Befreiungstheologie
und die soziodkonomische Engfithrung
ihrer Inhalte, und er versteht zugleich
die charismatischen protestantischen
und katholischen Bewegungen, indem
er ihren relativen Wahrheitsgehalt im
Leben aus dem Heiligen Geist als Pro-
test gegen die zerstorerische kapitali-
stische Moderne wiirdigt (Bd. 3, S.
197-218).

Mit diesen Uberlegungen von Boff
und Hoonaert, denen auch solche von
Fernando Mires verwandt sind - dort
abgeleitet aus einer Kritik des Indige-
nismus (S. 293-330), dessen Ideolo-
giekritik auch Beat Dietschys Thema
ist (S. 258-292) - waren die religi-
onspolitischen Konsequenzen der vor-
liegenden Forschung umrissen. Zu ih-
nen hinzu kommen die  wissen-
schaftsstrategischen, die Fornet-Be-
tancourt aus seiner Untersuchung der
impliziten Theologie José Martis fol-

173



gert: “Auf der Ebene der Christologie
(...) eine Untersuchung iiber Martis
Erfahrung von Jesus als dem Gott, der
die Armen dieser Welt rettet”, wo-
durch Jesus “zum dauernden Zeichen
des Widerspruchs sowohl in seiner
Kirche wie auch in den Gesellschaften
aller Zeiten” wird und “zum kritischen
Massstab fiir Theologie und Kirche”;
“dann im Bereich der Ecclesiologie”
die “Bekehrung der Kirche” zur Glau-
bens- und Lebensweise Jesu: auf “pad-
agogischer Ebene” wire es die Ver-
mittlung dieses Glaubensverstiandnis-
ses mit dem Wissen “auf der Hohe der
Zeit”; und schliesslich im Blick auf die
anderen Religionen ginge es um die
unbedingte “feinfiihlige Toleranz” und
einen “aufmerksamen Respekt” (S.
94f.).

Anlage und Inhalt des vorliegenden
Werkes konnen einem breiteren Publi-
kum einen grossen Reichtum von Ge-
danken und Erfahrungen in der Per-
spektive der Neugewinnung einer hu-
manen Entwicklung heraus aus den
Krisen der Gegenwart erschliessen.
Diese Inhalte weisen tiber Lateiname-
rika hinaus auf die eine Menschheit,

und sie zeigen, wie hier nicht nur fach-
liche Theologie und Geschichte getrie-
ben wird, sondern im Lichte des Glau-
bens aus der Vergangenheit Not und
Chance des Menschen fiir die Gegen-
wart zur Sprache kommen. Eine aktua-
lisierende Fortsetzung, die auf dem
gelegten Fundament die gegenwirtig-
zukiinftigen Perspektiven entfaltet, soll
sich in Bélde an das vorliegende Werk
anschliessen.

Helmut Thielen

Literatur

Raul Fornet-Betancourt (Hg.): Theologien
in der Sozial- und Kulturgeschichte La-
teinamerikas. Die Perspektive der Armen.
3 Biénde. diritto Bildung & Verlag
G.m.b.H. Eichstitt bei Miinchen 1992 und
1993. Je DM 39.90.

Bd. 1: Interdisziplindre und interkulturelle
Forschung. Autochthone Theologien und
Kulturen.

Bd. 2: Theologien in der Praxis von Mission
und Kolonialisierung.

Bd. 3: Implizite Theologien im 19. und 20.
Jahrhundert.

Mario Poletti Mit PC-7- und PC-9-Flugzeugen der Stanser

Pilatus-Werke ermorden Militars in Guatemala, Burma, Irak und AngolaFrau-

Der Pilatus Schwindel en, Manner und Kinder. Der Flugzeug-Export

beruht auf einem Schwindel: Weil die Militartrainer die Schweiz unbewaffnet

PC-7 und PC-9 verlassen, gelten sie nicht als Kriegsmaterial.

Von Anfang an aber baute Pilatus die 'Schulflugzeuge' fir den Anti-Guerilla-
Einsatz. Franzdsische und belgische Ru-
stungsfirmen lieferten Raketen, Bomben und Maschinengewehre; Pilatus-
Techniker installierten die Waffensysteme in den Kriegsgebieten an die PC-7
und PC-9-Maschinen und betreuten Schiessversuche. Bundesrat, Parlament
und EMD hielten fast zwei Jahrzehnte lang die schiutzende Hand Uber den lu
krativen Flugzeug-Deal. Die Aussenpolitik verstrickt sich im unertraglichen
Widerspruch: Schweizer Hilfserke unterstiitzen ethnische Minderheiten und
gleichenorts werfen Schweizer Pilatus-Flugzeuge Bomben ab.

174 WIDERSPRUCH - 26/93



Hugo Assmann, Franz J. Hinkelam-
mert: Gotze Markt. Das Leben in der
Gesellschaft. Bibliothek Theologie der
Befreiung. Patmos Diisseldorf, 1992
(232 S., Fr. 44.80)

Ist der Markt ein theologisches Pro-
blem? Angesichts der Bekenntnisse zur
freien Marktwirtschaft, die heute in
Ost und West gefragt und ungefragt
abgelegt werden, scheint diese Frage
nicht ganz abwegig zu sein. Die Frage
kommt jedoch aus dem Siiden und hat
noch mehr als die gegenwirtige Hausse
des neoliberalen Credos zum Anlass.
Aus der Perspektive des peripheren
Kapitalismus - und namentlich im
Kontext der lateinamerikanischen
Theologie (und Philosophie) der Be-
freiung - haben dort einige Autorinnen
und Autoren schon seit Jahren das
marktwirtschaftliche System als Ido-
latrie, d.h. als einen wirtschaftlichen
Gotzendienst analysiert (1). Hugo Ass-
mann uwnd Franz Hinkelammert neh-
men in ihrem Buch “Gétze Markt”
diese teils theologischen, teils wirt-
schaftstheoretischen und ideologiekri-
tischen Studien auf und biindeln sie in
drei Thesen:

1. “Die 6konomische Rationalitdt hat
wesentliche Aspekte des Christen-
tums ‘entfiihrt’ und funktionali-
siert”,

2. “Die ‘0konomische Religion’ hat ei-
nen gewaltigen Prozess der Idolatrie
ausgelost, der seinen augenfillig-
sten Ausdruck in der vermeintlichen
Selbstregulierung des Marktes fin-
det”.

3. “Dieser wirtschaftliche Gotzen-
dienst speist sich aus einer Opfer-
ideologie, die mit stindigen Opfern
von Menschenleben rechnet” (Ass-
mann 1992, 7).

Von Vertretern der Wirtschaftswissen-

schaften werden solche Aussagen, auch

WIDERSPRUCH - 26/93

wenn sie von einem Fachkollegen (Hin-
kelammert) und einem Theologen und
Soziologen (Assmann) stammen, ver-
mutlich als unwissenschaftliche At-
tacke auf ihr wertfreies Selbstverstind-
nis abgetan. Deshalb wohl bemiiht sich
Hugo Assmann im ersten Teil des Bu-
ches mit grossem argumentativem Auf-
wand um den Nachweis der verleugne-
ten Werturteile im 6konomischen Dis-
kurs und ihrer religidsen Prigung. Zu
kurz griffe es ihm zufolge, wollte man
der sidkularen, auf Wissenschaftlich-
keit so erpichten Gestalt dieses Dis-
kurses einfach Glauben schenken. Ge-
rade in der vermeintlichen Autonomie
der 6konomischen Rationalitit und ih-
ren Imperativen, die sich auf die Uni-
versalitit des monetiren Systems be-
rufen, entdeckt Assmann “Merkmale
einer sich selbst verewigenden Ord-
nung” (G. Routh). In der formalen
Rationalitit, die “zu einer Art hoch-
sten gottlichen Gesetzes” geworden ist,
verbirgt sich ein irrationaler Kern, ein
“Deus absconditus”. Das Kapital ist
dieser verborgene Gott, “der von allen,
die die sichtbaren Seiten der Okono-
mie inszenieren, ein radikal transzen-
dentales Verhiltnis verlangt, will sa-
gen: eine von Frommigkeit gegeniiber
seiner Allmacht getragene Einstel-
lung” (S.33).

Doch, wie gesagt, vermeidet es der
Gott dieser 6konomischen Religion, in
Erscheinung zu treten. “Er ist ein un-
endlich bescheidenes Wesen, auch
wenn er in allem, was mit der Wirt-
schaft zu tun hat, méchtig und provi-
dentiell am Werk ist” (S. 100). Ein
Gotze ist er - hier setzt der theologi-
sche Argumentationsstrang ein -, weil
Gotzen “unerbittlich in ihren Forde-
rungen nach Opfern” sind. Sie sind
nach der biblischen Tradition “Gotter
der Unterdriickung ... die das Leben
der Menschen verschlingen” (S. 10).

175



Wenngleich der Kapitalismus eine “ge-
sellschaftliche Konstruktion mit trii-
gerischen Aussenseiten” (S. 47) ist, so
lasst sich seine perverse Logik doch
ablesen an den Opfern, die er fordert,
der Entleerung und Vernichtung der
konkreten korperlichen Lebensvollzii-
ge. Er “fusst auf einer Spiritualitit der
Nekrophilie und der Lebensfeindlich-
keit, die den Menschen nur als Ab-
straktum gelten ldsst” (S. 36).

Soweit folgen Hinkelammert und
Assmann im Grunde der Marxschen
Analyse des Kapitals bzw. der Waren-
struktur und ihrer auf einer Realab-
straktion beruhenden “theologischen
Mucken”. In den zentralen Kapiteln
ihres Buchs (II. - IV.) gehen sie noch
einen Schritt weiter. Sie machen nun
deutlich, weshalb christliche Theolo-
gie als Theologie - und nicht lediglich
als Ethik oder als Diakonie an den
Geopferten - hier gefordert ist. Sie
zeigen, wie im 0konomischen Paradig-
ma des Marktes ein theologischer Kern
enthalten ist. Es erfordere nimlich “ei-
nen grenzenlosen Glauben daran, dass
einzig und allein ein Skonomisches
Paradigma imstande ist, die Menschen
in dieser Welt - mindestens im Blick
auf die sie bedringenden Okonomi-
schen Probleme - gliicklich zu machen
(S. 101). Nicht nur das. Indem das
Wirtschaftscredo des Marktes Merk-
male einer “frohen Botschaft” auf-
weist, gibt es den Menschen auch den
notigen Glauben daran und erlaubt ih-
nen so, die ungeheuren Opfer, die es
fordert, fraglos hinzunehmen und als
sinnvollen Dienst am Leben zu verste-
hen. So kann auch verstindlich ge-
macht werden, “wieso die Unterdriik-
ker eigentlich solch einen ‘guten Wil-
len’ haben und davon tiberzeugt sind,
der Menschheit einen wohltitigen
Dienst zu erweisen” (S. 213).

Nicht nur die formalen Charakteri-

176

stika eines “Evangeliums” aber weist
das 6konomische Paradigma des Mark-
tes auf. Es hat sich, so die Grundthese
des Buchs, dariiber hinaus den Zentral-
gehalt des Evangeliums - die Einheit
von Nichsten- und Gottesliebe - ange-
eignet und ins Gegenteil verkehrt. Das
Kernstiick jiidisch-christlichen Glau-
bens wird von der neuen “dkonomi-
schen Religion” entfiihrt und fiir ihre
Zwecke funktionalisiert. Wie konnte
das gelingen? Die Antwort, die Hin-
kelammert und Assmann geben, fiihrt
tatsdchlich ins Zentrum der Massen-
wirksamkeit des Marktsystems: Die-
ses verbindet Eigeninteresse und Nach-
stenliebe in der Weise, dass sie gar
nicht mehr in Konflikt geraten kénnen,
weil der Egoismus von privaten Inter-
essen sich als einziger Weg zum Altru-
ismus und Gemeinwohl erweist - die
unerbittliche Konkurrenz rivalisieren-
der Marktteilnehmer wird zur besten
und wirksamsten Form der Geschwi-
sterlichkeit und Nachstenliebe.
Moglich wird dieses Kunststiick
durch das beriihmte “geschickte Hand-
chen”, mit dem Gott (bei Vico) Siinden
wie Habgier oder Ehrgeiz wieder “hin-
biegt”, ja sie zu Tugenden macht, die
zum Gliick der Gesellschaft fiihren. So
wird (in der beriihmten Formulierung
von Adam Smith) der einzelne Kapita-
list “von einer unsichtbaren Hand ge-
leitet, um einen Zweck zu fordern, den
zu erfiillen er in keiner Weise beab-
sichtigt hat” (2). Der theologische Kern
des neuzeitlichen Paradigmas von Ei-
geninteresse und Marktsystem besteht
in diesem unerschiitterlichen Glauben
an die Macht einer Vorsehung, welche
das Bose in Gutes verwandelt und mit-
tels einer privaten Akkumulation der
Siinden das Heil der Gesamtheit er-
wirkt. Der unwiderstehliche Erfolgs-
kurs des okonomischen Paradigmas
beruht nach Assmann und Hinkelam-

WIDERSPRUCH - 26/93



mert darauf, dass es so das Eigeninter-
esse freigesetzt und mit einem dome-
stizierten, aber emotional geladenen
Begriff der Freiheit verschmolzen hat.
Das Resultat gleicht dem, das Emst
Bloch (etwa in ‘Erbschaft dieser Zeit’)
fiir den Nazismus festgestellt hat: Alte
religiose Trdume wurden plétzlich
praktische Wirklichkeit - Néchstenlie-
be “explodierte” marktformig.

Indem aber die institutionellen For-
men des neuen Paradigmas utopisiert
werden, wird zugleich “dem utopi-
schen Horizont der Garaus gemacht” -
“fortan verlduft die Geschichte auf fest-
verlegten Schienen” (S. 140 u. 121).
Ein anderes Ethos, andere Auslegun-
gen der Nichstenliebe und anderes
Reden tiber Gott verlieren ihre gesell-
schaftliche Relevanz und konnen hoch-
stens noch im Privatbereich oder als
“Anhingsel” und Komplement der
Marktbeziehungen ihr Dasein fristen.
Ausgeschieden werden auch alle Men-
schen, welche die Voraussetzung von
Marktteilnehmern nicht aufweisen:
wer reale Bediirfnisse, aber keine Ein-
kiinfte hat, ist unfahig zur Nachfrage.
Im formalen Rationalismus des 0ko-
nomischen Paradigmas aber ver-
schwinden die Opfer genauso, wie sie
vom Subjekt als individuelles Schick-
sal internalisiert werden.

Das in der Reihe “Bibliothek Theo-
logie der Befreiung” erschienene Buch
von Assmann und Hinkelammert zeigt
in exemplarischer Weise, weshalb kri-
tische Theologien und Wirtschafts-
theorien aufeinander angewiesen sind.
Es zeigt dies an einem zentralen My-
thos der Moderne, der Freiheit des
Individuums mit Selbstregulierung der
Marktstrukturen verschmilzt, und ent-
larvt diese Fetischisierung gesell-
schaftlicher Beziehungen von den un-
terworfenen Subjekten her. An Aktua-
litdt hat dieses Thema seit dem Er-

WIDERSPRUCH - 26/93

scheinen der brasilianischen Original-
ausgabe (1989) nichts eingebiisst, im
Gegenteil: Die “Freiheitsmaschine”
(David Friedman) eines “totalen Mark-
tes”, der alle gesellschaftlichen Ent-
scheidungsinstanzen in sich aufsaugt,
ist weiter im Vormarsch (3).

Zu den Stirken des Buches gehort
auch, dass es Opferideologien in reli-
giosem wie sdkularem Gewand auf-
deckt und Kriterien zur Beurteilung
“unvermeidbarer” und “notwendiger”
Opfer formuliert, die auch jeder Weg
zur Uberwindung der systemerhalten-
den Opfer fordert: Befreiung der Lust
und Freude am Leben und die Aufwer-
tung des Korperlichen sind Hauptele-
mente im Biindel dieser “Antiopferkri-
terien”. Breiter ausgefiihrt wird dieses
Thema der Opfermythen - wie auch
das der theologischen Komplizen-
schaft mit dem Neoliberalismus - in
einem andern Buch Hinkelammerts,
auf das hier nur hingewiesen werden
kann: ‘Der Glaube Abrahams und der
Odipus des Westens’! Es untersucht
die “grosse Utopie der Freiheit”, von
der sich die europdische Moderne bis
hin zur “fatalen Mystik des Marktes”
leiten liess, und zeichnet in iliberzeu-
gender Weise die Domestizierungen
und herrschaftstauglichen Verwand-
lungen nach, die der opferkritische
Freiheits-Glauben Abrahams im Laufe
der abendlidndischen Geschichte erfah-
ren hat (4).

Beat Dietschy

Anmerkungen

1) Dazu gehoren in erster Linie Studi-
en des Okumenischen Forschungs-
instituts DEI in Costa Rica. Vgl.
Tamez, E., Vidales, R. (Hrsg.): Ca-
pitalismo: violencia y antivida. La

177



opresion de las mayorias y la dome-
sticacion de los dioses, DEI, San
José de Costa Rica 1978; Assmann,
H. et al: Die Gotzen der Unterdriik-
kung und der befreiende Gott. Ed.
Liberacion, Miinster 1984; Hin-
kelammert, F.J.: Critica a la razon
utopica. Ed. DEI, San José¢ de Costa
Rica 1984; ders: Die ideologischen
Waffen des Todes. Zur Metaphysik
des Kapitalismus. Ed. Exodus, Frei-
burg u. Ed. Liberacién, Miinster
1985; ders.: Democracia y totalita-
rismo. Ed. DEI, San José de Costa
Rica 1987; Dussel, E.: La produc-
cion tedrica de Marx. Un comenta-

Hans Kiing: Projekt Weltethos.
Piper, Miinchen/Ziirich, 4. Aufl. 1992
(192 S, Fr. 22.50)

Hans Kiing will mit dieser schmalen,
fiir eine breite LeserInnendffentlich-
keit geschriebenen “Programmschrift”
einen moglichen Ausweg aus der Uber-
lebenskrise der Menschheit aufzeigen.
Er ist iiberzeugt, dass “diese eine Welt,
in der wir leben, nur dann eine Chance
zum Uberleben hat, wenn in ihr nicht
lainger Riume unterschiedlicher, wi-
derspriichlicher und gar sich bekdamp-
fender Ethiken existieren. Diese eine
Welt braucht das eine Grundethos; die-
se eine Weltgesellschaft braucht ge-
wiss keine Einheitsreligion und Ein-
heitsideologie, wohl aber einige ver-
bindende und verbindliche Normen,
Werte, Ideale und Ziele” (S. 14).
Dass eine Uberlebenskrise gegeben
ist, setzt Kiing als akzeptiert voraus. Er

178

rio a los Grundrisse. Siglo XXI,
México u. Madrid 1985; ders.: Phi-
losophie der Befreiung, Argument,
Hamburg 1989.

2) Smith, Adam: Der Wohlstand der
Nationen. Eine Untersuchung seiner
Natur und seiner Ursachen. dtv,
Miinchen 1990, S. 371.

3) Vgl. Hinkelammert, F.: Kapitalis-
mus ohne Alternative? In: Neue
Wege, Heft Nr. 9, Ziirich 1993.

4) Hinkelammert, F.: Der Glaube Abra-
hams und der Odipus des Westens.
Opfermythen im christlichen Abend-
land. Edition Liberacion, Miinster
1989.

erwihnt zu Beginn einige wenige ein-
driickliche Fakten, um die globale 6ko-
logische und soziale Misere in Erinne-
rung zu rufen, und wendet sich dann
der Frage zu, wie es zur Krise gekom-
men ist, und wie sie iiberwunden wer-
den kann. Dabei dient ihm der Begriff
“Postmoderne” als “problemstruktu-
rierender 'Such-Begriff”’(S. 21), um
die Gegenwart zu verstehen. Begon-
nen hat die “postmoderne Weltord-
nung” (S. 22) laut Kiing mit dem Er-
sten Weltkrieg. Die Epoche der Post-
moderne ist gekennzeichnet durch “ka-
tastrophale Fehlentwicklungen” einer-
seits: den Faschismus, den Militaris-
mus und den Kommunismus, durch
Vorzeichen einer neuen, friedlichen
Weltordnung andererseits. Kiing meint
damit insbesondere die Friedensbewe-
gung, die Frauenbewegung, die oku-
menische Bewegung und Ansitze dazu,
dass sich der Eurozentrismus zu einem

WIDERSPRUCH - 26/93



Polyzentrismus wandelt, In der Ge-
genwart mehren sich nach Kiing die
“Grenzerfahrungen”: Die negativen
Aspekte der Atom-, Computer- und
Gentechnologie und 6kologische Ka-
tastrophen machen deutlich, dass ein
tiefgreifender Wandel notwendig ist.
Dieser Wandel zeichnet sich auch be-
reits ab: Konturen einer postimperiali-
stischen, postkapitalistischen, postso-
zialistischen, postpatriarchalen und
plural-ganzheitlich  ausgerichteten
Weltkonstellation sind nach Kiing be-
reits erkennbar. Er diagnostiziert und
begriisst einen “epochale(n) Paradig-
menwechsel” und ordnet seine Idee
eines Weltethos diesem Paradigmen-
wechsel zu. “Die Moderne ist zu affir-
mieren in ihrem humanen Gehalt, zu
negieren in ihren inhumanen Grenzen
und zu transzendieren in eine neue,
differenzierte, pluralistische Synthese
hinein.” (S. 45)

Die Weltreligionen koénnen nach
Kiing im globalen Paradigmenwechsel
und dem Verblassen des “bipolaren
politisch-wirtschaftlich-militdrischen
Antagonismus zweier Supermichte”
(S. 24) eine besondere Aufgabe iiber-
nehmen: sie kdnnen und sollen die
“Maximen elementarer Menschlich-
keit” (S. 82), die - so Kiings These - in
allen Religionen als Appell vorhanden
sind, in die globale Umkehrbewegung
einbringen. Diese Féhigkeit unter-
scheidet die Religion von der Philoso-
phie, denn die Philosophen denken
zwar auch liber gutes Leben nach, sie
haben aber keine Handhabe, zum mo-
ralischen Handeln auch zu verpflich-
ten, denn die Notwendigkeit morali-
schen Handelns - geschweige denn
bestimmter Maximen - ldsst sich rein
rational nicht schliissig begriinden.
Angesichts der unbedingten Notwen-
digkeit moralischen Handelns in der

WIDERSPRUCH - 26/93

Uberlebenskrise pladiert Kiing dafiir,
iibergeordnete Verbindlichkeiten “in
einem verniinftigen Vertrauen” (S. 77)
anzunehmen, statt sich um die Mog-
lichkeit rationaler Begriindbarkeit von
Moral zu streiten. Trotz ihrer konflikt-
reichen Geschichte traut Kiing also
den Weltreligionen zu, im Dialog mit-
einander das neue Weltethos aus tradi-
tionellen humanen Grundeinsichten
heraus aufzubauen und zur Geltung zu
bringen. Voraussetzung dafiir, dass
dies gelingen kann, ist ein selbstkriti-
scher interreligioser Dialog vor dem
Hintergrund gemeinsamer “plane-
tarische(r) Verantwortung™ (S. 51).
Letztes Kriterium dieses Dialogs ist
nach Kiing das, was er “wahre Mensch-
lichkeit” (S. 121) nennt. “Sollte es
nicht moglich sein, mit der Berufung
auf die gemeinsame Menschlichkeit
aller Menschen ein allgemein-ethi-
sches, ein wahrhaft Okumenisches
Grundkriterium zu formulieren, das auf
dem Humanum, dem wahrhaft
Menschlichen, konkret auf der Men-
schenwiirde und den ihr zugeordneten
Grundwerten, beruht?” (S. 119)
Kiing bemiiht sich im weiteren um
eine Methodologie dieses interreligio-
sen Dialogs. Es geht zundchst darum,
herauszuarbeiten, was allen Religio-
nen hinsichtlich ihres Ethos gemein-
sam ist. Kiing ist liberzeugt, dass sich
in allen Weltreligionen vergleichbare
ethische Perspektiven auffinden las-
sen; allen geht es im Grunde um das
Wohl des Menschen, alle verkiinden
“Maximen elementarer Menschlich-
keit” (S. 82): die Verbote zu tdten, zu
liigen, zu stehlen etc. Alle vertreten
eine Ethik des “rechten Masses” und
kennen die goldene Regel: “Was du
nicht willst, das man dir tu', das fig'
auch keinem andern zu”. Alle bieten
einen letzten Lebenssinn als Motivati-

179



onsgrundlage fiir sittliches Handeln
und einen allgemeinen Sinnhorizont
fiir menschliches Leben. Diese Ge-
meinsamkeiten aller Religionen sind
geeignet, das geforderte Weltethos zu
begriinden, sofern die Religionen be-
ziehungsweise ihre Fiihrer sich nicht
in Absolutheitsanspriichen verbarrika-
dieren, sondern sich ihrer gemeinsa-
men planetarischen Verantwortung
stellen. Ziel ist ein gemeinsames Ba-
sisethos, das aber weiterhin von unter-
schiedlichen religiosen Mythen, Dog-
men und Glaubenssystemen begriindet
wird. Nicht alle Menschen sollen das-
selbe glauben, sondern alle sollen sich
auf dieselben Maximen elementarer
Humanitit verpflichten, dann ist ein
Ausweg aus der Katastrophe mdglich.
Irgendwie klingt das alles sehr plau-
sibel. Nur habe ich mir als Feministin
angewohnt, dem verbreiteten Setting
“Weisser mannlicher Européer erklart
mir die Welt und liefert auch gleich
alle Problemlosungen mit” zu miss-
trauen. Wie entscheidend ist es eigent-
lich, ob es sich beim erklarenden Mann
um den Papst selber oder um den pro-
minentesten Papstkritiker handelt?
Kiing lobt zwar mehrfach die inno-
vative Rolle der Frauenbewegung, er-
wihnt aber in seinem ausfithrlichen
Anmerkungsapparat mit Ausnahme
von Dorothee Sélle keine Frau; Doro-
thee Solle wirft er in dieser einzigen
Bezugnahme auf den feministischen
Diskurs vor, sie habe bei ihm abge-
schrieben (S. 179). Aus Kiings Aus-
filhrungen geht denn auch nicht her-
vor, was an der Frauenbewegung ei-
gentlich so innovativ sein soll. Er ar-
beitet mit Schlagworten wie 'Empan-
zipation, Gleichheit und Partnerschaft',
die in der Frauenbewegung selbst um-
stritten sind und macht die Befreiung
der Frauen im wesentlichen an ihren

180

sich verdndernden Beziehungen zu
Minnern fest: Frauen sollen sich eman-
zipieren von Mdnnern, sie sollen gleich
werden wie Mdnner und in Partner-
schaft leben mit Mdnnern. Im Femi-
nismus geht es aber je linger je weni-
ger darum, wie Frauen ihr Verhiltnis
zu Minnern verindern wollen, son-
dern darum, wie sie sich, nachdem ihr
“natiirliches Wesen” jahrhundertelang
auf die Mann-Bezogenheit festgelegt
worden ist, in ein Verhéiltnis zu ande-
ren Frauen setzen wollen. Gerade
wenn Feministinnen Querverbindun-
gen zwischen der sogenannten Frauen-
frage und der Okologieproblematik
herstellen, verweisen sie auf das
Grundiibel, dass Frauen, Natur, nicht-
westliche Kulturen, Menschen mit
Behinderungen u.a. als Objekte auf
thre Abhdngigkeit vom kontrollieren-
den Subjekt Mann-Mensch festgelegt
worden sind. Die Losung liegt nicht in
einer “partnerschaftlichen” Neugestal-
tung dieses Abhidngigkeitsverhaltnis-
ses, sondern in dessen Auflosung.
Und: geht es nach der Dekonstrukti-
on des Begriffsfeldes “Mensch/
Menschlichkeit” als eines androzen-
trischen Konzeptes an, ausgerechnet
dieses Prinzip “Menschlichkeit” zum
iibergreifenden Kriterium des interre-
ligiosen Dialogs zu erheben, an dem
im ibrigen laut Kiing in erster Linie
die “religiosen Fuhrer” beteiligt sein
sollen? Ich fiirchte, dass ein Theologe,
der die implizite Parteilichkeit des
Konzeptes in der eigenen Kultur nicht
reflektiert, schwerlich in der Lage ist,
mit Angehdrigen anderer Kultureren
iiber Menschlichkeit zu kommunizie-
ren, ohne Herrschaft auszuiiben.
Moglicherweise ist Kiings Entwurf
gut gemeint. Leute aber, die dieses
Buch freudig als Initialziindung eines
weltweiten religios-ethischen Zusam-

WIDERSPRUCH - 26/93



menschlusses zugunsten des Uberle-
bens aller begriissen, miissen wohl ge-
warnt werden. Allzuviel von dem, was
Kiing als Neuheit vertritt, beruht auf
schlichtem Mainnerverstand, dem zu
misstrauen, wir Frauen gute Griinde
haben.

Ina Praetorius

Gerhard Schulze: Die Erlebnisge-
selllschaft. Kultursoziologie der Ge-
genwart. Campus, Frankfurt/Main

1992, (765 S., Fr. 50.80)

Gerhard Schulze macht in seiner gross-
angelegten, empirisch fundierten Un-
tersuchung den Versuch, den sozialen
Aufbau unserer modernen westlichen
Gesellschaft unter der Optik der Le-
bensmotivation des Individuums zu
beschreiben. Darin folgt er der Indivi-
dualisierungsthese in der Soziologie,
wie sie etwa von Ulrich Beck verschie-
dentlich erlautert worden ist; gleich-
zeitig ist sein Konzept einer Gesell-
schaftsanalyse auch selber theoreti-
scher Ausdruck dieser stattgefundenen
Individualisierungsprozesse.
Schulzes Ausgangshypothese lautet:
Die Erlebnisorientierung ist fiir den
Menschen der modernen westlichen
Gesellschaft die Basismotivation so-
zialen Handelns (entsprechend Max
Webers “subjektiv gemeinten Sinns
sozialen Handelns™). Dieses Motiv
macht dann letztlich die Gesellschaft
zur “Erlebnisgesellschaft”. Der vielzi-
tierte und in der sozialen Wirklichkeit
ja wohl auch tatsdchlich zu beobach-
tende “Erlebnismarkt” etwa ist der fiir
die Erlebnisgesellschaft adiquate
Markt: Der Erlebnisorientierung der

WIDERSPRUCH - 26/93

Ausfiihrlicheres zur feministischen Ausein-
andersetzung mit Hans Kiings “Projekt
Weltethos™ findet sich in: Neue Wege 1993,
H. 12

Soeben erschienen ist Hans Kiing/Karl-Jo-
sef Kuschel (Hg.): Erklirung zum Welt-
ethos. Die Deklaration des Parlamentes der

Weltreligionen. Miinchen/Ziirich 1993.

Konsumenten entspricht auf der An-
bieterseite der Erlebnismarkt. Seit ei-
niger Zeit geht es nicht mehr um die
Qualitédt, Dauerhaftigkeit oder astheti-
sche Attraktivitat der angebotenen Pro-
dukte oder Dienstleistungen, sondern
um deren “Erlebniswert”. “Von der
Produktequalitit zur Erlebnisqualitit”,
so war kiirzlich eine GDI-Tagung beti-
telt, an der betont wurde, dass ohne
“emotional design”, ohne bewusstes
Anbieten einer ganz bestimmten Er-
lebnisatmosphdre im Zusammenhang
mit einem bestimmten Produkt, kein
erfolgreiches Marketing mehr reali-
siert werden konne.

Das Vorherrschen der Erlebnisori-
entierung als soziales Handlungsmo-
tiv bedeutet historisch eine neue Qua-
litit. Wahrend es (z.B. typisch fiir die
traditionelle Gesellschaft) als sinnvoll
galt und auch subjektiv so empfunden
wurde, ein gottgefélliges Leben zu fiih-
ren oder ein Leben im Dienst eines
weltlichen Herrschers, ein leistungs-
orientiertes Leben oder ein Leben im
Dienste einer Sache, bedeutet Erleb- _
nisorientierung, dass das “Projekt des
schonen Lebens” zum dominanten Le-
bensinhalt und Motiv des sozialen
Handelns wird. Was aber heisst in die-
sem Zusammenhang “schén”?

Erlebnisorientiertes Handeln ist in-

181



nenorientiertes Handeln, die Kriterien
liegen im Individuum selber, “schon”
ist ein Erlebnis dann, wenn es subjek-
tiv als “schon” empfunden wird, oder,
mit den Worten Schulzes: Das Projekt
des schonen Lebens erscheint als “Ab-
sicht, die Umstidnde so zu manipulie-
ren, dass man darauf in einer Weise
reagiert, die man als schon reflektiert.”
Damit sind zweifellos zwei fiir die
individualisierte Gesellschaft typische
Merkmale sozialen Handelns ange-
sprochen: Wahlfreiheit und Unsicher-
heit. Konsequenz ist eine ebenfalls ty-
pische extreme Ichbezogenheit des
scheinbar autonomen Subjekts bei
gleichzeitiger Abhéngigkeit von aus-
sengesetzten Kriterien im Gegensatz
zu traditionell verwurzelten wie klas-
sen- oder schichtspezifischen, famili-
ar oder religids bedingten.

Das Individuum ist in der Gestal-
tung seines Lebens angewiesen auf all-
tagsdsthetische Kriterien, da selbst die
alltdglichste Handlung “erlebnisorien-
tiert” ist (was man isst, wie man mit-
einander redet, Freundschaft und Nach-
barschaft pflegt, wie man sich kleidet,
wie man wohnt). Schulze unterschei-
det drei kulturelle Orientierungssche-
mata, die die alltagsdsthetischen Zei-
chen liefern: das Hochkulturschema,
das Spannungsschema und das Trivial-
schema. Im Rahmen dieser drei Sche-
mata orientiert sich das Individuum
und gruppiert sich — alltagsésthetisch
motiviert — zusammen mit andern In-
dividuen zu sozialen Milieus. Er unter-
scheidet deren fiinf: das Niveaumilieu
(Hochkulturschema), das Integrations-
milieu (gemischt orientiert am Hoch-
kulturschema und Trivialschema), das
Harmoniemilieu (Trivialschema), das
Unterhaltungsmilieu (Spannungssche-
ma) und das Selbstverwirklichungs-
milieu (gemischt orientiert am Hoch-

182

kulturschema und am Spannungssche-
ma). Das Selbstverwirklichungsmi-
lieu, das seinen Namen aus der Vor-
stellung seiner Angehdrigen bezieht,
es gilte, einen inneren “wahren” Kern
zu verwirklichen, i1st nach Schulze ge-
genwartig — dhnlich wie das Biirger-
tum im letzten Jahrhundert — das kultu-
rell pragende Milieu (obwohl es gleich-
zeitig zahlenmassig das kleinste ist).

Da sich soziale Milieus aufgrund
von Beziehungswahl konstituieren
(nicht mehr Beziehungsvorgabe wie in
der hierarchisch strukturierten Gesell-
schaft), ist vor dieser Entscheidung
ein “kulturspezifischer Blickwechsel”
vonnodten. Dies erfordert eine erhohte
Aufmerksamkeit des Individuums be-
ziglich alltagsédsthetischer Zeichen.
Sie dienen quasi als Erkennungsmar-
ke; hier ist es, wo der Markt denn auch
tiichtig einhakt: bei der Identifikation
iiber Konsumtrends, Publika von ganz
bestimmten “Erlebnisstitten” (Discos,
Kneipen etc.), Szenen. Gerade fiir jiin-
gere Leute spielt dieses Sich-gegen-
seitig-wahrnehmen iiber Konsum-
trends eine wichtige Rolle. Deshalb
sind z.B. Markenzeichen auf Kleidern
so wichtig: La Coste T-Shirts, All-
Star-Turnschuhe, Chicago-Bulls-Képp-
chen sind mehr als nur modische Ac-
Cessoires.

Schulze postuliert als Kernthese ei-
nen ‘“erlebnisisthetisch” motivierten
Gesellschaftsaufbau im Unterschied
zum soziodkonomisch motivierten
Klassen- oder Schichtmodell. Gewiss
spielen soziodkonomische Kriterien
auch in Milieukriterien hinein, aber sie
sind deutlich zugunsten von Kriterien,
die fur die Erlebnisgesellschaft typisch
sind, zuriickgenommen. Hauptsachli-
che Variabeln sind Lebensalter und
Bildungsgrad. Eine entscheidende Be-
deutung hat die Lebensmitte (40 Jah-

WIDERSPRUCH - 26/93



re). Sie erscheint als Scheidepunkt der
subjektiv/objektiven Zugehorigkeit zu
den jiingeren (Selbstverwirklichung-
und Unterhaltungs-) respektive élteren
(Harmonie-, Integrations- und Niveau-)
Milieus.

Der Milieu-Aufbau der Gesellschaft
hat seine Auswirkungen auf das Ver-
haltnis der Individuen zur Gesellschaft,
zur Oeffentlichkeit und somit letztlich
auf die Politik. Schulze spricht in die-
sem Zusammenhang von einer “Ent-
kollektivierung von Wirklichkeitsmo-
dellen”. Er stellt drei Gesellschaftsbil-
der einander gegeniiber, um dasjenige
der Erlebnisgesellschaft zu konturie-
ren: In der Industriegesellschaft
herrschte ein hierarchisches Wirklich-
keitsmodell vor, anschliessend in ei-
nem Ubergangsstadium (Ende der 60er
bis anfangs der 80er Jahre) ein hori-
zontal/konflikthaftes Wirklichkeits-
modell, wihrend gegenwirtig in der
Erlebnisgesellschaft anstelle einer
Vorstellung von gesamtgesellschaftli-
chen Grossgruppenkonstellationen ein
“Milieuethnozentrismus” tritt: “Es exi-
stieren verschiedene Geschmacksgrup-
pen nebeneinander, ohne sich in ihrem
Denken aufeinander zu beziehen.”
(5.789) Diese Feststellung diirfte in
Anbetracht der aktuellen Parteien- und
Demokratieverdrossenheit bedenkens-
wert sein.

Wo liegen die Stirken, wo die
Schwichen von Schulzes kultursozio-
logischer Analyse? Zuerst einmal ist
es wichtig zu erwidhnen, dass Schulze
seine Untersuchung vor rund zehn Jah-
ren in der Stadt Niirnberg begonnen
hat, also vor der Wiedervereinigung
Deutschlands und vor der massiven
Wirtschaftskrise in der westlichen
Welt. Die Erlebnisgesellschaft ist eine
rundum saturierte Gesellschaft. Diese

WIDERSPRUCH - 26/93

fiir weite Teile der Bevolkerung er-
reichte oder scheinbar erreichbare Sa-
turiertheit hat seit 1989/90 einen ent-
scheidenden Einbruch erfahren. An-
stelle der Erlebnisorientierung tritt fiir
immer mehr Menschen wieder die
Uberlebensorientierung. Die entspre-
chenden Konflikte sind heute uniiber-
sehbar. Gerade fiir das Verstindnis der
gegenwirtigen Konflikte ist aber die
These vom Milieuethnozentrismus er-
hellend. Und wie eingangs kurz er-
wiahnt: Schulzes Analyse folgt dem
Individualisierungsansatz in der So-
ziologie, der aber gleichzeitig sympto-
matisch fiir seine Wahmehmung von
gesellschaftlicher Realitit ist. Die pri-
gnante Beschreibung des Selbstver-
wirklichungsmilieus als Prototyp der
Erlebnisgesellschaft erscheint auch als
Resultat der eigenen erlebnisorientier-
ten Optik, die, wenn der Verdacht
stimmt, eine Minderheitenoptik ist.

Dennoch: Schulze hat auf einer be-
schreibenden und vor allem verstehen-
den Ebene zentrale Charakteristika
unserer Gesellschaft zutreffend auf den
Punkt gebracht und zwar in einer selte-
nenen Verbindung von soziologischer
Theorie und alltagskulturellen Beob-
achtungen. Folgt man der idealtypi-
schen Methode von Max Weber —und
ich interpretiere Schulzes Arbeit
durchaus als ein Werk der verstehen-
den Soziologie —, dann ist seine Typi-
sierung von sozialen Milieus und kul-
turellen Orientierungsschemata plau-
sibel. Ein grosses Plus und ausserdem
ein Lesegenuss bleiben seine idealty-
pischen Milieubeschreibungen, an die
— so wiire es Schulze zu génnen — eine
Kultursoziologie der 90er Jahre mogli-
cherweise ankniipfen wird.

Ruth Hungerbiihler

183



Serge Faubert: Une secte au coeur de
la République. Ed. Calmann-Lévy. Pa-
ris 1992,

Friederike Valentin/Horand Knaup:
Scientology - der Griff nach Macht
und Geld. Herder, Freiburg 1992 (157
S., Fr. 14.80)

Jorg Herrmann (Hg.): Mission mit
allen Mitteln - Der Scientology-Kon-
zern auf Seelenfang. Rowohlt, Rein-
bek 1992 (222 S., Fr, 15.50)

Liane von Billerbeck / Frank Nord-
hausen: Der Sekten-Konzern. Scien-
tology auf dem Vormarsch. Links, Ber-
lin 1993 (319 S., Fr. 24.80)

Entgegen ihrer Selbstdarstellung als
“Kirche” hat die von Lafayette Ron
Hubbard begriindete Scientology/Dia-
netik nicht viel mit Religion zu tun.
Das Etikett diente - inzwischen haben
sich verschiedene Gerichte gegen die-
se Zuordnung ausgesprochen - wohl
eher dazu, gewisse Vorteile (Image-
pflege, Steuern und juristische Behand-
lung) zu erlangen. Im allgemeinen wird
die weltweit etwa 6-8 Millionen Mit-
glieder zahlende Scientology den “Psy-
chokulten” bzw. den “destruktiven
Kulten” zugeordnet. Sie gehort also zu
jenen Gruppierungen, die mit der sy-
stematischen Anwendung von Psycho-
techniken versuchen, die Gedanken,
Gefiithle und Verhaltensweisen ihrer
Mitglieder zu beeinflussen und zu kon-
trollieren. Welche Techniken dabei
angewendet werden und zu welchen
Abhidngigkeiten und Personlichkeits-
verdnderungen sie fiihren konnen, ist
in zahlreichen Publikationen beschrie-
ben worden.

In neueren Verdffentlichungen tritt
ein anderer Aspekt zunehmend in den
Vordergrund: das Streben nach wirt-
schaftlicher und politischer Macht. Der

184

Journalist Serge Faubert iiberraschte
in Frankreich mit der Enthiillung, dass
Scientologen bis in hohe Stellen der
staatlichen Verwaltung hinein prasent
seien. Was deutschsprachige Publika-
tionen darlegen, ist weniger sensatio-
nell, doch nicht minder brisant. Zwei
Publikationen aus dem Jahre 1992 be-
inhalten einen oder mehrere Abschnit-
te zur scientologischen Expansion in
Wirtschaft und Politik. Unter dem Ti-
tel “Auf leisen Sohlen - die 6konomi-
sche Dimension von Scientology” ver-
sucht der Journalist Horand Knaup,
anhand der bekannten Félle Merkmale
dieser wirtschaftlichen Einflussnahme
herauszuarbeiten. Sie erfolgt meistens
verdeckt, Zielunternehmen sind Klein-
und Mittelbetriebe, 6ffentliche Dien-
ste, Industrie- und Handelskammern
sowie Medieneinrichtungen. Angegan-
gen werden in der Regel Personen aus
der Fithrungsebene, denen (Personal-)
Beratungstitigkeit angeboten wird.
Nehmen sie diese in Anspruch, so wer-
den bald einmal Mitarbeiterlnnen zu
Scientology-Kursen aufgeboten, gele-
gentlich unter Androhung der Kiindi-
gung. Nach Aussagen des Scientolo-
gy-Sprechers Jiirg Stettler wurden in
der Schweiz bereits 1991 zweihundert
Unternehmen nach scientologischen
Prinzipien gefiihrt. Ein Grossteil sol-
cher Unternehmen wird vom WISE
(World Institute of Scientology Enter-
prises), einer Unterorganisation von
“Scientology-Church”, kontrolliert.
Viel konkretes Material zum Thema
enthalt ein Beitrag des PolitologenJorg
Herrmann im Sammelband, der einige
bemerkenswerte Aufsdtze zum Pro-
blembereich Scientology (iiber die
rechtlichen Grundlagen, iiber Biirger-
initiativen und andere gesellschaftli-
che Reaktionen gegen den Psychokon-
zern) enthdlt. Zu einer Erweiterung

WIDERSPRUCH - 26/93



filhrt Burkhard Schroders Beitrag “Der
Griff nach Osten - Scientologische
Beuteziige im ehemaligen Arbeiter-
und-Bauern-Staat”. Eher iiberraschend
ist seine Feststellung, dass die Hub-
bardsche Heilslehre in den neuen Bun-
deslindern offenbar nur geringen An-
klang findet, so dass sich die Organisa-
tion auf den wirtschaftlichen Bereich
konzentriert. Hier hat sie mehr Erfolg,
gilt es doch in kiirzester Zeit Manage-
ment-Technologien sich anzueignen,
die in einer Umwelt Erfolg verspre-
chen, welche an den krudesten Man-
chester-Kapitalismus erinnert. Und das
tun Hubbards Anweisungen, am frei-
miitigsten seine Devise: “Mache Geld,
mache mehr Geld, sorge dafiir, dass
andere Geld machen.”

Als *“den traurigen, vielleicht aber
folgerichtigen Tiefpunkt pervertierter
abendldndischer Erlésungsvorstellun-
gen” wird Hubbards Weltbild von Lia-
ne von Billerbeck und Frank Nordhau-
sen in einer ausgezeichneten, in die-
sem Friihjahr erschienenen Recherche
iiber den Einfluss von Scientology auf
Politik und Wirtschaft bezeichnet. Sie
beschrinken sich dabei nicht auf
Deutschland (mitsamt den neuen Bun-

deslindern), die Schweiz und Oster-
reich, sondern untersuchen auch das
aggressive scientologische Vordringen
in die neuen Staaten Osteuropas. Sie
bestitigen, was in den bereits genann-
ten Publikationen zu lesen ist. Dariiber
hinaus beachtenswert sind ithre Anga-
ben zu den Auswirkungen einer Scien-
tology-“Betriebsfithrung”:  Typisch
sind eine arbeiterfeindliche Politik und
eine erhebliche Instabilitat, da offen-
bar viel Geld in die Scientology-Zen-
trale abfliesst.

Die Untersuchungen legen eine
Schlussfolgerung nahe, die im Bereich
der “Kulte” kaum erwartet wird: Nicht
an hilflose, ich-schwache Menschen in
Lebens- und Sinnkrisen richtet sich die
Scientology-"Mission”, sondern an
erfolgssiichtige Karrieristinnen. Da-
vor, Scientology oder dhnliche Grup-
pierungen als blosse Fremdkoérper in
unserer Gesellschaft zu betrachten,
warnt Jorg Herrmann in der Einleitung
zu seinem Sammelband. Einen ange-
messenen Umgang mit ihnen ermogli-
che allein die Einsicht, “dass die My-
then der Kulte oft nichts anderes sind
als Karikaturen der Mythen unserer
Kultur.”

Heinz Hug

WIDERSPRUCH - 26/93

185



Jessica Benjamin: Die Fesseln der
Liebe. Psychoanalyse, Feminismus
und das Problem der Macht. 3. Aufl.,
Stroemfeld, Basel/Frankfurt, 1990
(274 S., Fr. 38.-)

Jessica Benjamin: Phantasie und Ge-
schlecht. Psychoanalytische Studien
iiber Idealisierung, Anerkennung und
Differenz. Nexus 1, Stroemfeld, Ba-
sel/Frankfurt, 1993 (172 S., Fr. 38.-)

Eine erste Bekanntschaft mit Jessica
Benjamins Denkansatz war schon 1985
zu machen, als ihr Aufsatz “Die Fes-
seln der Liebe: Zur Bedeutung der
Unterwerfung in erotischen Beziehun-
gen” in der Zeitschrift “Feministische
Studien” erschien (Heft 2/85), eine
Vorstudie des nun seit 1990 bereits in
3. Auflage auf deutsch vorliegenden
Buches. Spannend war damals die The-
matik: Gleichzeitig mit dem Beginn
einer Welle von Diskussionen zu Por-
nographie und sexueller Gewalt wihl-
te Benjamin ausgerechnet Reages Ro-
man “Histoire d'0.”, nicht als ein wei-
teres Beispiel fiir ménnliche Gewalt
und weibliche Verletzlichkeit, sondern
als eine paradigmatische Beschreibung
polarisierter Arrangements in den Ge-
schlechterbeziehungen, in denen ge-
scheiterte Differenzierungsprozesse
umgemiinzt und zur Befestigung von
Herrschaft verwertet werden. Die Au-
torin schlug vor, sich auf O's Geschich-
te einzulassen, um die darin eingefro-
renen Potentiale von Triebwiinschen,
Behauptung von Eigenwillen und
Sehnsucht nach der sicheren Prisenz
einer anderen Person zu entdecken -
Elemente, die zur Herausdifferenzie-
rung von Subjektivitit, der “psychi-
schen Geburt des Menschen” nicht feh-
len diirfen.

Neugierde weckte auch die Metho-

186

de: Benjamin versuchte offensichtlich,
Kritische Theorie, psychoanalytische
Entwicklungspsychologie und femini-
stische Gesellschaftskritik miteinan-
der in Verbindung zu setzen. Dieser
Versuch fiihrte manchmal zu verwirr-
lichen Passagen, so z.B. wenn vom
“erotischen Herrschaftsverhiltnis” die
Rede war. Der Begriff der Herrschaft
(im Original “domination”) wurde und
wird bei Benjamin allerdings auf ver-
schiedenen Ebenen zwischen histori-
schen Vergesellschaftungsformen und
individuellen Verhaltensweisen schil-
lernd verwendet, ebenso wie die Be-
griffe “Subjekt” und “Objekt”, die in
der Tradition des kritischen Diskurses
etwas anderes bedeuten als in der psy-
choanalytischen Metapsychologie.

Solches Schillern der Begrifflich-
keit ist Benjamin seit Erscheinen ihres
Buches angekreidet worden (vgl. Hei-
di Staufenberg: Ende des 6dipalen Dra-
mas? Jessica Benjamins “Die Fesseln
der Liebe”, in: Herrschaft, Anpassung,
Widerstand. Ethnopsychoanalyse 2,
Frankfurt 1991). Es bietet aber auch
eine nicht zu unterschitzende Mog-
lichkeit, durch die Anndherung von
Heterogenem dem Denken Rdume zu
ero6ffnen und die verborgene Verwandt-
schaft von zunidchst scheinbar Unter-
schiedlichem erkennbar zu machen.
Herbert Marcuse erzielte eine dhnliche
Wirkung, wenn er in “Eros and Civili-
zation” durch den Terminus “repressi-
on” die Bedeutungsebenen von Ver-
dringung (intrapsychisch) und Unter-
driickung (gesellschaftlich) verklam-
merte.

Und hier bin ich bei den Gesichts-
punkten angelangt, von denen aus ich
Jessica Benjamins Buch auch drei Jah-
re nach seinem Erscheinen immer noch
zur Lektiire oder Wiederlektiire emp-
fehle: weil es Traditionen einer psy-

WIDERSPRUCH - 26/93



choanalytischen Sozialpsychologie
kritisch aufnimmt und weiterfiihrt und
damit psychoanalytisches wie femini-
stisches Nachdenken und Diskutieren
anzuregen vermag. Programmatisch
und nicht ohne rhetorischen Trommel-
wirbel kniipft Benjamin bei der Debat-
te um die Grundlagen und die Stabili-
sierungsfaktoren von Herrschaft inner-
halb der Tradition psychoanalytischer
Gesellschaftskritik in der Linie von
Freudiiber Reich zu Horkheimer/Ador-
no und Marcuse an - einer Debatte, die,
wie sie spitz formuliert, “ausschliess-
lich in einer Minnerwelt stattfindet”,
wo der Machtkampf zwischen Vater
und Sohn entbrennt und keine Ausein-
andersetzung zwischen Mann und Frau
vorgesehen sei (S. 10). Diese Ausspa-
rung der Frau als Anderer mit Eigen-
willen kommt ihrer stillschweigenden
Unterordnung unter den Mann gleich,
und hier, so Benjamins Verdacht, be-
ginnt eine latente Komplizitit der psy-
choanalytischen Gesellschaftskritik
mit einer Wurzel von Herrschaft iiber-
haupt: der Auflosung der Spannung
zwischen den Geschlechtern in einer
Komplementédrbeziehung.
“Herrschaft und Unterwerfung”, so
Benjamins These, “entspringen aus ei-
nem Zusammenbruch der notwendi-
gen Spannung zwischen Selbstbehaup-
tung und gegenseitiger Anerkennung”’
(S. 15), einer prekdren Spannung, die
es ermoglicht, den anderen/die andere
als gleichwertig und eigenstindig
wahrzunehmen. So kniipft Benjamin
bei Hegels Paradoxon der Anerken-
nung an, bestreitet im folgenden nun
aber die Unausweichlichkeit seines
Ausgangs in die Herrschaftsbeziehung
zwischen Herrn und Knecht. Hegels
Konstruktion beruhe letztlich auf der
modernen Pramisse eines “Entweder-
oder” zwischen Selbstindigkeit und

WIDERSPRUCH - 26/93

Selbstbestitigung, Abhingigkeit und
Autonomie und auf der Konstruktion
eines Subjekts, das sich als absolut und
allein setzen miisse und mithin “kein
Bediirfnis nach dem Anderen schlecht-
hin” habe, sondern diesen als Mittel zu
seiner Selbstgewissheit bendtige (S.
35). Dieses Konzept des Subjekts keh-
re in der Psychoanalyse wieder im
Entwurf eines tendenziell selbstbezo-
genen, monadischen Ich und in psy-
choanalytischen Entwicklungsmodel-
len, die das Erreichen von Autonomie
durch Internalisierungsprozesse in den
Vordergrund stellen. “Die Struktur der
Individuation, die unsere ganze Kultur
durchdringt und die die Ablosung ge-
geniiber der Abhangigkeit iiberbewer-
tet, ist nicht durch deren spiegelbildli-
ches Gegenteil einfach aufzuheben.
Vielmehr muss sich die Kritik von der
Vision einer Balance leiten lassen, bei
der keiner der beiden Pole gegeniiber
dem anderen privilegiert ist, bei der
das Paradoxon erhalten bleibt.” (S. 82).
Benjamin entfaltet nun unter Rekurs
auf neuere entwicklungspsychologi-
sche Ansitze (Daniel Stern: The Inter-
personal World of the Infant) und die
eigenwillige Weiterentwicklung der
Objektbeziehungstheorie von Winni-
cott einen komplexen Ansatz, der das
alte genuin psychoanalytische Projekt,
in Spannungen zu denken, neu produk-
tiv zu machen versucht. Zentral fiir
thre Perspektive ist die Vorstellung
vom intersubjektiven Raum, in der die
Krise der Konfrontation mit einer an-
deren Subjektivitit sich iiberhaupt erst
entwickeln und schliesslich ausgehal-
ten werden konnte.

Benjamin geht von der sadomaso-
chistischen Szene aus, die nicht nur als
Folge eines Gewaltverhilnisses ver-
stehbar ist, sondern in der in einem
Zwei-Personenstiick auch Ambivalen-

187



zen agiert werden, die mit Individuati-
ons- und Separationsprozessen einher-
gehen und deren Kern im schmerzli-
chen Verlust der Allmachtsillusion und
in der krinkenden Wahrnehmung des
Eigenlebens der anderen liegt. Diese
Krise tritt in der kindlichen Entwick-
lung unweigerlich ein und wird ge-
schlechtsspezifisch kompliziert durch
die Entdeckung des Geschlechtsunter-
schieds mit den damit verbundenen
kulturellen Konnotationen. Sie ist fiir
Benjamin eine Schliisselstelle, an der
die “Fesseln der Liebe” reproduziert
werden, die einen “Ausgang aus der
Unmiindigkeit” fiir beide Geschlech-
ter unmoglich machen: Das eine bleibt
gefangen in falscher Distanz und Kon-
trolle, das andere in seiner Bereitschaft,
auf Anerkennung des eigenen Willens
zu verzichten und an der Macht ande-
rer zu partizipieren. Beide Positionen
halten Allmachtsvorstellungen auf-
recht. Im sadomasochistischen Arran-
gement ist in entstellter Form der
Wunsch aufbewahrt, durch den ande-
ren doch noch “zur Welt zu kommen”,
die Isolation durchbrechen zu kénnen -
und darin die Angst vor der Verinde-
rung. Wenn ich Benjamin richtig ver-
stehe, so sieht sie die Chance zur Er-
schiitterung der Polarisierung in der
beschleunigten Rationalisierung der
Gesellschaft, die mit ihrer Leugnung
der Abhingigkeit die Individuen tiber-
lastet (vgl. U. Beck/E. Beck-Gerns-
heim: “Das ganz normale Chaos der
Liebe” und Ch. Borer/K. Ley “..und sie
paaren sich wieder”, die solche Uber-
lastungsphinomene auch als Potentia-
le von Aufbriichen beschreiben).

In ihrer Ankniipfung an die Traditi-
on von Marcuse und das Projekt der
psychoanalytischen Sozialpsychologie
der Frankfurter Schule fiihrt Benjamin
etwas von dem vor, was sie postuliert:

188

die Suche nach Anerkennung als Un-
terschiedene, die nicht bruchlos iiber-
nehmen kann, was sie vorfindet, aber
auch mit dem Selbstbewusstsein an-
tritt, dem anderen etwas gegeniiberzu-
setzen, das er aus sich heraus allein
nicht hitte entwickeln kénnen, und das
ithn nicht einfach erginzt, sondern her-
ausfordern, “aus dem Hauschen trei-
ben” soll in Richtung auf etwas Unvor-
hersehbares. “Das Konzept gleichbe-
rechtigter Subjekte wird erst intellek-
tuell plausibel, seit die Gleichheitsfor-
derung der Frauen zu einer realen ge-
sellschaftlichen Kraft geworden ist.
Diese materielle Verdnderung bewirkt,
dass die Vision der Intersubjektivitit
nicht mehr nur als utopische Abstrak-
tion erscheint. Sie erscheint vielmehr
als legitime Herausforderung an die
traditionelle Logik von Subjekt und
Objekt. Die Vision der Anerkennung
zwischen gleichberechtigten Subjek-
ten ldsst eine neue Logik entstehen -
die Logik des Paradoxons: der ausge-
haltenen Spannung zwischen antago-
nistischen Kriften (S. 214). Ein wich-
tiger Ansatzpunkt von Benjamins Her-
ausforderung an das psychoanalytische
Verstindnis gesellschaftlicher Herr-
schaftsverhiltnisse liegt dabei in ihrer
Kritik der Theoretisierung des Odipus-
komplexes als einer Schaltstelle fiir
die Konstruktion und Verankerung des
Unterschieds (S. 131ff). Auch wenn
ich Benjamin nicht folgen kann, wenn
sie sich von einer neuen Auffassung
des Odipuskomplexes gleich eine
“Versohnung mit dem Unterschied”
verspricht, bleibt ithre Beschreibung,
wie in klassischen Konzeptualisierun-
gen des Odipuskomplexes bis in die
Kritische Theorie hinein stereotyp eine
Sackgasse reproduziert und jede Aus-
sicht auf Verdnderung erstickt wird,
anregend. Wo der Gegensatz zwischen

WIDERSPRUCH - 26/93



rationaler viterlicher Autoritit und
miitterlicher Unterwelt immer neu auf-
gelegt wird und es somit keinen Platz
fiir die Frau als verschiedene und
gleichberechtigte Subjektivitit gibt,
kann kein Ausgang in ein wirkliches
“Anderes” sich 6ffnen.

Als Marcuse 1951 die Vorstudien zu
“Eros and Civilization” schrieb, war
der von Kate Millett spiter diagnosti-
zierte “Weiblichkeitswahn™ alltdgliche
Realitdt. Benjamin tritt in einer veran-
derten historischen Situation in die De-
batte ein: Ihr spezifisches Gepick ent-
hilt sowohl die konkreten Erfahrungen
dieser vorangegangenen Generationen
von Frauen, deren Zulassung zur 6f-
fentlichen Sphire eine Frage der Kon-
junktur war, aber auch ihr theoreti-
sches Erbe (Simone de Beauvoir, Me-
lanie Klein, Margaret Mahler), es ent-
hélt die Diskussionserfahrung der Jah-
re nach 1968 (Russell Jacoby, Christo-
pher Lasch, Norman O. Brown) und als
neue Komponente die spiirbare Pra-
senz einer von Frauen gebildeten sci-
entific community als Bezugs- und
Zugehorigkeitsgruppe mit allen Diffe-
renzen (u.a. Nancy Chodorow, Jane
Gallop, Carol Gilligan und Juliet Mit-
chell). Und dazu gehort die Erfahrung
des Bruchs zwischen der 6ffentlichen
Idealisierung von Institutionen wie der
Familie und deren faktisch bereits ein-
getretener massiver Verdnderung (vgl.
Katharina Ley: “Familienexterne Kin-
derbetreuung”, Teil 2: Hintergriinde,
Bericht der Eidgendssischen Kommis-
sion fiir Frauenfragen. 1992, S. 60).

Und in einem weiteren Aspekt ist
mir Benjamins Arbeit in den vergange-
nen Jahren wichtig geblieben: als An-
regung zu Differenzierungen innerhalb
von feministischen Debatten. Sie warnt
hier immer wieder und mit grosser
Deutlichkeit davor, sich in Positionen

WIDERSPRUCH - 26/93

zu mandvrieren oder mandvrieren zu
lassen, die auf Umkehrung des polari-
sierten Geschlechtsarrangements be-
ruhen (so z.B. an die Stelle der Ideali-
sierung des Vaters die feministische
Uberhéhung der Mutter und der Mut-
ter-Tocher-Beziehung zu setzen), ohne
dessen Grundlagen zu hinterfragen. So
kritisiert sie auch die theoretische Ver-
harmlosung des Begehrens von Frauen
im Kontext der Kampagne gegen Por-
nographie und Tabuisierungen der
Auseinandersetzung mit der weibli-
chen Beteiligung an der Herrschafts-
beziehung. Ihre Einwinde zielen eben
nicht darauf, Widerspruch von Frauen
zum Verstummen zu bringen, sondern
verweisen auf die Gefahr, narzissti-
sche Koder zu schlucken, die im Netz
der Herrschaftsverhéltnisse verborgen
sind, um nicht in der Reproduktion der
Komplementaritdt steckenzubleiben.

Aufdie soeben erschienene Aufsatz-
sammlung unter dem Titel “Phantasie
und Geschlecht” kann ich hier nur kurz
hinweisen. Sie enthilt sechs Aufsitze,
die explizit Themen des obigen Bu-
ches aufgreifen und ausfiithren. Der
dlteste mit dem verheissungsvollen
Titel “Sympathy for the Devil - Be-
merkungen zu Sexualitdt, Aggression
und Pornographie” aus dem Jahre 1987
stellt einen Ansatz zur Theorie der
Entstehung und Wirkung von Porno-
graphie zur Diskussion. Auch die wei-
teren Aufsitze (wie “Ein Entwurf zur
Intersubjektivitat”, “Identifikatorische
Liebe und die Herausbildung ge-
schlechtlicher Identitit” oder “Diffe-
rentielle Identifizierung. Ein Beitrag
zur Heterodoxie der Geschlechter™)
sind Priszisierungen zu Kernfragen,
die Benjamin bereits in ihrem Buch
thematisiert.

Vielversprechend ist wiederum auf
den ersten Blick das Vorgehen. Sie

189



markiert Orte und Positionen, um in
den Zwischenrdumen, in Anniherun-
gen, Abgrenzungen und in Uberset-
zungen von einem Diskurs in den an-
deren ihr Denken und Argumentieren
zu entfalten. Sie versteht das selbst als
einen Versuch, den postmodernen fe-
ministischen Positionen so etwas wie
eine “andere Moderne” (U. Beck) ge-

Luzifer-Amor, Heft 12: Das Psycho-
analytische Seminar Ziirich. Aufsat-
ze und Quellentexte. Zeitschrift zur
Geschichte der Psychoanalyse. Editi-
on diskord, Tiibingen 1993 (218 S., Fr.
27.-)

Ein ganzes Heft, dessen Beitrdge sich
ausschliesslich mit dem Ziircher Psy-
choanalytischen Seminar an der Quel-
lenstrasse befassen, gibt in der Tat zur
Frage Anlass, die Martin Kuster u.a. in
seinem Vorwort stellt: “Was ist so
besonders am PSZ...?". Offenbar
kommt auch das Ziircher Seminar,
welches seit der Entlassung in die Ei-
genstiandigkeit im Jahre 1977 viel Ener-
gie der paradox anmutenden und nicht
abschliessbaren Aufgabe seiner Insti-
tutionalisierung durch Desinstitutiona-
lisierung widmet, nicht mehr umhin,
sich selbst eine Historie einzuschrei-
ben.* Das hier anzuzeigende Heft be-
legt aufs neue, dass die kritische Denk-
leistung am Psychoanalytischen Semi-
nar Ziirich ungebrochen ist, und dies,
obschon eine identitdtsbildende Kon-
solidierung im Gange ist.

Das Heft gruppiert sich in acht Auf-
sdtze und drei Quellentexte; es kann
folgendermassen gegliedert werden:
Der Beitrag von Thomas Kurz, der zum

190

geniiberzustellen. Ganz gewiss wird
von hier aus mit Gewinn zu diskutieren
sein, wie es Benjamin gelingt, “eine
intersubjektive Perspektive in der Psy-
choanalyse zu prazisieren”, wie sie im
Vorwort ankiindigt.

Beate Koch

ersten Mal schon 1987 erschienen ist,
bietet einen nicht unumstrittenen Uber-
blick iiber geschichtliche ‘Highlights’
des PSZ und ist insofern historisch zu
nennen. - Die Beitrdge von Berthold
Rothschild iiber die ‘Plataforma’ und
Emilio Modena tiber die Vernetzungs-
geschichte(n) beleuchten die Entwick-
lung der ‘linken’ psychoanalytischen
Bewegung in den letzten 25 Jahren; sie
stehen beide unverkennbar unter der
Aktualitit des Zusammenbruchs des
Sozialismus im Osten. - Der gemein-
same Aufsatz von Olaf Knellessen,
Peter Passett und Peter Schneider ar-
beitet dezidiert und gekonnt die gesell-
schaftspolitische Differenz zwischen
den sogenannten ‘Griindungsvitern/
-miittern’, Fritz Morgenthaler, Paul Pa-
rin und Goldy Parin-Matthéy heraus,
die in der Frage nach der Vorherrschaft
der Okonomie des Wunsches iiber die
Okonomie der Gesellschaft gipfelt. Es
ist dies seit jeher die Prioritdtsfrage,
die die Geister in 'Materialisten' und
‘Idealisten’ scheidet.

Die Aufsitze von Vera Saller, Wer-
ner Fessler und Peter Widmer beschif-
tigen sich mit ‘Strémungen’ am PSZ;
in entsprechender Reihenfolge wid-
men sie sich der Psychoanalyse mit
ethnopsychoanalytischem, biolo-

WIDERSPRUCH - 26/93



gisch-sprachtheoretischem und philo-
sophisch-ethischem Schwerpunkt. Sie
vertreten alle drei nicht das Géngige,
und genau dadurch veranlassen sie zum
Nachdenken. (Weitere ‘Stromungen’
und Forschungsansitze wie die kinder-
analytische oder die gruppenanalyti-
sche hitten beriicksichtigt werden kon-
nen.) Die Uberlegungen von V. Saller
sind unter sozialpolitischem Gesichts-
punkt bemerkenswert, versucht sie
doch, einen psychoanalytischen An-
satz in der Arbeit mit MigrantInnen
umzusetzen. - Die ‘psychoanalytisch-
sten’ Uberlegungen schliesslich las ich
mit Genuss im Aufsatz von Christine
Borer, welchem im Kontext der Griin-
dungs- bzw. der erwihnten Quellen-
texte erhebliche Relevanz zukommt.
Ihre “Gedanken zur Ausbildung” re-
flektieren die schiere Unhintergehbar-
keit der eigenen Involviertheit in insti-
tutionellen Prozessen am konkreten
Werdegang des PSZ. Die Erkenntnis,
dass erst aus der zeitlichen Distanz
heraus ein Geschehen - und insbeson-
dere dessen Auslassungen und blinde
Flecken - angemessen untersucht wer-
den kann, mutet immer erst im nach-
hinein geradezu banal an. Die Analyse
des manifest Vorhandenen ist das eine,
die moglichen Motive und Antriebe
dafiir in ihrer verdeckten Latenz zu
ergriinden ein anderes. Insofern kénn-
te man sagen, dass die Instituts-Politik
nach aussen in der Innenpolitik, oder
besser: Intrapolitik entsteht.

Die kritische Auseinandersetzung
mit gesellschaftspolitischen und insti-
tutionellen Vorgingen und deren Ana-
lyse gehort klar zu den Stiarken des
PSZ; das Bestreben hingegen, sich in
letzter Zeit selbst historische Identitit
zuzuschreiben, erfuhr seinen Anstoss
von aussen, namlich durch die ver-
starkten gesundheits- bzw. verbands-

WIDERSPRUCH - 26/93

politischen Bestrebungen, Psychothe-
rapien aller Art einer gesetzlichen Re-
gelung zu unterwerfen. (Letzteres ko-
inzidiert auffallend mit dem okono-
misch bedingten Sinken der Nachfra-
ge.) Die offensichtliche Tendenz, die
unsichere Schwebe (oder aus anderer
Perspektive: Unverbindlichkeit) bei-
spielsweise in der Ausbildungsfrage
aufzugeben zugunsten von Richtlini-
en, oder der Trend, die Selbstautorisie-
rung der angehenden Psychoanalyti-
kerInnen fallenzulassen zugunsten ei-
ner staatlich legitimierten Approbati-
on, muss wohl als Etablierung verstan-
den werden. Desgleichen entging dem
teilnehmenden Beobachter der Psycho-
szene nicht, dass unter dieser realpoli-
tischen Fahrtrichtung die faszinieren-
de und eigentliche Arbeit der Psycho-
analyse, die Erforschung des Unbe-
wussten, teilweise in den Hintergrund
geriet. Aus der anfinglichen Idee, eine
Anti-Institution sein zu wollen, ist also
eine Institution hervorgegeangen.
Was am Psychoanalytischen Semi-
nar Ziirich (trotz allem) immer wieder
begeistert, ist jenes “System paralleler
Toleranzen”, ist diese Tradierung ei-
ner Diskurskultur, die sich nicht in
Konventionen erschopft.

Christian Hauser

* Zurselben Zeit, in der das hier anzukiindi-
gende Heft Gestalt annahm, erschien un-
ter der Mitarbeit von gut 45 Personen eine
188 Seiten umfassende Dokumentation
kontroverser Standpunkte am PSZ als in-
terne Diskussionsgrundlage. Sie hatte u.a.
zum Ziel, die divergierenden Auffassun-
gen nicht unter eine einheitliche zu subsu-
mieren, sondern sie in ihren Gegensitz-
lichkeiten zu akzentuieren.

191



Regina Griebel, Marlies Coburger,
Heinrich Scheel: Erfasst? Das Gesta-
po-Album zur Roten Kapelle. Audios-
cop-Verlag, Halle 1992 (213 S., Fr.
35.-)

“Hilde Coppi. — Verhaftung Samstag
12.9.42 um 6.00 Uhr ... Prozess: 19.-
20.1.43 ... Urteil: 'Todesstrafe wegen
Vorbereitung zum Hochverrat in Tat-
einheit mit Feindbegiinstigung, Spio-
nage und Rundfunkverbrechen'. Uber-
gabe des acht Monate alten Sduglings
Hans an Frieda Coppi. Hinrichtung
5.8.43 in Plotzensee um 19.24 Uhr
durch das Fallbeil.”
Das Land der Dichter und Denker.
“lise Stobe. — Hinrichtung durch das
Fallbeil.”
"Elisabeth Schumacher. — Hinrichtung
durch das Fallbeil.”
“"Rose Schldsinger. — Hinrichtung
durch das Fallbeil.”
“Rudolf von Scheliha. — Hinrichtung
durch den Strang.”
”Horst Heilmann. — Hinrichtung durch
das Fallbeil.”
“John Graudenz. — Hinrichtung durch
den Strang.”

*
Hingerichtet wurden siebzehn Frauen
und einunddreissig Manner. Drei be-
gingen Selbstmord, einige wurden ir-
gendwo ermordet. Hitlers Gestapo hat
genau Buch gefiihrt, eine Todesbuch-
haltung, und ein “Verbrecheralbum”
mit Photos, die spiter noch mit Blei-
stift-Bemerkungen versehen wurden,
angelegt. Die Rede ist von einer Wi-
derstandsgruppe, die von der Gestapo
auf den Namen “Rote Kapelle” getauft
worden war. Der Name wurde ur-
spriinglich als pauschaler Fahndungs-
begriff der deutschen Abwehr und der
Gestapo zur Kennzeichnung einer an-
geblich sowjetischen Spionagegruppe

192

in Westeuropa und ab 1942 einer Wi-
derstandsgruppe verwendet, die sich in
Berlin um den Attaché im Reichsluft-
fahrtsministerium Harro Schulze-Boy-
sen und den Oberregierungsrat im
Reichswirtschaftsministerium Arvid
Harnack gebildet hatte. Dieses Gesta-
po-Album ist nach dem Kriege gefun-
den und kiirzlich, ergidnzt durch Bild -
und Wortbiographien der iiber hundext
Verhafteten, kommentierende Texte,
Literaturhinweise usw. und versehen
mit dem Segen des Berliner Senators
fir kulturelle Angelegenheiten verof-
fentlicht worden.

Die Rote Kapelle hatte in Nach-
kriegsdeutschland — und zwar im west-
lichen wie im oOstlichen — keine gute
Presse. In der Bundesrepublik wurde
sie als kommunistische Spionageorga-
nisation im Dienste Moskaus ver-
schrieen, und in der DDR wurde ihr
vorgeworfen, eben dies nicht gewesen
zu sein. Bezeichnend, was die Heraus-
geberin Regina Griebel in einem Brief-
wechsel mit Ulrich Sahm schreibt: “Ihr
Hinweis, dass sich Schelihas Name
1960 in Bonn auf einer Liste der zu
ehrenden Widerstandler des Auswirti-
gen Amtes befand, dann aber mit dem
Bleistiftvermerk 'Bezahlter Verriter'
wieder ausgegrenzt wurde, ist wahr-
lich eine klassische Pointe auf die dst-
liche Bleistiftnotiz 'Gehort ideologisch
nicht zu uns'. Leute mit Charakter
scheint im Zweifelsfall keiner haben
zu wollen.”

Exakt die Hilfte der rund hundert
Verhafteten, die im Gestapo-Album
gezeigt und genannt werden, waren
Mitglieder oder Sympathisanten der
Kommunistischen Partei. Aber es gab
darunter auch Mitglieder der NSDAP.
Die durch das Fallbeil hingerichtete
Ilse Stobe war die Freundin und Haupt-
erbin des Chefredakteurs und Hauptak-

WIDERSPRUCH - 26/93



tionirs der “Thurgauer Zeitung”, Dr.
Rudolf Huber. John Graudenz war
Korrespondent der “New York Times”.
John Rittmeister — Fallbeil — war Vo-
lontdrarzt im Burghozli, spéter Assi-
stenzarzt in der Psychiatrischen Klinik
Miinsingen. Erwin Gehrts — Fallbeil —
Oberst der Luftwaffe. Adolf Grimme,
Mitglied der SPD — drei Jahre Zucht-
haus — wurde nach dem Kriege Kultus-
minister des Landes Hannover und war
von 1948 — 56 Generaldirektor des
Nordwestdeutschen Rundfunks und
Initiator der ARD. Carl Helfrich - KZ
Sachsenhausen — wurde nach dem
Krieg stellvertretender Chefredakteur
des Hessischen Rundfunks.

Da die westlichen Alliierten im Krie-
ge gegen Hitlerdeutschland mit der
Sowjetunion gemeinsame Sache mach-
ten und die Amerikaner Stalin, die
Englinder Tito mit Waffen versorg-
ten, waren damals Kontakte zu Mos-
kau — die die Rote Kapelle suchte und
zum Teil auch hatte—keineswegs schon
ein Indiz fiir eine Moskauhorigkeit.
Aber — “Quod licet Tovi, non licet
bovi”... Die Diffamierung der Roten
Kapelle als von Moskau gelenkte Spio-
nageorganisation und deren Charakte-
risierung als “bezahlte Verriter” ver-
riat bloss, wieviele Nazis, die nichts
gelernt hatten, sich damals noch in der
Bonner Regierung herumtrieben.

Robert Jungk berichtet in seiner
spannenden Autobiographie “Trotz
dem” (Wien-Verlag 1993) iiber seine
Begegnung mit Harro Schulze-Boysen
und dem Kreis um die — vom Schwei-
zer Chemiker Fred Schmid finanzier-
ten — Zeitschrift “Gegner” im Jahre
1932: Er sei auf die Zeitschrift auf-
merksam geworden durch einen Auf-
satz eines ihm unbekannten Harro
Schulze-Boysen. Dieser habe —ein Jahr
vor Hitlers Machtergreifung — ge-

WIDERSPRUCH - 26/93

schrieben, die alten Machte Kirche und
Feudalismus, Biirgerstaat, Proletariat
und Jugendbewegung hitten versagt,
es gelte, fiir die Vision einer neuen
Gesellschaft zusammenzuarbeiten:
“Wir dienen keiner Partei. Wir dienen
jenem unsichtbaren Bund von Tausen-
den, die gegenwirtig vielleicht noch
verteilt in allen Lagern stehen, die aber
wissen, dass der Tag nah ist, an dem sie
zusammenkommen miisse. Wir haben
kein Programm. Wir kennen keine stei-
nernen Wahrheiten. Das einzige, was
uns heilig ist, ist das Leben...”.

Der erste personliche Eindruck von
diesen Rebellen, so Robert Jungk, sei
fiir ihn enttauschend gewesen. Ihr Vo-
kabular sei das volkischer Wirrkdpfe
gewesen. Harro Schulze-Boysen “er-
innerte in Aussehen und Auftreten zu
sehr an die forschen Offizierstypen,
die ich von deutschnationalen Studen-
tenversammlungen her kannte.” Alles
habe furchtbar pathetisch geklungen.

Peter Weiss hat der Roten Kapelle
am Ende seiner gigantischen “Asthetik
des Widerstands” ein Denkmal errich-
tet. Von Schulze-Boysen berichtet er,
dieser habe nie davon abgelassen, “ob-
gleich alle Zeichen dagegen sprachen,
an eine Erhebung des Volks zu glau-
ben. Er (...), aus den Traditionen des
Offizierskorps und des Kolonialismus
kommend, aufgewachsen im Geist des
Jungdeutschen Ordens, sah vor sich
den sozialistischen deutschen Staat (...)
Er stand der Sowjetunion bei, weil das
Uberleben des Ersten Arbeiterstaates
die Voraussetzung war fiir das Zustan-
dekommen einer Umwilzung in sei-
nem Land.” Er habe an einen Aufstand
geglaubt, getragen von den Millionen
ausldndischer Zwangsarbeiter, und von
einer Riterepublik gesprochen. Har-
nack sei Marxist geworden, aber es sei
einem nicht darum gegangen, die K.P.

193



aufrechtzuerhalten. Harnack und Gud-
dorf seien mit Schulze-Boysen anein-
andergeraten, weil dieser zuviel von
Revolution geredet habe. Peter Weiss
charakterisiert die Mentalitit dieses
Widerstandskreises als heroischen
Idealismus: “Ihr humanistischer, aka-
demischer, pazifistischer oder kiinst-
lerischer Hintergrund hatte.” sie in be-
sonderem Grad empfanglich gemacht
fiir den Zusammenbruch des biirgerli-
chen Liberalismus und sie iiberzeugt
von der Notwendigkeit der Aufleh-
nung gegen die Schande, die sich unter
dessen Deckmantel angebahnt hatte.”

Aufschlussreich ist schliesslich das
im hier besprochenen “Album” wie-
dergegebene Gespriach mit Heinrich
Scheel, der zu fiinf Jahren Zuchthaus
verurteilt worden war und nach dem
Kriege Geschichtsprofessor in der
DDR geworden ist. Scheel berichtet,
es habe “Bismarcksche Vorstellungen”
in der Roten Kapelle gegeben. Schul-
ze-Boysen habe er als absoluten Ver-
teidiger der sowjetischen Aussenpoli-
tik erlebt. Uber die Moskauer Prozesse
in den 30er Jahren sei nicht gesprochen
worden. Eine zentrale Parteiorganisa-
tion habe nicht existiert. Es sei schon
unendlich viel gewesen, dass man uiber
eine Verbindung von Berlin nach Ham-

194

burg verfiigt habe. Man habe in der
Nazizeit “immer nach Menschen ge-
schaut und nicht nach dem Parteibuch.
In der DDR sei man dann als *“nicht
ganz hoffihig betrachtet worden. Fiir
bestimmte Typen in der Partei blieb
die Rote Kapelle doch ein absolut dunk-
ler, seltsamer Haufen, denn bei uns gab
es keine Parteibeschliisse (...). Wenn
man sich den fithrenden Kern genau
ansieht, so war da immer Kommunis-
mus mit dabei. Nur eben nicht von der
Art, wie er offiziell begriffen wurde.”

Bleibt die Frage, was die Rote Ka-
pelle politisch erreicht hat. Man hat
Moskau das Datum des deutschen An-
griffs mitgeteilt, fand aber keinen
Glauben. Man hat Flugzettel, Plakate,
Klebezettel gedruckt und verteilt re-
spektive geklebt; man hat Menschen
unterstiitzt, Fluchthilfen geleistet,
Kontakte zu Fremdarbeitern gepflegt,
Informationen nach Moskau gefunkt.
Das war es dann aber. Es ist nicht an
uns verschont Gebliebenen zu ent-
scheiden, ob es sich gelohnt hat, fiir so
wenig so viel zu riskieren — das Leben.
Es bleibt uns nur, vor ihrem Mut den
Kopf zu neigen.

Armold Kiinzh

WIDERSPRUCH - 26/93



Rehmann, J., 1986: Die Kirchen im NS-
Staat. Argument-Sonderband 160,
Hamburg.

Kodalle, K.-M. (Hg.), 1988: Gott und
Politik in USA. Uber den Einfluss des
Religidsen. Eine Bestandesaufnahme.
Athendum, Frankfurt.

Daly, M., 1986: Jenseits von Gottvater,
Sohn & Co. Aufbruch zu einer Philoso-
phie der Frauenbefreiung. 4. Aufl,
Frauenoffensive, Miinchen.

Strahm, D., Strobel, R. (Hg.), 1991: Vom
Verlangen nach Heilwerden. Exodus,
Luzern.

Spieler, W., 1991: Zeichen der Zeit. Wi-
der den Strom. Analysen und Positio-
nen. Exodus, Luzern.

Thielen, H., 1991: Revolution des Glau-
bens. Religionsphilosophische Versu-
che iliber Befreiung. Argument, Ham-
burg.

Praetorius, 1., 1993: Anthropologie und
Frauenbild in d. protestantischen Ethik
seit 1949. Giitersloh.

Fiissel, K., Solle, D., Steffensky, F., 1993:
Die Sowohl- als- auch- Falle. Eine theo-
logische Kritik des Postmodernismus.
Exodus, Luzern.

Stigimayer, A. (Hg.), 1993: Massenver-
gewaltigung. Kricg gegen die Frauen.
Kore, D-Freiburg.

Millet, K., 1993: Entmenschlicht. Ver-
such tiber Folter. Junius, Hamburg.
Parin, P., M&hrinn, P., Erdheim, M. et.
al., 1993: Korper, Krankheit und Kul-
tur. Ethnopsychoanalyse Bd. 3, Bran-

des & Apsel, Frankfurt.

Duerr, H.P., 1993: Obszénitidt und Ge-
walt, Der Mythos vom Zivilisations-
prozess. Bd. 3, Suhrkamp, Frankfurt.

WIDERSPRUCH - 26/93

Baumann, Z., 1992: Moderne und Ambi-
valenz. Junius Verl. Hamburg. Ders.,
1992: Dialektik der Ordnung. Die
Moderne und der Holocaust. Européi-
sche Verlagsanst., Hamburg.

Ainsztein, R., 1993: Revolte gegen die
Vernichtung. Der Aufstand im War-
schauer Ghetto. Schwarze Risse, Berlin.

Fragmente, Heft 29/30, 1989: Religion,
Mythos, Illusion. Die Visionen der Er-
16sung und der Entzug der Bilder. Hg.
vom Wissenschaftszentrum III, Kas-
sel.

Enderwitz, U., 1991: Reichtum und Reli-
gion. Derreligiose Kult.Caira-Verlag,
D-Freiburg.

Lorenzer, A., 1992: Das Konzil der Buch-
halter. Die Zerstérung der Sinnlich-
keit. Eine Religionskritik. 3. Aufl., Fi-
scher, Frankfurt.

Godenzi, A., 1993: Gewalt im sozialen
Nahraum. Helbing & Lichtenhahn,
Basel.

Jansen, M.M., Prokop, U. (Hg.), 1993:
Fremdenangst und Fremdenfeindlich-
keit. Stroemfeld/Nexus, Basel.

Brainin, E. et. al., 1993: Vom Gedanken
zur Tat. Zur Psychoanalyse des Antise-
mitismus. Brandes & Apsel, Frankfurt.

Simmel, E., 1993: Psychoanalyse und ihre
Anwendungen. Ausgew. Schriften. Fi-
scher, Frankfurt. Ders. (Hg.), 1993:
Antisemitismus. Fischer, Frankfurt.

Haug, W.F., 1993: Elemente einer Theo-
rie des Ideologischen. AS - Argument,
Hamburg.

Heinrich, K., 1993: Arbeiten mit Odipus.
Begriff der Verdrangung i.d. Religi-
onswissenschaft. Dahlemer Vorl. Bd.
3, Stroemfeld, Basel.

195



s - \':

konkret
l.uu., was sndere nicht

Was tun?

Uber Bedingungen und
Méglichkeiten linker Politik
und Gesellschaftskritik
Herausgegeben von
Wolfgang Schneider und
Boris Gréndahl

AR T e ST T e

Teilnehmerinnen und Teilnehmer fanden

den Weg ins Hamburger Curichaus, um
am KONKRET-KongreB »Was tun? Uber Bedin-
gungen und Moglichkeiten linker Politik und
Gesellschafiskritik« vom 11. bis 13. Juni 1993
in Hamburg teilzunehmen. In zwolf Diskussi-
onsveranstaltungen mit insgesamt 45 Referen-
tinnen und Referenten hatten die Anwesenden
Gelegenheit, sich iiber die dort verhandelten
Themen in einer Weise Gedanken zu machen,
wie dies wohl bei keiner vergleichbaren Ver-
anstaltung méglich ist. Mit dieser Dokumentati-
on liegen nun alle bearbeiteten Referate vor.

E intausendvierhundertsechzig zahlende

ca. 240 Seiten, DM 42,80
Ab 30.11.93 im Handel erhaltich

enthon grel

o

- |

on

-

Der

informationszentrum
dritte welt - freiburg

NEUERSCHEINUNG

Mohssen Massarrat, Hans-Joachim Wenzel,
Birgit Sommer, Gyorgy Széll (Hrsg.)

Bilanz und Perspektiven
fir Wissenschaft und Praxis

S
Die Dritte Welt und Wir

Beitrage von flnfzig
Autorinnen und Autoren zu
aktuellen Themen des
Nord-Sid-Konflikts.
Das Buch vermittelt fir
alle, die sich in
Wissenschaft und
entwicklungspolitischer
Arbeit mit den Problemen
der Dritten Welt befassen,
einen Uberblick Giber den
neuesten Stand der
Diskussion.

Juni 1993
512 Seiten - DM 28,—-
ISBN: 3-922263-11-9

: iz3w
postfach 53 28 - 7800 freiburg
Fir den Buchhandel: Prolit, GieBen




	Marginalien ; Rezensionen

