
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Buchbesprechung: Marginalien ; Rezensionen

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Marginalien/Rezensionen

Das Heilige und die Gewalt. Zum Werk von René Girard

Es wimmelt in der Welt von Sünden-
bocken. Die Gewaltspirale dreht wei-
ter. Das erschreckt, ist noch rätselhaf-
ter als einzelne Gewalttaten. Die entla-
stende Erklärung lautet, Gewalt sei

ansteckend, gehöre also zu den anstek-
kenden Krankheiten. Als Naturphäno-
men deklariert oder als Teil des Gen-

Programms postuliert, wird der Ver-
nunft die Kapitulation vor der Gewalt
erleichtert. Es gibt aber auch den ver-
nünftigen Griff nach Gewalt. Die poli-
tisch-praktische Vernunft hat sie mit
der Gewaltentrennung ermöglicht. Das

Gewaltmonopol dosiert und begrenzt
Gewalt, dämmt die rohe Gewalt nutz-
bringend für alle ein. (Der Versuch der

Radikal-Pazifisten bleibt hier unbe-

rücksichtigt.)
Damit ist Gewalt nicht aus der Welt

geschafft. In immer neuen Schüben

dringen Gewalttäter in schützenswer-

te, also heilige Bereiche vor. Die Sze-

ne von Kain und Abel wiederholt sich.
Das Schauspiel vom ermordeten Ge-

waltrepräsentanten setzt sich fort. Die
Kette der zu Heroen erhöhten, zu mon-
s/nes sacrés proklamierten Opfer reisst
nicht ab. Waren es einst einzelne Herr-
scher, sind es unter heutigen Kriegs-
Verhältnissen Millionen unschuldiger
Zivilpersonen, Kinder und Frauen. In
friedlichen Gefilden tobt der Krieg der
Strasse. Opfer des Verkehrs, Flut- und

Flugopfer sonder Zahl.
Doch weshalb die Rede von Ver-

kehrso^/ern? Weshalb neben den
schwarzen Fahnen an Strassenrändern
nicht einfach die Inschrift: "Hier starb
eine - sie hat Pech gehabt!" Der Satz

tönt frivol, ist verletzend. Er ist zu
direkt, weil ohne jegliche symèo/wc/î-
s/maeW/c/ie Umformung. Die Gewalt
selbst nötigt zu eben dieser Bearbei-
tung im Symbol. Nur über die indirekte
Aussage zugänglich, ist sie auch nur in
vermittelnder Form erträglich. Eine
einst wirksame, willkommene Figur
war das Rad der Fortuna. Sie half den
Menschen vom Altertum bis an die
Schwelle der Neuzeit über die Unent-
rinnbarkeit von Gewalt hinweg. Da-
hinter stand erst die Glücksgöttin, dann
die göttliche Vorsehung. Beide haben
als Entlastungsfiguren und Symboli-
sierungen praktisch ausgedient. Die
Gewa/Zesfez/aZ/on stellt heute andere

Anforderungen an unsere Begriffsan-
strengung. Mit steigender Gewalt steigt
der Erklärungsbedarf.

Gewalt hat ihre Geschichte. Sie ist
lesbar in ihren zeitbedingten Erzäh-
lungen. Zahllose /zZerarac/ze Doku-
mente bezeugen das. Detailversessen
berichten sie über den Ursprung der

Gewalt, den Umgang mit ihr in Form
von ritualisierten Wiederholungen des

Immer-Gleichen. Zur Odyssee und den

griechischen Tragikern, zu den Grün-
dungsmythen der Indianer, zum gros-
sen präkolumbischen Mythus der
Selbstopferung des Aztekengottes Teo-
tihuacan und zum Verhalten des skan-
dinavischen Gottes Baldr gibt es eine
beeindruckende Menge von Spezialli-
teratur. Dasselbe gilt von den Doku-
mentationen über die Hexenjagden und
die Inquisition. Dem durchschnittli-
chen Westeuropäer nicht gänzlich
fremd dürften die Gerüchte sein, die

WIDERSPRUCH - 26/93 157



die mittelalterliche Gesellschaft über
die Juden in Umlauf brachte und diese

damit als Brunnenvergifter, Kindsmör-
der und Hostienschänder brandmark-
te. Als nachgerade erschöpft präsen-
tieren sich die Kommentare zur he-

bräischen Bibel ('Altes Testament'),
zu den Evangelien und den ersten Pro-

pagandaschriften etwa eines Paulus.

Erschöpft deshalb, weil neue Gesichts-

punkte und Lesarten erst gar nicht
möglich zu sein scheinen. Dieser Um-
stand führte fatalerweise zu den lästig-
redundanten Kommentaren. Verschie-
bungen durch andere Ansätze wären

fällig. Dazu gehört primär die Gewalt.
Sie ist das dominante Strukturmerk-
mal der oben genannten Texte. Diese
setzen die Gewaltabläufe aber stets in
Formen und Figuren symbolischer Art
um. Weil aber Gewalt historisch, lite-
rarisch, zivilisatorisch-kollektiv und

repräsentativ-individuell geradezu lük-
kenlos dokumentiert ist, gilt sie als

selbstverständlich. Dementsprechend
bleibt sie ungedacht. Wenn Gewalt
herrscht, wird sie verleugnet und trick-
reich ausgeblendet. Gewalt ist eben
darin sich selbst, dass sie sich mos-
fa'ert. Wer lüftet der Gewalt das Vi-
sier?

*

Es ist trivial zu sagen, Gewalt gehöre
zum Erfahrungsschatz der Menschheit.

Keineswegs trivial ist es, diese Erfah-

rung aus literarischen Quellen zu re-
konstruieren. Zahlreiche teils unbe-
kanntere, teils sehr geläufige Texte
berichten über die grundsätzlich
e/Z angeordneten Gewaltformen. Sie

beschreiben die Trägerfiguren von
Gewalt. Sie gehen auf die meist bluti-
gen Szenen der Opferung ein und fah-

ren weiter mit der unmittelbar danach
einsetzenden Erhöhung und Verherrli-
chung des Opfers. Im Detail sind die
listenreichen Einfälle (eines Odysseus

oder eines Esau, die beide das Tierfell
als Täuschungsmittel brauchen) nach-

zulesen, die nötig sind, um der Gewalt
zu begegnen. Gewaltausübung er-
heischt seit je grosse Sorgfalt, wie der
Titel einer Abhandlung von M. Détien-
ne und J.-P. Vernant belegt: Tu cuiswe
cZ« sacrZ/îce en pc/>».s grec (Paris 1979).
Die Texte bezeugen die foZZeta've £7«-

wüfigAeiV, die erst vorhanden sein

muss, um den Sündenbock gewaltsam
verfolgen zu können. In antiken Tex-
ten ist die also
die Auslöschung von Unterschieden,
die Bedingung der Möglichkeit von
Gewaltausübung. Das wird in einem
modernen Theorietext bestätigt. Für E.

Gellner ist dieZ/omogemfär das Haupt-
merkmal des Nationalismus - aber
auch Ursprung und Bedingung erst für
Dominanz, dann für gewaltsame Be-

seitigung von Differenzen (Nationa-
lismus und Moderne. Berlin 1991).

Über die Gewalt an die Mensch-
heitsgeschichte und deren Logik her-

anzugehen, mag ungewohnt sein.
Durchaus verständlich ist es, wenn ein
solcher Zugriff Unbehagen erzeugt.
Der auf Gewalt hin fokussierte Diskurs
scheint von einem "tollen Menschen"
auszugehen. Ihm wird in rhetorischer
Manier entgegengehalten: Sind wir
denn allesamt nichts anderes als ein

Mörderpack? Gipfelt die wohltaten-
und annehmlichkeitenspendende, also

fortunagleiche, Göttin Marktwirtschaft
in nichts anderem als in der grausigen,
von Nietzsche vorweggenommenen
Szene: "Der tolle Mensch sprang mit-
ten unter sie und durchbohrte sie mit
seinen Blicken. 'Wo ist Gott?', rief er,
'ich will es euch sagen! Wir haben ihn
getötet, - ihr und ich'." (Die fröhliche
Wissenschaft. Sämtliche Werke, Ber-
lin 1980, Bd. 3, 480f)

Wäre es aber möglich, dass aus eben
dieser Gewalttat, dem Gottesmord, ein

158 WIDERSPRUCH - 26/93



neuer und diesmal gewaltloser Gott
auferstünde? Würde die mythische
Einsicht zum Zuge kommen, dass aus

Todeskräften wieder Lebenskräfte ent-
stehen? Käme so die als Gewalt erfah-

rene Wiederkehr des Gleichen an ein
Ende? Würde die Kette, mit der die

Gewalt ihre Opfer bindet, tötet und

erhöht, endlich zerrissen? Und geriete
die sonst gelobte und politisch angese-
hene unter gebührenden
Verdacht? Gelänge das Früherkennen
der Gefahren, die einem Volk und ei-

ner Institution, einer Nation oder der

Weltgesellschaft unweigerlich drohen,
wenn die inneren Grenzen fallen, die
Differenzen austariert werden und die

gewalterzeugende Entdifferenzierung
und Homogenisierung in Säuberungen
umkippt? Würden die Indizien am

Körper der Gesellschaft erkannt, die

anzeigen, dass sie sich aufden Zustand
der m/meh'sc/ie« Einmütigkeit hinbe-

wegt wie die Titanic auf den Eisberg?
Müsste dann nicht der Schrei der eben

aus der Gewaltbereitschaft entstehen-
den Opfer gehört werden? Und könnte
die Einsicht in die kompakte, mit töd-
licher Sicherheit funktionierende Lo-
gik der Gewalt einen oder gar mehrere
Menschen dazu bewegen, alles in ihrer
Afac/it Liegende vorzukehren, damit
jene Bedingungen nicht eintreten, die
die Gewalt überhaupt erst möglich ma-
chen? Das hiesse, laut und deutlich
auszusprechen, dass Gewalt kein blin-
des Schicksal ist, obschon sie eine nicht
begründbare, letztlich nie zu rechtfer-
tigende Ursprungsmacht ist. Das hies-
se auch, mit aller Sorgfalt die Art und
Weise, wie sich Macht manifestiert,
nämlich im Symbol, zu analysieren.
Gewalt ist kein 'Thema', sondern ein
Strukturmerkmal der Zivilisationen.
Deren Entstehungsweise ist ohne den

Gewaltzusammenhang nicht versteh-
bar. Die Verschränkung freilich ist von

Fall zu Fall differenziert herauszuar-
beiten.

*

Ein grossangelegter Versuch, Ur-
sprung und Wirkung sowie die Bedin-

gungen zur Entstehung, Eindämmung
und Überwindung von Gewalt anhand

von literarischen Dokumentationen
über Gewaltszenen zu analysieren,
stammt von ??ené Gi'ror«?. Er ist der

eigentliche Schöpfer einer Gewalttheo-
rie als Kulturphilosophie. Girard hat
sich mit Haut und Haar seiner Hypo-
these verschrieben. Sie wurde hier be-
reits skizziert und lautet: Die nachah-
mende (mimetische, von griech. mi-
/nesfs, Nachahmung, ursprünglich Ver-
Wandlung, Tausch) Einmütigkeit er-
zeugt Ent-Differenzierung. Dieser Zu-
stand wiederum löst den Mechanismus
der Ausstossung des Sündenbockes,
der Tötung des Opfers aus. Girard ent-
faltet seine Grundintuition struktural
und genetisch. Die Struktur verweist
auf die Symbo/ebene aller Opfer- und
Gewaltszenen, die Genese der Gewalt
führt zur vielfältigen Konkretheit rea-
1er Gegebenheiten. Leserinnen und
Leser ihrerseits werden auf die in den

Mythen symbo/zs/er/e Gewalt auf-
merksam und gelangen so zum Ver-
ständnis der Entstehungslogik von
Gewalt.

Als Hinführung zu Girards Büchern
sei hier verkürzend folgendes ver-
merkt. Das Pendant zur Gewalt ist das

willkürliche Opfer. Es fungiert im ri-
tualisierten und symbolisierten Pro-
zess der Gewaltausübung als struktu-
rierendes und damit wiederum gewalt-
erzeugendes Prinzip. (Es fallt schwer
und zugleich leicht, diese Einsicht am
gegenwärtigen europäischen Bürger-
krieg zu bestätigen.) Das Opfer ist ein
verborgenes Prinzip. Es wird, wenn
überhaupt, nur in der Op/èr£rz'se mani-
fest. Dann nämlich, wenn das Chaos

WIDERSPRUCH-26/93 159



überhand zu nehmen droht. Um es zu

bannen, braucht es ein Opfer. Genau

dann aber verkettet sich das Heilige
(oder z.B. die sich als 'heilig' erklärte

homogene Ethnie) mit der Gewalt und
die Gewalt mit dem Heiligen. Die an-
gestrebte Auflösung der Krise besteht
in der Regel darin, dass das Opfer
erhöht, verherrlicht und verewigt wird.
Die Gewalt und das Heilige sind die
zwei Seiten ein und derselben Medail-
le.

Freuds Gewalttheorie konnte Girard
selbstverständlich ebensowenig ver-
borgen bleiben wie dessen Auseinan-
dersetzung mit antiken Texten. Girards
Freudlektüre ist m. E. doppelt kodiert.
Auf der einen Seite fällt der zuweilen
polemisch-aggressive Ton auf, den die
Übersetzerin zu Recht etwas entschärft
hat. Wer nun beim Lesen nur auf die-

sen Code hört, wird vermutlich abge-
schreckt sein oder Girard schon gar
nicht mehr ernstnehmen wollen. Auf
der andern Seite verfügt Girard un-
zweifelhaft über mindestens soviel
Auslegekompetenz wie Freud. Das
könnte die 'Freudianer' vielleicht dazu

bewegen, Girards Ansatz und seine

Einwände gegen die Freudsche Ge-

waltinterpretation am Resultat zu prü-
fen.

Der Tenor in Girards Werk soll hier
nicht verschwiegen werden. Die Quint-
essenz der Problematik kommt für
Leserinnen und Leser doch völlig über-
raschend. Unbeschadet der streng text-
immanent analysierten Mythen und
Dramen konvergieren Girards Ausle-

gungen nämlich auf einen einzigen
Gewalt- und Opfertypus hin, auf die
biblische Offenbarung des "unschuldi-

gen Lammes", Gegensymbol aller Ge-

wait. Es ist in Hiob vorweggenommen,
in der Kreuzszene in Erfüllung gegan-
gen. "Die Destruktion der alten Reli-
giosität kulminiert im Kollektivmord

(ritualisiert dargestellt in der

Passions'geschichte', G.K.M.) und
dieser wiederum erzeugt im Medium
der Riten die neue Religiosität." Gi-
rard nennt sie neu deshalb, weil sie im
Kollektivmord des «rwcAuW/ge« Op-
fers gründet. Erst der Unschuldige ver-
mag den Gewaltmechanismus samt
dem Opferzwang zu brechen. Girard
gelingt es, die regulative Wee CTin-

Venta/w als die definitive Befreiungs-
akte aus der Gewalt plausibel zu ma-
chen. Er lässt freilich die blutige Spur,
die die Geschichte des christlichen AI-
leinanspruchs auf Wahrheit hinterlas-
sen hat, völlig ausser acht. Das nimmt
seiner Argumentation die innere Über-

zeugungskraft.
Was sich in dieser so dekodierten

Geschichte abspielte und sich als unse-
re Angelegenheit noch immer abspielt,
ist ebenso einfach wie bedenkenswert.
Geschichte erzählt alle jene Handlun-

gen, die fällig werden, um den Über-

gang von einer Unordnung zu einer

Ordnung, von einem chaotisch-unru-
higen Zustand in einen Zustand der

Versöhnung und der Ruhe zu ermögli-
chen. Ordnung, Ruhe und Versöhnung
aber gehören in den Zuständigkeitsbe-
reich des Opfers. Die Gewalt, die mit
diesem Übergang notwendig verbun-
den ist, zeigt sich in der Gestalt des

stets r/tae// verfassten und so wieder-
holbar gemachten Kollektivmordes.

Die Rezeptionsgeschichte von Gi-
rards Generaltheorie der Kultur ge-
hört, samt ihrer enormen Wirkung auf
die Humanwissenschaften, inzwischen
untrennbar zum Werk des in Stanford
lehrenden, siebzigjährigen Gelehrten.

Rezeption und angemessene Ausein-
andersetztung mit den Büchern von
Girard stehen im deutschsprachigen
Kontext noch bevor.

Gonsalv K. Mainberger

160 WIDERSPRUCH-26/93



Literatur
Girard, René, 1991: Das Heilige und die

Gewalt. (Paris 1972). Frankfurt a. M.
Ders., 1992: Ausstossung und Verfolgung.

Eine historische Theorie des Sünden-
bocks. (Paris 1982). Frankfurt a. M.

Ders., 1990: Hiob. Ein Weg aus der Gewalt.
(Paris 1985). Zürich.

Ders., 1983: Das Ende der Gewalt. Freiburg.
(Ein leider durchaus unbrauchbarer Ver-

schnitt von Girard-Texten.)
Dumouchel, P., (Hg.): Violence et vérité.

Autour de René Girard. Colloque de Ceri-
sy. Paris 1985.

Girard, René: Le meurtre fondateur dans la
pensée de Nietzsche. Postface. In: Du-
mouchel, Violence et vérité, a.a.O. 597-
613.

Islamisierung des Westens oder christliches Europa?

Ob der Islam im künftigen Europa ei-

nen öffentlich anerkannten Platz ha-
ben soll, darüber diskutieren selbst

grosse Gelehrte und aufgeklärte Theo-

logen auf merkwürdige Weise unge-
schichtlich und des öfteren unter fun-
damentalistischer Berufung auf das

Neue Testament oder den Koran. Der
polemische Vergleich zwischen Chri-
stentum und Islam endet oft in der
Einschätzung, das Christentum sei de-
mokratie- und freiheitsliebend, der Is-
lam totalitär und nicht verträglich mit
der westlich-europäischen politischen
Kultur, die unter dem Einfluss des Chri-
stentums auf der Unterscheidung zwi-
sehen dem "sacerdotium" und dem

"imperium" insistiere. Diese Unter-
Scheidung stammt aus Matth. 22, 21,
eine Stelle, die auch der berühmte Ori-
entalist fie/uarr/ Lew/s zur Unterstrei-
chung der angeblich strukturbedingten
Unterschiede zwischen Islam und Chri-
stentum oft zitiert. So schreibt er in
grober Verkürzung der komplexen po-
litischen Geschichte des Christentums:
"Die Auffassung, dass Religion und
politische Autorität, Kirche und Staat,
voneinander geschieden sind und ge-
trennt werden können oder sollten, ist
in einem profunden Sinne christlich.

Ihre Ursprünge lassen sich bis in die
Lehren Christi zurückverfolgen, na-
mentlich bis zu dem berühmten Ab-
schnitt im Matthäus-Evangelium (22,
Vers 21), wo Christus mit dem Aus-
sprach zitiert wird: 'Gebt dem Kaiser,
was dem Kaiser gehört, und Gott, was
Gott gehört! ' Diese Auffassung wurde
von der Erfahrung der ersten Christen
bestärkt; ihre spätere Entwicklung
wurde von der folgenden Geschichte
des Christentums geformt und in ge-
wissem Sinne durchgesetzt". (Lewis
1992, S. 825; vgl. auch Lewis 1991)

"Durchgesetzt" wurde aber auch
anderes, und es steht auch anderes ge-
schrieben! Wenn es schon erlaubt sein

soll, Bibelstellen kontextfrei und ohne

Interpretation zu zitieren, könnte man
auf das 13. Kapitel des Römerbriefes
verweisen. Welche Differenzen bzw.
Parallelen ergäben sich, wenn man den
Paulinischen Satz "Alle Gewalt ist von
Gott" zum Tertium comparationis
machen würde? Ist der Islam tatsäch-
lieh so verschieden von den anderen
zwei monotheistischen Religionen?
Und stimmt die heute weit verbreitete,
von den islamischen Fundamentalisten
tatsächlich vertretene Auffassung, die
Laizität nach westlichem Muster wi-

WIDERSPRUCH - 26/93 161



derspreche dem "Wesen" des Islams
und die islamischen Gesellschaften
seien nicht säkularisierungsfähig? Die-
ses "Wesen" besteht nach dem Dogma
der Islamisten und namhafter Islamolo-

gen in der unzertrennbaren Einheit von
"Dîn" (Religion). "Dunya" (Welt) und
"Dawla" (Staat). Zum Verhältnis von
Islam und Laizität gibt es inzwischen
eine ganze Reihe von arabischen und
französischen Studien, in denen nach-

gewiesen wird, dass die Einheit der
drei "D" kein Wesensmerkmal des Is-
lams ist, sondern nur eine Variante der

Zuordnung von Religion und Politik,
von Heiligem und Profanem, die in den
letzten Jahrzehnten von radikalen
Gruppierungen zur massgebenden po-
litischen Ideologie erhoben wurde.

Die These, Islam und Laizität seien

miteinander verträglich, wird dabei mit
unterschiedlicher Akzentuierung ver-
treten: Der Kritiker der dogmatisch
geschlossenen, den politischen Mäch-
ten zudienenden "islamischen Ver-
nunft", der Philosoph MViammed
fern«, verbindet sein Plädoyer für ei-

nen modernen Islam mit der Zurück-
Weisung des militanten Laizismus, der
die Religion vollständig privatisieren
möchte (1986, S. 47ff). Der Westen,

vor allem aber die französische Repu-
blik, hätte s.E. die anachronistische
"laïcité de combat" zugunsten einer
"laïcité ouverte" aufzugeben und die
freie Entfaltung eines aufgeschlosse-
nen Islam zu unterstützen. Er fordert
eine Gleichbehandlung der drei Offen-
barungsreligionen und macht herme-
neutische Vorschläge, wie deren heili-
ge Texte unter Aufbietung aller mo-
dernen Instrumentarien erforscht und
als Ausdruck vergleichbarer kollekti-
ver Erfahrungen gedeutet werden kön-
nen (Arkoun 1984). Eine radikalere

Laizisierung der islamischen Gesell-
Schäften und eine bedingungslosere

Übernahme der universalistischen
Prinzipien fordern der tunesische Poli-
tologe Afo/iamme/f-C/ién/Fer/awi und
der ägyptische Philosoph Fouaa? ZuÂra-

nya. Dabei zeigt vor allem Ferjani
(1991) in einer scharfen Kritik an B.

Lewis, dass selbst der koranische Text
sich mit den Prinzipien der Laizität
und der Menschenrechte verträgt.

In Kenntnis der arabisch-islami-
sehen Säkularisierungsdebatten macht
C/aus Leggewie 1993) den Vorschlag,
wir Europäer sollten uns an die kultu-
rell fruchtbare Zeit des andalusischen
Islams erinnern und dem Islam im eu-
ropäischen Haus Einlass gewähren. Er
führt die Reserven der Europäer ge-
genüber dem Islam auf die zivilreli-
giöse Gewissheit der Bürger und die

"politisch-theologische Grundierung
westlicher Demokratien" (S. 172) zu-
rück. Er geht davon aus, dass der Islam
unter europäischem Einfluss säkulari-
sierungsfähig ist und empfiehlt, der
Westen sollte sich zur Behebung sei-

ner "tiefen moralischen Krise" (S. 173)
dem Islam "auch geistig stärker öff-
nen" (S. 196). Mit grosser Verwunde-

rung liest man: "Eine gewisse Islami-
sierung des christlichen Abendlandes,
das nach dem Tod Gottes den Glauben
an sich selbst verloren hat, kann nicht
nur den modernen Muslims aufhelfen,
sondern auch Europa nachhelfen" (S.
196). Es kann ja wohl nicht um die
Alternative "Islamisierung" oder pa-
nische Abwehr des Islams gehen. "Is-
lamisierung" setzt wie einst die christ-
liehe Missionierung eine kompakte Re-

ligion voraus. Unter den Bedingungen
der säkularisierten Gesellschaft und
der entfalteten Moderne können wir
uns das friedliche Zusammenleben der

Anhänger unterschiedlicher Bekennt-
nisse nur vorstellen, wenn alle sich auf
dialogfähige Formen der Aufklärung
als interkultureller Erfahrung einlas-

162 WIDERSPRUCH - 26/93



sen können.
Dass es entgegen der bisherigen Hi-

storiographie durchaus eine eigenstän-
dige islamische Aufklärung gegeben
hat, an die anzuknüpfen wäre, daran
erinnert der Bamberger Arabist Re/w-
Äare? Sc/w/ze (1990).

Leggewie stellt sehr weitgehende
politische Tagesforderungen: "Auch
islamische Einwanderer müssen Bür-
gerrechte haben und in den demokrati-
sehen Prozess einbezogen werden
Es muss gelingen, was mehrfach ge-
scheitert ist: Islamische und andere
nicht-christliche Kultusgemeinden
sind als gleichberechtigte Partner der

Schul-, Bildungs- und Sozialpolitik
anzuerkennen" (S. 197). Wie aber soll
letzteres möglich sein, solange die eta-
blierten Kirchen auf ihre staats-kir-
chenrechtlichen Privilegien pochen
und wenn erklärt wird, die länderspe-
zifische institutionelle Verfassung der
Kirchen gehöre zum unantastbaren
"nationalen Kulturerbe"
1992, S. 149)?

Mit Leggewies Vision eines künfti-
gen Europas, in dem Religionen und
Kulturen gleichberechtigt und fried-
lieh miteinander wetteifern, werden
sich die Protagonisten der "Romani-
tät" und damit einer wesentlichen
"Christlichkeit" Europas nicht an-
freunden können. Zu ihnen zählt der

Spezialist für jüdische und islamische
Philosophie des Mittelalters, Rémi
Sragi/e. Dieser diskutiert die auf den

ersten Blick bestechende Idee einer
"exzentrischen Identität" Europas
(Brague 1993). Er versteht darunter
eine Form der kulturellen Praxis, die
sich in Europa bewusst bleibt, dass sie

nicht aus eigenen, sondern aus frem-
den Quellen schöpft und die sich ihre
eigene "Zweitrangigkeit" einzugeste-
hen hat. Eine solche Kulturform sei

frei von identitären Obsessionen. Die

"Tatsache", dass sich die Quellen Eu-

ropas ausserhalb seiner selbst befin-
den, nämlich im klassischen Griechen-
land und im alten Israel, nennt Brage -
in Analogie zur Haltung der Römer -
Europas "kulturelle Romanität". Das
Christentum habe durch die Abwehr
des Marcionismus, der das Alte Testa-
ment ablehnte, das Modell der Roma-
nität etabilisiert und im Absoluten ver-
ankert, indem es sich gegenüber dem
alten Bund an zweiter Stelle setzte (S.
96).

Brague unterschlägt nicht, dass das

Christentum behauptet, "den Schlüs-
sei zur Auslegung dessen zu besitzen

wonach der Alte Bund strebte" (S.
97), aber er entstellt die politische
Geschichte des Christentums, indem
er nicht deutlich macht, dass das Chri-
stentum sich keineswegs bloss als

zweitrangig verstand, sondern als
"wahres Israel" das Judentum iiberbie-
ten wollte und mit seinem exklusiven
Wahrheitsanspruch in seiner Geschieh-
te Verheerendes anrichtete. Bragues
vielversprechendes formales Modell
der "Romanität" dient, so ist zu be-
fürchten, nicht der Öffnung, sondern
der Schliessung der zulässigen Quel-
len. So beendet er seinen gelehrten,
von einem konservativen Begriff der

Kulturgeschichte Europas geprägten
Essay mit der Aufforderung, Europa
müsse am inkarnatorischen Gedanken
des Christentums festhalten und poli-
tisch der "Ort der Trennung des Welt-
liehen und des Geistlichen bleiben -

oder wieder werden" (S. 154). Letzte-
res richtet sich gegen die "Theologie
der Befreiung" (S. 129) und zugleich
gegen den Islam (S. 126). Obwohl
Brague, der regelmässig in rechtska-
tholischen Zeitschriften publiziert, den

Beitrag der arabischen Kultur für die
Entstehung Europas zu würdigen
weiss, bleibt der Islam aus dem kultu-

WIDERSPRUCH - 26/93 163



rellen Universum des künftigen Euro-

pa ausgeschlossen. Am Schluss trium-
phiert dann doch die restaurative Idee
eines "christlichen Abendlandes".

Eine der Aufklärung verpflichtete
Diskusion über Religion und Kultur im
künftigen Europa wird zumindest drei
Dinge im Auge behalten müssen: Nach
den erschütternden Erfahrungen des

zwanzigsten Jahrhunderts kann weder
ungebrochen von "Kultur" geredet,
noch darf die tiefe Ambivalenz der
Christentumsgeschichte unterschlagen
werden. Zudem gilt es, den Islam nicht
als einen monolithischen, antiwestli-
chen Block wahrzunehmen, sondern
als ein in sich vielfältiges, weltweites
Phänomen genauer zu verstehen.

Alois Müller

Literatur

Arkoun, Mohammed, 1984: Pour une cri-
tique de la raison islamique. Paris.

Arkoun, Mohammed, 1986: L'islam - Mora-
le et Politique. Paris.

Brague, Rémi, 1993 : Europa. Eine Exzentri-

sehe Identität. Campus, Frankfurt a.M./
New York.

Feijani, Mohamed-Chérif, 1991: Islamisme,
Laïcité, et Droits de l'homme. Un siècle de

débat sans cesse reporté au sein de la

pensée arabe contemporaine. Préface
d'Ali Merad. Harmattan, Paris.

Leggewie, Claus, 1993: Alhambra - Der Is-
lam im Westen. Rowohlt, Reinbek bei

Hamburg.
Lewis, Bernard, 1991 : Europa, Islam und die

Civil Society. In: K. Michalski (Hg.): Eu-

ropa und die Civil Society. Castelgandol-
fo-Gespräche 1989. Klett-Cotta, Stuttgart,
S. 157-173.

Lewis, Bernard, 1992: Der Traum von Ko-
existenz. Muslime, Christen und Juden.

In: Merkur, Jg. 46, Heft 522/523, S. 820-
833.

Rendtorff, Trutz, 1992: Wie christlich wird
Europa sein? In: Politik und Kultur nach
der Aufklärung. FS H. Lübbe, Hrsg. K.
Röttgers. Schwabe, Basel.

Schulze, Reinhard, 1990: Das islamische
achtzehnte Jahrhundert. Versuch einer
historiographischen Kritik. In: Die Welt
des Islams. 30. Jg., Leiden.

Zakariya, Fouad, 1991: Laïcité ou islamis-
me. Les arabes à l'heure du choix. Traduit
de l'arabe et présenté par R. Jacquemond.
La Découverte/Al-Fikr, Paris/Le Caire.

Marc Rudin, Internationalist und politischer Ge-
brauchsgrafiker, lebte von 1979 bis 1991 im Nahen
Osten, wo er als Jihad Mansour mit seinen Fähigkei-
ten den palästinischen Befreiungskampf unterstützte.
Seine Bilder zeugen von intensiver Auseinanderset-
zung mit dem Alltag und Widerstand des palästini-
sehen Volkes und konfrontieren uns mit Massakern,
Gefängnis, Blut und Tod, aber auch mit der Unermüd-
lichkeit im Willen zu überleben und mit der Hoffnung,
eines Tages wirkliche Selbstbestimmung zu erlangen.

Marc Rudin / Jihad Mansour
Katalog zur Ausstellung seiner Bilder
120 S., Grossformat, (30 x 21 cm), in deutsch, französisch,
englisch Vierfarben-Hochglanz, Fr. 40.-

zu beziehen bei :

'Von Grindelwald nach Palästina', Postfach 7907, 3001 Bern
(gegen Vorauszahlung auf PC 30-138562-4, gewünschte
Sprache angeben!)

164 WIDERSPRUCH - 26/93



Religion und Antimodernismus von rechts

Die Nummer 3 (1992) der historischen
Zeitschrift Lei /f/nu/e/fey, die unter
meiner Leitung an der Universität Lau-
sänne herausgegeben wird, versucht in
einer Reihe von Artikeln, das Thema

"Religion und Politik" sowohl für die
Geschichte wie auch für die Gegen-
wart zu reaktualisieren. Die "Wieder-
entdeckung" des Religiösen in Politik
und Gesellschaft gewinnt in den ge-
sellschaftspolitischen Betrachtungen
und in postmodernen Spekulationen
der letzten Jahre an Bedeutung. Beina-
he wie zufällig drang, so könnte man

sagen, die religiöse Weltschau in dem

Moment in den politischen Diskurs
ein, als unter der Formel "Neue Welt-
Ordnung" sowohl die kapitalistische
Marktwirtschaft wie auch der US-Im-
perialismus ihren Sieg über den zu-
sammengebrochenen Kommunismus
feierten. Zugleich scheint das von Fran-
eis Fukuyama angesagte "Ende der
Geschichte" mit der Remobilisierung
der katholischen Weltmission und dem

gewalttätigen Aufbrechen des integri-
stischen Islams zusammenzufallen.
Angesichts dieser heiligen Konstella-
tion überrascht das Erscheinen von
Büchern mit Titeln wie "La revanche
de Dieu" (Kepel 1991) in keiner Wei-
se.

Die Sammlung der Beiträge der zln-
rwe/fes beginnt mit einem polemischen
Artikel vonPao/o F/ores dem

Chefredaktor der linken, in Rom her-

ausgegebenen kulturpolitischen Revue

"MicroMega". Unter dem Titel "Pazi-
fismus, Papismus, Fundamentalismus:
die Heilige Allianz gegen die Moder-
nität" wird die vom Papst während des

Golfkrieges vorgetragene pazifistisch
argumentierende Politik einer schar-
fen Kritik unterzogen. Der Autor ver-
dächtigt den höchsten Kirchenführer,

weniger an einer kompromisslosen
Friedensbewegung als an einem mili-
tanten Eintreten in die grosse Politik
interessiert gewesen zu sein, und dies

mit dem Ziel, der Kirche erneut eine
absolute Autorität in Staat und Gesell-
schaft zu sichern. Wenn diese Ein-
Schätzung auch überspitzt klingen mag,
so hat sie doch den Vorteil, die aktuel-
len Einmischungen des Vatikans in
Politik und Wirtschaft aufzudecken
(Charentenay 1991). Jedenfalls scheint
auch die Rolle der katholischen Kirche
im jugoslawischen Bürgerkrieg eher
den Verdacht zu bestätigen, dass es

dem Papst weniger um Frieden als um
eine Ausweitung des religiösen Macht-
einflusses zu tun sein könnte.

Der gewichtigste, siebzig Seiten
umfassende Beitrag in Les /Inmie/fes
ist eine Studie von Jea«-P/«7ippe Lèerg
über den modernen katholischen Inte-
grismus. Im Zentrum dieser Untersu-
chung steht die Fraternité sacerdotale
de S. Pie X unter Leitung von Mgr.
Marcel Lefebvre, deren Hauptsitz be-
kanntlich in Ecöne/Wallis liegt. Iberg
kennt die katholische Geisteswelt aus

eigener Anschauung und lässt gele-
gentlich sogar Sympathie für die An-
liegen der Traditionalisten durchblik-
ken. Aufgrund dieser persönlichen
Nähe wird sein Beitrag zu einer ein-
drücklichen und materialreichen Ge-
schichte des katholischen Integrismus,
der, aufbauend auf Joseph de Maistre
(1753-1821), Bonald (1754-1840) und
Lamennais (1781-1854) zum moder-
nen Integrismus des 20. Jahrhunderts
(z.B. "La Sapinière", 1909-1921) führt.

Es ist an dieser Stelle nicht möglich,
die zahlreichen geistesgeschichtlichen,
religiösen und nicht zuletzt politischen
Bezüge nachzuzeichnen. Hingegen soll
kurz auf die Zusammenhänge des Inte-

WIDERSPRUCH - 26/93 165



grismus mit der politischen Rechten,

ja den Rechtsradikalen, eingegangen
werden. Es besteht, dies zeigt Ibergs
Untersuchung klar, kein Zweifel, dass

die katholischen Traditionalisten in
Frankreich immer in enger Beziehung
zur politischen Rechten standen, zu
radikalen und antidemokratischen Or-
ganisationen wie der O.A.S. (Krieg in

Algerien) und dem Front National von
Le Pen. In der Schweiz wurde mit der

Errichtung des Seminars in Ecône im
Jahre 1970 ein wichtiger Meilenstein
gesetzt, wobei einmal mehr auch die

politische Rechte ihre Hand im Spiele
hatte. Der Erfolg Lefebvres Bewegung
ist nicht nur in der Schweiz beachtlich.
Solche im Schatten der katholischen
Kirche aufgebaute und oft versteckt
agierende Gruppen scheinen überhaupt
zu einem fundamentalen Bestandteil
der Politik der Rechten des 20. Jahr-
hunderts geworden zu sein. Neben je-
ner Lefebvres muss vor allem das aus
dem Spanien Francos stammende Opus
Dei (Mettner 1993) genannt werden.
Diese reaktionäre, aber dem postmo-
dernen Neoliberalismus durchaus an-

gepasste Organisation hat in der
Schweiz, u.a. dank des Churer Bischofs
Wolfgang Haas, über die religiöse In-
stitution hinaus ein weitgespanntes, in
Gesellschaft und Politik hineingreifen-
des Netz gelegt.

Die Gründungen zahlreicher Verla-

ge und Publikationen zeigen deutlich,
dass dieser Integrismus sich keines-

wegs auf eine innerkirchliche Tätig-
keit beschränkt; wie eh und je wird
gesellschaftspolitischer Einfluss ge-
sucht. Im Räume Schweiz findet man
Titel wie t/na Koce //e/vet/ca (Bulletin
romand de l'Association pour la Dé-
fense de la Foi, du Latin et du Chant

Grégorien - übrigens gegründet von
Gonzague de Reynold, dem Spiritus
Rector der Bundesräte Motta, Musy

und Etter) oder die Zeitschriften ///-
wéraires und Fz7za/z7és. Trotz der offi-
ziellen Verurteilung durch die Kirche
findet Ecône auch in hohen politischen
Kreisen beträchtliche, wenn auch dis-
krete Unterstützung. Dieses Zusammen-

gehen hat Tradition. Schon in der Zwi-
schenkriegszeit stützten sich rechts-
radikale Organisationen wie beispiels-
weise die Féz/ératzozz zzaZz'ozza/z's/e suis-
se (1926 entstanden als Zusammen-
schluss von fünf regionalen Gruppen,
unter ihnen der Cercle fédéraliste de

Genève) oder die stark in der waadt-
ländischen Politik verwurzelte CW/e
et Fraz/zZzo/z auf die im kirchlichen
Integrismus geltenden Dogmen. Dem
starken Einfluss katholischer Doktri-
nen auf die reaktionäre waadtländi-
sehe Rechte geht übrigens eine weite-
re, von Fo/azzr/ Szz7zLo/er vorgelegte
Studie in Les Hz;zzzze//es nach. Es ist
nicht auszuschliessen, dass sich heute
wieder ähnliche Konstellationen in der
schweizerischen Politik nicht nur wei-
ter ausbilden, sondern auch erfolgreich
durchzusetzen beginnen.

Mit seinem Beitrag "Religion und
Politik" versucht Dezzz's MzzV/ez; Theo-
logieprofessor an der Universität Lau-

sänne, die neusten Interpretationen
zum Aufkommen der Religion als Ele-
ment der postmodernen Gesellschaft

zu bündeln. Seine angeführten Bei-
spiele lassen ebenfalls erkennen, dass

zahlreiche Autoren heute den wach-
senden Einfluss der Religion als kon-
stitutive Grundlage der Postmoderne
sehen. Integristische Bewegungen
funktionieren dabei nicht selten, trotz
ihrer internen Differenzen mit den of-
fiziellen kirchlichen Institutionen als

gesellschaftliche "Avantgarden".

Als wir seinerzeit die Thematik der
Nummer 3 der zlz;/zzze//es vorbereite-
ten, wurde uns erneut klar, wie man-

166 WIDERSPRUCH - 26/93



gelhaft die zeitgenössische Historio-
graphie das Verhältnis von Religion
und Politik in ihre Analysen einbe-
zieht. Dies mag sich z.T. historisch
erklären lassen. Nach dem Kultur-
kämpf und dem Ringen um die Laizi-
sierung des Staates in der zweiten Hälf-
te des 19. Jahrhunderts näherten sich

Kirche und Staat, in der Regel im Rah-

men der Parteipolitik, wieder an. Der
Grund zur oft unheiligen Allianz lag
nicht zuletzt in der Bekämpfung des

als gemeinsamen Feind identifizierten
Sozialismus. Mit der Wahl eines ka-
tholisch-konservativen Bundesrates im
Jahre 1891 begründete der Freisinn
seinerzeit eine Allianz mit der traditio-
nellen Rechten. Damit begann aber
auch eine gewisse "schonende" und
"verständnisvolle" Behandlung der

Verflechtung von Religion und Poli-
tik. Man tat so, als hätte diese Verbin-
dung keine allzu gravierenden Konse-

quenzen und übersah dabei bewusst
und geflissentlich den grossen Ein-
fluss der kirchlichen Institutionen auf
die Politik.

Insbesondere in der Zwischenkriegs-
zeit und während des Zweiten Welt-
krieges vermochte die religiöse Dog-
matik (nun auch mit neuem Elan jener
protestantischer Observanz) weite Be-
reiche der Politik und des Staates zu
durchdringen. Dabei fanden, dem Gei-
ste der Zeit entsprechend, in erster
Linie die autoritären Tendenzen des

religiösen Denkens Eingang in die po-
litische Kultur. Die Kontinuität ultra-
montaner und integristischer Strömun-

gen der katholischen Kirche kommt
auch deutlich in neueren ausländischen
Studien zur Sprache. Der Umbruch-
phase während der Jahrhundertwende
kommt dabei, wie insbesondere einige
deutsche Arbeiten zeigen (Loth 1991),
eine entscheidende Bedeutung zu.

Neuere historische Studien weisen

ausserdem zu Recht darauf hin, dass

die Formel von der "Rückkehr der Re-

ligion" wohl in starkem Masse auf
einem Missverständnis beruht (vgl.
Figuier 1992, S. 23). In Unkenntnis der

tatsächlichen, auch in der zeitgenössi-
sehen Geschichte dominierenden Prä-

senz der Religion in Staat und Gesell-
schaft war man der Illusion erlegen,
die Laizisierungbewegung des 19.

Jahrhunderts und der Materialismus
der Konsumgesellschaft des 20. Jahr-
hunderts hätten den Einflussbereich
der Religion und vor allem der Kirchen
eingeschränkt. Gewiss, auf formal-
rechtlicher Ebene erfolgte oft die Tren-

nung von Kirche und Staat, und die
Zahl der aktiven Kirchgänger ging al-
lenthalben zurück. Doch dies hinderte
die religiösen Institutionen und Kreise
keineswegs daran, ihren entscheiden-
den Platz in der politischen Kultur
beizubehalten. Dies lässt sich beson-
ders gut in den USA aufzeigen (vgl.
Vingtième siècle 1988), wo ja gerade
radikale und integristische Religions-
bewegungen nicht nur massiv in die
Politik eingreifen, sondern sich auch

eng mit rechtsradikalen Institutionen
liieren (Bertrand 1988). Und auch die
neuste Geschichte von Spanien oder
Italien weist auf die ungebrochene Tra-
dition des kirchlichen Einflusses in
Staat, Gesellschaft und, auch immer
stärker, Wirtschaft hin (Rosa 1992).

Die aktuelle, die Schweiz betreffen-
de Geschichtsschreibung zum Thema

Religion und Politik zeichnet sich, trotz
neuen Ansätzen, immer noch durch

grosse Lücken oder aber durch rück-
sichtsnehmende Interpretationen aus.
In "Katholizismus und Moderne" (AI-
termatt 1989) beispielsweise werden
gerade jenen Phasen, in denen das Ver-
hältnis der Kirche zur Politik brisant
wird, nämlich die Zeit des Faschismus
und des Zweiten Weltkrieges, auf lä-

WIDERSPRUCH-26/93 167



cherlich wenigen Seiten abgehandelt.
Auf protestantischer Seite ist die Lage
keineswegs besser. Damit gewinnen
die Leserinnen auch heute noch den

Eindruck, in der Schweiz bestünde
keine besondere - ausser der verfas-
sungsmässig geregelten - Interdepen-
denz von Staat und Religion. Selbst

wenn systematische Untersuchungen
fehlen, gibt es doch genug Gründe an-
zunehmen, dass auch heute der Ein-
fluss religiöser, ideologisch mit der
Rechten zusammenspielender Kreise
auf die Politik gross ist. Diesen haben
auch die progressiven, sozial und hu-
manitär engagierten Bewegungen in-
nerhalb der Kirchen nicht wesentlich
einzudämmen vermocht.

Hans Ulrich Jost

Literatur

Altermatt, Urs, 1989: Katholizismus und
Moderne. Zur Sozial- und Mentalitätsge-
schichte der Schweizer Katholiken im 19.

und 20. Jahrhundert. Zürich.
Annuelles, Les, Nr. 3,1992. Sous la direction

de H.U. Jost, Université de Lausanne, Fa-
culté des Lettres, B.F.S.H.2, 1015 Lau-
sanne.

Betrand, Claude-Jean, 1988: La droite reli-
gieuse. In: Religion et politique aux Etats-

Unis. Vingtième siècle No. 19, Juli-Sept.
1988, S. 17-29.

Charentenay, Pierre de, 1991 : Jean-Paul II et
la "libération intégrale de l'homme". In:
Le Monde diplomatique, Paris, Juni 1991,
S. 10-11.

Figuier, Richard (Hg.), 1992: Dieux en so-
ciétés. Le religieux et le politique. Autre-
ment, Série mutations, Paris No 127.

Gauchet, Marcel, 1984: Fin de la religion?
In: le débat 28, Paris, S. 155-175.

Jost, Hans Ulrich, 1984: Notes bibliogra-
phiques pour l'utilisation des études sur
les religions populaires dans le cadre d'une
histoire sociale. In: Religiosität - From-
migkeit. Heft 3 der Schweiz. Gesellschaft
für Wirtschafts- und Sozialgeschichtc,
Lausanne.

Kepel, Gilles, 1991: La revanche de Dieu.
Chrétiens, juifs et muselmans à la recon-
quête du monde. Paris.

Lefort, Claude, 1981 : Permanence du théo-

logico-politique? In: Le temps de la réfle-
xion, II, Paris 1981, S. 13-60.

Loth, Wilfried (Hrsg.), 1991: Deutscher Ka-
tholizismus im Umbruch zur Moderne.

Stuttgart.
Mettner, Matthias, 1993: Die katholische

Mafia. Kirchliche Geheimbünde greifen
nach der Macht. Hamburg.

Rosa, Mario (Hg.), 1992: Clcro e société
neiritalia contemporanea. Rom-Bari.

Schieder, Wolfgang (Hg.), 1877: Religion
und Gesellschaft im 19. Jahrhundert. Gc-
schichte und Gesellschaft 3, H.3.

168

WIDERSTANDSINFO
Diskussionsforum, Erklärungen, Kommentare

Nummer 35 / 66 Seiten:
• Wo h I g rot h - B es etzu n g •

• Stopp den Internierungen •
• Die Dub-Poetin Liilian Allen •

• Gaza-Jericho - Ende der Intifada?
Vandana Shiva - Bio-Patente •

Kali-Streik Bischofferode •
• Nicaragua, El Salvador u.v.m. »

I.Umschlag: WoZ Pf. 8059 Zürich
2.Umschlag: Widerstandsinfo

Abo für nur 30 Fr.
Geld in Noten beilegen u. einschreiben

WIDERSPRUCH - 26/93



Theologie der Befreiung - eine geschichtliche Bilanz mit aktuellen
Perspektiven

Allem Pessimismus zuwider leben die
Praxis und die sie begleitende Theolo-
gie der Befreiung in Lateinamerika
weiter. Ein äusserst instruktives Zeug-
nis dieser dynamischen Lebendigkeit
gibt eine dreibändige ins Deutsche
übertragene Veröffentlichung eines
Forschungsprojektes zu 77ieo/og/e/i in
i/e/' Sozia/- une/ A"ii//i<i-ge5c/iic/i/e La-
/e/name/vte. Ein Team von dreiund-
dreissig Theologen, Philosophen und

Sozialwissenschaftlern, aus Latein-
amerika, aber auch aus Spanien, Frank-
reich, der Schweiz, Deutschland und
den USA - unter ihnen auch hierzulan-
de bekannte Vertreter wie Leonardo
Boff und Paulo Suess in Brasilien,
Enrique Dussel in Mexico und der
"Vater" der Befreiungstheologie, Gu-
stavo Gutierrez in Peru - hat in der
spezifischen Form seiner Arbeit die
iii/ia/Z/ic/ie« Fragestellungen behan-
delt. Theologie wird hier gesehen im
sozial- und kulturgeschichtlichen Kon-
text, nicht zuerst als akademische Fach-

disziplin, sondern als Reflexion des

lebendigen Glaubens von Völkern, die
in sozialen Kämpfen um Befreiung in
geschichtlicher Perspektive stehen.
Das erforderte ein àitettfiszip/iriâi-es
Vorgehen, eine Gegenstandsbestim-
mung als iii/eikii/liii-e// und einen ge-
meiii.se/ia/i7ic/ie«, auf wechselseitigem
Respekt und Kritik unter Gleichen be-
ruhenden Arbeitsprozess. Seine Ergeb-
nisse werden in den drei Bänden in
Form von knapp zusammenfassenden
Aufsätzen der Beteiligten präsentiert.

Insgesamt werden im vorliegenden
Werke sieben thematische Schwer-
punkte entfaltet. Ein erster Themen-
block erörtert methodologische und
epistemologische Probleme der inter-
disziplinären und interkulturellen Ana-

lyse im Projekt. Der zweite Themen-
block untersucht die religiösen Denk-
weisen in repräsentativen autochtho-

nen, indigenen Kulturen. Diese beiden
Schwerpunkte machen den ersten Band
aus. Der umfangreiche zweite Band
fragt mit dem dritten Themenblock vor
allem nach der Stellung der christli-
chen Religion, ihrer theologischen ju-
ristischen und gesellschaftspolitischen
Konzeptionen, der kirchlichen Institu-
tion und einzelner Orden und Bruder-
Schäften im widersprüchlichen Prozess
der Kolonisierung Lateinamerikas, des
Widerstandes und der Phasen der Be-
freiung. Im vierten Block wird diese
Problematik vertieft hinsichtlich der
indigenen Bewegungen, in den drei
thematischen Schwerpunkten des drit-
ten Bandes schliesslich kommt ebenso
wie im ersten der weite Begriff von
Theologie und religiösem Leben zum
Vorschein, der dem Gesamtwerk zu-
gründe liegt und sich konsequent aus
der leitenden Fragestellung nach den

Vermittlungen mit der Sozial- und
Kulturgeschichte aus der Perspektive
der Befreiung der Armen ergibt. Daher
zeigt der fünfte Themenblock exem-
plarisch die theologischen Implikatio-
nen von Widerstands- und Befreiungs-
bewegungen im 19. Jahrhundert, der
sechste spürt der literarischen Verar-
beitung solcher impliziter Theologien
nach und der siebente Themenblock
skizziert einzelne Zusammenhänge
von Theologie und Religion mit Kultur
und Politik, um aktuelle Arbeitsper-
spektiven zu formulieren.

Zu Beginn des 1. Bandes skizziert
der kubanische, in Aachen lehrende
Philosoph und Leiter des Lateinameri-
ka-Referates des dortigen Missions-
wissenschaftlichen Instituts, Faii/Foi-

WIDERSPRUCH - 26/93 169



weASetancourt, als Projektleiter und

Herausgeber "einige Grundvorausset-

zungen des Themas" (S. 13-30). Im
Zentrum seiner Erwägungen steht der

Entwurf einer Ethik, welche überhaupt
erst einen Dialog mit anderen Kulturen
ermöglicht. Die erste Voraussetzung
eines solchen Dialoges ist, "dass die
Völker mit ihrer eigenen Stimme spre-
chen" und "ihre /ogo; ohne Druck oder

aufgezwungene Deformationen artiku-
lieren." Das "beinhaltet in Lateiname-
rika die Kritik des Imperialismus" und
"auf kultureller Ebene des An-
Schlages der abendländischen Zivili-
sation auf die indigenen Kulturen."
Diese Voraussetzung wird konkret im
"Ablegen von ethnozentrischen Denk-
und Handlungsgewohnheiten, die die

Wahrnehmung des Anderen - sei-

ner menschlichen Würde - blockie-
ren." An ihrer Stelle wäre eine "dezen-
trierte Offenheit gegenüber dem ande-

ren zu kultivieren, d.h. ihn von
seinem eigenen Horizont her zu ver-
stehen." Das schliesst auch ein blosses
"Wohlwollen gegenüber dem anderen"

aus, das "durch die eigene kulturelle
Position zweckbestimmt ist" und da-
her "zur selektiven Einverleibung oder

sogar zu seiner Instrumentalisierung
führen" würde. Dem entspricht als
weitere Voraussetzung, den falschen

Gegensatz von Relativismus und In-
differenz einerseits, übergeordneter
Totalität und reduktionistischer An-
eignung des anderen andererseits zu
ersetzen durch das Modell einer "dia-
lektischen Totalisierung." Darin ist
keine der sich begegnenden Kulturen
ein Ort der Wahrheit, sondern jede
enthält nur "Möglichkeiten, sie zu su-
chen." Wahrheit des Erkennens und
Praxis des richtigen Lebens ist dann
dieser FVozess des interkulturellen und
auch indiskursiven, d.h. durch die Be-

gegnung auch der Denkyfermen be-

stimmten Dialoges. Dieser Prozess

setzt allerdings die mögliche innere
Beziehung der Kulturen voraus. Er ist
eine "dezentrierte und inter-relationa-
le Dynamik" und ein "Programm der

gegenseitigen Bereicherung", worin
sich das 'Eigene' imt/ das 'Fremde' ver-
ändern bewahren. Zu diesem Pro-

zess wechselseitigen Verstehens und
Mit-Lebens gehörte, letzte Vorausset-

zung, eine "Kultivierung des Terrains
'Inter' als offener Baum", "wo jede
vorschnelle Definition ein Irrtum und

jede übereilte Harmonieerklärung ein
heimtückischer Ausdruck der Herr-
schaft ist." Stattdessen wird "Behuf-
samkeit" verlangt, die "Kultivierung
der Bereitschaft den anderen von
unserer eigenen Position her un-defi-
niert zu lassen, damit sich seine Alte-
rität ohne Blockierungen mitteilen
kann." Das ist nicht "Indifferenz", son-
dem "eine asketische Massnahme der
Selbstbeschränkung durch die wir
gerade den solidarischen Respekt vor
der Alterität des anderen zum Aus-
druck bringen." "Echte Solidarität setzt
den anderen voraus und liebt ihn we-
gen seiner Alterität und Exteriorität."
(1, S. 24-28).

Das von Fornet-Betancourt umris-
sene Programm wird theoretisch aus-

gezogen in der Begründung einer "Be-
freiungstheologie von Laien" durch
den brasilianischen Theologen üt/i/a/--
t/o //oornaert (S. 38-65). Darin ver-
schränken sich die selbstkritische Iden-
tifizierung der Schwachstellen w/ier-
/ia/6 der Befreiungstheologie, durch
die sie massgeblich zu ihrer Krise an-

gesichts von protestantischem Funda-
mentalismus und katholischem Tradi-
tionalismus beigetragen hat, mit der

Identifizierung jenes Bruches in der

Frühgeschichte des mediterranen Chri-
stentums, der den Übergang von einer

c/iarama/ijc/ie«, d.h. gläubig lebendi-

170 WIDERSPRUCH - 26/93



gen, und zugleich sozial ega/z7ö>ezz

Praxis zu einer durch Dogma und 50-
zz'a/e //z'ez-azr/zz'e gekennzeichneten
Religion markiert mit der "Traditio
Apostolica" aus dem Jahre 218, lange

vor der Konstantinischen Wende zur
Staatsreligion. In beiden Fällen be-
zeichnet Hoornaert den AYen'fcz/z'szwz«

als institutionelle Struktur wie als Psy-
chogramm - hier mit ausdrücklicher
Berufung auf Klaus Drewermann - als

das zentrale Problem: "Niemand äh-

nelt einem rechtsgerichteten Priester
mehr als ein linksgerichteter Priester"

(S. 45). Um die auch nach links anstös-

sige Tragweite dieser Einsicht zu er-

messen, braucht man nur Priester durch

Ideologe oder Funktionär als säkulare
Gestalten des Klerikers zu ersetzen.
Geschichtlich entspringt dieses Ver-
hängnis in der Ersetzung des Modells
der Synagoge durch die formalrationa-
le römische Verwaltung und Rechts-

sprechung als Strukturprinzipien im
frühen Christentum, wodurch es sich

aus einem Zusammenhang von Ge-
meinden und Gemeinschaften in eine
Amtskirche transformiert hat. Zeitge-
nössisch ist das Verhängnis in der Kon-
stitution der Befreiungstheologie als

bloss zzzzzez-Afz-c/z/zc/iez- Reformbewe-

gung gelegen, die darum Charisma,
Freiheit und Gleichheit nicht zur letz-
ten Konsequenz treiben konnte im
rückhaltlosen Wechsel von der Kleri-
ker-Avantgarde zu den Laien als zen-
tralen Trägern des Glaubens und der
davon gespeisten menschlichen wie
sozialen Erneuerung.

Von dieser Position her identifiziert
Hoornaert nicht die Charismatik als

das zentrale geistige und politische
Problem der derzeitigen konservati-
ven Erneuerungsbewegung, die der

Befreiungstheologie von innen das

Wasser abzugraben versucht, sondern
seine traditionalistische Deformation

zur Instrumentalisierung für die Erhal-

tung der ihm grundsätzlich widerspre-
chenden Dogmatik und Hierarchie (S.

50f.). Daher erscheint Hoornaert der

linkstheologische Kurzschluss von den

biblischen Texten zum politischen
Engagement unter Vernachlässigung
der charismatischen seelischen Inner-
lichkeit des Glaubens als eines der

Versäumnisse, das den konservativen

Gegnern vorgearbeitet hat - eine Ein-
sieht, die auch linken Christen hierzu-
lande ins Stammbuch zu schreiben ist.

Nachdem mit den skizzierten Bei-
trägen von Fornet-Betancourt, Hoor-
naert sowie GzazzcazTo Co//eZ ("Be-
merkungen zur Notwendigkeit einer
interkulturellen Theologie") die Fun-
damente gelegt wurden, präsentiert der

II. Teil des I. Bandes eine Reihe von
Fallstudien zur Theologie und Kultur
indigener Völker in Lateinamerika.
Saz-Zo/ozzzezz Afe/z'a führt ein in die
"Theologie der Guarani-Kultur", eines

Volkes, das vor allem in Paraguay,
aber auch in Brasilien, Argentinien
und Bolivien lebt und historisch be-
kannt wurde als Bevölkerung des kryp-
tosozialistischen Jesuitenstaates im 16.

Jahrhundert in Paraguay (S. 67-99).
Dz'ego /razrazava/ ermittelt die Be-
deutung des religiösen Denkens des

Aymara-Volkes in Peru für eine "in-
terkulturelle Theologie" (S. 100-131).
Jo/ge Afz>azzz7a-Z,zzz'zaga interpretiert
in seinem Beitrag den "alt-andinen
Schöpfungsmythos" der indigenen
Völker Perus und Boliviens (S. 132-

161). Leozzazz/o Lzz/azzzbz'o identifiziert
die "implizite Theologie in der Nahua-
Kultur" in Mittelamerika (S. 162-196).
Schliesslich vergleicht £7sa Tazzzez

Gegensätze und Entsprechungen zwi-
sehen dem mexikanischen Gott "Quet-
zalcoatl und (dem) Gott der Christen"
(S. 197-228).

Durch das gesamte Forschungspro-

WIDERSPRUCH -26/93 171



jekt hindurch, von dem das vorliegen-
de Werk berichtet, wird ein Vertrauen
darin sichtbar, dass sich dem einen
Gott aller Völker entsprechend die
Konturen eines Glaubens in der kultu-
rellen Vielfalt durch wechselseitige
Befruchtung herausbilden werden, die
sich in Lateinamerika aus den indige-
nen, afrolateinischen und mestizischen
Aspekten speist. Indem es so, wie
Leonardo Boff fordert (S. u.), seine
römische und europäische Fixierung
überwindet, kann das Christentum in
Lateinamerika die kreativen Energien
für einen eigenständigen Weg der Lö-

sung der menschlichen und sozialen
Probleme dort und als Beitrag zu einer

globalen Alternative entfalten. Im
Durchgang durch die Theologien und
die Religiosität der Völker, Glaubens-

gemeinschaften, Bewegungen, durch
die Konfrontationen, Verbindungen
und Verwandlungen innerhalb des

christlichen Glaubens wie zwischen
ihm und der Theologie und Religion
der indigenen, afrikanischen und me-
stizischen Ethnien und sozialen Grup-
pen erscheint vor uns das Bild einer
anderen Gegenwart und Geschichte
des Glaubens auf dem lateinamerikan-
sichen Subkontinent.

Dieses Spurenlesen im Vergange-
nen ist zugleich ein Aktualisieren in
der gegenwärtigen Krise der befreien-
den Religiosität und Theologie als

Schlüssel ihrer Überwindung in einer

neuen kommenden wirkungsmächti-
gen Gestalt. Damm formulieren nicht
allein, aber doch vor allem die Arbei-
ten von Leonardo Boff im 2. (S. 100-

137) und von Raul Fornet-Betancourt
und Eduardo Hoonaert im 3. Band (S.
197-218) Arbeitsperspeto'ven in einem
bei weitem nicht nur akademischen
Sinne.

Breit vergegenwärtigt im 2. Band
Fernando /linsa (S. 71-99) die konkre-

te Eigenart des utopischen Diskurses
und der utopischen Praxis zwischen
1524 und 1564 christlich-indianischer
Gemeinschaften in der Einheit von
konkreter Gesellschaftskritik, rezipier-
ten urchristlichen und Renaissance-

Utopien, indigener Alterität als Basis,
millenaristischen Perspektiven vor al-
lern der frühen Franziskaner in Mexiko
und schliesslich konkreten, an Thomas
Mours erinnernden Modellkonzepten
einer freien, friedlichen und gerechten
Gesellschaft. Mono Cayoüw Abhand-
lung im 3. Band (S. 13-50) zur Artigas-
Revolution im La-Plata-Becken im 19.

Jahrhundert dokumentiert ein späteres
Wiederaufflammen dieser revolutio-
nären Unterströmung. GrrVavo Gutter-
rez (Bd.2, S. 54-70) weist den Einfluss
der christlich-kommunitären Konzep-
tion des Bartolomé de Las Casas von
freien Indio-Gemeinschaften auf die
Politik des Papstes Paul III. nach -

wenngleich ohne durchschlagenden
praktischen Erfolg.

Das Anknüpfen an und die Verbin-
dungslinien zur urchristlichen Lebens-
form und Lehre in sä&u/aren Befrei-
ungsbewegungen zeigen die Untersu-
chungen von Fornet-Betancourt über
José Martis radikale Kritik am eta-
blierten Christentum, nicht aus antire-

ligiösem oder antiklerikalem Affekt
heraus, sondern von der Identifizie-
rung der evangelischen Gestalt des Je-

sus her (Bd. 3, S. 75-97), und ebenso

die Studie von Juan /gnac/o S;7es (S.
146-160) über Nähe, aber auch Span-

nung und Widerspruch zwischen
christlichem Evangelium und Che
Guevaras Vision des Neuen Menschen
im Kontext der Guerilla. Pau/o Suess

(7JJ.2, 5. 222-256) zeigt am Beispiel
der Stellung zur Sklaverei der Afrika-
ner in Brasilien, dass die reguläre Kir-
chen- und auch Ordenspraxis nicht die
rückhaltlose Parteinahme für die Be-

172 WIDERSPRUCH - 26/93



freiung der Unterworfenen, sondern
der Kompromiss war, der die Herr-
schaft der weissen Kolonisatoren eben-

so wie die Milderung ihrer Folgen vor
allem für die Schwarzen theologisch
zu vereinbaren und damit zu legitimie-
ren trachtete. Daher kommt Leonardo
Bp//*" (S. 100-137) in seinem Durch-

gang vor allem durch die Praxis der
franziskanisch-missionarischen Uto-
pie zu dem nüchternen Ergebnis, dass

sie widersprüchlich war: zwar von rei-

ner Nächstenliebe zu den Armen, vor
allem den Indios, getragen, aber tat-
sächlich ihre Beherrschung nie ganz
infrage gestellt hat. Las Casas und an-
dere Ordensleute waren überdies zwar
für die Indios eingetreten, hatten aber

zugleich die Sklaverei der Afrikaner
gerechtfertigt. Dass deren Geschichte
im Lichte i/irer Religion nicht intensiv
behandelt, sondern nur verschiedent-
lieh gestreift worden ist, ergibt ein
Desiderat gegenüber dem vorliegen-
dem Werk.

Boffs nüchterne Einschätzung leitet
über zu den Perspektiven der For-
schung und der Praxis. Aus der Kritik
der Kolonisierung und der späteren
wirtschaftsimperialen Abhängigkeit
Lateinamerikas ergeben sich ihm die-
se Forderungen: Zunächst sind "die
Armen sowie die erniedrigten und be-

leidigten Kulturen zu entschädigen."
Das wäre der erste Schritt auf dem

"Weg zu ethnisch, kulturell und religi-
ös pluralen Gesellschaften." Schliess-
lieh bedeutet "die Natur zu entschädi-

gen eine neue ökologische Kultur
zu schaffen, nach der der Mensch sich

als ihr Bruder oder ihre Schwester
versteht" (S. 114). "Die Völker",

so Boffs zentrale Perspektive, "haben
das Recht, zu den Lebensgründen ihrer
Grossväter und -mütter in der Über-

zeugung zurückzukehren, dass diese
Gründe vom Licht des Ewigen Wortes

durchdrungen waren und sind. Nur
von dort aus wird man einen Dialog
mit der jüdisch-christlichen Tradition
eingehen und zulassen können, dass

sie entsprechend der jeder Kultur eige-
nen Möglichkeiten und Grenzen assi-

miliert werden. Aus dieser Begegnung
wird dann erwachsen können ein

neues Gesicht des Christentums, das

hier indianische, schwarze, weisse und
mestizische, abendländische und auto-
chthone Züge tragen wird (S. 115).
Damit hat Boff zugleich wesentliche
Einsichten aus der Untersuchung von
Eduardo Hoonaert über den "catolicis-
mo moreno" in Brasilien programma-
tisch transformiert. Es ist die lebendi-

ge, sinnliche, alltägliche, konkret be-
freiende und erfüllende Religiosität der
armen Schwarzen, Indios und Mesti-
zen, die das Christentum zu sich selbst
zurückführt und aus dem Glauben der
Anderen bereichert. Von daher kriti-
siert Hoonaert die dogmatische Form
der bisherigen Befreiungstheologie
und die sozioökonomische Engführung
ihrer Inhalte, und er versteht zugleich
die charismatischen protestantischen
und katholischen Bewegungen, indem
er ihren relativen Wahrheitsgehalt im
Leben aus dem Heiligen Geist als Pro-
test gegen die zerstörerische kapitali-
stische Moderne würdigt (Bd. 3, S.

197-218).
Mit diesen Überlegungen von Boff

und Hoonaert, denen auch solche von
Ber/ianBo M>ey verwandt sind - dort
abgeleitet aus einer Kritik des Indige-
nismus (S. 293-330), dessen Ideolo-
giekritik auch Beat ZVet.sc/rp.s Thema
ist (S. 258-292) - waren die religi-
onspo/tt/sc/ten Konsequenzen der vor-
liegenden Forschung umrissen. Zu ih-
nen hinzu kommen die wessen-
sc/zq/tsstrategischen, die Z-brnet-Be-
taHcorrrt aus seiner Untersuchung der
impliziten Theologie José Martis fol-

WIDERSPRUCH - 26/93 173



gert: "Auf der Ebene der Christologie
eine Untersuchung über Martis

Erfahrung von Jesus als dem Gott, der
die Armen dieser Welt rettet", wo-
durch Jesus "zum dauernden Zeichen
des Widerspruchs sowohl in seiner
Kirche wie auch in den Gesellschaften
aller Zeiten" wird und "zum kritischen
Massstab für Theologie und Kirche";
"dann im Bereich der Ecclesiologie"
die "Bekehrung der Kirche" zur Glau-
bens- und Lebensweise Jesu: auf "päd-
agogischer Ebene" wäre es die Ver-
mittlung dieses Glaubensverständnis-

ses mit dem Wissen "auf der Höhe der

Zeit"; und schliesslich im Blick auf die
anderen Religionen ginge es um die

unbedingte "feinfühlige Toleranz" und
einen "aufmerksamen Respekt" (S.

94f.).
Anlage und Inhalt des vorliegenden

Werkes können einem breiteren Publi-
kum einen grossen Reichtum von Ge-
danken und Erfahrungen in der Per-

spektive der Neugewinnung einer hu-

manen Entwicklung heraus aus den

Krisen der Gegenwart erschliessen.
Diese Inhalte weisen über Lateiname-
rika hinaus auf die eine Menschheit,

und sie zeigen, wie hier nicht nur fach-
liehe Theologie und Geschichte getrie-
ben wird, sondern im Lichte des Glau-
bens aus der Vergangenheit Not und
Chance des Menschen für die Gegen-
wart zur Sprache kommen. Eine aktua-
lisierende Fortsetzung, die auf dem

gelegten Fundament die gegenwärtig-
zukünftigen Perspektiven entfaltet, soll
sich in Bälde an das vorliegende Werk
anschliessen.

Helmut Thielen

Literatur

Raul Fornet-Betancourt (Hg.): Theologien
in der Sozial- und Kulturgeschichte La-
teinamerikas. Die Perspektive der Armen.
3 Bände, diritto Bildung & Verlag
G.m.b.H. Eichstätt bei München 1992 und
1993. Je DM39.90.

Bd. 1: Interdisziplinäre und interkulturelle
Forschung. Autochthone Theologien und
Kulturen.

Bd. 2: Theologien in der Praxis von Mission
und Kolonialisierung.

Bd. 3: Implizite Theologien im 19. und 20.
Jahrhundert.

A/a/v'o Rufe»/ Mit PC-7- und PC-9-Flugzeugen der Stanser

Pilatus-Werke ermorden Militärs in Guatemala, Burma, Irak und AngolaFrau-

en, Männer und Kinder. Der Flugzeug-Export
beruht auf einem Schwindel: Weil die Militärtrainer die Schweiz unbewaffnet

verlassen, gelten sie nicht als Kriegsmaterial.

Von Anfang an aber baute Pilatus die 'Schulflugzeuge' für den Anti-Guerilla-

Einsatz. Französische und belgische Rü-

stungsfirmen lieferten Raketen, Bomben und Maschinengewehre; Pilatus-

Techniker installierten die Waffensysteme in den Kriegsgebieten an die PC-7-

und PC-9-Maschinen und betreuten Schiessversuche. Bundesrat, Parlament

und EMD hielten fast zwei Jahrzehnte lang die schützende Hand über den lu-

krativen Flugzeug-Deal. Die Aussenpolitik verstrickt sich im unerträglichen

Widerspruch: Schweizer Hiifserke unterstützen ethnische Minderheiten und

gleichenorts werfen Schweizer Pilatus-Flugzeuge Bomben ab.

>
7-2
*13
SC:,- d

L —l

V £

ft?

wF

Si
x

s«r s «C 33 Û. -jïfîlr ft.:::«:;
S3 ' SMp '

a a s5 .:
g- 3 KT

s 13
£ I s-

as »
=••=

- -!s &• 3«r: 4»t; 3.:.'
£L î® «
F i ;
s i |

174 WIDERSPRUCH - 26/93



Hugo Assmann, Franz J. Hinkelam-
mert: Götze Markt. Das Leben in der
Gesellschaft. Bibliothek Theologie der

Befreiung. Patmos Düsseldorf, 1992

(232 S„ Fr. 44.80)

Ist der Markt ein theologisches Pro-
blem? Angesichts der Bekenntnisse zur
freien Marktwirtschaft, die heute in
Ost und West gefragt und ungefragt
abgelegt werden, scheint diese Frage
nicht ganz abwegig zu sein. Die Frage
kommt jedoch aus dem Süden und hat

noch mehr als die gegenwärtige Hausse

des neoliberalen Credos zum Anlass.
Aus der Perspektive des peripheren
Kapitalismus - und namentlich im
Kontext der lateinamerikanischen
Theologie (und Philosophie) der Be-

freiung - haben dort einige Autorinnen
und Autoren schon seit Jahren das

marktwirtschaftliche System als Ido-
latrie, d.h. als einen wirtschaftlichen
Götzendienst analysiert (1). /lw-
wann und Franz Ffrnfe/awmer/ neh-

men in ihrem Buch "Götze Markt"
diese teils theologischen, teils wirt-
schaftstheoretischen und ideologiekri-
tischen Studien auf und bündeln sie in
drei Thesen:

1."Die ökonomische Rationalität hat
wesentliche Aspekte des Christen-
turns 'entführt' und funktionali-
siert".

2. "Die 'ökonomische Religion' hat ei-

nen gewaltigen Prozess der Idolatrie
ausgelöst, der seinen augenfällig-
sten Ausdruck in der vermeintlichen
Selbstregulierung des Marktes fin-
det".

3. "Dieser wirtschaftliche Götzen-
dienst speist sich aus einer Opfer-
idéologie, die mit ständigen Opfern
von Menschenleben rechnet" (Ass-
mann 1992, 7).

Von Vertretern der Wirtschaftswissen-
schaffen werden solche Aussagen, auch

wenn sie von einem Fachkollegen (Hin-
kelammert) und einem Theologen und

Soziologen (Assmann) stammen, ver-
mutlich als unwissenschaftliche At-
tacke auf ihr wertfreies Selbstverständ-
nis abgetan. Deshalb wohl bemüht sich

Hugo Assmann im ersten Teil des Bu-
ches mit grossem argumentativem Auf-
wand um den Nachweis der verleugne-
ten Werturteile im ökonomischen Dis-
kurs und ihrer religiösen Prägung. Zu
kurz griffe es ihm zufolge, wollte man
der säkularen, auf Wissenschaftlich-
keit so erpichten Gestalt dieses Dis-
kurses einfach Glauben schenken. Ge-
rade in der vermeintlichen Autonomie
der ökonomischen Rationalität und ih-
ren Imperativen, die sich auf die Uni-
versalität des monetären Systems be-

rufen, entdeckt Assmann "Merkmale
einer sich selbst verewigenden Ord-
nung" (G. Routh). In der formalen
Rationalität, die "zu einer Art hoch-
sten göttlichen Gesetzes" geworden ist,
verbirgt sich ein irrationaler Kern, ein
"Deus absconditus". Das Kapital ist
dieser verborgene Gott, "der von allen,
die die sichtbaren Seiten der Ökono-
mie inszenieren, ein radikal transzen-
dentales Verhältnis verlangt, will sa-

gen: eine von Frömmigkeit gegenüber
seiner Allmacht getragene Einstel-
lung" (S.33).

Doch, wie gesagt, vermeidet es der
Gott dieser ökonomischen Religion, in
Erscheinung zu treten. "Er ist ein un-
endlich bescheidenes Wesen, auch

wenn er in allem, was mit der Wirt-
schaft zu tun hat, mächtig und provi-
dentiell am Werk ist" (S. 100). Ein
Götze ist er - hier setzt der t/ieo/og/-
sc/ie Argumentationsstrang ein -, weil
Götzen "unerbittlich in ihren Forde-

rungen nach Opfern" sind. Sie sind
nach der biblischen Tradition "Götter
der Unterdrückung die das Leben
der Menschen verschlingen" (S. 10).

WIDERSPRUCH-26/93 175



Wenngleich der Kapitalismus eine "ge-
sellschaftliche Konstruktion mit trü-
gerischen Aussenseiten" (S. 47) ist, so
lässt sich seine perverse Logik doch
ablesen an den Opfern, die er fordert,
der Entleerung und Vernichtung der
konkreten körperlichen Lebensvollzü-

ge. Er "fusst auf einer Spiritualität der

Nekrophilie und der Lebensfeindlich-
keit, die den Menschen nur als Ab-
straktum gelten lässt" (S. 36).

Soweit folgen Hinkelammert und
Assmann im Grunde der Marxschen

Analyse des Kapitals bzw. der Waren-
struktur und ihrer auf einer Realab-
straktion beruhenden "theologischen
Mucken". In den zentralen Kapiteln
ihres Buchs (II. - IV.) gehen sie noch
einen Schritt weiter. Sie machen nun
deutlich, weshalb christliche Theolo-
gie als Theologie - und nicht lediglich
als Ethik oder als Diakonie an den

Geopferten - hier gefordert ist. Sie

zeigen, wie im ökonomischen Paradig-
ma des Marktes ein theologischer Kern
enthalten ist. Es erfordere nämlich "ei-
nen grenzenlosen Glauben daran, dass

einzig und allein ein ökonomisches
Paradigma imstande ist, die Menschen
in dieser Welt - mindestens im Blick
auf die sie bedrängenden ökonomi-
sehen Probleme - glücklich zu machen

(S. 101). Nicht nur das. Indem das

Wirtschaftscredo des Marktes Merk-
male einer "frohen Botschaft" auf-
weist, gibt es den Menschen auch den

nötigen Glauben daran und erlaubt ih-

nen so, die ungeheuren Opfer, die es

fordert, fraglos hinzunehmen und als

sinnvollen Dienst am Leben zu verste-
hen. So kann auch verständlich ge-
macht werden, "wieso die Unterdrük-
ker eigentlich solch einen 'guten Wil-
len' haben und davon überzeugt sind,
der Menschheit einen wohltätigen
Dienst zu erweisen" (S. 213).

Nicht nur die formalen Charakteri-

stika eines "Evangeliums" aber weist
das ökonomische Paradigma des Mark-
tes auf. Es hat sich, so die Grundthese
des Buchs, darüber hinaus den Zentral-
gehalt des Evangeliums - die Einheit
von Nächsten- und Gottesliebe - ange-
eignet und ins Gegenteil verkehrt. Das

Kernstück jüdisch-christlichen Glau-
bens wird von der neuen "ökonomi-
sehen Religion" entführt und für ihre
Zwecke funktionalisiert. Wie konnte
das gelingen? Die Antwort, die Hin-
kelammert und Assmann geben, führt
tatsächlich ins Zentrum der Massen-
Wirksamkeit des Marktsystems: Die-
ses verbindet Eigeninteresse und Näch-
stenliebe in der Weise, dass sie gar
nicht mehr in Konflikt geraten können,
weil der Egoismus von privaten Inter-
essen sich als einziger Weg zum Altru-
ismus und Gemeinwohl erweist - die
unerbittliche Konkurrenz rivalisieren-
der Marktteilnehmer wird zur besten
und wirksamsten Form der Geschwi-
sterlichkeit und Nächstenliebe.

Möglich wird dieses Kunststück
durch das berühmte "geschickte Händ-
chen", mit dem Gott (bei Vico) Sünden
wie Habgier oder Ehrgeiz wieder "hin-
biegt", ja sie zu Tugenden macht, die

zum Glück der Gesellschaft fuhren. So

wird (in der berühmten Formulierung
von Adam Smith) der einzelne Kapita-
list "von einer unsichtbaren Hand ge-
leitet, um einen Zweck zu fördern, den

zu erfüllen er in keiner Weise beab-

sichtigt hat" (2). Der theologische Kern
des neuzeitlichen Paradigmas von Ei-
geninteresse und Marktsystem besteht
in diesem unerschütterlichen Glauben

an die Macht einer Vorsehung, welche
das Böse in Gutes verwandelt und mit-
tels einer privaten Akkumulation der
Sünden das Heil der Gesamtheit er-
wirkt. Der unwiderstehliche Erfolgs-
kurs des ökonomischen Paradigmas
beruht nach Assmann und Hinkelam-

176 WIDERSPRUCH - 26/93



mert darauf, dass es so das Eigeninter-
esse freigesetzt und mit einem dome-
stizierten, aber emotional geladenen

Begriff der Freiheit verschmolzen hat.

Das Resultat gleicht dem, das Ernst
Bloch (etwa in 'Erbschaft dieser Zeit')
für den Nazismus festgestellt hat: Alte
religiöse Träume wurden plötzlich
praktische Wirklichkeit - Nächstenlie-
be "explodierte" marktförmig.

Indem aber die institutionellen For-
men des neuen Paradigmas utopisiert
werden, wird zugleich "dem utopi-
sehen Horizont der Garaus gemacht" -

"fortan verläuft die Geschichte auf fest-

verlegten Schienen" (S. 140 u. 121).
Ein anderes Ethos, andere Auslegun-

gen der Nächstenliebe und anderes
Reden über Gott verlieren ihre gesell-
schaftliche Relevanz und können hoch-
stens noch im Privatbereich oder als

"Anhängsel" und Komplement der

Marktbeziehungen ihr Dasein fristen.
Ausgeschieden werden auch alle Men-
sehen, welche die Voraussetzung von
Marktteilnehmern nicht aufweisen:
wer reale Bedürfnisse, aber keine Ein-
künfte hat, ist unfähig zur Nachfrage.
Im formalen Rationalismus des öko-
nomischen Paradigmas aber ver-
schwinden die Opfer genauso, wie sie

vom Subjekt als individuelles Schick-
sal internalisiert werden.

Das in der Reihe "Bibliothek Theo-

logie der Befreiung" erschienene Buch

von Assmann und Hinkelammert zeigt
in exemplarischer Weise, weshalb kri-
tische Theologien und Wirtschafts-
theorien aufeinander angewiesen sind.
Es zeigt dies an einem zentralen My-
thos der Moderne, der Freiheit des

Individuums mit Selbstregulierung der
Marktstrukturen verschmilzt, und ent-
larvt diese Fetischisierung gesell-
schaftlicher Beziehungen von den un-
terworfenen Subjekten her. An Aktua-
lität hat dieses Thema seit dem Er-

scheinen der brasilianischen Original-
ausgäbe (1989) nichts eingebüsst, im
Gegenteil: Die "Freiheitsmaschine"
(David Friedman) eines "totalen Mark-
tes", der alle gesellschaftlichen Ent-

Scheidungsinstanzen in sich aufsaugt,
ist weiter im Vormarsch (3).

Zu den Stärken des Buches gehört
auch, dass es Opferideologien in reli-
giösem wie säkularem Gewand auf-
deckt und Kriterien zur Beurteilung
"unvermeidbarer" und "notwendiger"
Opfer formuliert, die auch jeder Weg
zur Überwindung der systemerhalten-
den Opfer fordert: Befreiung der Lust
und Freude am Leben und die Aufwer-
tung des Körperlichen sind Hauptele-
mente im Bündel dieser "Antiopferkri-
terien". Breiter ausgeführt wird dieses

Thema der Opfermythen - wie auch
das der theologischen Komplizen-
schaft mit dem Neoliberalismus - in
einem andern Buch Hinkelammerts,
auf das hier nur hingewiesen werden
kann: 'Der Glaube Abrahams und der
Ödipus des Westens'! Es untersucht
die "grosse Utopie der Freiheit", von
der sich die europäische Moderne bis
hin zur "fatalen Mystik des Marktes"
leiten liess, und zeichnet in überzeu-
gender Weise die Domestizierungen
und herrschaftstauglichen Verwand-
lungen nach, die der opferkritische
Freiheits-Glauben Abrahams im Laufe
der abendländischen Geschichte erfah-
ren hat (4).

Beat Dietschy

Anmerkungen

1) Dazu gehören in erster Linie Studi-
en des Ökumenischen Forschungs-
instituts DEI in Costa Rica. Vgl.
Tamez, E., Vidales, R. (Hrsg.): Ca-

pitalismo: violencia y antivida. La

WIDERSPRUCH - 26/93 177



opresiôn de las mayorias y la dome-
sticaciôn de los dioses, DEI, San

José de Costa Rica 1978; Assmann,
H. et al: Die Götzen der Unterdrük-

kung und der befreiende Gott. Ed.

Liberaciön, Münster 1984; Hin-
kelammert, F.J.: Critica a la razön

utôpica. Ed. DEI, San José de Costa

Rica 1984; ders: Die ideologischen
Waffen des Todes. Zur Metaphysik
des Kapitalismus. Ed. Exodus, Frei-

bürg u. Ed. Liberaciön, Münster
1985; ders.: Democracia y totalita-
rismo. Ed. DEI, San José de Costa

Rica 1987; Dussel, E.: La produc-
ciön teörica de Marx. Un comenta-

rio a los Grundrisse. Siglo XXI,
México u. Madrid 1985; ders.: Phi-

losophie der Befreiung, Argument,
Hamburg 1989.

2) Smith, Adam: Der Wohlstand der
Nationen. Eine Untersuchung seiner
Natur und seiner Ursachen, dtv,
München 1990, S. 371.

3) Vgl. Hinkelammert, F.: Kapitalis-
mus ohne Alternative? In: Neue

Wege, Heft Nr. 9, Zürich 1993.

4) Hinkelammert, F. : Der Glaube Abra-
hams und der Ödipus des Westens.

Opfermythen im christlichen Abend-
land. Edition Liberaciön, Münster
1989.

Hans Küng: Projekt Weltethos.
Piper, München/Zürich, 4. Aufl. 1992

(192 S., Fr. 22.50)

Hans Küng will mit dieser schmalen,
für eine breite Leserinnenöffentlich-
keit geschriebenen "Programmschrift"
einen möglichen Ausweg aus der Über-
lebenskrise der Menschheit aufzeigen.
Er ist überzeugt, dass "diese eine Welt,
in der wir leben, nur dann eine Chance

zum Überleben hat, wenn in ihr nicht

länger Räume unterschiedlicher, wi-
dersprüchlicher und gar sich bekämp-
fender Ethiken existieren. Diese eine

Welt braucht das eine Grundethos; die-

se eine Weltgesellschaft braucht ge-
wiss keine Einheitsreligion und Ein-

heitsideologie, wohl aber einige ver-
bindende und verbindliche Normen,
Werte, Ideale und Ziele" (S. 14).

Dass eine Überlebenskrise gegeben

ist, setzt Küng als akzeptiert voraus. Er

erwähnt zu Beginn einige wenige ein-
drückliche Fakten, um die globale öko-
logische und soziale Misere in Erinne-

rung zu rufen, und wendet sich dann
der Frage zu, wie es zur Krise gekom-
men ist, und wie sie überwunden wer-
den kann. Dabei dient ihm der Begriff
"Postmoderne" als "problemstruktu-
rierender 'Such-Begriff"(S. 21), um
die Gegenwart zu verstehen. Begon-
nen hat die "postmoderne Weltord-
nung" (S. 22) laut Küng mit dem Er-
sten Weltkrieg. Die Epoche der Post-
moderne ist gekennzeichnet durch "ka-
tastrophale Fehlentwicklungen" einer-
seits: den Faschismus, den Militaris-
mus und den Kommunismus, durch
Vorzeichen einer neuen, friedlichen
Weltordnung andererseits. Küng meint
damit insbesondere die Friedensbewe-

gung, die Frauenbewegung, die öku-
menische Bewegung und Ansätze dazu,
dass sich der Eurozentrismus zu einem

178 WIDERSPRUCH - 26/93



Polyzentrismus wandelt. In der Ge-

genwart mehren sich nach Kling die

"Grenzerfahrungen": Die negativen
Aspekte der Atom-, Computer- und

Gentechnologie und ökologische Ka-

tastrophen machen deutlich, dass ein

tiefgreifender Wandel notwendig ist.
Dieser Wandel zeichnet sich auch be-

reits ab: Konturen einer postimperiali-
stischen, postkapitalistischen, postso-
zialistischen, postpatriarchalen und

plural-ganzheitlich ausgerichteten
Weltkonstellation sind nach Küng be-

reits erkennbar. Er diagnostiziert und

begrüsst einen "epochale(n) Paradig-
menwechsel" und ordnet seine Idee
eines Weltethos diesem Paradigmen-
Wechsel zu. "Die Moderne ist zu affir-
mieren in ihrem humanen Gehalt, zu
negieren in ihren inhumanen Grenzen
und zu transzendieren in eine neue,
differenzierte, pluralistische Synthese
hinein." (S. 45)

Die Weltreligionen können nach

Küng im globalen Paradigmenwechsel
und dem Verblassen des "bipolaren
politisch-wirtschaftlich-militärischen
Antagonismus zweier Supermächte"
(S. 24) eine besondere Aufgabe über-
nehmen: sie können und sollen die
"Maximen elementarer Menschlich-
keit" (S. 82), die - so Küngs These - in
allen Religionen als Appell vorhanden

sind, in die globale Umkehrbewegung
einbringen. Diese Fähigkeit unter-
scheidet die Religion von der Philoso-
phie, denn die Philosophen denken

zwar auch über gutes Leben nach, sie

haben aber keine Handhabe, zum mo-
raiischen Handeln auch zu verpflich-
ten, denn die Notwendigkeit morali-
sehen Handelns - geschweige denn
bestimmter Maximen - lässt sich rein
rational nicht schlüssig begründen.
Angesichts der unbedingten Notwen-
digkeit moralischen Handelns in der

Überlebenskrise plädiert Küng dafür,
übergeordnete Verbindlichkeiten "in
einem vernünftigen Vertrauen" (S. 77)
anzunehmen, statt sich um die Mög-
lichkeit rationaler Begründbarkeit von
Moral zu streiten. Trotz ihrer konflikt-
reichen Geschichte traut Küng also
den Weltreligionen zu, im Dialog mit-
einander das neue Weltethos aus tradi-
tionellen humanen Grundeinsichten
heraus aufzubauen und zur Geltung zu

bringen. Voraussetzung dafür, dass

dies gelingen kann, ist ein selbstkriti-
scher interreligiöser Dialog vor dem

Hintergrund gemeinsamer "plane-
tarische(r) Verantwortung" (S. 51).
Letztes Kriterium dieses Dialogs ist
nach Küng das, was er "wahre Mensch-
lichkeit" (S. 121) nennt. "Sollte es

nicht möglich sein, mit der Berufung
auf die gemeinsame Menschlichkeit
aller Menschen ein allgemein-ethi-
sches, ein wahrhaft ökumenisches
Grundkriterium zu formulieren, das auf
dem Humanum, dem wahrhaft
Menschlichen, konkret auf der Men-
schenwürde und den ihr zugeordneten
Grundwerten, beruht?" (S. 119)

Küng bemüht sich im weiteren um
eine Methodologie dieses interreligiö-
sen Dialogs. Es geht zunächst darum,
herauszuarbeiten, was allen Religio-
nen hinsichtlich ihres Ethos gemein-
sam ist. Küng ist überzeugt, dass sich
in allen Weltreligionen vergleichbare
ethische Perspektiven auffinden las-

sen; allen geht es im Grunde um das

Wohl des Menschen, alle verkünden
"Maximen elementarer Menschlich-
keit" (S. 82): die Verbote zu töten, zu
lügen, zu stehlen etc. Alle vertreten
eine Ethik des "rechten Masses" und
kennen die goldene Regel: "Was du
nicht willst, das man dir tu', das füg'
auch keinem andern zu". Alle bieten
einen letzten Lebenssinn als Motivati-

WIDERSPRUCH - 26/93 179



onsgrundlage für sittliches Handeln
und einen allgemeinen Sinnhorizont
für menschliches Leben. Diese Ge-

meinsamkeiten aller Religionen sind
geeignet, das geforderte Weltethos zu
begründen, sofern die Religionen be-

ziehungsweise ihre Führer sich nicht
in Absolutheitsansprüchen verbarrika-
dieren, sondern sich ihrer gemeinsa-
men planetarischen Verantwortung
stellen. Ziel ist ein gemeinsames Ba-
sisethos, das aber weiterhin von unter-
schiedlichen religiösen Mythen, Dog-
men und Glaubenssystemen begründet
wird. Nicht alle Menschen sollen das-

selbe glauben, sondern alle sollen sich
auf dieselben Maximen elementarer
Humanität verpflichten, dann ist ein

Ausweg aus der Katastrophe möglich.
Irgendwie klingt das alles sehr plau-

sibel. Nur habe ich mir als Feministin
angewöhnt, dem verbreiteten Setting
"Weisser männlicher Europäer erklärt
mir die Welt und liefert auch gleich
alle Problemlösungen mit" zu miss-
trauen. Wie entscheidend ist es eigent-
lieh, ob es sich beim erklärenden Mann
um den Papst selber oder um den pro-
minentesten Papstkritiker handelt?

Küng lobt zwar mehrfach die inno-
vative Rolle der Frauenbewegung, er-
wähnt aber in seinem ausführlichen
Anmerkungsapparat mit Ausnahme
von Dorothee Solle keine Frau; Doro-
thee Solle wirft er in dieser einzigen
Bezugnahme auf den feministischen
Diskurs vor, sie habe bei ihm abge-
schrieben (S. 179). Aus Küngs Aus-
führungen geht denn auch nicht her-

vor, was an der Frauenbewegung ei-

gentlich so innovativ sein soll. Er ar-
beitet mit Schlagworten wie 'Empan-
zipation, Gleichheit und Partnerschaft',
die in der Frauenbewegung selbst um-
stritten sind und macht die Befreiung
der Frauen im wesentlichen an ihren

sich verändernden Beziehungen zu
Männern fest: Frauen sollen sich eman-
zipieren von Männern, sie sollen gleich
werden wie Männer und in Partner-
schaft leben mz7 Männern. Im Femi-
nismus geht es aber je länger je weni-

ger darum, wie Frauen ihr Verhältnis
zu Männern verändern wollen, son-
dem dämm, wie sie sich, nachdem ihr
"natürliches Wesen" jahrhundertelang
auf die Mann-Bezogenheit festgelegt
worden ist, in ein Verhältnis zu anäe-

ren Frauen setzen wollen. Gerade

wenn Feministinnen Querverbindun-
gen zwischen der sogenannten Frauen-

frage und der Ökologieproblematik
herstellen, verweisen sie auf das

Grundübel, dass Frauen, Natur, nicht-
westliche Kulturen, Menschen mit
Behinderungen u.a. als Objekte auf
ihre Abhängigkeit vom kontrollieren-
den Subjekt Mann-Mensch festgelegt
worden sind. Die Lösung liegt nicht in
einer "partnerschaftlichen" Neugestal-
tung dieses Abhängigkeitsverhältnis-
ses, sondern in dessen Auflösung.

Und: geht es nach der Dekonstrukti-
on des Begriffsfeldes "Mensch/
Menschlichkeit" als eines androzen-
trischen Konzeptes an, ausgerechnet
dieses Prinzip "Menschlichkeit" zum
übergreifenden Kriterium des interre-
ligiösen Dialogs zu erheben, an dem
im übrigen laut Küng in erster Linie
die "religiösen Führer" beteiligt sein
sollen? Ich fürchte, dass ein Theologe,
der die implizite Parteilichkeit des

Konzeptes in der ez'ge/ze/z Ku/Uzr nicht
reflektiert, schwerlich in der Lage ist,
mit Angehörigen a/zäew Kultureren
über Menschlichkeit zu kommunizie-

ren, ohne Herrschaft auszuüben.

Möglicherweise ist Küngs Entwurf
gut gemeint. Leute aber, die dieses
Buch freudig als Initialzündung eines
weltweiten religiös-ethischen Zusam-

180 WIDERSPRUCH-26/93



menschlusses zugunsten des Überle-
bens aller begrüssen, müssen wohl ge-
warnt werden. Allzuviel von dem, was
Küng als Neuheit vertritt, beruht auf
schlichtem Männerverstand, dem zu
misstrauen, wir Frauen gute Gründe
haben.

Ina Praetorius

Ausführlicheres zur feministischen Ausein-
andersetzung mit Hans Küngs "Projekt
Weltethos" findet sich in: Neue Wege 1993,
H. 12.

Soeben erschienen ist Hans Küng/Karl-Jo-
sef Kuschel (Hg.): Erklärung zum Welt-
ethos. Die Deklaration des Parlamentes der

Weltreligionen. München/Zürich 1993.

Gerhard Schulze: Die Erlebnisge-
selllschaft. Kultursoziologie der Ge-

genwart. Campus, Frankfurt/Main
1992, (765 S., Fr. 50.80)

Gerhard Schulze macht in seiner gross-
angelegten, empirisch fundierten Un-
tersuchung den Versuch, den sozialen
Aufbau unserer modernen westlichen
Gesellschaft unter der Optik der Le-
bensmotivation des Individuums zu
beschreiben. Darin folgt er der Indivi-
dualisierungsthese in der Soziologie,
wie sie etwa von Ulrich Beck verschie-
dentlich erläutert worden ist; gleich-
zeitig ist sein Konzept einer Gesell-
schaftsanalyse auch selber theoreti-
scher Ausdruck dieser stattgefundenen
Individualisierungsprozesse.

Schulzes Ausgangshypothese lautet:
Die Erlebnisorientierung ist für den
Menschen der modernen westlichen
Gesellschaft die Basismotivation so-
zialen Handelns (entsprechend Max
Webers "subjektiv gemeinten Sinns
sozialen Handelns"). Dieses Motiv
macht dann letztlich die Gesellschaft
zur "Erlebnisgesellschaft". Der vielzi-
tierte und in der sozialen Wirklichkeit
ja wohl auch tatsächlich zu beobach-
tende "Erlebnismarkt" etwa ist der für
die Erlebnisgesellschaft adäquate
Markt: Der Erlebnisorientierung der

Konsumenten entspricht auf der An-
bieterseite der Erlebnismarkt. Seit ei-
niger Zeit geht es nicht mehr um die
Qualität, Dauerhaftigkeit oder ästheti-
sehe Attraktivität der angebotenen Pro-
dukte oder Dienstleistungen, sondern
um deren "Erlebniswert". "Von der
Produktequalität zur Erlebnisqualität",
so war kürzlich eine GDI-Tagung beti-
telt, an der betont wurde, dass ohne
"emotional design", ohne bewusstes
Anbieten einer ganz bestimmten Er-
lebnisatmosphäre im Zusammenhang
mit einem bestimmten Produkt, kein
erfolgreiches Marketing mehr reali-
siert werden könne.

Das Vorherrschen der Erlebnisori-
entierung als soziales Handlungsmo-
tiv bedeutet historisch eine neue Qua-
lität. Während es (z.B. typisch für die
traditionelle Gesellschaft) als sinnvoll
galt und auch subjektiv so empfunden
wurde, ein gottgefälliges Leben zu füh-
ren oder ein Leben im Dienst eines
weltlichen Herrschers, ein leistungs-
orientiertes Leben oder ein Leben im
Dienste einer Sache, bedeutet Erleb-
nisorientierung, dass das "Projekt des
schönen Lebens" zum dominanten Le-
bensinhalt und Motiv des sozialen
Handelns wird. Was aber heisst in die-
sem Zusammenhang "schön"?

Erlebnisorientiertes Handeln ist in-

WIDERSPRUCH - 26/93 181



nenorientiertes Handeln, die Kriterien
liegen im Individuum selber, "schön"
ist ein Erlebnis dann, wenn es subjek-
tiv als "schön" empfunden wird, oder,
mit den Worten Schulzes: Das Projekt
des schönen Lebens erscheint als "Ab-
sieht, die Umstände so zu manipulie-
ren, dass man darauf in einer Weise

reagiert, die man als schön reflektiert."
Damit sind zweifellos zwei für die
individualisierte Gesellschaft typische
Merkmale sozialen Handelns ange-
sprochen: Wahlfreiheit und Unsicher-
heit. Konsequenz ist eine ebenfalls ty-
pische extreme Ichbezogenheit des

scheinbar autonomen Subjekts bei

gleichzeitiger Abhängigkeit von aus-

sengesetzten Kriterien im Gegensatz
zu traditionell verwurzelten wie klas-
sen- oder schichtspezifischen, famili-
är oder religiös bedingten.

Das Individuum ist in der Gestal-

tung seines Lebens angewiesen auf all-
tagsästhetische Kriterien, da selbst die

alltäglichste Handlung "erlebnisorien-
tiert" ist (was man isst, wie man mit-
einander redet, Freundschaft und Nach-
barschaft pflegt, wie man sich kleidet,
wie man wohnt). Schulze unterschei-
det drei kulturelle Orientierungssche-
mata, die die alltagsästhetischen Zei-
chen liefern: das Hochkulturschema,
das Spannungsschema und das Trivial-
schema. Im Rahmen dieser drei Sehe-

mata orientiert sich das Individuum
und gruppiert sich - alltagsästhetisch
motiviert - zusammen mit andern In-
dividuen zu sozialen Milieus. Er unter-
scheidet deren fünf: das Niveaumilieu
(Hochkulturschema), das Integrations-
milieu (gemischt orientiert am Hoch-
kulturschema und Trivialschema), das

Harmoniemilieu (Trivialschema), das

Unterhaltungsmilieu (Spannungssche-
ma) und das Selbstverwirklichungs-
milieu (gemischt orientiert am Hoch-

kulturschema und am Spannungssche-
ma). Das Selbstverwirklichungsmi-
lieu, das seinen Namen aus der Vor-
Stellung seiner Angehörigen bezieht,
es gälte, einen inneren "wahren" Kern
zu verwirklichen, ist nach Schulze ge-
genwärtig - ähnlich wie das Bürger-
tum im letzten Jahrhundert - das kultu-
rell prägende Milieu (obwohl es gleich-
zeitig zahlenmässig das kleinste ist).

Da sich soziale Milieus aufgrund
von Beziehungswahl konstituieren
(nicht mehr Beziehungsvorgabe wie in
der hierarchisch strukturierten Gesell-

schaft), ist vor dieser Entscheidung
ein "kulturspezifischer Blickwechsel"
vonnöten. Dies erfordert eine erhöhte
Aufmerksamkeit des Individuums be-

züglich alltagsästhetischer Zeichen.
Sie dienen quasi als Erkennungsmar-
ke; hier ist es, wo der Markt denn auch

tüchtig einhakt: bei der Identifikation
über Konsumtrends, Publika von ganz
bestimmten "Erlebnisstätten" (Discos,
Kneipen etc.), Szenen. Gerade für jün-
gere Leute spielt dieses Sich-gegen-
seitig-wahrnehmen über Konsum-
trends eine wichtige Rolle. Deshalb
sind z.B. Markenzeichen auf Kleidern
so wichtig: La Coste T-Shirts, All-
Star-Turnschuhe, Chicago-Bulls-Käpp-
chen sind mehr als nur modische Ac-
cessoires.

Schulze postuliert als Kernthese ei-

nen "erlebnisästhetisch" motivierten
Gesellschaftsaufbau im Unterschied
zum sozioökonomisch motivierten
Klassen- oder Schichtmodell. Gewiss

spielen sozioökonomische Kriterien
auch in Milieukriterien hinein, aber sie

sind deutlich zugunsten von Kriterien,
die für die Erlebnisgesellschaft typisch
sind, zurückgenommen. Hauptsächli-
che Variabein sind Lebensalter und
Bildungsgrad. Eine entscheidende Be-

deutung hat die Lebensmitte (40 Jah-

182 WIDERSPRUCH - 26/93



re). Sie erscheint als Scheidepunkt der

subjektiv/objektiven Zugehörigkeit zu
den jüngeren (Selbstverwirklichung-
und Unterhaltungs-) respektive älteren

(Harmonie-, Integrations- und Niveau-)
Milieus.

Der Milieu-Aufbau der Gesellschaft
hat seine Auswirkungen auf das Ver-
hältnis der Individuen zur Gesellschaft,
zur Oeffentlichkeit und somit letztlich
auf die Politik. Schulze spricht in die-

sem Zusammenhang von einer "Ent-
kollektivierung von Wirklichkeitsmo-
dellen". Er stellt drei Gesellschaftsbil-
der einander gegenüber, um dasjenige
der Erlebnisgesellschaft zu konturie-
ren: In der Industriegesellschaft
herrschte ein hierarchisches Wirklich-
keitsmodell vor, anschliessend in ei-

nem Übergangsstadium (Ende der 60er
bis anfangs der 80er Jahre) ein hori-
zontal/konflikthaftes Wirklichkeits-
modell, während gegenwärtig in der

Erlebnisgesellschaft anstelle einer
Vorstellung von gesamtgesellschaftli-
chen Grossgruppenkonstellationen ein
"Milieuethnozentrismus" tritt: "Es exi-
stieren verschiedene Geschmacksgrup-
pen nebeneinander, ohne sich in ihrem
Denken aufeinander zu beziehen."
(S.789) Diese Feststellung dürfte in
Anbetracht der aktuellen Parteien- und
Demokratieverdrossenheit bedenkens-
wert sein.

Wo liegen die Stärken, wo die
Schwächen von Schulzes kultursozio-
logischer Analyse? Zuerst einmal ist
es wichtig zu erwähnen, dass Schulze
seine Untersuchung vor rund zehn Jah-

ren in der Stadt Nürnberg begonnen
hat, also vor der Wiedervereinigung
Deutschlands und vor der massiven
Wirtschaftskrise in der westlichen
Welt. Die Erlebnisgesellschaft ist eine

rundum saturierte Gesellschaft. Diese

für weite Teile der Bevölkerung er-
reichte oder scheinbar erreichbare Sa-

turiertheit hat seit 1989/90 einen ent-
scheidenden Einbruch erfahren. An-
stelle der Erlebnisorientierung tritt für
immer mehr Menschen wieder die
Überlebensorientierung. Die entspre-
chenden Konflikte sind heute unüber-
sehbar. Gerade für das Verständnis der

gegenwärtigen Konflikte ist aber die
These vom Milieuethnozentrismus er-
hellend. Und wie eingangs kurz er-
wähnt: Schulzes Analyse folgt dem

Individualisierungsansatz in der So-

ziologie, der aber gleichzeitig sympto-
matisch für seine Wahrnehmung von
gesellschaftlicher Realität ist. Die prä-
gnante Beschreibung des Selbstver-
wirklichungsmilieus als Prototyp der
Erlebnisgesellschaft erscheint auch als

Resultat der eigenen erlebnisorientier-
ten Optik, die, wenn der Verdacht
stimmt, eine Minderheitenoptik ist.

Dennoch: Schulze hat auf einer be-
schreibenden und vor allem verstehen-
den Ebene zentrale Charakteristika
unserer Gesellschaft zutreffend aufden
Punkt gebracht und zwar in einer selte-
nenen Verbindung von soziologischer
Theorie und alltagskulturellen Beob-
achtungen. Folgt man der idealtypi-
sehen Methode von Max Weber - und
ich interpretiere Schulzes Arbeit
durchaus als ein Werk der verstehen-
den Soziologie -, dann ist seine Typi-
sierung von sozialen Milieus und kul-
turellen Orientierungsschemata plau-
sibel. Ein grosses Plus und ausserdem
ein Lesegenuss bleiben seine idealty-
pischen Milieubeschreibungen, an die

- so wäre es Schulze zu gönnen - eine

Kultursoziologie der 90er Jahre mögli-
cherweise anknüpfen wird.

Ruth Hungerbühler

WIDERSPRUCH - 26/93 183



Serge Faubert: Une secte au coeur de

la République. Ed. Calmann-Lévy. Pa-

ris 1992.

Friederike Valentin/Horand Knaup:
Scientology - der Griff nach Macht
und Geld. Herder, Freiburg 1992 (157
S„ Fr. 14.80)

Jörg Herrmann (Hg.): Mission mit
allen Mitteln - Der Scientology-Kon-
zern auf Seelenfang. Rowohlt, Rein-
bek 1992 (222 S., Fr. 15.50)
Liane von Billerbeck / Frank Nord-
hausen: Der Sekten-Konzern. Seien-

tology auf dem Vormarsch. Links, Ber-
lin 1993 (319 S., Fr. 24.80)

Entgegen ihrer Selbstdarstellung als
"Kirche" hat die von Lafayette Ron
Hubbard begründete Scientology/Dia-
netik nicht viel mit Religion zu tun.
Das Etikett diente - inzwischen haben
sich verschiedene Gerichte gegen die-
se Zuordnung ausgesprochen - wohl
eher dazu, gewisse Vorteile (Image-
pflege, Steuern und juristische Behand-

lung) zu erlangen. Im allgemeinen wird
die weltweit etwa 6-8 Millionen Mit-
glieder zählende Scientology den "Psy-
chokulten" bzw. den "destruktiven
Kulten" zugeordnet. Sie gehört also zu
jenen Gruppierungen, die mit der sy-
stematischen Anwendung von Psycho-
techniken versuchen, die Gedanken,
Gefühle und Verhaltensweisen ihrer
Mitglieder zu beeinflussen und zu kon-
trollieren. Welche Techniken dabei

angewendet werden und zu welchen
Abhängigkeiten und Persönlichkeits-
Veränderungen sie führen können, ist
in zahlreichen Publikationen beschrie-
ben worden.

In neueren Veröffentlichungen tritt
ein anderer Aspekt zunehmend in den

Vordergrund: das Streben nach wirt-
schaftlicher und politischer Macht. Der

Journalist Serge Fauèer/ überraschte
in Frankreich mit der Enthüllung, dass

Scientologen bis in hohe Stellen der
staatlichen Verwaltung hinein präsent
seien. Was deutschsprachige Publika-
tionen darlegen, ist weniger sensatio-

nell, doch nicht minder brisant. Zwei
Publikationen aus dem Jahre 1992 be-
inhalten einen oder mehrere Abschnit-
te zur scientologischen Expansion in
Wirtschaft und Politik. Unter dem Ti-
tel "Auf leisen Sohlen - die ökonomi-
sehe Dimension von Scientology" ver-
sucht der Journalist //oran</ Knau/j,
anhand der bekannten Fälle Merkmale
dieser wirtschaftlichen Einflussnahme
herauszuarbeiten. Sie erfolgt meistens

verdeckt, Zielunternehmen sind Klein-
und Mittelbetriebe, öffentliche Dien-
ste, Industrie- und Handelskammern
sowie Medieneinrichtungen. Angegan-

gen werden in der Regel Personen aus
der Führungsebene, denen (Personal-)
Beratungstätigkeit angeboten wird.
Nehmen sie diese in Anspruch, so wer-
den bald einmal Mitarbeiterinnen zu
Scientology-Kursen aufgeboten, gele-
gentlich unter Androhung der Kündi-
gung. Nach Aussagen des Scientolo-
gy-Sprechers Jürg Stettier wurden in
der Schweiz bereits 1991 zweihundert
Unternehmen nach scientologischen
Prinzipien geführt. Ein Grossteil sol-
cher Unternehmen wird vom WISE
(World Institute of Scientology Enter-

prises), einer Unterorganisation von
"Scientology-Church", kontrolliert.

Viel konkretes Material zum Thema
enthält ein Beitrag des PolitologenJo>g
//ermann im Sammelband, der einige
bemerkenswerte Aufsätze zum Pro-
blembereich Scientology (über die
rechtlichen Grundlagen, über Bürger-
initiativen und andere gesellschaftli-
che Reaktionen gegen den Psychokon-
zern) enthält. Zu einer Erweiterung

184 WIDERSPRUCH-26/93



führt SwA/urnfScZ/rcWe« Beitrag "Der
Griff nach Osten - Scientologische
Beutezüge im ehemaligen Arbeiter-
und-Bauern-Staat". Eher überraschend
ist seine Feststellung, dass die Hub-
bardsche Heilslehre in den neuen Bun-
desländern offenbar nur geringen An-
klang findet, so dass sich die Organisa-
tion auf den wirtschaftlichen Bereich
konzentriert. Hier hat sie mehr Erfolg,
gilt es doch in kürzester Zeit Manage-
ment-Technologien sich anzueignen,
die in einer Umwelt Erfolg verspre-
chen, welche an den krudesten Man-
chester-Kapitalismus erinnert. Und das

tun Hubbards Anweisungen, am frei-
mütigsten seine Devise: "Mache Geld,
mache mehr Geld, sorge dafür, dass

andere Geld machen."
Als "den traurigen, vielleicht aber

folgerichtigen Tiefpunkt pervertierter
abendländischer Erlösungsvorstellun-
gen" wird Hubbards Weltbild von Zw-
«e vo/i ß/7/erftecA und F/a;iA TVorrf/iau-

sen in einer ausgezeichneten, in die-
sem Frühjahr erschienenen Recherche
über den Einfluss von Scientology auf
Politik und Wirtschaft bezeichnet. Sie
beschränken sich dabei nicht auf
Deutschland (mitsamt den neuen Bun-

desländern), die Schweiz und Öster-

reich, sondern untersuchen auch das

aggressive scientologische Vordringen
in die neuen Staaten Osteuropas. Sie

bestätigen, was in den bereits genann-
ten Publikationen zu lesen ist. Darüber
hinaus beachtenswert sind ihre Anga-
ben zu den Auswirkungen einer Seien-

tology-"Betriebsführung": Typisch
sind eine arbeiterfeindliche Politik und
eine erhebliche Instabilität, da offen-
bar viel Geld in die Scientology-Zen-
trale abfliesst.

Die Untersuchungen legen eine
Schlussfolgerung nahe, die im Bereich
der "Kulte" kaum erwartet wird: Nicht
an hilflose, ich-schwache Menschen in
Lebens- und Sinnkrisen richtet sich die

Scientology-"Mission", sondern an
erfolgssüchtige Karrieristinnen. Da-

vor, Scientology oder ähnliche Grup-
pierungen als blosse Fremdkörper in
unserer Gesellschaft zu betrachten,
warnt Jörg Herrmann in der Einleitung
zu seinem Sammelband. Einen ange-
messenen Umgang mit ihnen ermögli-
che allein die Einsicht, "dass die My-
then der Kulte oft nichts anderes sind
als Karikaturen der Mythen unserer
Kultur."

Heinz Hug

STUDIENBIBLIOTHEK
zur Geschichte der
Arbeiterinnenbewegung
Quellenstr. 25 (Hinterhof)
8005 Zürich
Tel. 01/271 80 22

40'000 Bücher - 1'500 Zeitungs- &
Zeitschriftentitel - Speziaisammei-
gebiete - Plakate - Flugblätter-
Personen- & Organisationsarchi-
valien

Montag - Freitag : 9-13 & 14-18 Uhr

WIDERSPRUCH-26/93 185



Jessica Benjamin: Die Fesseln der
Liebe. Psychoanalyse, Feminismus
und das Problem der Macht. 3. Aufl.,
Stroemfeld, Basel/Frankfurt, 1990

(274 S„ Fr. 38.-)

Jessica Benjamin: Phantasie und Ge-
schlecht. Psychoanalytische Studien
über Idealisierung, Anerkennung und
Differenz. Nexus 1, Stroemfeld, Ba-

sei/Frankfurt, 1993 (172 S., Fr. 38.-)

Eine erste Bekanntschaft mit Jessica

Benjamins Denkansatz war schon 1985

zu machen, als ihr Aufsatz "Die Fes-

sein der Liebe: Zur Bedeutung der

Unterwerfung in erotischen Beziehun-
gen" in der Zeitschrift "Feministische
Studien" erschien (Heft 2/85), eine
Vorstudie des nun seit 1990 bereits in
3. Auflage auf deutsch vorliegenden
Buches. Spannend war damals die The-
matik: Gleichzeitig mit dem Beginn
einer Welle von Diskussionen zu Por-

nographie und sexueller Gewalt wähl-
te Benjamin ausgerechnet Reages Ro-

man "Histoire d'O.", nicht als ein wei-
teres Beispiel für männliche Gewalt
und weibliche Verletzlichkeit, sondern
als eine paradigmatische Beschreibung
polarisierter Arrangements in den Ge-

Schlechterbeziehungen, in denen ge-
scheiterte Differenzierungsprozesse
umgemünzt und zur Befestigung von
Herrschaft verwertet werden. Die Au-
torin schlug vor, sich auf O's Geschieh-
te einzulassen, um die darin eingefro-
renen Potentiale von Triebwünschen,
Behauptung von Eigenwillen und
Sehnsucht nach der sicheren Präsenz
einer anderen Person zu entdecken -

Elemente, die zur Herausdifferenzie-

rung von Subjektivität, der "psychi-
sehen Geburt des Menschen" nicht feh-
len dürfen.

Neugierde weckte auch die Metho-

de: Benjamin versuchte offensichtlich,
Kritische Theorie, psychoanalytische
Entwicklungspsychologie und femini-
stische Gesellschaftskritik miteinan-
der in Verbindung zu setzen. Dieser
Versuch führte manchmal zu verwirr-
liehen Passagen, so z.B. wenn vom
"erotischen Herrschaftsverhältnis" die
Rede war. Der Begriff der Herrschaft
(im Original "domination") wurde und

wird bei Benjamin allerdings auf ver-
schiedenen Ebenen zwischen histori-
sehen Vergesellschaftungsformen und
individuellen Verhaltensweisen schil-
lernd verwendet, ebenso wie die Be-

griffe "Subjekt" und "Objekt", die in
der Tradition des kritischen Diskurses
etwas anderes bedeuten als in der psy-
choanalytischen Metapsychologie.

Solches Schillern der Begrifflich-
keit ist Benjamin seit Erscheinen ihres
Buches angekreidet worden (vgl. Hei-
di Staufenberg: Ende des ödipalen Dra-
mas? Jessica Benjamins "Die Fesseln
der Liebe", in: Herrschaft, Anpassung,
Widerstand. Ethnopsychoanalyse 2,
Frankfurt 1991). Es bietet aber auch
eine nicht zu unterschätzende Mög-
lichkeit, durch die Annäherung von
Heterogenem dem Denken Räume zu
eröffnen und die verborgene Verwandt-
schaft von zunächst scheinbar Unter-
schiedlichem erkennbar zu machen.
Herbert Marcuse erzielte eine ähnliche
Wirkung, wenn er in "Eros and Civili-
zation" durch den Terminus "repressi-
on" die Bedeutungsebenen von Ver-
drängung (intrapsychisch) und Unter-
drückung (gesellschaftlich) verklam-
merte.

Und hier bin ich bei den Gesichts-
punkten angelangt, von denen aus ich
Jessica Benjamins Buch auch drei Jah-

re nach seinem Erscheinen immer noch

zur Lektüre oder Wiederlektüre emp-
fehle: weil es Traditionen einer psy-

186 WIDERSPRUCH - 26/93



choanalytischen Sozialpsychologie
kritisch aufnimmt und weiterfuhrt und
damit psychoanalytisches wie femini-
stisches Nachdenken und Diskutieren

anzuregen vermag. Programmatisch
und nicht ohne rhetorischen Trommel-
wirbel knüpft Benjamin bei der Debat-
te um die Grundlagen und die Stabiii-
sierungsfaktoren von Herrschaft inner-
halb der Tradition psychoanalytischer
Gesellschaftskritik in der Linie von
Freud über Reich zu Horkheimer/Ador-
no und Marcuse an - einer Debatte, die,
wie sie spitz formuliert, "ausschliess-
lieh in einer Männerwelt stattfindet",
wo der Machtkampf zwischen Vater
und Sohn entbrennt und keine Ausein-
andersetzung zwischen Mann und Frau

vorgesehen sei (S. 10). Diese Ausspa-

rung der Frau als Anderer mit Eigen-
willen kommt ihrer stillschweigenden
Unterordnung unter den Mann gleich,
und hier, so Benjamins Verdacht, be-

ginnt eine latente Kompüzität der psy-
choanalytischen Gesellschaftskritik
mit einer Wurzel von Herrschaft über-

haupt: der Auflösung der Spannung
zwischen den Geschlechtern in einer

Komplementärbeziehung.
"Herrschaft und Unterwerfung", so

Benjamins These, "entspringen aus ei-

nem Zusammenbruch der notwendi-

gen Spannung zwischen Selbstbehaup-
tung und gegenseitiger Anerkennung"
(S. 15), einer prekären Spannung, die

es ermöglicht, den anderen/die andere

als gleichwertig und eigenständig
wahrzunehmen. So knüpft Benjamin
bei Hegels Paradoxon der Anerken-

nung an, bestreitet im folgenden nun
aber die Unausweichlichkeit seines

Ausgangs in die Herrschaftsbeziehung
zwischen Herrn und Knecht. Hegels
Konstruktion beruhe letztlich auf der
modernen Prämisse eines "Entweder-
oder" zwischen Selbständigkeit und

Selbstbestätigung, Abhängigkeit und
Autonomie und auf der Konstruktion
eines Subjekts, das sich als absolut und
allein setzen müsse und mithin "kein
Bedürfnis nach dem Anderen schlecht-
hin" habe, sondern diesen als Mittel zu
seiner Selbstgewissheit benötige (S.

35). Dieses Konzept des Subjekts keh-

re in der Psychoanalyse wieder im
Entwurf eines tendenziell selbstbezo-

genen, monadischen Ich und in psy-
choanalytischen Entwicklungsmodel-
len, die das Erreichen von Autonomie
durch Internalisierungsprozesse in den

Vordergrund stellen. "Die Struktur der

Individuation, die unsere ganze Kultur
durchdringt und die die Ablösung ge-
genüber der Abhängigkeit überbewer-
tet, ist nicht durch deren spiegelbildli-
ches Gegenteil einfach aufzuheben.
Vielmehr muss sich die Kritik von der
Vision einer Balance leiten lassen, bei
der keiner der beiden Pole gegenüber
dem anderen privilegiert ist, bei der
das Paradoxon erhalten bleibt." (S. 82).
Benjamin entfaltet nun unter Rekurs
auf neuere entwicklungspsychologi-
sehe Ansätze (Daniel Stern: The Inter-
personal World of the Infant) und die

eigenwillige Weiterentwicklung der
Objektbeziehungstheorie von Winni-
cott einen komplexen Ansatz, der das

alte genuin psychoanalytische Projekt,
in Spannungen zu denken, neu produk-
tiv zu machen versucht. Zentral für
ihre Perspektive ist die Vorstellung
vom intersubjektiven Raum, in der die
Krise der Konfrontation mit einer an-
deren Subjektivität sich überhaupt erst
entwickeln und schliesslich ausgehal-
ten werden könnte.

Benjamin geht von der sadomaso-
chistischen Szene aus, die nicht nur als

Folge eines Gewaltverhälnisses ver-
stehbar ist, sondern in der in einem
Zwei-Personenstück auch Ambivalen-

WIDERSPRUCH- 26/93 187



zen agiert werden, die mit Individuati-
ons- und Separationsprozessen einher-

gehen und deren Kern im schmerzli-
chen Verlust der Allmachtsillusion und
in der kränkenden Wahrnehmung des

Eigenlebens der anderen liegt. Diese
Krise tritt in der kindlichen Entwick-
lung unweigerlich ein und wird ge-
schlechtsspezifisch kompliziert durch
die Entdeckung des Geschlechtsunter-
schieds mit den damit verbundenen
kulturellen Konnotationen. Sie ist für
Benjamin eine Schlüsselstelle, an der
die "Fesseln der Liebe" reproduziert
werden, die einen "Ausgang aus der

Unmündigkeit" für beide Geschlech-

ter unmöglich machen: Das eine bleibt
gefangen in falscher Distanz und Kon-
trolle, das andere in seiner Bereitschaft,
auf Anerkennung des eigenen Willens
zu verzichten und an der Macht ande-

rer zu partizipieren. Beide Positionen
halten Allmachtsvorstellungen auf-
recht. Im sadomasochistischen Arran-
gement ist in entstellter Form der
Wunsch aufbewahrt, durch den ande-

ren doch noch "zur Welt zu kommen",
die Isolation durchbrechen zu können -

und darin die Angst vor der Verände-

rung. Wenn ich Benjamin richtig ver-
stehe, so sieht sie die Chance zur Er-
schütterung der Polarisierung in der

beschleunigten Rationalisierung der

Gesellschaft, die mit ihrer Leugnung
der Abhängigkeit die Individuen über-
lastet (vgl. U. Beck/E. Beck-Gerns-
heim: "Das ganz normale Chaos der
Liebe" und Ch. Borer/K. Ley "..und sie

paaren sich wieder", die solche Über-

lastungsphänomene auch als Potentia-
le von Aufbrüchen beschreiben).

In ihrer Anknüpfung an die Traditi-
on von Marcuse und das Projekt der

psychoanalytischen Sozialpsychologie
der Frankfurter Schule führt Benjamin
etwas von dem vor, was sie postuliert:

die Suche nach Anerkennung als Un-
terschiedene, die nicht bruchlos über-
nehmen kann, was sie vorfindet, aber
auch mit dem Selbstbewusstsein an-

tritt, dem anderen etwas gegenüberzu-
setzen, das er aus sich heraus allein
nicht hätte entwickeln können, und das

ihn nicht einfach ergänzt, sondern her-
ausfordern, "aus dem Häuschen trei-
ben" soll in Richtung aufetwas Unvor-
hersehbares. "Das Konzept gleichbe-
rechtigter Subjekte wird erst intellek-
tuell plausibel, seit die Gleichheitsfor-
derung der Frauen zu einer realen ge-
sellschaftlichen Kraft geworden ist.
Diese materielle Veränderung bewirkt,
dass die Vision der Intersubjektivität
nicht mehr nur als utopische Abstrak-
tion erscheint. Sie erscheint vielmehr
als legitime Herausforderung an die
traditionelle Logik von Subjekt und

Objekt. Die Vision der Anerkennung
zwischen gleichberechtigten Subjek-
ten lässt eine neue Logik entstehen -
die Logik des Paradoxons: der ausge-
haltenen Spannung zwischen antago-
nistischen Kräften (S. 214). Ein wich-
tiger Ansatzpunkt von Benjamins Her-
ausforderung an das psychoanalytische
Verständnis gesellschaftlicher Herr-
Schaftsverhältnisse liegt dabei in ihrer
Kritik der Theoretisierung des Ödipus-
komplexes als einer Schaltstelle für
die Konstruktion und Verankerung des

Unterschieds (S. 13Iff). Auch wenn
ich Benjamin nicht folgen kann, wenn
sie sich von einer neuen Auffassung
des Ödipuskomplexes gleich eine

"Fie/w/j/wng mit dem Unterschied"
verspricht, bleibt ihre Beschreibung,
wie in klassischen Konzeptualisierun-
gen des Ödipuskomplexes bis in die
Kritische Theorie hinein stereotyp eine

Sackgasse reproduziert und jede Aus-
sieht auf Veränderung erstickt wird,
anregend. Wo der Gegensatz zwischen

188 WIDERSPRUCH - 26/93



rationaler väterlicher Autorität und
mütterlicher Unterwelt immer neu auf-

gelegt wird und es somit keinen Platz
für die Frau als verschiedene und

gleichberechtigte Subjektivität gibt,
kann kein Ausgang in ein wirkliches
"Anderes" sich öffnen.

Als Marcuse 1951 die Vorstudien zu
"Eros and Civilization" schrieb, war
der von Kate Millett später diagnosti-
zierte "Weiblichkeitswahn" alltägliche
Realität. Benjamin tritt in einer verän-
derten historischen Situation in die De-
batte ein: Ihr spezifisches Gepäck ent-
hält sowohl die konkreten Erfahrungen
dieser vorangegangenen Generationen

von Frauen, deren Zulassung zur öf-
fentlichen Sphäre eine Frage der Kon-
junktur war, aber auch ihr theoreti-
sches Erbe (Simone de Beauvoir, Me-
lanie Klein, Margaret Mahler), es ent-
hält die Diskussionserfahrung der Jah-

re nach 1968 (Russell Jacoby, Christo-
pher Lasch, Norman O. Brown) und als

neue Komponente die spürbare Prä-

senz einer von Frauen gebildeten sei-

entific Community als Bezugs- und

Zugehörigkeitsgruppe mit allen Diffe-
renzen (u.a. Nancy Chodorow, Jane

Gallop, Carol Gilligan und Juliet Mit-
chell). Und dazu gehört die Erfahrung
des Bruchs zwischen der öffentlichen
Idealisierung von Institutionen wie der
Familie und deren faktisch bereits ein-

getretener massiver Veränderung (vgl.
Katharina Ley: "Familienexterne Kin-
derbetreuung", Teil 2: Hintergründe,
Bericht der Eidgenössischen Kommis-
sion für Frauenfragen. 1992, S. 60).

Und in einem weiteren Aspekt ist
mir Benjamins Arbeit in den vergange-
nen Jahren wichtig geblieben: als An-
regung zu Differenzierungen innerhalb
von feministischen Debatten. Sie warnt
hier immer wieder und mit grosser
Deutlichkeit davor, sich in Positionen

zu manövrieren oder manövrieren zu
lassen, die auf Umkehrung des polari-
sierten Geschlechtsarrangements be-
ruhen (so z.B. an die Stelle der Ideali-
sierung des Vaters die feministische
Überhöhung der Mutter und der Mut-
ter-Tocher-Beziehung zu setzen), ohne
dessen Grundlagen zu hinterfragen. So

kritisiert sie auch die theoretische Ver-
harmlosung des Begehrens von Frauen
im Kontext der Kampagne gegen Por-
nographie und Tabuisierungen der
Auseinandersetzung mit der weibli-
chen Beteiligung an der Herrschafts-
beziehung. Ihre Einwände zielen eben

nicht darauf, Widerspruch von Frauen

zum Verstummen zu bringen, sondern
verweisen auf die Gefahr, narzissti-
sehe Köder zu schlucken, die im Netz
der Herrschaftsverhältnisse verborgen
sind, um nicht in der Reproduktion der
Komplementarität steckenzubleiben.

Aufdie soeben erschienene Aufsatz-
Sammlung unter dem Titel "P/ian/asie
«nrf Gesc/i/ec/i/ " kann ich hier nur kurz
hinweisen. Sie enthält sechs Aufsätze,
die explizit Themen des obigen Bu-
ches aufgreifen und ausführen. Der
älteste mit dem verheissungsvollen
Titel "Sympathy for the Devil - Be-
merkungen zu Sexualität, Aggression
und Pornographie" aus dem Jahre 1987
stellt einen Ansatz zur Theorie der
Entstehung und Wirkung von Porno-
graphie zur Diskussion. Auch die wei-
teren Aufsätze (wie "Ein Entwurf zur
Intersubjektivität", "Identifikatorische
Liebe und die Herausbildung ge-
schlechtlicher Identität" oder "Diffe-
rentielle Identifizierung. Ein Beitrag
zur Heterodoxie der Geschlechter")
sind Präszisierungen zu Kernfragen,
die Benjamin bereits in ihrem Buch
thematisiert.

Vielversprechend ist wiederum auf
den ersten Blick das Vorgehen. Sie

WIDERSPRUCH - 26/93 189



markiert Orte und Positionen, um in
den Zwischenräumen, in Annäherun-

gen, Abgrenzungen und in Überset-

zungen von einem Diskurs in den an-
deren ihr Denken und Argumentieren
zu entfalten. Sie versteht das selbst als

einen Versuch, den postmodernen fe-
ministischen Positionen so etwas wie
eine "andere Moderne" (U. Beck) ge-

genüberzustellen. Ganz gewiss wird
von hier aus mit Gewinn zu diskutieren
sein, wie es Benjamin gelingt, "eine
intersubjektive Perspektive in der Psy-
choanalyse zu präzisieren", wie sie im
Vorwort ankündigt.

Beate Koch

Luzifer-Amor, Heft 12: Das Psycho-
analytische Seminar Zürich. Aufsät-
ze und Quellentexte. Zeitschrift zur
Geschichte der Psychoanalyse. Editi-
on diskord, Tübingen 1993 (218 S., Fr.

27.-)

Ein ganzes Heft, dessen Beiträge sich
ausschliesslich mit dem Zürcher Psy-
choanalytischen Seminar an der Quel-
lenstrasse befassen, gibt in der Tat zur
Frage Anlass, die Mzrtfn Küster u.a. in
seinem Vorwort stellt: "Was ist so

besonders am PSZ...?". Offenbar
kommt auch das Zürcher Seminar,
welches seit der Entlassung in die Ei-
genständigkeit im Jahre 1977 viel Ener-

gie der paradox anmutenden und nicht
abschliessbaren Aufgabe seiner Insti-
tutionalisierung durch Desinstitutiona-
lisierung widmet, nicht mehr umhin,
sich selbst eine Historie einzuschrei-
ben.* Das hier anzuzeigende Heft be-

legt aufs neue, dass die kritische Denk-
leistung am PsycAoana/yü'sc/ten Semi-

aar Zürz'cA ungebrochen ist, und dies,
obschon eine identitätsbildende Kon-
solidierung im Gange ist.

Das Heft gruppiert sich in acht Auf-
sätze und drei Quellentexte; es kann

folgendermassen gegliedert werden:
Der Beitrag von P/iomas Kurz, der zum

ersten Mal schon 1987 erschienen ist,
bietet einen nicht unumstrittenen Über-
blick über geschichtliche 'Highlights'
des /WZ und ist insofern historisch zu
nennen. - Die Beiträge von Pert/ioW
Fot/iscMz/ über die 'Plataforma' und
Fm/7io Afotfena über die Vernetzungs-
geschichte(n) beleuchten die Entwick-
lung der 'linken' psychoanalytischen
Bewegung in den letzten 25 Jahren; sie
stehen beide unverkennbar unter der
Aktualität des Zusammenbruchs des

Sozialismus im Osten. - Der gemein-
same Aufsatz von O/a/ Kne//essen,
Peter Passe// und Peter 5Wweù/er ar-
beitet dezidiert und gekonnt die gesell-
schaftspolitische Differenz zwischen
den sogenannten 'Gründungsvätern/
-müttern', Fritz Morgenthaler, Paul Pa-

rin und Goldy Parin-Matthèy heraus,
die in der Frage nach der Vorherrschaft
der Ökonomie des Wunsches über die
Ökonomie der Gesellschaft gipfelt. Es

ist dies seit jeher die Prioritätsfrage,
die die Geister in 'Materialisten' und
'Idealisten' scheidet.

Die Aufsätze von Fera ,S'a//er, Fer-
ner Fess/er und Peter Fï/fmerbeschäf-

tigen sich mit 'Strömungen' am PSZ;
in entsprechender Reihenfolge wid-
men sie sich der Psychoanalyse mit
ethnopsychoanalytischem, biolo-

190 WIDERSPRUCH - 26/93



gisch-sprachtheoretischem und philo-
sophisch-ethischem Schwerpunkt. Sie

vertreten alle drei nicht das Gängige,
und genau dadurch veranlassen sie zum
Nachdenken. (Weitere 'Strömungen'
und Forschungsansätze wie die kinder-
analytische oder die gruppenanalyti-
sehe hätten berücksichtigt werden kön-
nen.) Die Überlegungen von V. Salier
sind unter sozialpolitischem Gesichts-

punkt bemerkenswert, versucht sie

doch, einen psychoanalytischen An-
satz in der Arbeit mit Migrantinnen
umzusetzen. - Die 'psychoanalytisch-
sten' Überlegungen schliesslich las ich
mit Genuss im Aufsatz von CAmt/ne
Sore/-, welchem im Kontext der Grün-
dungs- bzw. der erwähnten Quellen-
texte erhebliche Relevanz zukommt.
Ihre "Gedanken zur Ausbildung" re-
flektieren die schiere Unhintergehbar-
keit der eigenen Involviertheit in insti-
tutionellen Prozessen am konkreten
Werdegang des PSZ. Die Erkenntnis,
dass erst aus der zeitlichen Distanz
heraus ein Geschehen - und insbeson-
dere dessen Auslassungen und blinde
Flecken - angemessen untersucht wer-
den kann, mutet immer erst im nach-
hinein geradezu banal an. Die Analyse
des manifest Vorhandenen ist das eine,
die möglichen Motive und Antriebe
dafür in ihrer verdeckten Latenz zu
ergründen ein anderes. Insofern könn-
te man sagen, dass die Instituts-Politik
nach aussen in der Innenpolitik, oder
besser: Intrapolitik entsteht.

Die kritische Auseinandersetzung
mit gesellschaftspolitischen und insti-
tutionellen Vorgängen und deren Ana-
lyse gehört klar zu den Stärken des

P5Z; das Bestreben hingegen, sich in
letzter Zeit selbst historische Identität
zuzuschreiben, erfuhr seinen Anstoss

von aussen, nämlich durch die ver-
stärkten gesundheits- bzw. Verbands-

politischen Bestrebungen, Psychothe-
rapien aller Art einer gesetzlichen Re-
gelung zu unterwerfen. (Letzteres ko-
inzidiert auffallend mit dem ökono-
misch bedingten Sinken der Nachfra-
ge.) Die offensichtliche Tendenz, die
unsichere Schwebe (oder aus anderer

Perspektive: Unverbindlichkeit) bei-
spielsweise in der Ausbildungsfrage
aufzugeben zugunsten von Richtlini-
en, oder der Trend, die Selbstautorisie-

rung der angehenden Psychoanalyti-
kerlnnen fallenzulassen zugunsten ei-

ner staatlich legitimierten Approbati-
on, muss wohl als Etablierung verstan-
den werden. Desgleichen entging dem
teilnehmenden Beobachter der Psycho-
szene nicht, dass unter dieser realpoli-
tischen Fahrtrichtung die faszinieren-
de und eigentliche Arbeit der Psycho-
analyse, die Erforschung des Unbe-
wussten, teilweise in den Hintergrund
geriet. Aus der anfänglichen Idee, eine
Anti-Institution sein zu wollen, ist also
eine Institution hervorgegeangen.

Was am PsycAoewa/ytwcAen Sem/-

nur Züric/t (trotz allem) immer wieder
begeistert, ist jenes "System paralleler
Toleranzen", ist diese Tradierung ei-
ner Diskurskultur, die sich nicht in
Konventionen erschöpft.

Christian Hauser

* Zur selben Zeit, in der das hier anzukündi-
gende Heft Gestalt annahm, erschien un-
ter der Mitarbeit von gut 45 Personen eine
188 Seiten umfassende Dokumentation
kontroverser Stanrfpwnkte um PSZ als in-
terne Diskussionsgrundlage. Sie hatte u.a.
zum Ziel, die divergierenden Auffassun-
gen nicht unter eine einheitliche zu subsu-
mieren, sondern sie in ihren Gegensätz-
lichkeiten zu akzentuieren.

WIDERSPRUCH-26/93 191



Regina Griebel, Marlies Coburger,
Heinrich Scheel: Erfasst? Das Gesta-

po-Album zur Roten Kapelle. Audios-
cop-Verlag, Halle 1992 (213 S, Fr.

35.-)

"i/iWe Coppi. - Verhaftung Samstag
12.9.42 um 6.00 Uhr Prozess: 19.-

20.1.43 Urteil: 'Todesstrafe wegen
Vorbereitung zum Hochverrat in Tat-
einheit mit Feindbegünstigung, Spio-

nage und Rundfunkverbrechen'. Über-

gäbe des acht Monate alten Säuglings
Hans an Frieda Coppi. Hinrichtung
5.8.43 in Plötzensee um 19.24 Uhr
durch das Fallbeil."
Das Land der Dichter und Denker.
'7/se Stoèe. - Hinrichtung durch das

Fallbeil."
"A/Laèet/i Sc/uimacfer. - Hinrichtung
durch das Fallbeil."
"Rose Sc/i/ösmger. - Hinrichtung
durch das Fallbeil."
'7Wo//~ von Sc/ie/i/ia. - Hinrichtung
durch den Strang."
"Horst Hei/mann. - Hinrichtung durch
das Fallbeil."
"Jo/oi Graudenz. - Hinrichtung durch
den Strang."

*

Hingerichtet wurden siebzehn Frauen
und einunddreissig Männer. Drei be-

gingen Selbstmord, einige wurden ir-
gendwo ermordet. Hitlers Gestapo hat

genau Buch geführt, eine Todesbuch-

haltung, und ein "Verbrecheralbum"
mit Photos, die später noch mit Blei-
stift-Bemerkungen versehen wurden,
angelegt. Die Rede ist von einer Wi-
derstandsgruppe, die von der Gestapo
auf den Namen "Rote Kapelle" getauft
worden war. Der Name wurde ur-
sprünglich als pauschaler Fahndungs-
begriff der deutschen Abwehr und der

Gestapo zur Kennzeichnung einer an-

geblich sowjetischen Spionagegruppe

in Westeuropa und ab 1942 einer Wi-
derstandsgruppe verwendet, die sich in
Berlin um den Attaché im Reichsluft-
fahrtsministerium Harro Schulze-Boy-
sen und den Oberregierungsrat im
Reichswirtschaftsministerium Arvid
Harnack gebildet hatte. Dieses Gesta-

po-Album ist nach dem Kriege gefun-
den und kürzlich, ergänzt durch Bild -
und Wortbiographien der über hundert
Verhafteten, kommentierende Texte,
Literaturhinweise usw. und versehen
mit dem Segen des Berliner Senators
für kulturelle Angelegenheiten veröf-
fentlicht worden.

Die Rote Kapelle hatte in Nach-
kriegsdeutschland - und zwar im west-
liehen wie im östlichen - keine gute
Presse. In der Bundesrepublik wurde
sie als kommunistische Spionageorga-
nisation im Dienste Moskaus ver-
schrieen, und in der DDR wurde ihr
vorgeworfen, eben dies nicht gewesen
zu sein. Bezeichnend, was die Heraus-

geberin Regina Griebel in einem Brief-
Wechsel mit Ulrich Sahm schreibt: "Ihr
Hinweis, dass sich Schelihas Name
1960 in Bonn auf einer Liste der zu
ehrenden Widerständler des Auswärti-
gen Amtes befand, dann aber mit dem
Bleistiftvermerk 'Bezahlter Verräter'
wieder ausgegrenzt wurde, ist wahr-
lieh eine klassische Pointe auf die öst-
liehe Bleistiftnotiz 'Gehört ideologisch
nicht zu uns'. Leute mit Charakter
scheint im Zweifelsfall keiner haben

zu wollen."
Exakt die Hälfte der rund hundert

Verhafteten, die im Gestapo-Album
gezeigt und genannt werden, waren
Mitglieder oder Sympathisanten der
Kommunistischen Partei. Aber es gab
darunter auch Mitglieder der NSDAP.
Die durch das Fallbeil hingerichtete
Ilse Stöbe war die Freundin und Haupt-
erbin des Chefredakteurs und Hauptak-

192 WIDERSPRUCH-26/93



tionärs der "Thurgauer Zeitung", Dr.
Rudolf Huber. John Graudenz war
Korrespondent der "New York Times".
John Rittmeister - Fallbeil - war Vo-
lontärarzt im Burghözli, später Assi-
stenzarzt in der Psychiatrischen Klinik
Münsingen. Erwin Gehrts - Fallbeil -
Oberst der Luftwaffe. Adolf Grimme,
Mitglied der SPD - drei Jahre Zucht-
haus - wurde nach dem Kriege Kultus-
minister des Landes Hannover und war
von 1948 - 56 Generaldirektor des

Nordwestdeutschen Rundfunks und
Initiator der ARD. Carl Helfrich - KZ
Sachsenhausen - wurde nach dem

Krieg stellvertretender Chefredakteur
des Hessischen Rundfunks.

Da die westlichen Alliierten im Krie-
ge gegen Hitlerdeutschland mit der

Sowjetunion gemeinsame Sache mach-
ten und die Amerikaner Stalin, die

Engländer Tito mit Waffen versorg-
ten, waren damals Kontakte zu Mos-
kau - die die Rote Kapelle suchte und

zum Teil auch hatte-keineswegs schon

ein Indiz für eine Moskauhörigkeit.
Aber - "Quod licet Iovi, non licet
bovi"... Die Diffamierung der Roten

Kapelle als von Moskau gelenkte Spio-
nageorganisation und deren Charakte-
risierung als "bezahlte Verräter" ver-
rät bloss, wieviele Nazis, die nichts
gelernt hatten, sich damals noch in der
Bonner Regierung herumtrieben.

Robert Jungk berichtet in seiner
spannenden Autobiographie "Trotz
dem" (Wien-Verlag 1993) über seine

Begegnung mit Harro Schulze-Boysen
und dem Kreis um die - vom Schwei-
zer Chemiker Fred Schmid finanzier-
ten - Zeitschrift "Gegner" im Jahre
1932: Er sei auf die Zeitschrift auf-
merksam geworden durch einen Auf-
satz eines ihm unbekannten Harro
Schulze-Boysen. Dieser habe - ein Jahr

vor Hitlers Machtergreifung - ge-

schrieben, die alten Mächte Kirche und
Feudalismus, Bürgerstaat, Proletariat
und Jugendbewegung hätten versagt,
es gelte, für die Vision einer neuen
Gesellschaft zusammenzuarbeiten:
"Wir dienen keiner Partei. Wir dienen

jenem unsichtbaren Bund von Tausen-
den, die gegenwärtig vielleicht noch
verteilt in allen Lagern stehen, die aber

wissen, dass der Tag nah ist, an dem sie

zusammenkommen müsse. Wir haben
kein Programm. Wir kennen keine stei-

nernen Wahrheiten. Das einzige, was
uns heilig ist, ist das Leben...".

Der erste persönliche Eindruck von
diesen Rebellen, so Robert Jungk, sei

für ihn enttäuschend gewesen. Ihr Vo-
kabular sei das völkischer Wirrköpfe
gewesen. Harro Schulze-Boysen "er-
innerte in Aussehen und Auftreten zu
sehr an die forschen Offizierstypen,
die ich von deutschnationalen Studen-

tenversammlungen her kannte." Alles
habe furchtbar pathetisch geklungen.

Peter Weiss hat der Roten Kapelle
am Ende seiner gigantischen "Ästhetik
des Widerstands" ein Denkmal errich-
tet. Von Schulze-Boysen berichtet er,
dieser habe nie davon abgelassen, "ob-
gleich alle Zeichen dagegen sprachen,
an eine Erhebung des Volks zu glau-
ben. Er aus den Traditionen des

Offizierskorps und des Kolonialismus
kommend, aufgewachsen im Geist des

Jungdeutschen Ordens, sah vor sich
den sozialistischen deutschen Staat

Er stand der Sowjetunion bei, weil das

Überleben des Ersten Arbeiterstaates
die Voraussetzung war für das Zustan-
dekommen einer Umwälzung in sei-

nem Land." Er habe an einen Aufstand
geglaubt, getragen von den Millionen
ausländischer Zwangsarbeiter, und von
einer Räterepublik gesprochen. Har-
nack sei Marxist geworden, aber es sei
einem nicht darum gegangen, die K.P.

WIDERSPRUCH -26/93 193



aufrechtzuerhalten. Harnack und Gud-
dorf seien mit Schulze-Boysen anein-

andergeraten, weil dieser zuviel von
Revolution geredet habe. Peter Weiss
charakterisiert die Mentalität dieses
Widerstandskreises als heroischen
Idealismus: "Ihr humanistischer, aka-

demischer, pazifistischer oder künst-
lerischer Hintergrund hatte." sie in be-

sonderem Grad empfänglich gemacht
für den Zusammenbruch des bürgerli-
chen Liberalismus und sie überzeugt
von der Notwendigkeit der Aufleh-
nung gegen die Schande, die sich unter
dessen Deckmantel angebahnt hatte."

Aufschlussreich ist schliesslich das

im hier besprochenen "Album" wie-
dergegebene Gespräch mit Heinrich
Scheel, der zu fünf Jahren Zuchthaus
verurteilt worden war und nach dem

Kriege Geschichtsprofessor in der
DDR geworden ist. Scheel berichtet,
es habe "Bismarcksche Vorstellungen"
in der Roten Kapelle gegeben. Schul-

ze-Boysen habe er als absoluten Ver-
teidiger der sowjetischen Aussenpoli-
tik erlebt. Über die Moskauer Prozesse

in den 30er Jahren sei nicht gesprochen
worden. Eine zentrale Parteiorganisa-
tion habe nicht existiert. Es sei schon

unendlich viel gewesen, dass man über
eine Verbindung von Berlin nach Harn-

bürg verfügt habe. Man habe in der
Nazizeit "immer nach Menschen ge-
schaut und nicht nach dem Parteibuch.
In der DDR sei man dann als "nicht
ganz hoffähig betrachtet worden. Für
bestimmte Typen in der Partei blieb
die Rote Kapelle doch ein absolut dunk-
1er, seltsamer Haufen, denn bei uns gab
es keine Parteibeschlüsse Wenn

man sich den führenden Kern genau
ansieht, so war da immer Kommunis-
mus mit dabei. Nur eben nicht von der

Art, wie er offiziell begriffen wurde."
Bleibt die Frage, was die Rote Ka-

pelle politisch erreicht hat. Man hat

Moskau das Datum des deutschen An-
griffs mitgeteilt, fand aber keinen
Glauben. Man hat Flugzettel, Plakate,
Klebezettel gedruckt und verteilt re-
spektive geklebt; man hat Menschen
unterstützt, Fluchthilfen geleistet,
Kontakte zu Fremdarbeitern gepflegt,
Informationen nach Moskau gefunkt.
Das war es dann aber. Es ist nicht an

uns verschont Gebliebenen zu ent-
scheiden, ob es sich gelohnt hat, für so

wenig so viel zu riskieren - das Leben.
Es bleibt uns nur, vor ihrem Mut den

Kopf zu neigen.

Arnold Künzli

194 WIDERSPRUCH - 26/93



Rehmann, J., 1986: Die Kirchen im NS-
Staat. Argument-Sonderband 160,

Hamburg.
Kodalle, K.-M. (Hg.), 1988: Gott und

Politik in USA. Über den Einfiuss des

Religiösen. Eine Bestandesaufnahme.

Athenäum, Frankfurt.
Daly, M., 1986: Jenseits von Gottvater,

Sohn & Co. Aufbruch zu einer Philoso-
phie der Frauenbefreiung. 4. Aufl.,
Frauenoffensive, München.

Strahm, D., Strobel, R. (Hg.), 1991 : Vom
Verlangen nach Heilwerden. Exodus,
Luzern.

Spieler, W., 1991: Zeichen der Zeit. Wi-
der den Strom. Analysen und Positio-
nen. Exodus, Luzern.

Thielen, H., 1991: Revolution des Glau-
bens. Religionsphilosophische Versu-
che über Befreiung. Argument, Harn-
bürg.

Praetorius, I., 1993: Anthropologie und
Frauenbild in d. protestantischen Ethik
seit 1949. Gütersloh.

Füssel, K., Solle, D., Steffensky, F., 1993:

Die Sowohl- als- auch- Falle. Eine theo-

logische Kritik des Postmodernismus.

Exodus, Luzern.

Stiglmayer, A. (Hg.), 1993: Massenver-

gewaltigung. Krieg gegen die Frauen.

Koro, D-Frciburg.
Millet, K., 1993: Entmenschlicht. Ver-

such über Folter. Junius, Hamburg.
Parin, P., Möhrinn, P., Erdheim, M. ct.

al., 1993: Körper, Krankheit und Kul-
tur. Ethnopsychoanalyse Bd. 3, Bran-
des & Apsel, Frankfurt.

Duerr, H.P., 1993: Obszönität und Ge-
wait. Der Mythos vom Zivilisations-
prozess. Bd. 3, Suhrkamp, Frankfurt.

Baumann, Z., 1992: Moderne und Ambi-
valenz. Junius Verl. Hamburg. Ders.,
1992: Dialektik der Ordnung. Die
Moderne und der Holocaust. Europäi-
sehe Verlagsanst., Hamburg.

Ainsztein, R., 1993: Revolte gegen die

Vernichtung. Der Aufstand im War-
schauer Ghetto. Schwarze Risse, Berlin.

Fragmente, Heft 29/30, 1989: Religion,
Mythos, Illusion. Die Visionen der Er-
lösung und der Entzug der Bilder. Hg.
vom Wissenschaftszentrum III, Kas-
sei.

Enderwitz, U., 1991 : Reichtum und Reli-
gion. Der religiöse Kult.Çaira-Verlag,
D-Freiburg.

Lorenzer, A., 1992 : Das Konzil der Buch-
halter. Die Zerstörung der Sinnlich-
keit. Eine Religionskritik. 3. Aufl., Fi-
scher, Frankfurt.

Godenzi, A., 1993: Gewalt im sozialen
Nahraum. Helbing & Lichtenhahn,
Basel.

Jansen, M.M., Prokop, U. (Hg.), 1993:

Fremdenangst und Fremdenfeindlich-
keit. Stroemfeld/Nexus, Basel.

Brainin, E. et. al., 1993: Vom Gedanken

zur Tat. Zur Psychoanalyse des Antise-
mitismus. Brandes & Apsel, Frankfurt.

Simmel, E., 1993 : Psychoanalyse und ihre

Anwendungen. Ausgew. Schriften. Fi-
scher, Frankfurt. Ders. (Hg.), 1993:
Antisemitismus. Fischer, Frankfurt.

Haug, W.F., 1993: Elemente einer Theo-
rie des Ideologischen. AS - Argument,
Hamburg.

Heinrich, K., 1993: Arbeiten mit Ödipus.

Begriff der Verdrängung i.d. Religi-
onswissenschaft. Dahlemer Vorl. Bd.
3, Stroemfeld, Basel.

WIDERSPRUCH - 26/93 195



konkret

Was tun? 2
Über Bedingungen und **äi

Möglichkeiten linker Politik
und Gesellschaftskritik -k

Herausgegeben von
Wolfgang Schneider und

Boris Gröndahl

Eintausendvierhundertsechzig
zahlende

Teilnehmerinnen und Teilnehmer fanden
den Weg ins Hamburger Curiohaus, um

am KONKRET-Kongreß »Was tun? Über Bedin-

gungen und Möglichkeiten linker Politik und

Gesellschaftskritik« vom 11. bis 13. Juni 1993
in Hamburg teilzunehmen. In zwölf Diskussi-

onsveranstaltungen mit insgesamt 45 Referen-

tinnen und Referenten hatten die Anwesenden

Gelegenheit, sich über die dort verhandelten
Themen in einer Weise Gedanken zu machen,

wie dies wohl bei keiner vergleichbaren Ver-

anstaltung möglich ist. Mit dieser Dokumentati-

on liegen nun alle bearbeiteten Referate vor.

ca. 240 Seiten, DM 42,80
Ab 30.11.93 im Handel erhältlich

iz3v
informationszentrum
dritte weit • freiburg

NEUERSCHEINUNG

Mohssen Massarrat, Hans-|oadiini Wenzel
Birgit Sommer, Gyiirgy Széll (Hrsg.)

Bilanz und Perspektiven
für Wissenschaft und Praxis

Die Dritte Welt und Wir

Beiträge von fünfzig
Autorinnen und Autoren zu

aktuellen Themen des

Nord-Süd-Konflikts.

Das Buch vermittelt für

alle, die sich in

Wissenschaft und

entwicklungspolitischer
Arbeit mit den Problemen

der Dritten Welt befassen,

einen Überblick über den

neuesten Stand der

Diskussion.

Juni 1993
512 Seiten • DM 28,-
ISBN: 3-922263-11-9

iz3w
postfach 53 28 • 7800 freiburg
Für den Buchhandel: Prolit, Gießen


	Marginalien ; Rezensionen

