
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Religiosität und Gemeinschaftsgefühl : Thesen zur Weiterführung einer
materialistischen Religionskritik

Autor: Modena, Emilio

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652276

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emilio Modena

Religiosität und Gemeinschaftsgefühl
Thesen zur Weiterführung einer materialistischen Religionskritik

Der Zusammenbruch der Sowjetunion und der sozialistischen Staatenge-
meinschaft hatte aufmich eine unerwartete Wirkung. Ich geriet in eine "No-
Future"-Stimmung, die mir bis dahin fremd gewesen war und die ich bei
anderen - hierzulande besonders nach dem Scheitern der Zürcher Jugend-
bewegung zu Beginn der 80er Jahre - als Ausdruck einer in die Welt hinaus
projizierten persönlichen Krise zu verstehen gewohnt war. Nun hatte ich
zwar zwischen 1989 und 1992 aufgrund verschiedener privater Enttäu-
schungen und familiärer Probleme selber mit einer solchen Krise zu kämp-
fen, doch wurde meine Melancholie von den internationalen Ereignissen auf
besondere Weise überschattet.

Es war nicht allein der Zusammenbruch der sozialistischen Staatenge-
meinschaft mit all seinen realen machtpolitischen Folgen auf der ganzen
Welt, der mich deprimierte, sondern vor allem die Art und Weise dieses
Zusammenbrechens und die damit verbundene Implosion jenes Zusammen-
hangs von Grundwerten, die ich jahrzehntelang hochgehalten hatte. Darüber
hinaus quälte mich der Zynismus der herrschenden Apparatschiks und die
beinahe grenzenlos scheinende Naivität der Massen beim westlichen Ver-
sprechen auf "freie Marktwirtschaft". Dieser Kollaps war kein heroisches

Untergehen, sondern ein entsetzlich beschämendes Verenden, eine totale
moralische Kapitulation.

Mich berührte besonders peinlich meine eigene Überraschung über diese

Entwicklung - als ob ich nie den Stalinismus und den sowjetischen Gross-
macht-Chauvinismus, angefangen bei seiner Politik im spanischen Bürger-
krieg bis hin zur Intervention in Afghanistan angeprangert, nie gegen die
russischen Panzer in Prag protestiert, nie die verheerende Politik der kom-
munistischen Parteien in Lateinamerika gegeisselt hätte! Dabei war ich doch
bereits 1960, aus der Freien Jugend kommend, nicht in die 'Partei der Arbeit'
eingetreten aus der Einschätzung heraus, dass auch diese Partei nicht mehr

von innen heraus revolutionär umgestaltet werden konnte. Ich begriff nur
langsam, dass ich all diese Missstände im real existierenden Sozialismus
zwar kritisch wahrgenommen hatte, dass aber zugleich in meinem Inneren
starke emotionale Kräfte dafür gesorgt hatten, dass ich die schlechte Realität
verleugnete. Dank dem psychischen Abwehrmechanismus der Verleug-
nung konnte ich kritisch bleiben und zugleich auch meinen Glauben an die
sozialistischen Ideale aufrechterhalten. - Ein religiöses Moment also? Ich
begann in meiner Selbstanalyse vermehrt über Religion und religiöse Me-
chanismen auch ausserhalb der traditionellen Kirchen und Sekten nachzu-
denken und bemerkte bald, dass es auch vielen anderen ähnlich erging (1).

132 WIDERSPRUCH - 26/93



I. Psychoanalytischer Zugang

Es soll unterschieden werden zwischen Religiosität, Religion und Kirche.
Während Religion ein Glaubenssystem darstellt und Kirche die Form seiner
Institutionalisierung ist, bezeichnet Re/igms/rät die Ge/ù'/î/.sive/t, die dem
G/awbe« der Individuen zugrundeliegt und sie zum Zusammenschluss in
eine GVaiibeu.ygeiuem.ycLa/i veranlasst. Unmittelbar psychoanalytisch zu-
gänglich ist nur das Gebiet der Religiosität. Um zu einer umfassenden
Religionskritik zu gelangen, müssten Religion und Kircheninstitution zu-
sätzlich ideengeschichtlich und soziologisch untersucht werden.

Demnach kann eine Analyse der Religiosität weder Religion noch Kirche
zureichend erklären, sie stellt jedoch die Grundvoraussetzung zum Ver-
ständnis ihrer Entstehung dar. Die religiösen Gefühle sind gewissermassen
der Kitt, der die Bausteine zusammenhält, aus denen die verschiedenen
Religionen und Kirchen ihre Systeme - "Weltanschauungen" und Gottes-
Vorstellungen - unter jeweils verschiedenen historischen, soziokulturellen
und ökonomischen Bedingungen errichtet haben.

II. Zur Dialektik von Glauben und Wissen

Glauben wird hier als die ursprüngliche, kindliche Form des Wissens
verstanden. Sie entspricht der Entwicklungsphase des magischen Denkens,
in welcher das heranwachsende Individuum sich bereits als ein Ich versteht
und sprachlich mit seiner Umgebung kommuniziert, jedoch für alle wesent-
liehen Lebensbedürfnisse von den Objekten abhängt und noch nicht über die
Fähigkeit zum logischen Denken im engeren Sinn verfügt (2).

Die Fähigkeit zum Glauben ist nicht selbstverständlich. Sie setzt Urver-
trauen voraus und beruht auf identifikatorischen Mechanismen - Identifika-
tion mit dem wunscherfüllenden Objekt einerseits, mit dem Aggressor
andererseits. Unter diesen Voraussetzungen übernimmt das Kind zunächst
den Glauben seiner Pflegepersonen und entwickelt die Tendenz, später auch
ausserhalb der Familie den Machtträgern in Schule, Arbeitswelt, Staat etc.
Glauben zu schenken. Neben dem identifikatorischen Lernen, welches sich
kognitiv in Glauben umsetzt, indem das Kind nicht nur das Objekt, sondern
auch seine Wertschätzungen verinnerlicht, werden von früh auf auch selb-
ständige Erfahrungen gemacht, welche zur Grundlage des Wissens werden.
In dem Mass, wie der Bereich der Selbsterfahrung zu- und die Abhängigkeit
von der Objektwelt abnimmt sowie der Denkapparat sich ausbildet und
geschult wird, nimmt die Übermacht des Glaubens zugunsten von Wissen
ab.

Zwischen den kognitiven Systemen des Glaubens und des Wissens erhält
sich jedoch lebenslang eine Beziehung gegenseitiger Abhängigkeit, indem
Glauben fortwährend in Wissen und Wissen fortwährend in Glauben umge-
setzt wird. Was man weiss - oder zutreffender: zu wissen "glaubt" -,
entpuppt sich bei der Realitätsprüfung (Selbstkritik) sehr oft als ein Glauben.
So ist z.B. der Grossteil der modernen wissenschaftlichen Erkenntnisse für

WIDERSPRUCH - 26/93 133



uns nicht überprüfbar, so dass wir sie spezialisierten Autoritätspersonen
nach dem frühkindlichen Muster glauben müssen. Diesen Glauben erleben
wir aber als ein Wissen. Umgekehrt verfahren wir mit unserem persönlich
erworbenen Wissen. Wir versichern uns andauernd des angeeigneten Wis-
sens, indem wir daran zu glauben beginnen. Ein Beispiel: Wir glauben als

Psychoanalytiker an das Unbewusste und arbeiten wie selbstverständlich
mit ihm, nachdem wir es an uns selbst und an einer Anzahl Patienten
erforscht haben. Die Verwandlung von Wissen in Glauben geht ebenfalls
gemäss dem frühkindlichen Muster vor sich, nur sind wir dann unsere eigene
Autorität, indem wir an uns selbst glauben (3).

Die Absicherung des Wissens durch Rekurs auf das ontogenetisch ältere
System des Glaubens beinhaltet einen psycho-ökonomischen Vorteil. Im
Zustand des Glaubens verbraucht man weniger psychische Energie, da der
Glaube durch einfache, unbewusst ablaufende Identifikations- und Beset-
zungsvorgänge unterhalten wird. Wissensaneignung und -erhaltung erfor-
dert dagegen regelrechte psychische Arbeit. Die Absicherung des einmal
Gewussten durch eine zusätzliche affektive Besetzung erspart dem Ich die
ständige Wiederholung dieses aufwendigen Lernvorganges. Die Selbstana-

lyse zeigt, dass hierfür ein einfaches Erinnern an die früher geleistete
psychische Arbeit offenbar nicht genügt. - Die Umwandlung von Glauben
in Wissen dagegen ist ein Selbstbetrug, welcher vom Ich unternommen
wird, um sich mit einem wissenschaftlichen Ideal (Ich-Ideal als Teil des

Über-Ich) in Einklang zu bringen, ohne dem Erfordernis einer Nachprüfung
- die wiederum psychische Arbeit verlangt - genügen zu müssen.

Die vom psycho-ökonomischen Gesichtspunkt aus gesehen vorteilhafte
Verwandlung von Wissen in Glauben birgt aber die Gefahr einer Erstarrung
in sich: Das affektiv anscheinend gesicherte Wissen entzieht sich mit der Zeit
einer weiteren Infragestellung und wird ähnlich wie die ontogenetisch
frühen Glaubensinhalte verfestigt, dogmatisch - besonders dann, wenn sich
mit diesem Wissen auch andere, z.B. narzisstische oder soziale Interessen
und Vorteile verbinden.

Abgesehen von diesem f/n Psyc/u'scAen ergibt sich eine
weitere Verunsicherung der Konsistenz und des Wahrheitsgehalts des Wis-
sens aus der Störanfälligkeit der Realitätsprüfung auch im Erwachsenenle-
ben. Illusionen, Halluzinationen und Wahnerlebnisse können nicht immer
als solche erkannt werden. So kann sich die Selbsterfahrung ganz oder
teilweise auf innere Realitäten beziehen, die wie äussere wahrgenommen
werden. Ähnlich wirken auch die Abwehrmechanismen des Ich, besonders
die Projektion und projektive Identifikation. Trotzdem glauben wir auch
dann an unsere subjektiven Wahrnehmungen nach dem Muster der Wahn-
gewissheit, die nichts anderes ist als ein dogmatischer Glaube.

III. Zu einigen Ursachen der Glaubensbereitschaft

Es stellt sich die Frage, welche affektiven Triebkräfte den Kern der Religio-
sität ausmachen und damit beim Individuum die Bereitschaft zum Glauben

134 WIDERSPRUCH - 26/93



ermöglichen. Freud nennt in "Zukunft einer Illusion" (1927) das Bedürfnis
nach Schutz vor der Übermacht der Naturgewalten, die Kompensation für
die Triebverzichte, welche die Kultur erfordert, und die Verleugnung des

Todes. Romain Rolland entgegnet ihm in einem Brief vom 5. Dezember
1927, dass es darüber hinaus ein Grundgefuhl der Religiosität gäbe, das er
als "ozeanisch" beschreiben möchte. Freud geht im ersten Abschnitt von
"Unbehagen in der Kultur" (1930) auf Rollands Hypothese ein. Er bekennt,
keine solchen Gefühle selber zu kennen, schliesst sie aber für andere nicht
aus. Er erwägt seinerseits eine Entwicklung ausgehend von frühen Ver-
schmelzungsgefühlen aus der Zeit vor der Ich-Bildung bis hin zum reifen Ich
des Erwachsenen, die gegebenenfalls regressiv wiederbelebt werden könn-
ten. Freud bricht dann aber abrupt die weitere Erörterung ab, da ihm die
prägenitalen Triebschicksale als zu nebelhaft erscheinen und ihn wohl auch
erschrecken (4). Die Mitteilung in seiner Antwort an R. Rolland, er könne
sich nichts Stärkeres vorstellen, als das Bedürfnis des Kindes nach dem
Vaterschutz, erscheint mir in diesem Zusammenhang als eine Rationalisie-

rung.
Das Typische des "ozeaw'sc/jen Ge/uTi/s " ist das plötzliche Erlebnis des

Aufweichens oder Auflösens der Ich-Grenzen, dessen Wirkung es ist, dass

man sich mit der Umgebung eins fühlt, sich mit einer Menschenmasse, der
Natur oder gar mit dem Universum zu verschmelzen wähnt. Man fühlt sich

überwältigt und "ersc/iauert " dabei. Es ist dies ein Gefühl, das durch eine

Vermischung von libidinösen - aber nicht primär genital lokalisierten -
Empfindungen mit Angst zustande kommt. Der Angstanteil entspricht dem
Erschrecken über den unerwarteten Verlust der Ich-Kontrolle, während die

Libidinisierung des Selbst die Lustprämie für die System-Regression aufdie
orale Phase ist.

Dem "Ozeanischen" verwandte Gefühle sind ziemlich häufig, wie z.B.
die ylngs/tot der Kinder (die auch von Erwachsenen bei extremen Bewe-
gungserlebnissen wie auf der Achter-Bahn etc. empfunden werden kann),
das Orgiastische und Verschmelzungs-Erleben in der Sexwa/ûà't und ganz
besonders während der Fer/ieftt/ieit, die 7>a/?cezM.s7àWe und telepathischen
Erlebnisse bei spiritistischen Séancen oder magischen R/taa/en; man denke
auch an die Rawsc/izMVaWe unter Einwirkung halluzinogener Drogen, an
die Bewusstseinstrübungen in De/irie« unter Extrembelastungen wie Mü-
digkeit, Fieber, Schlafentzug etc., und an ekstatische fFa/wzi«7àWe. Bei den
meisten dieser Phänomene ist das Ich allerdings auf den bevorstehenden
Kontrollverlust vorbereitet, den es selbst zur Lustgewinnung inszeniert, so
dass die Angstkomponente in den Hintergrund tritt; oder die Angst nimmt
dermassen überhand, dass von der Libidinisierung nicht mehr viel übrig-
bleibt. So gibt es viele Menschen, die solche Erlebnisse "lieber" vermeiden

- auch das intensive sexuelle Erleben -, um die Ich-Kontrolle nicht zu
verlieren. Umgekehrt kann die Regression auf frühe prägenitale Erlebenszu-
stände erlernt und geübt werden, wie z.B. in der Hypnose, in mystischen
Praktiken oder im Schamanismus (in anderen Kulturen).

Beim Erlebnis eines grenzenlosen Zugehörigkeitsgefühls mit der Umge-

WIDERSPRUCH - 26/93 135



bung macht es keinen Unterschied, ob es sich um menschliche oder natür-
liehe Umwelt handelt, da das magische Denken auch letztere vermensch-
licht. Die Fähigkeit des Kleinkindes zur magischen Belebung von Dingen
wird z.B. durch die Bildung von Übergangsobjekten eindrücklich illustriert,
die ihm dazu dienen, die Trennungsangst zu überwinden (5). Diese ver-
schmelzende Verbindung kommt beim Erwachsenen durch regressive Frei-
setzung oraler Libido zustande, die bei ihm einen der Säuglings-Mutter-
Beziehung ähnlichen Zustand hervorruft. Wir wissen, dass sich die ur-
sprünglich orale Libido im weiteren Verlauf einer normalen Entwicklung
über die anale, phallische und ödipale Phase hinweg verwandelt und zur
Besetzung von narzisstischen sowie von Objekt-Repräsentanzen (in jeweils
individuellen Verbindungen mit den entsprechenden aggressiven Trieban-
teilen) verwendet wird.

Es stellt sich die Frage, ob abgesehen von den bekannten Triebschicksa-
len nicht ein weiteres Quantum oraler Libido zur ße.ve/ziuig sozte/er Reprä-
sentanzen Verwendung findet. So wie sich das Ich des Westeuropäers aus
den durch Identifikation erworbenen Objekt-Repräsentanzen der Kleinfa-
milie aufbaut, stellt das von den Ethno-Psychoanalytikerlnnen beschriebene
"Gruppen-Ich" anderer Kulturen eine Synthese von spezifischen sozialen
Repräsentanzen dar, dem ein Gemeinschaftserleben zugeordnet ist (6). Wir
können also analog zur metapsychologisch gebräuchlichen Entwicklungs-
linie der Objekt-Beziehung (die immer eine Zweierbeziehung intendiert)
auch von einer Enfw/cAr/nngs/mi'e t/er Grappe/ièez/eteu/g sprechen. Diese
kann ausgehend von der Mutter einer Linie entlang verfolgt werden, die die
Familie, den Clan, den Freundeskreis, das Volk und schliesslich die Nation
umfasst (vgl. dazu Begriffe wie Familienliebe, Verwandtschaft/Freund-
schaft, Volksreligiosität, Patriotismus, Nationalgefuhl).

IV. Das Zugehörigkeitsbedürfnis als triebhafte Grundlage des Glau-
bens

Obschon unsere spezifische Sozialisation in den sogenannten hochentwik-
kelten Industriegesellschaften in der Regel nicht zur Ausbildung eines

ausgeprägten Gruppen-Ich führt, gibt es doch das Zusammengehörigkeits-
gefühl in der Familie, der Gemeinde, im Verein, in der Partei oder -
allgemein formuliert - das gefühlsgeleitete Bedürfnis, zu einer Gruppe zu
gehören (7). Vereinsamte suchen in den öffentlichen Gasthäusern oder auf
der Strasse die 'Gesellschaft' anderer Menschen auf oder kompensieren
dieses Bedürfnis durch Surrogate wie Massenmedien oder Nationalitäten-
Dünkel. Darüber hinaus zeigt auch die Erfahrung in politisch und sozial
motivierten Selbsthilfegruppen, dass neben der Verfolgung des jeweiligen
Vereinszweckes und allfälligen narzisstischen Gratifikationen oder der

Befriedigung von Über-Ich-Forderungen immer auch das Bedürfnis nach

Zwge/ioV/gke/t und Gese///g£e/t für die Teilnahme motivierend war. Oft wird
sogar der nicht geschätzte Vereinszweck in Kauf genommen, nur um das

Zugehörigkeitsbedürfnis befriedigen zu können. Es ist bekannt, dass Sekten

136 WIDERSPRUCH - 26/93



ihre Mitglieder auf der Grundlage dieser Bedürnisse - die sie freilich
künstlich schüren — hemmungslos materiell ausbeuten können.

Jede Gruppe verfolgt einen Zweck, funktioniert nach bestimmten Spiel-
regeln, hat ein eigenes Wertesystem, eine mehr oder weniger entwickelte
Gesinnung oder Ideologie. Wer dazugehören will, muss diese anerkennen
und sich damit identifizieren. Was aber für die Erwachsenenwelt gilt, gilt
umso mehr für das heranwachsende Kind in den ersten Lebensjahren. Dieses
muss nicht nur, es will auch, oder besser: es fühlt sich dazu gedrängt, so zu
werden, wie die Erwachsenen sind. Darin besteht die <neWiq/?e JFiurze/ t/as

G/awfre/îs. Dabei kommt es nicht daraufan, ob das zugehörige Wertesystem
im engeren Sinn religiös ist oder nicht (z.B. Glaube an Gott), es ist in jedem
Fall "religiös", weil hochlibidinös besetzt und von einer existentiellen
Bedeutung für das Individuum, die nicht weiter hinterfragt werden kann:
Die Angst vor dem Verlust der primären Bezugsgruppe lässt diesen Glauben
dogmatisch erstarren.

Der vom Kind aktiv, wenn auch unbewusst vorangetriebene Identifizie-
rungsprozess des So-sein-Wollens wie die Grossen bildet kulturelle Identi-
tät aus und stiftet^;'/?«. Sinnvoll leben heisst demnach in erster Linie, sich mit
einer Gruppe identifizieren zu können, von der man ihrerseits anerkannt
wird und Solidarität erfährt. Diese Funktion geht in weiteren Entwicklungs-
Stadien teilweise auf das Über-Ich/Ich-Ideal über. Störungen und Konflikte
in dieser Entwicklung derprimären Sozialisation sind häufig, z.B. wenn eine

primäre Zugehörigkeitsgruppe (Familie) fehlt, wenn diese in sich zerstritten
ist oder vom weiteren kulturellen Umfeld und der Verhaltensnorm stark
abweicht. In der Adoleszenz müssen neue Zugehörigkeitsgruppen gefunden
werden (Peer Groups, neue Familiengründungen) - sie ist typischerweise
die Zeit der Glaubenskrisen.

Die Annahme eines aus oralen Quellen gespiesenen Zwge/iôWgfetoie-
und eines diesem entsprechenden Gewemsc/iq/isge/MTi/s (8) wi-

derspricht nicht den Freudschen Erklärungen für das Bedürfnis der Massen
nach Religion in "Die Zukunft einer Illusion". Es ist aber entwicklungsge-
schichtlich älter und besitzt im Gegensatz zu jenem einen rrie6/ia/<eu
C/iaratoer. Das Individuum fühlt sich im Normalfall aus seiner kindlich-
existentiellen Bedürftigkeit heraus dazu gedrängt, die 'Gesellschaff anderer
aufzusuchen. Abgesehen von sexuellen und wirtschaftlichen Interessen
dürfte dies der stärkste Beweggrund zur Gründung von Familien und
anderen Gruppen sein. Geselligkeit ist ein zielgehemmtes Verschmelzungs-
bedürfnis und -erleben mit einer Gruppe, sie verhält sich zu Verschmelzung
wie Zärtlichkeit zum sexuellen Begehren. Wie jeder Partialtrieb unterliegt
auch das Zugehörigkeitsbedürfnis der allgemeinen Trieb- und Ich-Entwick-
lung eines Menschen: Zugehörigkeitsbedürfnis und Gemeinschaftsgefühl
erhalten sich zwar lebenslang, treten aber beim Erwachsenen gegenüber
dem Kind in der Regel abgeschwächt in Erscheinung. Sie können auch

pathologisch gesteigert ("Groupies") oder verdrängt und verleugnet oder

gar in ihr Gegenteil verkehrt werden (Einsiedler).

WIDERSPRUCH - 26/93 137



V. Schlussfolgerungen

Für die Befriedigung des Zugehörigkeitsbedürfnisses ist es gleichgültig,
worin die gefundenen Glaubensinhalte im einzelnen bestehen. - In gesell-
schaftlicher Hinsicht, also politisch gesehen, ist es allerdings alles andere als

gleichgültig, woran geglaubt wird. Da stehen sich Gruppen mit jeweils
anderen Glaubensinhalten und Gesinnungen gegenüber: Religionen im
engeren Sinn gegen wissenschaftliche Überzeugungen, theistischer gegen
atheistischen Glauben, sozialistische gegen kapitalistische Politik etc.

Für eine neue Praxis der Linken bedeutet die Einsicht in die grundlegende
Bedeutung der Religiosität in jeder gesellschaftlichen Formation, dass der
politische Kampf (auch jener gegen Religionen und Kirchen) niemals als ein

Kampf gegen Religiosität an und für sich geführt werden darf. Wer funda-
mental gegen die religiösen Gefühle und tiefen Erlebnisse des anderen

ankämpft, kann den Andersdenkenden sich nur zum Feind machen, weil er
dessen besondere Religiosität verletzt und ihn existentiell trifft. Darüber
hinaus können religiöse Gefühle im Sinn der hier verstandenen Religiosität
niemals "abgeschafft", sondern nur auf qualitativ jeweils andere Glaubens-
inhalte gerichtet oder verschoben werden. Das aufgeklärte Subjekt kann
diese Zusammenhänge für sich selbst zwar erkennen, sich ihnen aber nie

ganz entziehen.
Man muss im politischen Kampf auf der Grundlage der eigenen Religio-

sität überzeugen können, indem man an Werte glaubt, die besser als die
überlieferten Religionen den in einer bestimmten Gesellschaft vorherr-
sehenden materiellen und ideellen menschlichen Bedürfnissen ensprechen.
Im Wissen um die unbewusst und triebhaft ablaufende Dialektik von
Glauben und Wissen ist es bei der unvermeidlichen Institutionalisierung
eines Werte- und Glaubenssystems im Sinne einer emanzipatorisehen und
aufklärerischen Ethik notwendig, möglichst viel Freiräume für Selbsterfah-

rung der Einzelnen und Gruppen vorzusehen, denn jede Kirche - auch die
atheistische - hat, wenn sie sich mit gesellschaftlicher Macht verbindet, die
Tendenz, dogmatisch zu erstarren. Nur die Einsicht in diese Mechanismen
schafft Hoffnung, sie allenfalls verändern zu können, weil sie die Möglich-
keit zu ihrem Durcharbeiten eröffnet. Deren Verleugnung und Verdrängung
dagegen lassen sie im Unbewussten erstarren und ungebrochen weiterwir-
ken.

Anmerkungen

1) Zusammen mit Robert Heim organisierten wir ab Frühjahr 1993 in der "Stiftung für
Psychotherapie und Psychoanalyse" eine Reihe von Kolloquien zum Thema "Psycho-
analyse und Religion", an welchen sich zahlreiche Kolleginnen aktiv beteiligten. Die
lebhaften und sehr kontrovers geführten Diskussionen in diesem Kreis sowie die ebenso

liebenswürdige wie beharrliche Nachfrage von Seiten der "Widerspruch"-Redaktion
motivierten mich schliesslich dazu, das - vorläufige - Resultat dieses Nachdenkens in
Thesenform, das heisst ohne Anspruch auf Vollständigkeit, niederzuschreiben. Den

138 WIDERSPRUCH - 26/93



Einstieg fand ich allerdings erst, nachdem mir im Kolloquium aufgrund der von Arno von
Blarer hartnäckig gestellten Frage der Unterschied zwischen Religion und Religiosität
bewusst geworden war.

Erst nach Abschluss dieses Artikels erhielt ich Kenntnis von einem 1992 von Heinz
Hensele in Tübingen gehaltenen Vortrag "Überlegungen zur Psychogenese der Religio-
sität", jetzt erschienen in: J. Gutwinski-Jeggle und J.M. Rotmann (Hg.), "Die klugen
Sinne pflegend". Psychoanalytische und kulturkritische Beiträge, edition diskord, Tü-
hingen 1993. Ausgehend von der Beobachtung, dass in Analysen nur selten von
religiösen Erfahrungen und religiösem Erleben die Rede ist, vermutet Hensele, dass die

Religiosität der meisten Analysanden,... von einer Art (sei), die mit religiöser Erfahrung
im Sinne eines Zuganges zu einer letzten Wirklichkeit, zu Gott, zum Heiligen, zur
Transzendenz, o.ä. nichts zu tun (habe)". Damit kommt er meiner eigenen Definition
nahe. Wir unterscheiden uns aber wesentlich in der Ableitung der religiösen Bedürfnisse

aus dem existentiellen Erleben des Säuglings und Kleinkindes, die auf eine unterschied-
liehe entwicklungspsychologische Betrachtung, insbesondere des "primären Nar-
zissmus", zurückgehen. Ich lehne die Theorie vom Geburtstrauma als biologistisch ab

und nehme für die normale Entwicklung mit René A. Spitz die Ausbildung einer dem

Mitmenschen gegenüber primär vertrauensvollen psychischen Grundstruktur an und
übernehme den Begriff des "Urvertrauens" von E. Erikson.

2) Jean Piaget zufolge erreicht das Kind mit 7-8 Jahren (im Stadium der "konkreten
Operationen") eine Abstraktionsfähigkeit, die logisches Denken ermöglicht, wobei erst
nach 11-12 Jahren (im Stadium der "formalen Operationen") diese Fähigkeit soweit
entwickelt ist, dass auch im strengen mathematischen Sinn logische Operationen vorge-
nommen und Hypothesen gebildet werden können (Jean Piaget "Abriss der genetischen
Epistemologie", Ölten 1974, S. 54ffund 73ff). Ich denke allerdings, dass das Kind schon
ab seinem zweiten Lebensjahr, in dem Mass wie seine Individuation fortschreitet, erste

subjektive Erfahrungen macht, die mir kognitiv in einem weiteren Sinn als logisch
erscheinen (eventuell "prälogisch" nach Piaget), vgl. z.B. das von Freud beschriebene

"fort-da"-Spiel eines 1 1/2-jährigen Kindes (in "Jenseits des Lustprinzips", GW XIII).
3) Peter Passett hat in einer Abhandlung über das Religiöse in der Psychoanalyse für mich

überzeugend den Glaubens-Aspekt im Freudschen Denken analysiert, diesen dann

allerdings in einer unzulässigen Verallgemeinerung zum konstituierenden Element der

Psychoanalyse stilisiert (Peter Passett "Die Wiederkehr des Religiösen in der Psychoana-
lyse: Freuds kritische Analyse der Religion als Darstellung der latenten Struktur seines

wissenschaftlichen Denkens", erweiterte Fassung eines am 22.02.91 am Psychoanalyti-
sehen Seminar Zürich gehaltenen Vortrages, im Erscheinen).

4) Freud schreibt: " Für die religiösen Bedürfnisse scheint mir die Ableitung von der
infantilen Hilflosigkeit und der durch sie geweckten Vatersehnsucht unabweisbar... Es

mag noch anderes dahinterstecken, aber das verhüllt einstweilen der Nebel... Beziehun-

gen zu manchen dunklen Modifikationen des Seelenlebens, wie Trance und Ekstase,
lägen hier nahe. Allein, mich drängt es, auch einmal mit den Worten des Schillerschen
Tauchers auszurufen: 'Es freue sich, wer da atmet im rosigen Licht.'" (GW XIV, S. 430/
31). - Was er dabei elegant überspringt, ist die Schillersche Thematisierung des entsetz-
liehen Grauens vor dem Unbekannten, das unter der Meeresoberfläche, im "finsteren
Schosse", lauert! Meiner Meinung nach kann dieser Teil des Gedichtes als Metapher
gelesen werden für die Angst des Mannes vor der verschlingenden Macht der weiblichen
Sexualität und vor der Regression auf orale Erlebensweisen.

5) Winnicott hat ausgehend vom Übergangsobjekt eine psychologische Begründung der
Kultur gegeben (Winnicott D.W. "Vom Spiel zur Kreativität", Stuttgart 1973). In vielen
Grussformeln, wie "Grüssgott" und "Adieu", erscheint Gott als ein ritualisiertes Über-
gangsobjekt, das die Trennung der Menschen untereinander aufhebt. In der (magischen)
Gottesvorstellung sind wir alle gewissermassen über Satellit miteinander verbunden...

6) Bei Einführung des "Gruppen-Ich"-Konzeptes sind die Ethnopsychoanalytikerlnnen

WIDERSPRUCH - 26/93 139



funktionell orientiert, während ich hier entwicklungspsychologisch argumentiere (vgl.
Parin P., Morgenthaler F. G., Parin-Matthèy G. "Fürchte deinen Nächsten wie dich
selbst", Frankfurt a. M. 1971, S. 537ff). Immerhin fuhrt Paul Parin die Entstehung des

Gruppen-Ich in seiner Arbeit über die Anpassungsmechanismen " auf relativ span-
nungsfreie identifikatorische Beziehungen zurück, die sich in der Kindheit und Adoles-
zenz vorzugsweise zu gleichgeschlechtlichen gleichaltrigen 'horizontalen' Gruppen
etablieren." Von einem Wir- oder Gemeinschaftserleben wird dabei explizit nicht
gesprochen, Parin fahrt aber fort: "Wenn diese Beziehungen weder durch Frustration
noch durch Aggression gestört werden und wenn gewisse 'orale' Ich-Eigenschaften
erhalten bleiben, ist der Erwachsene immer wieder bereit, solche befriedigenden Bezie-
hungen einzugehen." Gemeint ist offensichtlich ein befriedigendes Erleben in und mit
der Gruppe (Parin P., "Das Ich und die Anpassungsmechanismen" in "Der Widerspruch
im Subjekt", Frankfurt a.M. 1978, S. 86/87).

7) In meinem Artikel "Psychoökologie - Versuch einer Synthese von psychoanalytischen
und ökologischen Überlegungen" (Widerspruch Heft, 9/1985, 3. Auflage) schrieb ich
unter dem Kapitel "Transzendenz": "Die meisten Menschen haben im Ausgleich zu Ich-
bezogenen Interessen auch Bedürfnisse nach Gemeinschaft, d.h. nach Geborgenheit und

Zugehörigkeit in der Gruppe. Ich denke, dass ein Stück symbiotischer Libido aus der
frühen Mutter-Kind-Beziehung in der weiteren Entwicklung nicht nur auf Paarbezie-

hungen übertragen wird, sondern auch auf die Familiengruppe und später auf die
Gleichaltrigen-Gruppe (Peer Group) und den Freundeskreis übergeht... " (S. 37).

8) Der Begriff "Gemeinschaftsgefühl" spielt in der Individualpsychologie Alfred Adlers
eine grosse Rolle. Laut Bernhard Handlbaur ("Die Entstehungsgeschichte der Individu-
alpsychologie Alfred Adlers", Wien/Salzburg 1984, S. 244) subsumiert in Adlers Werk
" der Begriff 'Gemeinschaftsgefühl' sehr komplexe Erscheinungen: Kultur und
Triebleben, soziale Forderungen und angeborenes Zärtlichkeitsbedürfnis. Er bezeichnet
eine Verschränkung von Impulsen des Individuums und Forderungen der Kultur oder -
in psychoanalytischem Vokabular formuliert - ein Konglomerat aus entsexualisierter/
sublimierter Libido und Teilen des Über-Ich." Bei Sigmund Freud wird der Begriffnicht
besonders thematisiert und fällt nur einmal eher beiläufig im Brief an Einstein "Warum
Krieg?" (1933) bei der Begründung, warum sich die Menschen zu einer Gemeinschaft
vereinigen. Dort heisst es: "In der Anerkennung einer solchen Interessengemeinschaft
stellen sich unter den Mitgliedern einer geeigneten Menschengruppe Gefühlsbindungen
her, GemeinscAa/tsge/uWe (von mir hervorgehoben E.M.), in denen ihre eigentliche
Stärke beruht." (G.W. XVI, S. 16). W.R. Bion nimmt eine grundlegende menschliche

Fähigkeit zur Kooperation in einer Gruppe an, die er "Valenz" nennt. Es handelt sich um
eine " emotionelle Eigenschaft... die im Wesen der Zugehörigkeit zu menschlichen
Gruppen liegt" ("Erfahrungen in Gruppen", Stuttgart 1991, S. 84). Ich verwende den

Begriff hier in einem beschreibenden, ausdrücklich n/cAt wertenden Sinn. Metapsycho-
logisch gesehen entspricht das Gemeinschaftsgefühl der bewusstseinsfähigen Wahrneh-

mung einer besonderen Befindlichkeit des Individuums in einer Gruppensituation (je
nach Umständen kann die Empfindung positiv oder negativ getönt sein).

140 WIDERSPRUCH - 26/93


	Religiosität und Gemeinschaftsgefühl : Thesen zur Weiterführung einer materialistischen Religionskritik

