Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Religiositat und Gemeinschaftsgefuhl : Thesen zur Weiterfihrung einer
materialistischen Religionskritik

Autor: Modena, Emilio

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652276

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652276
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Emilio Modena

Religiositit und Gemeinschaftsgefiihl

Thesen zur Weiterfiihrung einer materialistischen Religionskritik

Der Zusammenbruch der Sowjetunion und der sozialistischen Staatenge-
meinschaft hatte auf mich eine unerwartete Wirkung. Ich geriet in eine “No-
Future”-Stimmung, die mir bis dahin fremd gewesen war und die ich bei
anderen — hierzulande besonders nach dem Scheitern der Ziircher Jugend-
bewegung zu Beginn der 80er Jahre — als Ausdruck einer in die Welt hinaus
projizierten personlichen Krise zu verstehen gewohnt war. Nun hatte ich
zwar zwischen 1989 und 1992 aufgrund verschiedener privater Enttiu-
schungen und familidrer Probleme selber mit einer solchen Krise zu kdmp-
fen, doch wurde meine Melancholie von den internationalen Ereignissen auf
besondere Weise iiberschattet.

Es war nicht allein der Zusammenbruch der sozialistischen Staatenge-
meinschaft mit all seinen realen machtpolitischen Folgen auf der ganzen
Welt, der mich deprimierte, sondern vor allem die Art und Weise dieses
Zusammenbrechens und die damit verbundene Implosion jenes Zusammen-
hangs von Grundwerten, die ich jahrzehntelang hochgehalten hatte. Dariiber
hinaus quilte mich der Zynismus der herrschenden Apparatschiks und die
beinahe grenzenlos scheinende Naivitdt der Massen beim westlichen Ver-
sprechen auf “freie Marktwirtschaft”. Dieser Kollaps war kein heroisches
Untergehen, sondern ein entsetzlich beschamendes Verenden, eine totale
moralische Kapitulation.

Mich beriihrte besonders peinlich meine eigene Uberraschung tiber diese
Entwicklung — als ob ich nie den Stalinismus und den sowjetischen Gross-
macht-Chauvinismus, angefangen bei seiner Politik im spanischen Biirger-
krieg bis hin zur Intervention in Afghanistan angeprangert, nie gegen die
russischen Panzer in Prag protestiert, nie die verheerende Politik der kom-
munistischen Parteien in Lateinamerika gegeisselt hatte! Dabeir war ich doch
bereits 1960, aus der Freien Jugend kommend, nicht in die ‘Partei der Arbeit’
eingetreten aus der Einschdtzung heraus, dass auch diese Partei nicht mehr
von innen heraus revolutiondr umgestaltet werden konnte. Ich begriff nur
langsam, dass ich all diese Missstinde im real existierenden Sozialismus
zwar kritisch wahrgenommen hatte, dass aber zugleich in meinem Inneren
starke emotionale Krifte dafiir gesorgt hatten, dass ich die schlechte Realitét
verleugnete. Dank dem psychischen Abwehrmechanismus der Verleug-
nung konnte ich kritisch bleiben und zugleich auch meinen Glauben an die
sozialistischen Ideale aufrechterhalten. — Ein religioses Moment also? Ich
begann in meiner Selbstanalyse vermehrt iiber Religion und religiose Me-
chanismen auch ausserhalb der traditionellen Kirchen und Sekten nachzu-
denken und bemerkte bald, dass es auch vielen anderen dhnlich erging (1).

132 WIDERSPRUCH - 26/93



I. Psychoanalytischer Zugang

Es soll unterschieden werden zwischen Religiositit, Religion und Kirche.
Waihrend Religion ein Glaubenssystem darstellt und Kirche die Form seiner
Institutionalisierung ist, bezeichnet Religiositdit die Gefiihlswelt, die dem
Glauben der Individuen zugrundeliegt und sie zum Zusammenschluss in
eine Glaubensgemeinschaft veranlasst. Unmittelbar psychoanalytisch zu-
ganglich ist nur das Gebiet der Religiositit. Um zu einer umfassenden
Religionskritik zu gelangen, miissten Religion und Kircheninstitution zu-
satzlich ideengeschichtlich und soziologisch untersucht werden.

Demnach kann eine Analyse der Religiositit weder Religion noch Kirche
zureichend erklédren, sie stellt jedoch die Grundvoraussetzung zum Ver-
standnis ihrer Entstehung dar. Die religiosen Gefiihle sind gewissermassen
der Kitt, der die Bausteine zusammenhalt, aus denen die verschiedenen
Religionen und Kirchen ihre Systeme — “Weltanschauungen” und Gottes-
vorstellungen — unter jeweils verschiedenen historischen, soziokulturellen
und dkonomischen Bedingungen errichtet haben.

II. Zur Dialektik von Glauben und Wissen

Glauben wird hier als die urspriingliche, kindliche Form des Wissens
verstanden. Sie entspricht der Entwicklungsphase des magischen Denkens,
in welcher das heranwachsende Individuum sich bereits als ein Ich versteht
und sprachlich mit seiner Umgebung kommuniziert, jedoch fiir alle wesent-
lichen Lebensbediirfnisse von den Objekten abhéngt und noch nicht iiber die
Fahigkeit zum logischen Denken im engeren Sinn verfiigt (2).

Die Fahigkeit zum Glauben ist nicht selbstverstandlich. Sie setzt Urver-
trauen voraus und beruht auf identifikatorischen Mechanismen — Identifika-
tion mit dem wunscherfiillenden Objekt einerseits, mit dem Aggressor
andererseits. Unter diesen Voraussetzungen iibernimmt das Kind zunichst
den Glauben seiner Pflegepersonen und entwickelt die Tendenz, spater auch
ausserhalb der Familie den Machttrigern in Schule, Arbeitswelt, Staat etc.
Glauben zu schenken. Neben dem identifikatorischen Lernen, welches sich
kognitiv in Glauben umsetzt, indem das Kind nicht nur das Objekt, sondern
auch seine Wertschatzungen verinnerlicht, werden von friih auf auch selb-
stindige Erfahrungen gemacht, welche zur Grundlage des Wissens werden.
In dem Mass, wie der Bereich der Selbsterfahrung zu- und die Abhangigkeit
von der Objektwelt abnimmt sowie der Denkapparat sich ausbildet und
geschult wird, nimmt die Ubermacht des Glaubens zugunsten von Wissen
ab.

Zwischen den kognitiven Systemen des Glaubens und des Wissens erhalt
sich jedoch lebenslang eine Beziehung gegenseitiger Abhingigkeit, indem
Glauben fortwahrend in Wissen und Wissen fortwahrend in Glauben umge-
setzt wird. Was man weiss — oder zutreffender: zu wissen “glaubt” —,
entpuppt sich bei der Realitédtspriifung (Selbstkritik) sehr oft als ein Glauben.
So ist z.B. der Grossteil der modernen wissenschaftlichen Erkenntnisse fiir

WIDERSPRUCH - 26/93 133



uns nicht iiberpriifbar, so dass wir sie spezialisierten Autoritdtspersonen
nach dem friihkindlichen Muster glauben miissen. Diesen Glauben erleben
wir aber als ein Wissen. Umgekehrt verfahren wir mit unserem personlich
erworbenen Wissen. Wir versichern uns andauernd des angeeigneten Wis-
sens, indem wir daran zu glauben beginnen. Ein Beispiel: Wir glauben als
Psychoanalytiker an das Unbewusste und arbeiten wie selbstverstiandlich
mit ithm, nachdem wir es an uns selbst und an einer Anzahl Patienten
erforscht haben. Die Verwandlung von Wissen in Glauben geht ebenfalls
gemadss dem frithkindlichen Muster vor sich, nur sind wir dann unsere eigene
Autoritit, indem wir an uns selbst glauben (3).

Die Absicherung des Wissens durch Rekurs auf das ontogenetisch dltere
System des Glaubens beinhaltet einen psycho-6konomischen Vorteil. Im
Zustand des Glaubens verbraucht man weniger psychische Energie, da der
Glaube durch einfache, unbewusst ablaufende Identifikations- und Beset-
zungsvorgiange unterhalten wird. Wissensaneignung und -erhaltung erfor-
dert dagegen regelrechte psychische Arbeit. Die Absicherung des einmal
Gewussten durch eine zusitzliche affektive Besetzung erspart dem Ich die
standige Wiederholung dieses aufwendigen Lernvorganges. Die Selbstana-
lyse zeigt, dass hierfiir ein einfaches Erinnern an die frither geleistete
psychische Arbeit offenbar nicht geniigt. — Die Umwandlung von Glauben
in Wissen dagegen ist ein Selbstbetrug, welcher vom Ich unternommen
wird, um sich mit einem wissenschaftlichen Ideal (Ich-Ideal als Teil des
Uber-Ich) in Einklang zu bringen, ohne dem Erfordernis einer Nachpriifung
— die wiederum psychische Arbeit verlangt — geniigen zu miissen.

Die vom psycho-okonomischen Gesichtspunkt aus gesehen vorteilhafte
Verwandlung von Wissen in Glauben birgt aber die Gefahr einer Erstarrung
in sich: Das affektiv anscheinend gesicherte Wissen entzieht sich mit der Zeit
einer weiteren Infragestellung und wird dhnlich wie die ontogenetisch
frithen Glaubensinhalte verfestigt, dogmatisch — besonders dann, wenn sich
mit diesem Wissen auch andere, z.B. narzisstische oder soziale Interessen
und Vorteile verbinden.

Abgesehen von diesem Trdgheitsprinzip im Psychischen ergibt sich eine
weitere Verunsicherung der Konsistenz und des Wahrheitsgehalts des Wis-
sens aus der Storanfalligkeit der Realititspriifung auch im Erwachsenenle-
ben. Illusionen, Halluzinationen und Wahnerlebnisse konnen nicht immer
als solche erkannt werden. So kann sich die Selbsterfahrung ganz oder
teilweise auf innere Realitdten beziehen, die wie dussere wahrgenommen
werden. Ahnlich wirken auch die Abwehrmechanismen des Ich, besonders
die Projektion und projektive Identifikation. Trotzdem glauben wir auch
dann an unsere subjektiven Wahrnehmungen nach dem Muster der Wahn-
gewissheit, die nichts anderes ist als ein dogmatischer Glaube.

III. Zu einigen Ursachen der Glaubensbereitschaft

Es stellt sich die Frage, welche affektiven Triebkrifte den Kern der Religio-
sitat ausmachen und damit beim Individuum die Bereitschaft zum Glauben

134 WIDERSPRUCH - 26/93



ermdglichen. Freud nennt in “Zukunft einer Illusion” (1927) das Bediirfnis
nach Schutz vor der Ubermacht der Naturgewalten, die Kompensation fur
die Triebverzichte, welche die Kultur erfordert, und die Verleugnung des
Todes. Romain Rolland entgegnet ihm in einem Brief vom 5. Dezember
1927, dass es dariiber hinaus ein Grundgefiihl der Religiositat gébe, das er
als “ozeanisch” beschreiben mochte. Freud geht im ersten Abschnitt von
“Unbehagen in der Kultur” (1930) auf Rollands Hypothese ein. Er bekennt,
keine solchen Gefiihle selber zu kennen, schliesst sie aber fiir andere nicht
aus. Er erwigt seinerseits eine Entwicklung ausgehend von frithen Ver-
schmelzungsgefiihlen aus der Zeit vor der Ich-Bildung bis hin zum reifen Ich
des Erwachsenen, die gegebenenfalls regressiv wiederbelebt werden kénn-
ten. Freud bricht dann aber abrupt die weitere Erérterung ab, da ihm die
pragenitalen Triebschicksale als zu nebelhaft erscheinen und ihn wohl auch
erschrecken (4). Die Mitteilung in seiner Antwort an R. Rolland, er kénne
sich nichts Stirkeres vorstellen, als das Bediirfnis des Kindes nach dem
Vaterschutz, erscheint mir in diesem Zusammenhang als eine Rationalisie-
rung.

Das Typische des “ozeanischen Gefiihls” ist das plétzliche Erlebnis des
Aufweichens oder Aufldsens der Ich-Grenzen, dessen Wirkung es ist, dass
man sich mit der Umgebung eins fiihlt, sich mit einer Menschenmasse, der
Natur oder gar mit dem Universum zu verschmelzen wihnt. Man fuihlt sich
iberwiltigt und “erschauert” dabei. Es ist dies ein Gefiihl, das durch eine
Vermischung von libidindsen — aber nicht primér genital lokalisierten —
Empfindungen mit Angst zustande kommt. Der Angstanteil entspricht dem
Erschrecken tiber den unerwarteten Verlust der Ich-Kontrolle, wéihrend die
Libidinisierung des Selbst die Lustpramie fiir die System-Regression auf die
orale Phase ist.

Dem “Ozeanischen” verwandte Gefiihle sind ziemlich haufig, wie z.B.
die Angstlust der Kinder (die auch von Erwachsenen bei extremen Bewe-
gungserlebnissen wie auf der Achter-Bahn etc. empfunden werden kann),
das Orgiastische und Verschmelzungs-Erleben in der Sexualitit und ganz
besonders wihrend der Verliebtheit, die Trancezustdnde und telepathischen
Erlebnisse bei spiritistischen Séancen oder magischen Rifualen; man denke
auch an die Rauschzustinde unter Einwirkung halluzinogener Drogen, an
die Bewusstseinstriibbungen in Delirien unter Extrembelastungen wie Mii-
digkeit, Fieber, Schlafentzug etc., und an ekstatische Wahnzustinde. Beiden
meisten dieser Phanomene ist das Ich allerdings auf den bevorstehenden
Kontrollverlust vorbereitet, den es selbst zur Lustgewinnung inszeniert, so
dass die Angstkomponente in den Hintergrund tritt; oder die Angst nimmt
dermassen iiberhand, dass von der Libidinisierung nicht mehr viel iibrig-
bleibt. So gibt es viele Menschen, die solche Erlebnisse “lieber” vermeiden
— auch das intensive sexuelle Erleben —, um die Ich-Kontrolle nicht zu
verlieren. Umgekehrt kann die Regression auf frithe pragenitale Erlebenszu-
stande erlernt und geiibt werden, wie z.B. in der Hypnose, in mystischen
Praktiken oder im Schamanismus (in anderen Kulturen).

Beim Erlebnis eines grenzenlosen Zugehorigkeitsgefiihls mit der Umge-

WIDERSPRUCH - 26/93 135



bung macht es keinen Unterschied, ob es sich um menschliche oder natiir-
liche Umwelt handelt, da das magische Denken auch letztere vermensch-
licht. Die Fahigkeit des Kleinkindes zur magischen Belebung von Dingen
wird z.B. durch die Bildung von Ubergangsobjekten eindriicklich illustriert,
die ihm dazu dienen, die Trennungsangst zu iiberwinden (5). Diese ver-
schmelzende Verbindung kommt beim Erwachsenen durch regressive Frei-
setzung oraler Libido zustande, die bei ihm einen der Sauglings-Mutter-
Beziehung dhnlichen Zustand hervorruft. Wir wissen, dass sich die ur-
spriinglich orale Libido im weiteren Verlauf einer normalen Entwicklung
iiber die anale, phallische und 6dipale Phase hinweg verwandelt und zur
Besetzung von narzisstischen sowie von Objekt-Reprisentanzen (in jeweils
individuellen Verbindungen mit den entsprechenden aggressiven Trieban-
teilen) verwendet wird.

Es stellt sich die Frage, ob abgesehen von den bekannten Triebschicksa-
len nicht ein weiteres Quantum oraler Libido zur Besetzung sozialer Reprd-
sentanzen Verwendung findet. So wie sich das Ich des Westeuropéers aus
den durch Identifikation erworbenen Objekt-Repriasentanzen der Kleinfa-
milie aufbaut, stellt das von den Ethno-PsychoanalytikerInnen beschriebene
“Gruppen-Ich” anderer Kulturen eine Synthese von spezifischen sozialen
Reprisentanzen dar, dem ein Gemeinschaftserleben zugeordnet ist (6). Wir
konnen also analog zur metapsychologisch gebriauchlichen Entwicklungs-
linie der Objekt-Beziehung (die immer eine Zweierbeziehung intendiert)
auch von einer Entwicklungslinie der Gruppenbeziehung sprechen. Diese
kann ausgehend von der Mutter einer Linie entlang verfolgt werden, die die
Familie, den Clan, den Freundeskreis, das Volk und schliesslich die Nation
umfasst (vgl. dazu Begriffe wie Familienliebe, Verwandtschaft/Freund-
schaft, Volksreligiositit, Patriotismus, Nationalgefiihl).

IV. Das Zugehorigkeitsbediirfnis als triebhafte Grundlage des Glau-
bens

Obschon unsere spezifische Sozialisation in den sogenannten hochentwik-
kelten Industriegesellschaften in der Regel nicht zur Ausbildung eines
ausgepragten Gruppen-Ich fiihrt, gibt es doch das Zusammengehorigkeits-
gefiihl in der Familie, der Gemeinde, im Verein, in der Partei oder —
allgemein formuliert — das gefiihlsgeleitete Bediirfnis, zu einer Gruppe zu
gehoren (7). Vereinsamte suchen in den 6ffentlichen Gasthdusern oder auf
der Strasse die ‘Gesellschaft’ anderer Menschen auf oder kompensieren
dieses Bediirfnis durch Surrogate wie Massenmedien oder Nationalititen-
Diinkel. Dariiber hinaus zeigt auch die Erfahrung in politisch und sozial
motivierten Selbsthilfegruppen, dass neben der Verfolgung des jeweiligen
Vereinszweckes und allfilligen narzisstischen Gratifikationen oder der
Befriedigung von Uber-Ich-Forderungen immer auch das Bediirfnis nach
Zugehorigkeit und Geselligkeit fur die Teilnahme motivierend war. Oft wird
sogar der nicht geschitzte Vereinszweck in Kauf genommen, nur um das
Zugehorigkeitsbediirfnis befriedigen zu kénnen. Es ist bekannt, dass Sekten

136 WIDERSPRUCH - 26/93



ihre Mitglieder auf der Grundlage dieser Bediirnisse — die sie freilich
kiinstlich schiiren — hemmungslos materiell ausbeuten kénnen.

Jede Gruppe verfolgt einen Zweck, funktioniert nach bestimmten Spiel-
regeln, hat ein eigenes Wertesystem, eine mehr oder weniger entwickelte
Gesinnung oder Ideologie. Wer dazugehoren will, muss diese anerkennen
und sich damit identifizieren. Was aber fiir die Erwachsenenwelt gilt, gilt
umso mehr fiir das heranwachsende Kind in den ersten Lebensjahren. Dieses
muss nicht nur, es will auch, oder besser: es fiihlt sich dazu gedriangt, so zu
werden, wie die Erwachsenen sind. Darin besteht die triebhafte Wurzel des
Glaubens. Dabei kommt es nicht darauf an, ob das zugehorige Wertesystem
im engeren Sinn religios ist oder nicht (z.B. Glaube an Gott), es ist in jedem
Fall “religios”, weil hochlibidinds besetzt und von einer existentiellen
Bedeutung fiir das Individuum, die nicht weiter hinterfragt werden kann:
Die Angst vor dem Verlust der primiren Bezugsgruppe lisst diesen Glauben
dogmatisch erstarren.

Der vom Kind aktiv, wenn auch unbewusst vorangetriebene Identifizie-
rungsprozess des So-sein-Wollens wie die Grossen bildet kulturelle Identi-
tat aus und stiftetSinn. Sinnvoll leben heisst demnach in erster Linie, sich mit
einer Gruppe identifizieren zu konnen, von der man ihrerseits anerkannt
wird und Solidaritét erfahrt. Diese Funktion geht in weiteren Entwicklungs-
stadien teilweise auf das Uber-Ich/Ich-Ideal iiber. Stérungen und Konflikte
in dieser Entwicklung der priméren Sozialisation sind hdufig, z.B. wenn eine
primédre Zugehorigkeitsgruppe (Familie) fehlt, wenn diese in sich zerstritten
ist oder vom weiteren kulturellen Umfeld und der Verhaltensnorm stark
abweicht. In der Adoleszenz miissen neue Zugehorigkeitsgruppen gefunden
werden (Peer Groups, neue Familiengriindungen) — sie ist typischerweise
die Zeit der Glaubenskrisen.

Die Annahme eines aus oralen Quellen gespiesenen Zugehorigkeitsbe-
diirfnisses und eines diesem entsprechenden Gemeinschaftsgefiihls (8) wi-
derspricht nicht den Freudschen Erkliarungen fiir das Bediirfnis der Massen
nach Religion in “Die Zukunft einer Illusion”. Es ist aber entwicklungsge-
schichtlich dlter und besitzt im Gegensatz zu jenem einen (triebhaften
Charakter. Das Individuum fiihlt sich im Normalfall aus seiner kindlich-
existentiellen Bediirftigkeit heraus dazu gedrangt, die ‘Gesellschaft’ anderer
aufzusuchen. Abgesehen von sexuellen und wirtschaftlichen Interessen
diirfte dies der starkste Beweggrund zur Griindung von Familien und
anderen Gruppen sein. Geselligkeit ist ein zielgehemmtes Verschmelzungs-
bediirfnis und -erleben mit einer Gruppe, sie verhalt sich zu Verschmelzung
wie Zirtlichkeit zum sexuellen Begehren. Wie jeder Partialtrieb unterliegt
auch das Zugehorigkeitsbediirfnis der allgemeinen Trieb- und Ich-Entwick-
lung eines Menschen: Zugehorigkeitsbediirfnis und Gemeinschaftsgefiihl
erhalten sich zwar lebenslang, treten aber beim Erwachsenen gegeniiber
dem Kind in der Regel abgeschwicht in Erscheinung. Sie konnen auch
pathologisch gesteigert (“Groupies”) oder verdrangt und verleugnet oder
gar in ihr Gegenteil verkehrt werden (Einsiedler).

WIDERSPRUCH - 26/93 137



V. Schlussfolgerungen

Fiir die Befriedigung des Zugehorigkeitsbediirfnisses ist es gleichgiiltig,
worin die gefundenen Glaubensinhalte im einzelnen bestehen. — In gesell-
schaftlicher Hinsicht, also politisch gesehen, ist es allerdings alles andere als
gleichgiiltig, woran geglaubt wird. Da stehen sich Gruppen mit jeweils
anderen Glaubensinhalten und Gesinnungen gegeniiber: Religionen im
engeren Sinn gegen wissenschaftliche Uberzeugungen, theistischer gegen
atheistischen Glauben, sozialistische gegen kapitalistische Politik etc.

Fiir eine neue Praxis der Linken bedeutet die Einsicht in die grundlegende
Bedeutung der Religiositat in jeder gesellschaftlichen Formation, dass der
politische Kampf (auch jener gegen Religionen und Kirchen) niemals als ein
Kampf gegen Religiositét an und fiir sich gefiihrt werden darf. Wer funda-
mental gegen die religiosen Gefiihle und tiefen Erlebnisse des anderen
ankdmpft, kann den Andersdenkenden sich nur zum Feind machen, weil er
dessen besondere Religiositit verletzt und ihn existentiell trifft. Dariiber
hinaus koénnen religiose Gefiihle im Sinn der hier verstandenen Religiositat
niemals “abgeschafft”, sondern nur auf qualitativ jeweils andere Glaubens-
inhalte gerichtet oder verschoben werden. Das aufgeklarte Subjekt kann
diese Zusammenhénge fiir sich selbst zwar erkennen, sich ihnen aber nie
ganz entziehen.

Man muss im politischen Kampf auf der Grundlage der eigenen Religio-
sitdt iiberzeugen konnen, indem man an Werte glaubt, die besser als die
iiberlieferten Religionen den in einer bestimmten Gesellschaft vorherr-
schenden materiellen und ideellen menschlichen Bediirfnissen ensprechen.
Im Wissen um die unbewusst und triebhaft ablaufende Dialektik von
Glauben und Wissen ist es bei der unvermeidlichen Institutionalisierung
eines Werte- und Glaubenssystems im Sinne einer emanzipatorischen und
aufklarerischen Ethik notwendig, moglichst viel Freirdaume fiir Selbsterfah-
rung der Einzelnen und Gruppen vorzusehen, denn jede Kirche — auch die
atheistische — hat, wenn sie sich mit gesellschaftlicher Macht verbindet, die
Tendenz, dogmatisch zu erstarren. Nur die Einsicht in diese Mechanismen
schafft Hoffnung, sie allenfalls verdndern zu kénnen, weil sie die Mo6glich-
keit zu ihrem Durcharbeiten er6ffnet. Deren Verleugnung und Verdrangung
dagegen lassen sie im Unbewussten erstarren und ungebrochen weiterwir-
ken.

Anmerkungen

1) Zusammen mit Robert Heim organisierten wir ab Friihjahr 1993 in der “Stiftung fiir
Psychotherapie und Psychoanalyse” eine Reihe von Kolloquien zum Thema “Psycho-
analyse und Religion™, an welchen sich zahlreiche Kolleglnnen aktiv beteiligten. Die
lebhaften und sehr kontrovers gefiihrten Diskussionen in diesem Kreis sowie die ebenso
liebenswiirdige wie beharrliche Nachfrage von seiten der “Widerspruch”-Redaktion
motivierten mich schliesslich dazu, das — vorldufige — Resultat dieses Nachdenkens in
Thesenform, das heisst ohne Anspruch auf Vollstindigkeit, niederzuschreiben. Den

138 WIDERSPRUCH - 26/93



2)

3)

4)

5)

6)

Einstieg fand ich allerdings erst, nachdem mir im Kolloquium aufgrund der von Arno von
Blarer hartnéckig gestellten Frage der Unterschied zwischen Religion und Religiositit
bewusst geworden war.

Erst nach Abschluss dieses Artikels erhielt ich Kenntnis von einem 1992 von Heinz
Hensele in Tiibingen gehaltenen Vortrag “Uberlegungen zur Psychogenese der Religio-
sitdt”, jetzt erschienen in: J. Gutwinski-Jeggle und J.M. Rotmann (Hg.), “Die klugen
Sinne pflegend”. Psychoanalytische und kulturkritische Beitrige. edition diskord, Tii-
bingen 1993. Ausgehend von der Beobachtung, dass in Analysen nur selten von
religiosen Erfahrungen und religiosem Erleben die Rede ist, vermutet Hensele, dass die
Religiositit der meisten Analysanden, ... von einer Art (sei), die mit religioser Erfahrung
im Sinne eines Zuganges zu einer letzten Wirklichkeit, zu Gott, zum Heiligen, zur
Transzendenz, o.4. nichts zu tun ... (habe)”. Damit kommt er meiner eigenen Definition
nahe. Wir unterscheiden uns aber wesentlich in der Ableitung der religidsen Bediirfnisse
aus dem existentiellen Erleben des Sduglings und Kleinkindes, die auf eine unterschied-
liche entwicklungspsychologische Betrachtung, insbesondere des “priméren Nar-
zissmus”, zuriickgehen. Ich lehne die Theorie vom Geburtstrauma als biologistisch ab
und nehme fiir die normale Entwicklung mit René A. Spitz die Ausbildung einer dem
Mitmenschen gegeniiber primér vertrauensvollen psychischen Grundstruktur an und
iibernehme den Begriff des “Urvertrauens” von E. Erikson.

Jean Piaget zufolge erreicht das Kind mit 7-8 Jahren (im Stadium der “konkreten
Operationen”) eine Abstraktionsfihigkeit, die logisches Denken erméglicht, wobei erst
nach 11-12 Jahren (im Stadium der “formalen Operationen”) diese Fihigkeit soweit
entwickelt ist, dass auch im strengen mathematischen Sinn logische Operationen vorge-
nommen und Hypothesen gebildet werden kénnen (Jean Piaget “Abriss der genetischen
Epistemologie”, Olten 1974, S. 54ffund 73ff). Ich denke allerdings, dass das Kind schon
ab seinem zweiten Lebensjahr, in dem Mass wie seine Individuation fortschreitet, erste
subjektive Erfahrungen macht, die mir kognitiv in einem weiteren Sinn als logisch
erscheinen (eventuell “prilogisch” nach Piaget), vgl. z.B. das von Freud beschriebene
“fort-da”-Spiel eines 1 1/2- jihrigen Kindes (in “Jenseits des Lustprinzips”, GW XIII).
Peter Passett hat in einer Abhandlung iiber das Religidse in der Psychoanalyse fiir mich
iiberzeugend den Glaubens-Aspekt im Freudschen Denken analysiert, diesen dann
allerdings in einer unzulissigen Verallgemeinerung zum konstituierenden Element der
Psychoanalyse stilisiert (Peter Passett “Die Wiederkehr des Religiosen in der Psychoana-
lyse: Freuds kritische Analyse der Religion als Darstellung der latenten Struktur seines
wissenschaftlichen Denkens”, erweiterte Fassung eines am 22.02.91 am Psychoanalyti-
schen Seminar Ziirich gehaltenen Vortrages, im Erscheinen).

Freud schreibt: ” ... Fiir die religiosen Bediirfnisse scheint mir die Ableitung von der
infantilen Hilflosigkeit und der durch sie geweckten Vatersehnsucht unabweisbar... Es
mag noch anderes dahinterstecken, aber das verhiillt einstweilen der Nebel... Beziehun-
gen zu manchen dunklen Modifikationen des Seelenlebens, wie Trance und Ekstase,
ldgen hier nahe. Allein, mich dringt es, auch einmal mit den Worten des Schillerschen
Tauchers auszurufen: ‘Es freue sich, wer da atmet im rosigen Licht.”” (GW X1V, S. 430/
31).— Was er dabei elegant {iberspringt, ist die Schillersche Thematisierung des entsetz-
lichen Grauens vor dem Unbekannten, das unter der Meeresoberfliche, im “finsteren
Schosse”, lauert! Meiner Meinung nach kann dieser Teil des Gedichtes als Metapher
gelesen werden fiir die Angst des Mannes vor der verschlingenden Macht der weiblichen
Sexualitdt und vor der Regression auf orale Erlebensweisen.

Winnicott hat ausgehend vom Ubergangsobjekt eine psychologische Begriindung der
Kultur gegeben (Winnicott D.W. “Vom Spiel zur Kreativitiit”, Stuttgart 1973). In vielen
Grussformeln, wic “Griissgott” und “Adieu”, erscheint Gott als ein ritualisiertes Uber-
gangsobjekt, das die Trennung der Menschen untereinander aufhebt. In der (magischen)
Gottesvorstellung sind wir alle gewissermassen iiber Satellit miteinander verbunden...
Bei Einfiihrung des “Gruppen-Ich”-Konzeptes sind die EthnopsychoanalytikerInnen

WIDERSPRUCH - 26/93 139



7)

8)

funktionell orientiert, wihrend ich hier entwicklungspsychologisch argumentiere (vgl.
Parin P., Morgenthaler F. G., Parin-Matthéy G. “Fiirchte deinen Nichsten wie dich
selbst”, Frankfurt a. M. 1971, S. 537ff). Immerhin fiihrt Paul Parin die Entstehung des
Gruppen-Ich in seiner Arbeit iiber die Anpassungsmechanismen “ ... auf relativ span-
nungsfreie identifikatorische Beziehungen zuriick, die sich in der Kindheit und Adoles-
zenz vorzugsweise zu gleichgeschlechtlichen gleichaltrigen ‘horizontalen’ Gruppen
etablieren.” Von einem Wir- oder Gemeinschaftserleben wird dabei explizit nicht
gesprochen, Parin fihrt aber fort: “Wenn diese Beziehungen weder durch Frustration
noch durch Aggression gestort werden und wenn gewisse ‘orale’ Ich-Eigenschaften
erhalten bleiben, ist der Erwachsene immer wieder bereit, solche befriedigenden Bezie-
hungen einzugehen.” Gemeint ist offensichtlich ein befriedigendes Erleben in und mit
der Gruppe (Parin P., “Das Ich und die Anpassungsmechanismen” in “Der Widerspruch
im Subjekt”, Frankfurt a.M. 1978, S. 86/87).

In meinem Artikel “Psychotkologie — Versuch einer Synthese von psychoanalytischen
und dkologischen Uberlegungen” (Widerspruch Heft, 9/1985, 3. Auflage) schrieb ich
unter dem Kapitel “Transzendenz”: “Die meisten Menschen haben im Ausgleich zu Ich-
bezogenen Interessen auch Bediirfnisse nach Gemeinschaft, d.h. nach Geborgenheit und
Zugehdrigkeit in der Gruppe. Ich denke, dass ein Stiick symbiotischer Libido aus der
frithen Mutter-Kind-Beziehung ... in der weiteren Entwicklung nicht nur auf Paarbezie-
hungen iibertragen wird, sondemn auch auf die Familiengruppe und spiter auf die
Gleichaltrigen-Gruppe (Peer Group) und den Freundeskreis iibergeht ... “ (S. 37).

Der Begriff “Gemeinschaftsgefiihl” spielt in der Individualpsychologie Alfred Adlers
eine grosse Rolle. Laut Bernhard Handlbaur (“Die Entstehungsgeschichte der Individu-
alpsychologie Alfred Adlers”, Wien/Salzburg 1984, S. 244) subsumiert in Adlers Werk
“ ... der Begriff ‘Gemeinschaftsgefiihl’ ... sehr komplexe Erscheinungen: Kultur und
Triebleben, soziale Forderungen und angeborenes Zirtlichkeitsbediirfnis. Er bezeichnet
eine Verschrinkung von Impulsen des Individuums und Forderungen der Kultur oder —
in psychoanalytischem Vokabular formuliert — ein Konglomerat aus entsexualisierter/
sublimierter Libido und Teilen des Uber-Ich.” Bei Sigmund Freud wird der Begriff nicht
besonders thematisiert und fillt nur einmal eher beildufig im Brief an Einstein “Warum
Krieg?” (1933) bei der Begriindung, warum sich die Menschen zu einer Gemeinschaft
vereinigen. Dort heisst es: “In der Anerkennung einer solchen Interessengemeinschaft
stellen sich unter den Mitgliedern einer geeigneten Menschengruppe Gefiihlsbindungen
her, Gemeinschaftsgefiihle (von mir hervorgehoben E.M.), in denen ihre eigentliche
Stiirke beruht.” (G.W. XVI, S. 16). W.R. Bion nimmt eine grundlegende menschliche
Fihigkeit zur Kooperation in einer Gruppe an, die er “Valenz” nennt. Es handelt sich um
eine “ ... emotionelle Eigenschaft ... die im Wesen der Zugehorigkeit zu menschlichen
Gruppen liegt” (“Erfahrungen in Gruppen”, Stuttgart 1991, S. 84). Ich verwende den
Begriff hier in einem beschreibenden, ausdriicklich nicht wertenden Sinn. Metapsycho-
logisch gesehen entspricht das Gemeinschaftsgefiihl der bewusstseinsfahigen Wahrneh-
mung einer besonderen Befindlichkeit des Individuums in einer Gruppensituation (je
nach Umstédnden kann die Empfindung positiv oder negativ getdnt sein).

140 WIDERSPRUCH - 26/93



	Religiosität und Gemeinschaftsgefühl : Thesen zur Weiterführung einer materialistischen Religionskritik

