Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Die Wiederkehr des Religiosen in der Psychoanalyse : Freuds
Religionskritik und Latenz seines wissenschaftlichen Denkens

Autor: Passett, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652275

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Peter Passett

Die Wiederkehr des Religiosen in der
Psychoanalyse

Freuds Religionskritik und Latenz seines wissenschaftlichen
Denkens.

Fiir Freud ist die Religion, von der er allerdings keinen einheitlichen Begriff
hat, durch sein ganzes Werk hindurch ein Gegenstand bevorzugten Interes-
ses. Wenn im folgenden von Religion die Rede ist, verstehe ich den Begriff
in seinem weitest moglichen Sinne so, wie er gelegentlich, aber langst nicht
immer, auch bei Freud verstanden wird; weiter jedenfalls, als die géingigen
umgangssprachlichen Bedeutungen ihn fassen. Ich bezeichne also mit Reli-
gion eine Dimension von Erfahrung und Erkenntnis, die inhaltlich nicht
prazise definiert ist und die parallel zu setzen ist zu mindestens zwei anderen
Dimensionen der Erfahrungen und der Erkenntnis, ndmlich denjenigen der
Wissenschaft und der Kunst. In jeder dieser Dimensionen erfdhrt der
Mensch etwas Spezifisches und findet dafiir je eigene Weisen der Repréasen-
tation. Und zwar hat die so reprasentierte Erfahrung in allen drei Bereichen
den Anspruch auf Wahrheit, also darauf, eine Reprisentation zu sein, die
sich in Ubereinstimmung mit den von uns wahrgenommenen Tatsachen
bezichungsweise Gegebenheiten befindet. Ich mdchte zeigen, dass Freud,
der in Ubereinstimmung mit der herrschenden Ideologie seiner Zeit der
Wissenschaft eine bevorzugte Stellung hinsichtlich ihres Wahrheitsgehaltes
zuweist und deshalb seine Psychoanalyse dieser Wissenschaft subsumiert,
ein latentes Wissen darum hat, dass seine Schopfung in wesentlichen
Punkten der Religion verwandter ist als der Wissenschaft, und dass ihre
Wahrheit im Grunde diejenige der Religion ist. Seine Kritik der Wahrheit der
Religion erweist sich, wenn man an sie den Massstab der Psychoanalyse
selbst anlegt, als eine Rechtfertigung und Begriindung der religiosen Wahr-
heit, allerdings jenseits aller konfessionellen und kirchlichen Dogmatisie-
rung.

Ich stiitze mich in meiner Argumentation hauptsdchlich auf zwei der
vielen Schriften, in denen Religion das explizite Thema ist. Aus anderen
Schriften, insbesondere aus “Die Zukunft einer Illusion” kann man auch zu
ganz anderen Schliissen gelangen. Ich bin allerdings der Ansicht, dass
gerade diese Schrift nicht von der Religion, sondern von der Kirche handelt
und deshalb ganz anders zu wiirdigen ist. Die Texte, auf die ich mich stiitze,
sind “Totem und Tabu” aus dem Jahr 1913 und vor allem “Der Mann Moses
und die monotheistische Religion”, jene 1934 — 1938 geschriebene und erst
in Freuds Todesjahr 1939 als ganze verdffentlichte Schrift, die man mit
gutem Grund als Freuds wissenschaftliches Verméchtnis betrachten kann.

Vorerst mochte ich mich dem Inhalt von Freuds Schrift zuwenden,
genauer jenen Konsequenzen, die er aus seiner Untersuchung zieht. Sie
beziehen sich im Wesentlichen auf zwei — allerdings sehr verschiedene —

WIDERSPRUCH - 26/93 121



Gegenstinde. Zum einen geht es Freud, von dem man sagen kann, dass er im
Mann Moses das letzte Stiick seiner Selbstanalyse vollendete, um eine
Erhellung des Schicksals des jiidischen Volkes, von dem er selbst ein Teil ist
und das in der Zeit, als er diesen Aufsatz schrieb, die letzte und grauenhaf-
teste Verfolgung einer langen Reihe von Verfolgungen erleiden musste. Es
geht also um eine fiir ihn spezifische Zuspitzung jener menschlichen Kern-
fragen, die schlussendlich jedes analytische Bemiihen vorantreiben: Wer bin
1ich? Warum bin ich der, der ich bin? Was macht mich zu dem, der ich bin?
Bin ich iiberhaupt der, der ich zu sein vermeine? Was treibt mich um?

Das andere Problem, das er einer Losung niher bringen mdochte, ist die
Frage: Was ist Religion? Und spezieller: Worin liegt die Macht und Faszi-
nation der monotheistischen Religion? Das scheinen auf den ersten Blick
sehr viel unverbindlichere und weniger dringende Fragen zu sein, doch wir
werden sehen, dass dem nicht so ist.

Die Juden sind in der Sicht Freuds das Volk, welches den reinsten und
konsequentesten Monotheismus pflegt. Dieser, der ihnen von einem Frem-
den gebracht wurde, enthilt implizit eine Erinnerung an die erste Stufe der
Geschichte der menschlichen Gesellschaft, an die Phase der Urhorde, jene
Zeit, als ein allméchtiger Vater alles bestimmte. Die Strenge seiner Gebote,
im besonderen des Bildverbotes, spiegelt die Strenge der Triebversagung,
die in jener Zeit den Mitgliedern der Horde auferlegt war. Sie ist Garant der
ethisch moralischen Grosse dieser Religion, einer Grosse, welche im nach-
folgenden Christentum verlorengeht. Dort, wo eine zweite Stufe der Mensch-
heitsgeschichte in religidsen Vorstellungen ihr Abbild findet, die Bruder-
horde namlich, in anderer Terminologie das Matriarchat, findet ein Riickfall
in den Polytheismus statt und erhélt die grosse Mutter wieder ihren Platz.
Eine relativ befreite Sinnlichkeit und ein moralisch-ethischer Riickschritt
sind der Lohn und der Preis dafiir. Wiirde die dritte Stufe, das Patriarchat,
seine Abbildung in einem religiosen System finden, so miisste dort ein
sublimierter Gott als reine Struktur im Zentrum stehen und als organisieren-
de Idee die Institutionen der Gesellschaft durchdringen. Freud macht diese
“Prognose” nicht explizit, aber sie ist leicht zu erschliessen, und dieser Gott
konnte niemand anders als “unser Gott Logos” sein, womit allerdings
Religion ihren magisch-rituellen Charakter verloren hitte und mit dem
zusammenfallen wiirde, wovon Freud sie geschieden wissen mochte, mit
Wissenschaft und Rationalitdt namlich. Dass allerdings ein solch weiterer
Fortschritt — der ja ldngst stattgefunden hat — auch in Freuds Augen eine
dunkle Seite hat, kann man einer Vorbemerkung aus dem Moses-Buch
entnehmen, wo er in Anspielung auf den Nationalsozialismus, den Faschis-
mus und Bolschewismus davon spricht, dass der moralisch-ethische Zerfall
der zivilisierten Welt im geheimen Biindnis mit dem Fortschritt geschehe,
was ihn zu dem zynischen Satz veranlasst: “Man emp{findet es als Erleichte-
rung von einer bedriickenden Sorge, wenn man im Falle des deutschen
Volkes sieht, dass der Riickfall in nahezu vorgeschichtliche Barbarei auch
ohne Anlehnung an irgendeine fortschrittliche Idee vor sich gehen kann.”
(Vorbemerkung I).

122 WIDERSPRUCH - 26/93



Fassen wir nun zusammen, was die Konsequenzen dieser Sichtweise
hinsichtlich des Antisemitismus sind, jenes Phinomens, das ja durch diese
Arbeit einer Aufklirung niher gebracht werden sollte. Neben “realen”
Faktoren, die Freud nicht in Abrede stellt, sind es m.E. die folgenden
spezifisch psychologischen Momente, die zusammenwirken.

1. Die Juden halten durch ihre Religion an der Verleugnung des Mordes am
Urvater, das heisst Gottes fest. Die Christen haben deshalb nicht unrecht,
wenn sie ihnen sagen: Thr habt unseren Gott getdtet und gesteht es nicht
ein. Wir haben es zwar auch getan, aber wir haben es eingestanden und
sind seither entsiihnt.

2. Die Einfilhrung eines strikten Monotheismus ging einher mit dem
Glauben, von diesem einen Gott, der ja der Gott aller anderen Volker
auch war, auserwahlt worden zu sein. (Bis anhin hatten alle Vélker ihre
Gotter gewihlt und nicht umgekehrt.) Diese Sicht, die von den Nichtju-
den geteilt zu werden scheint, ist ein untilgbarer Grund fiir Neid und
Eifersucht.

3. Unter den religiosen Sitten hat insbesondere diejenige der Beschnei-
dung, wie Freud sagt, stets auf die anderen einen “unliebsamen, unheim-
lichen Eindruck” gemacht, wohl wegen ihrer Mahnung an die Kastrati-
onsdrohung, also an ein gern vergessenes Stiick der Urgeschichte.

4. Bedenkt man, dass die Volker, welche sich im Antisemitismus beson-
ders hervortun, vergleichsweise spdt christianisiert worden sind, und
ihnen dieser (letzlich) jiidische Monotheismus aufgezwungen wurde, so
muss man sagen, dass sie eigentlich alle schlecht getauft sind, dass ihr
Judenhass ein kaum sehr gut versteckter Christenhass ist, was durch das
Paradox begiinstigt wird, dass die handelnden Figuren der Evangelien ja
samt und sonders Juden sind, inklusive und vor allem Christus selbst.

5. Nicht zuletzt gelten der Neid und die Eifersucht der Nichtjuden nicht nur
der Auserwihlitheit, welche die Christen immerhin durch die Erl6stheit
kompensieren konnen, sondern auch der im Judentum erhdhten Geistig-
keit, der iiberlegenen Moral und Beherrschung der Sinnlichkeit. Beim
Vergleich mit den alten Griechen, die es zu einer unerreichten Harmonie
zwischen Korper und Geist gebracht hatten, was den Juden versagt
geblieben sei, hilt Freud den Juden nicht ohne Stolz zugute, dass sie sich
wenigstens fiir das “Hoherwertige” entschieden hétten.

Wir halten im Hinblick auf unsere Fragestellung zweierlei fest: Trotz seiner

frither (in “Die Zukunft einer Illusion”) gedusserten Geringschitzung fiir die

Religion, hilt Freud sie offenbar nicht nur fiir ein in seinen Wirkungen tief

reichendes Phanomen, sondern auch fiir eines von ganz exquisitem Wert. Er

steht nicht an, das problematische Verhaltnis der Nichtjuden zu den Juden in
erster Linie durch religiése Tatsachen zu erkldren, und er macht auch keinen

Hehl daraus, dass sein eigener Stolz auf sein Judentum, obwohl er ein

areligioser Mensch und ein Atheist ist, sich im wesentlichen auf die religid-

sen Leistungen der Juden bezieht. Es ist gewiss keine Uberinterpretation zu
behaupten, es miisse hinter der manifesten Zuriickweisung der Religion eine
latente Liebe zu ihr geben, die der Erkundung wert scheint. Dass in all diesen

WIDERSPRUCH - 26/93 123



Einschitzungen auch letzte Wertungen zu Tage treten, ist klar. Es ist kaum
falsch, wenn man sagt, dass sich durch all das eine manifeste Hoherbewer-
tung des Viterlichen gegeniiber dem miitterlichen (was man nicht vor-
schnell mit ménnlich und weiblich gleichsetzen wollte, wohl aber mit
Geistigem und Materiellem, wobei letzteres an das Wort Mutter [mater]
erinnert) zieht. Diese Feststellung konnte allerdings zu voreiligen biographi-
schen Riickprojektionen fiihren und damit in jenen hochst unergiebigen
Bereich psychoanalytischer “Mami-Papi-Welterkldrungen”, die wir ver-
meiden wollen. Wir wollen statt dessen versuchen, spiter hinter dieser
impliziten Wertung und ihrer Relativierung etwas Latentes sichtbar werden
zu lassen, was uns in unserem Verstindnis der Psychoanalyse weiter erbrin-
gen konnte.

Vorerst aber mochte ich mich noch einem Aspekt zuwenden, der bisher
kaum beriihrt wurde. All diese Uberlegungen Freuds sind ja nicht nur
wesentlich beeinflusst durch sein Verhéltnis zur Religion, sondern auch
durch sein Verhiltnis zum Judentum. Nun legt mir das, was Yerushalmi
(Freuds Moses, 1992) allerdings mehr implizit als explizit darstellt, in der
Tat die Vermutung nahe, sowohl Freuds zwiespéltiges Verhéltnis zu seinem
Judentum, wie auch der gewissermassen jiidische Kerngehalt seines Den-
kens hitten etwas mit dem zu tun, was in seiner Theorie an spezifisch
Jidischem sdkularisiert wird. Fragt man einen Juden, der nicht religios
praktiziert, der nicht Zionist ist und keinerlei Affinitat zu Theorien und
Vorstellungen hat, die sich auf Unterschiede zwischen Volkern, Rassen oder
Nationen beziehen, was der konkrete Inhalt jenes Judentums sei, das fiir ihn
von so grosser Bedeutung sei, kann er leicht in Verlegenheit geraten. Er wird
vielleicht die Antwort geben, es gehe um nicht anderes als um die schlichte
Tatsache, dass er Jude sei, als Jude von Juden geboren, erzogen und
sozialisiert. Sein Jiidischsein sei das, was ihn mit seinen Ahnen und denen,
die die gleichen Ahnen haben, verbinde. Es bezeichne all das am priagnan-
testen, was er zwar sei, aber nicht durch sich selbst, sondern durch die
anderen, jene, die vor ihm da waren und jene, die mit ihm da sind. So
verstanden konnte man es im prizisen Sinne als seine “Riickbindung”
bezeichnen, seine Riickbindung an etwas, was ausser ihm ist, was ihn
ibergreift und was ihn doch bedingt.

Natiirlich sind alle Menschen in diesem Sinne riickgebunden, aber ldngst
nicht in allen Gemeinschaften wird dieser Riickbindung, dieser “religio”
jene zentrale Bedeutung beigemessen, wie bei den Juden. Die Tatsache, dass
die Religion im engeren Sinne, also in demjenigen von Konfession, von
einem insgesamt von Ritualen, Kulten und Glaubensinhalten traditioneller-
weise eine solche Riickbindung inhaltlich konkretisiert, macht es so schwie-
rig anzugeben, worin diese denn bei einem Menschen bestehen soll, der die
religiosen Vorstellungen seiner Umgebung nicht teilt oder sie gar verwirft.
Das Wissen oder Ahnen darum, dass man dem, was man ist, nicht nur etwas

124 WIDERSPRUCH - 26/93



verdankt, was man selbst nicht ist, sondern dass man auch zutiefst durch
etwas bestimmt ist, was man nicht ist, ja dass diese eigene Existenz letztlich
nur im Hinblick aufetwas einem Ausseres und Umgreifendes einen Sinn hat;
dieses Wissen ist zwar vage und allgemein, aber trotzdem darauf angewie-
sen, sich in spezifischen Erfahrungen zu konkretisieren. Bezieht ein Subjekt
diese Erfahrungen nur aus zweiter Hand, oder sind sie Gegenstand seiner
intellektuellen Verwerfung, entsteht jener typische Zwiespalt, in den Freud
— wie viele andere aufgeklarete Jiidinnen und Juden — gerit.

So kann man denn den paradoxen Satz wagen, etwas vom Spezifischsten
an diesem hier in Frage stehenden Judentum sei etwas Nicht-Jiidisches; und
zwar in dem prizisen Sinne, dass all das, worum es hier geht, wenn man es
konkretisiert — so dass es als Teil jiidischer Religion, jiidischen Brauchtums,
jiidischer Sprache oder Nationalitat erkennbar wird —nicht mehr das ist, dem
diese enorme Bedeutung zukommt, weil diese Bedeutung in der Wichtigkeit
liegt, die man all dem insgesamt zumisst. Und dafiir ist es gleichgiiltig, ob
dieses oder jenes so oder anders ist. Und trotzdem kann diese Wichtigkeit
nur etwas verlichen werden, was konkret erlebt worden war und dessen
Erleben sowohl mit anderen geteilt wurde, als auch durch diese anderen
ermdglicht wurde und zwar als etwas, das iiber seine Faktizitit beziehungs-
weise seine bewusste Bedeutung hinaus sich auf etwas bezog, was es gerade
nicht war, was es — dieses Erleben! — vielmehr in Verdrdngung hielt. Und
dieses Etwas ist die nicht begangene Tat, die doch alle zu begehen wiin-
schen. Es ist jene kulturstiftende, gemeinsame unbewusste Phantasie, die
gemass Freud fiir die Menschheit der Mord am Urvater, fiir die Juden der
Mord an Moses und fiir das Individuum der Mord am gleichgeschlechtlichen
Elternteil darstellt.

So ist Freuds Verhiltnis zu seinem Judentum zwiespaltig, weil es gemass
seiner eigenen Theorie das Verhiltnis zu einer Mordgemeinschaft ist. Es
muss aber auch zwiespiltig bleiben, wenn man, wie ich dies hier vorschlage,
seine Theorie transzendierend zu der Erkenntnis kommt, dass dieser Mord,
um den es da konkretistisch geht, nichts anderes sei, als jener Mord an der
Sache, der, wie vor allem Lacan und seine Schule gezeigt haben, jede
menschliche Symbolisierung kennzeichnet, die Tatsache also, dass die
tiefste Bedeutung jedes Symbols und damit natiirlich auch jeglichen tradier-
ten Inhaltes auf etwas Verdringtes (Gemordetes) verweist, was in jeder
moglichen Vergegenwartigung eben gerade nicht erscheinen kann. Die
Religion war immer der Bereich des expliziten Umganges mit diesem Nicht-
Sagbaren, Nicht-Darstellbaren. Und Freud hat mit der Psychoanalyse eine
Theorie und eine Praxis entworfen, die im nachreligiésen Zeitalter diese
Funktion der Religion iibernehmen soll und doch den Anforderungen
dessen, was ihm allein als Wissenschaft galt, gerecht wird. Das Nicht-
Sagbare ist zum Unbewussten geworden und das “therapeutische” Reden
iber das, woriiber man eigentlich nur schweigen konnte, ersetzt das religiose
Ritual.

Die Psychoanalyse als Kur ist also der Versuch, eine solche Riickbindung
des Individuum herzustellen, allerdings nicht an seine spezifische kulturelle

WIDERSPRUCH - 26/93 125



Tradition, sondern jenseits von dieser. Damit ist nicht bestritten, dass die
konkrete kulturelle Einbettung immer auch einen Einfluss auf diesen Pro-
zess hat, der niemals im luftleeren Raum stattfindet. Aber dieser Einfluss ist
nicht intendiert, sondern lediglich unvermeidbar. Das Wesentliche der
analytischen Riickbindung besteht darin, dass jene eigene Geschichte, wel-
che der Analysand in Kooperation mit dem Analytiker sich erdichtet, ihn
nicht mit seinem Volk, seiner Kultur verbindet, sondern mit seinem Unbe-
wussten, das heisst mit jenen sein psychisches Leben unerkannt bestimmen-
den Phantasien, die zwar fiir ihn selbst hochst spezifisch sind, die aber, wie
Laplanche das in aller Deutlichkeit aufgezeigt hat, durchdrungen und struk-
turiert sind von jenen elterlichen Botschaften, die in verschliisselter Form die
grossen ungeldsten Fragen der Eltern und der prigenden Umwelt an das
Leben enthalten und zugleich auch die erwiinschten und befiirchteten
Antworten darauf. Es hat deshalb seinen guten Sinn zu sagen, dieser Bereich
des Unbewussten sei jener iibergreifende psychische Raum, in dem sich das
Subjekt sowohl geborgen wie auch ausgesetzt findet, und dieser sei jenem
religios/kulturellen Raum vergleichbar, in dem der Einzelne gezwungen ist,
sich zu orientieren, und der deshalb sein Tun und Lassen mit Notwendigkeit
préagt. Er kann zwar in Analogie zu diesem Raum gesehen werden, aber er ist
etwas ganz und gar anderes als etwa das Jungsche kollektive Unbewusste.

In diesem Sinne kann man es als das Verdienst Freuds bezeichnen, einer
nicht-jidischen Welt etwas zuriickgegeben zu haben, was diese weitgehend
verloren hatte, namlich die Religion in jenem weiten Sinne eines symboli-
schen Systems, welches es erlaubt, jenseits von unglaubwiirdig gewordenen
kirchlich-konfessionellen Inhalten eine Riickbindung des Subjektes an all
das zu besorgen, was es libergreift, es bedingt, es mit seiner Welt (die mehr
ist als “Umwelt”) verbindet. Und man kann weiter sagen, der Zwiespalt
Freuds gegeniiber seinem Judentum sei weitgehend identisch mit seinem
Zwiespalt gegeniiber der Religion, was sich nicht zuletzt darin dussert, dass
er ein Gebdude errichtet hat, das er in schirfster Absetzung gegeniiber der
Religion konstruierte und das doch deren unmittelbare Nachfolge antrat.
Wie der Schatten des gemordeten Urvaters im Patriarchat wieder auferstand
und dieses strukturierte, so ist in der Psychoanalyse der Schatten der durch
die Aufklarung liquidierten Religion wieder auferstanden und ist jenseits
von konkreten Inhalten zum inneren, strukturierenden Prinzip dieser hichst
eigenartigen Wissenschaft geworden, die den Zugang wieder erdffnet zu
einem Wissen, fiir das es in der konventionellen logisch rationalen Wissen-
schaft keinen Platz gibt. Mit dem Vorhergehenden ist schon indirekt etwas
iiber Religion gesagt, insofern ihr von Freud, wenn auch nicht explizit, ein
hoher Wert zugestanden wird, ganz im Gegensatz zu jener Entwertung, die
sie z.B. in “Die Zukunft einer Illusion” erfahren hatte.

Dass wir uns bei der unaufhorlichen Neubegriindung, wie Laplanche sagt,
oft mit Gewinn auf Freud zuriickwenden, hat mit dem Denken in Differenzen

126 WIDERSPRUCH - 26/93



zu tun. Gerade indem wir uns auf Freud, den Urvater, den Ursprung
zuriickbeziehen und zeigen, was er nicht sagte, sah, verstand, aber in
spezifischer Weise verkannte, konnen wir jene Differenzen sichtbar ma-
chen, in denen so etwas wie Wahrheit ddmmern mag. Das ist das genaue
Gegenteil von kanonischer Exegese. Wahrend es in dieser darum geht, einen
Text mit sich selbst identisch zu machen, also durch Auslegung alle Missver-
stindnisse auszuraumen hinsichtlich dessen, was wirklich gemeint war, geht
es in unserem analytischen Ansatz der Deutung eines Textes — auch des
Freudschen — darum, zu zeigen, was in spezifischer Weise nicht gemeint
war. Das hebt die Aussagen des Textes nicht auf (es sei denn im Sinne von
emporheben und aufbewahren), sondern es vertieft sie, indem es Offnungen
herstellt, in denen sich etwas Neues, was in Wahrheit etwas Verdecktes,
respektive Entstelltes war, zeigen kann.

Wir wollen also Freuds Erkenntnisse iiber das Wesen der Religion nicht
zuriickweisen, sondern vertiefen. Ohne sie konnten wir nichts von dem
sagen, was uns wichtig ist. Sie begriinden die eigene Sicht, aber eben nur und
erst, wenn wir sie auseinanderreissen, 6ffnen, zu sich selbst in Widerspruch
bringen. Freud sieht in der Religion ein System von Gedanken in der Form
von Mythen und Geschichten, in welchem die Erinnerung an einen vergan-
genen Zustand wachgehalten wird. Dieser Zustand ist, was den jlidischen
Monotheismus betrifft, die uranfangliche Organisationsform der mensch-
lichen Gesellschaft, die Urhorde, die beherrscht wurde von einem despoti-
schen, in seiner (insbesonderen sexuellen) Freiheit in keinerlei Weise einge-
schriankten Urvater. Dieser Zustand wurde beendet durch eine Tat, ndmlich
die Ermordung des Urvaters. Diese Tat hat ein méichtiges Schuldgefiihl
erzeugt und darf deshalb nicht erinnert werden. Die Entstellung, welche die
Erinnerung in den religiésen Vorstellungen erfahren hat, garantiert dieses
Nicht-Erinnern respektive Vergessen.

Gelingt es, ein weiteres Stiick der vergessenen Menschheitsgeschichte im
religiosen System wieder auferstehen zu lassen, wie das im Christentum
geschehen ist, so hat dies — immer gemiss Freud — den paradoxen Effekt,
dass nun im religiésen System selbst, also in den religiésen Phantasien, die
ja vorher immerhin ein Ort des Uberlebens des Urzustandes gewesen waren,
dieser Urzustand auch wieder zerstort wird, indem nun in diesem “Wahnsy-
stem” der Vater durch den Sohn enttrohnt und eine entsprechende matriar-
chale Ordnung eingefiihrt wird. Es wird also in gewissem Sinne der Gewinn
der latenten Erinnerung wieder aufgehoben. Dieser Gewinn bestand darin,
dass neben einem Zustand, wie er heute ist und wie er nur werden konnte
durch die Uberwindung fritherer Zustiande, der erste dieser Zustinde wieder
eine Daseinsberechtigung erhalten hatte, wenn auch nicht als verwirklichter
Realzustand, sondern als mental reprasentierter, abgebildeter, symbolisch
vermittelter. Aber beide Zustande werden im Freudschen Denken behandelt
wie statistische Fakten, die einander iibergestiilpt werden, beziehungsweise
wie Bauwerke, von denen das eine auf den Ruinen des anderen errichtet
worden 1st, wenn man sein Bild der Stadt Rom, das er zur Charakterisierung
der Psyche benutzt hat, auf seine Sicht der Gesellschaft iibertragt.

WIDERSPRUCH - 26/93 127



Wir wollen uns wieder auf sichereres Terrain begeben und darauf zuriick-
kommen, dass jene Erinnerungen von Vergangenem, die notwendig auch
Entstellungen von Vergangenem sind, und die Freud in den Bildern der
Religion entdeckte, nicht grundsétzlich verschieden sind von jenen Erinne-
rungen, die im psychoanalytischen Prozess auftauchen und ithn charakerisie-
ren. In ihm geht es darum, die Geschichte des Subjekts zu re-konstruieren.
Eine Abfolge von Ereignissen wird dadurch zu einer Geschichte gefiigt, dass
der Bedeutungszusammenhang dieser Ereignisse ent-deckt wird. Friihere
Ereignisse bekommen dann im Hinblick auf spétere eine Bedeutung, die sie
nur nachtrdglich erhalten konnten und im Moment ihres Sich-Ereignens so
nicht hatten, obwohl sie als Latenz in ihnen lag. Dies geschieht, indem sie im
Riickblick zu einem nichsten Ereignis “entstellt” werden, beziehungsweise
von diesem entstellt werden. (Zur Funktion dieses “Entstellens”, des Uber-
setzens und der Nachtriglichkeit vgl. auch Pohlen und Bautz “Eine andere
Aufklarung. Das Freudsche Subjekt in der Analyse” z.B.13.3, 1991; S. 78ff.
und Jean Laplanche: “Nouveaux fondements pour la psychoanalyse” z.B.
2.3.S. 111ff,, 1987). Das Medium dieser Sinnfindung ist die Ubertragung,
also das Wiederauffinden der Bedeutung dieser fritheren Ereignisse in der
Aktualitit der Beziehung zum Analytiker. Das emotionale Gewicht dieser
Erfahrung, die sich als eine Wiederholung erweist, gibt den vergangenen
Geschichten und ihren Zusammenhéngen jene Bedeutung, die sie sonst nicht
haben konnten, analog der Evidenz, die das Wiederauftauchen der 6dipalen
Konstellation in der Urgeschichte der Menschheit und der Religionsge-
schichte der Juden dem individuellen Odipuskomplex verleiht. Das ist
Psychoanalyse.

Was aber ist Religion? Nun, sie ist getrieben vom gleichen Wunsch nach
Kohérenz, Sinn, Bindung. Wo die Psychoanalyse ein Bild der mannigfalti-
gen Bedeutungszusammenhinge entwirft und zeigt, wie sich in den Diffe-
renzen der Wiederholungen, in der Entstellung, Sinn manifestiert, sowohl in
der Geschichte des Individuums als auch der Gattung, will die Religion
zuriick an den einen Ursprung. Sie will hinauskommen aus jenem ewigen
Spiel der Verschiebungen und Entstellungen, will Ruhe und Gewissheit
finden in der Wahrheit des Ursprungs. (In Freudscher Terminologie konnte
man sagen: in ihr obsiegt der Todestrieb.) Und diese (“religiése”) Sehnsucht
ist dem Psychoanalytiker Freud nicht fremd. Auch er wollte den einen
Ursprung finden. Aber sein Trieb war stark genug, sich bei keiner Antwort
zu beruhigen. Immer schuf er sogleich wieder neue Differenzen, initiierte
neue Bewegung. Deutlich zeigt sich dies in seiner Weigerung, auf irgend
einem Gebiet, ganz speziell aber in der Trieblehre, auf einen Monismus zu
rekurrieren. Sein Denken bleibt immer und unter allen Umstinden duali-
stisch (was zuweilen mit dialektisch verwechselt wird) und damit stets in
Bewegung, auch dort, wo es die grosse Sehnsucht nach der Ruhe themati-
siert: in der Lehre vom Todestrieb.

Aber was ist der Ursprung? Der allererste Sprung. Die Metapher verweist
auf die Quelle, den ersten sichtbaren Sprung, den das Wasser eines Flusses
tut, wenn er aus dem Erdinneren tritt. Wir werden gewahr, dass beim

128 WIDERSPRUCH - 26/93



entstellenden Wiedererinnern des Ursprungs, wie es Freud in der Religion
sicht, schon eine Entstellung des Ursprungs stattgefunden hatte. Und wer
war der Entsteller? Wohl der, der gerne der Erzeuger wire: der Vater. Wir
landen also beim Wunsch des Schopfers einer Theorie, der wiinscht, er selbst
moge der eine Erzeuger sein, wenn schon nicht seiner Nachkommenschaft,
so doch seiner Theorie. Aber ein Erzeuger ist stets “nur” ein Entsteller. Was
tut der Vater letzlich anderes, als seinen Samen zu entstellen, ihn an einen
anderen Ort zu verschieben? Und haben nicht viele scharfsinnige Kritiker
Freud die (alleinige) Urheberschaft an seiner Theorie streitig gemacht. “Das
hat schon Nietzsche gesagt, Schopenhauer, Hartmann, Briicke, Breuer,
Charcot” und wie sie alle heissen. Gewiss, nur der monotheistische Gott ist
alleiniger Schopfer/Vater.

In allen anderen Fallen braucht es zur Erzeugung immer mindestens zwei.
Und was dabei herauskommt, ist etwas Drittes, etwas Neues, ein Kind. Es,
welches sich spéter als ein zerrissenes Wesen erleben wird, verdankt sein
Dasein zweien und war noch nicht einmal in seinem Ursprung eins: Diese
Einsicht ist eine der tiefsten Krinkungen unseres Narzissmus und Kern
ungezahlter ideologischer Verleugnungsstrategien, von denen der Rassis-
mus der abscheulichste ist. Aber die Sehnsucht nach der verlorenen Einheit,
die uns alle nie verldsst, steht nicht nur am Ursprung solch bedenklicher
Kurzschliisse. Diese religiose Idee durchzieht wie ein Leitstern auch unser
wissenschaftliches Forschen und kann als gemeinsame Utopie leicht hinter
so verschiedenen Ideen, wie dem Stein der Weisen, dem Atom, dem Urknall,
dem einen Ursprung der Menschheit, der klassenlosen Gesellschaft und der
einen Vernunft ausgemacht werden. Je nachdem wird diese imagindre
Einheit in Anlehnung an die Mutter oder an den Vater phantasiert. Die
Mutter, aus der wir hervorgegangen sind, mit der wir lange Zeit materiell
identisch zu sein schienen, gibt Anlass zu materialistischen Phantasien, der
Vater, dessen Anteil sich nur Uiber das Wort vermitteln lasst, zu idealisti-
schen. So gibt es natiirlich auch Religionen — und wahrscheinlich ist das die
Mehrzahl —, die jenen Teil einer fiktiven Ursprungsgeschichte “erinnern”,
der “vor” dem Vater lag, vor seiner auf Macht, also Symbolik, gegriindeten
Herrschaft. Denn auf materielle Realitit kann sich kein Despotismus griin-
den. Unter diesem Gesichtspunkt kann man das Totem sehr wohl anders
verstehen, nicht als Vorlaufer des erschlagenen Vaters, sondern als Urmut-
ter, als Verbindungsglied zur uns umgebenden wort- und sprachlosen,
selbstverstandlich in sich ruhenden Welt der Tiere und Pflanzen, der Matrix,
aus der wir hervorgegangen sind. Religidse Systeme wie der hochgetriebene
Monotheismus reprisentieren dagegen die Herrschaft des Vaters, seines
Gesetzes. Thnen vor allem galt Freuds Interesse. (Wie sehr diese Fixierung
auf den viterlichen Ursprung das Freudsche Denken beherrscht, hat Robert
Heim in seiner unverdffentlichten Arbeit “Der symbolische Vater als Re-
venant. Die Geburt der Psychoanalyse aus dem Geiste des Vaters” (1992)
eindriicklich gezeigt.) In allen religiosen Vorstellungen wird jene verlorene
Einheit und Identitat herbeigesehnt, die unwiderruflich dahin ist, und darin
wird eine Riickbindung (religio) an einen verlorenen, vor-, ausser-, nicht-

WIDERSPRUCH - 26/93 129



menschlichen Zustand beschworen, der, hitte es ihn je gegeben, die uner-
tragliche Einsamkeit des Menschentiers im Universum vielleicht etwas
lindern wiirde.

Auch die Psychoanalyse hat ein riickbindendes Element, aber sie unter-
nimmt es nicht, den Menschen an eine definitiv verlorene, ihn iibergreifende
Einheit anzukoppeln, sondern sie sucht diese Riickbindung in seinem
Inneren und zwar mittels eines versuchten Briickenschlages tiber einen
inneren Abgrund, einen schmerzlichen Riss im Subjekt. Allein, diese Riick-
bindung nach innen oder im Inneren ist sowohl die Stirke als auch die
Schwiche der Psychoanalyse. Unter ihrem Blickwinkel ist alles Aussere
Inneres. Das Objekt verliert seine Eigenstandigkeit und wird, wie alles Reale
iiberhaupt, zu einer Funktion des Subjekts. Dies ist insofern vertretbar, als
das menschliche Erleben sich immer nur auf zu Innerem Gewordenes
beziehen kann. Das heisst aber nicht, dass es kein Ausseres gibt und auch
nicht, dass dieses Aussere, das Reale, nicht eine Wirkung auf uns haben
kann, die unabhéngig ist, von dem, was wir ithm geméss unserem inneren
Abbild von ihm zumuten und dementsprechend erfassen konnen. Es gibt im
wahren Sinne des Wortes mehr Dinge zwischen Himmel und Erde, als
unsere Schulweisheit (und das heisst letzlich alle unsere Deutungskunst)
sich traumen, ja, auch traumen (!) lasst.

Wenn Freud in dem, was in der Religion “erinnert” wird, ausschliesslich
die Epoche des Urvaters und seiner Horde sieht, das Weitergehen dieser
Erinnerung aber als ein Zuriicksinken beziiglich Moral und Geistigkeit
versteht, wenn er die materielle Wahrheit zwar dusserst hoch schatzt, sich
aber als jemanden darstellt, der die historische findet, wenn er die Religion
fiir eine Verblendung halt, gleichzeitig aber seinen Stolz auf sein Judentum
gerade religios begriindet, wenn er die Genealogie der monotheistischen
Religion auf den Spuren ihrer Viter zuriickverfolgt von Christus iiber Moses
zu Ichnaton und dann in einem ganz kleinen Nebensatz erwéhnt, dieser habe
seine Religion moglicherweise von seiner Mutter {ibernommen; und wenn
er nicht authért, das hohe Lied der Uberlegenheit der viterlichen Geistigkeit
gegeniiber der miitterlichen Sinnlichkeit zu singen, wahrend er der Welt als
Befreier der Sinnlichkeit galt, so kommt darin ein eigenartiges Oszillieren
der Préaferenz von viterlicher und miitterlicher Position zum Ausdruck.
Manifest stellt er sich als Vater dar. Er redet auch dem Patriarchat das Wort,
insofern dieses eine Wiederherstellung der Zustinde der Urhorde auf hohe-
rer Ebene bedeutet und gerade darin eine hohere Moralitit aufweist als das
Matriarchat. De facto ist Freud aber wie gesagt als ein Befreier der Sexualitét
und der Sinnlichkeit in die Geschichte eingegangen (wobei viele, die das so
sehen, verkennen, welche neuen Knebelungen der Sinnlichkeit und Sexua-
litdt gerade die Vulgarisierung der Psychoanalyse mit sich gebracht hat). Es
scheint, als ob das “de facto”, also seine Taten im Gegensatz zu seinen
Worten eher die latente, in diesem Falle unversprachlichte, miitterliche
Position anzeigen. Die Differenz zwischen diesen Positionen, die sich oft in
Widerspriichen darstellt, welche er aber nie nur um der Geschlossenheit des
Systems willen ausrdaumt, begriindet, wie ich meine, die tiefe Wahrheit

130 WIDERSPRUCH - 26/93



seines Denkens, die nicht an dogmatische, unverriickbare Einsichten gebun-
den ist, sondern an Bewegungen, die wieder und wieder Briicken schlagen
iiber Abgriinde, die sich nicht auffiillen lassen.

Die menschliche Sexualitdt in jenem erweiterten, aber hochspezifischen
Sinn, den ihr Freud gegeben hat, ist per excellence der Ort des bewegten und
bewegenden Geschehens, dem sich Psychoanalyse und Religion in je eige-
ner Weise annehmen. In ihr kommen wie nirgends sonst jene irritierenden
und motivierenden Differenzen zum Vorschein, die uns treiben, aber auch
die Bindungen und Verbindungen, die wir suchen. Dass der Begriff der
Bindung in der ganz wortlichen Bedeutung von “religio” steckt, weist allein
schon nachdriicklich auf die innere Verwandtschaft der beiden Disziplinen
hin.

Die eigenartige Beriihrungsangst vieler Psychoanalytiker vor allem, was
mit Religion zu tun hat, ist Ausdruck jenes Phanomens, das Freud so treffend
als den Narzissmus der kleinen Unterschiede bezeichnet hat. Wir sind keine
Priester, aber wir stehen ebensosehr in einer religiésen wie in einer wissen-
schaftlichen Tradition. Heilung liegt nahe bei Heil. Und die Verschieden-
heit, mit der wir oft an der ehrenwerten Téatigkeit der Heilens festhalten,
selbst wo wir den Medicozentrismus an den Pranger stelllen, muss allzuoft
die ungelegene Einsicht vertuschen, dass es bei unserem Tun immer auchum
das problematische, oft geradezu anriichige Geschift des Heils geht. Dies zu
sehen, entwertet unsere Tétigkeit und unser Denken nicht. Es gibt uns
vielmehr die Méglichkeit, addquater iiber den spezifischen Charakter unse-
rer “Wahrheiten” nachzudenken, wobei wir auch deren Affinitit zu einem
dritten Bereich, von dem hier aus Griinden der notwendigen Beschrankung
nicht die Rede war, zur Kunst namlich, nicht vergessen diirfen.

* Es handelt sich um eine von der Redaktion stark gekiirzte Fassung eines am Psychoanaly-
tischen Seminar Ziiricham 22.2.1991 gehaltenen Referats. Die vollstindige und iiberarbeitete
Fassung erscheint demnéchst.

Die Dokumentation umfasst in einem ersten
/ (‘ Teil Historisches zu den Menschenrech-
( ten/Frauenrechten. Der zweite Teil soll einen

Einblick geben in die Forderungen und die
Kritik von Frauen, wie sie gerade auch im
Vorfeld der Wiener Menschenrechtskonfe-

renz im Juni dieses Jahres formuliert wur-

den. Der drite Teil schliesslich umfasst
MENSCHENRECHTE - FRAUENRECHTE Schlussberichte von der Menschenrechts-

konferenz in Wien und eine Sammlung von
DOKUMENTATION zum FrAU-FORUM Presseberichten tber die Wiener Konferenz.

vom 6. November 1993: 133 Seiten, Fr. 20.--: zu beziehen bei:

Gertrud Ochsner, Rotachstr. 25, ZUrich
Er6ffnet uns die Menschenrechtsdebatte . er, Rotachstr. 25, 8003 Z0

eine neue internationale Perspektive?
FrAu - Frauenrat fur Aussenpolitik,
Postfach 4001 Basel

WIDERSPRUCH - 26/93 131



	Die Wiederkehr des Religiösen in der Psychoanalyse : Freuds Religionskritik und Latenz seines wissenschaftlichen Denkens

