
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Die Wiederkehr des Religiösen in der Psychoanalyse : Freuds
Religionskritik und Latenz seines wissenschaftlichen Denkens

Autor: Passett, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652275

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652275
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter Passett

Die Wiederkehr des Religiösen in der
Psychoanalyse
Freuds Religionskritik und Latenz seines wissenschaftlichen
Denkens.

Für Freud ist die Religion, von der er allerdings keinen einheitlichen Begriff
hat, durch sein ganzes Werk hindurch ein Gegenstand bevorzugten Interes-
ses. Wenn im folgenden von Religion die Rede ist, verstehe ich den Begriff
in seinem weitest möglichen Sinne so, wie er gelegentlich, aber längst nicht
immer, auch bei Freud verstanden wird; weiter jedenfalls, als die gängigen
umgangssprachlichen Bedeutungen ihn fassen. Ich bezeichne also mit Reli-
gion eine Dz/ne/w/ow von £r/à/znzrzg z«?<i £>£e«ntnzs, die inhaltlich nicht
präzise definiert ist und die parallel zu setzen ist zu mindestens zwei anderen
Dimensionen der Erfahrungen und der Erkenntnis, nämlich denjenigen der
Wissenschaft und der Kunst. In jeder dieser Dimensionen erfährt der
Mensch etwas Spezifisches und findet dafür je eigene Weisen der Repräsen-
tation. Und zwar hat die so repräsentierte Erfahrung in allen drei Bereichen
den Anspruch auf JFa/zr/zeü, also darauf, eine Repräsentation zu sein, die
sich in Übereinstimmung mit den von uns wahrgenommenen Tatsachen
beziehungsweise Gegebenheiten befindet. Ich möchte zeigen, dass Freud,
der in Übereinstimmung mit der herrschenden Ideologie seiner Zeit der
Wissenschaft eine bevorzugte Stellung hinsichtlich ihres Wahrheitsgehaltes
zuweist und deshalb seine Psychoanalyse dieser Wissenschaft subsumiert,
ein latentes Wissen darum hat, dass seine Schöpfung in wesentlichen
Punkten der Religion verwandter ist als der Wissenschaft, und dass ihre
Wahrheit im Grunde diejenige der Religion ist. Seine Kritik der Wahrheit der

Religion erweist sich, wenn man an sie den Massstab der Psychoanalyse
selbst anlegt, als eine Rechtfertigung und Begründung der religiösen Wahr-
heit, allerdings jenseits aller konfessionellen und kirchlichen Dogmatisie-
rung.

Ich stütze mich in meiner Argumentation hauptsächlich auf zwei der
vielen Schriften, in denen Religion das explizite Thema ist. Aus anderen
Schriften, insbesondere aus "Die Zukunft einer Illusion" kann man auch zu

ganz anderen Schlüssen gelangen. Ich bin allerdings der Ansicht, dass

gerade diese Schrift nicht von der Religion, sondern von der Kirche handelt
und deshalb ganz anders zu würdigen ist. Die Texte, auf die ich mich stütze,
sind "Totem und Tabu" aus dem Jahr 1913 und vor allem "Der Mann Moses
und die monotheistische Religion", jene 1934- 1938 geschriebene und erst
in Freuds Todesjahr 1939 als ganze veröffentlichte Schrift, die man mit
gutem Grund als Freuds wissenschaftliches Vermächtnis betrachten kann.

Vorerst möchte ich mich dem Inhalt von Freuds Schrift zuwenden,

genauer jenen Konsequenzen, die er aus seiner Untersuchung zieht. Sie
beziehen sich im Wesentlichen auf zwei - allerdings sehr verschiedene -

WIDERSPRUCH - 26/93 121



Gegenstände. Zum einen geht es Freud, von dem man sagen kann, dass er im
Mann Moses das letzte Stück seiner Selbstanalyse vollendete, um eine
Erhellung des Schicksals des jüdischen Volkes, von dem er selbst ein Teil ist
und das in der Zeit, als er diesen Aufsatz schrieb, die letzte und grauenhaf-
teste Verfolgung einer langen Reihe von Verfolgungen erleiden musste. Es

geht also um eine für ihn spezifische Zuspitzung jener menschlichen Kern-
fragen, die schlussendlich jedes analytische Bemühen vorantreiben: Wer bin
ich? Warum bin ich der, der ich bin? Was macht mich zu dem, der ich bin?
Bin ich überhaupt der, der ich zu sein vermeine? Was treibt mich um?

Das andere Problem, das er einer Lösung näher bringen möchte, ist die
Frage: Was ist Religion? Und spezieller: Worin liegt die Macht und Faszi-
nation der monotheistischen Religion? Das scheinen auf den ersten Blick
sehr viel unverbindlichere und weniger drängende Fragen zu sein, doch wir
werden sehen, dass dem nicht so ist.

Die Juden sind in der Sicht Freuds das Volk, welches den reinsten und
konsequentesten Monotheismus pflegt. Dieser, der ihnen von einem Frem-
den gebracht wurde, enthält implizit eine Erinnerung an die erste Stufe der
Geschichte der menschlichen Gesellschaft, an die Phase der Urhorde, jene
Zeit, als ein allmächtiger Vater alles bestimmte. Die Strenge seiner Gebote,
im besonderen des Bildverbotes, spiegelt die Strenge der Triebversagung,
die in jener Zeit den Mitgliedern der Horde auferlegt war. Sie ist Garant der
ethisch moralischen Grösse dieser Religion, einer Grösse, welche im nach-
folgenden Christentum verlorengeht. Dort, wo eine zweite Stufe der Mensch-
heitsgeschichte in religiösen Vorstellungen ihr Abbild findet, die Bruder-
horde nämlich, in anderer Terminologie das Matriarchat, findet ein Rückfall
in den Polytheismus statt und erhält die grosse Mutter wieder ihren Platz.
Eine relativ befreite Sinnlichkeit und ein moralisch-ethischer Rückschritt
sind der Lohn und der Preis dafür. Würde die dritte Stufe, das Patriarchat,
seine Abbildung in einem religiösen System finden, so müsste dort ein
sublimierter Gott als reine Struktur im Zentrum stehen und als organisieren-
de Idee die Institutionen der Gesellschaft durchdringen. Freud macht diese
"Prognose" nicht explizit, aber sie ist leicht zu erschliessen, und dieser Gott
könnte niemand anders als "unser Gott Logos" sein, womit allerdings
Religion ihren magisch-rituellen Charakter verloren hätte und mit dem
zusammenfallen würde, wovon Freud sie geschieden wissen möchte, mit
Wissenschaft und Rationalität nämlich. Dass allerdings ein solch weiterer
Fortschritt - der ja längst stattgefunden hat - auch in Freuds Augen eine
dunkle Seite hat, kann man einer Vorbemerkung aus dem Moses-Buch
entnehmen, wo er in Anspielung auf den Nationalsozialismus, den Faschis-
mus und Bolschewismus davon spricht, dass der moralisch-ethische Zerfall
der zivilisierten Welt im geheimen Bündnis mit dem Fortschritt geschehe,
was ihn zu dem zynischen Satz veranlasst: "Man empfindet es als Erleichte-
rung von einer bedrückenden Sorge, wenn man im Falle des deutschen
Volkes sieht, dass der Rückfall in nahezu vorgeschichtliche Barbarei auch
ohne Anlehnung an irgendeine fortschrittliche Idee vor sich gehen kann."
(Vorbemerkung I).

122 WIDERSPRUCH - 26/93



Fassen wir nun zusammen, was die Konsequenzen dieser Sichtweise
hinsichtlich des Antisemitismus sind, jenes Phänomens, das ja durch diese
Arbeit einer Aufklärung näher gebracht werden sollte. Neben "realen"
Faktoren, die Freud nicht in Abrede stellt, sind es m.E. die folgenden
spezifisch psychologischen Momente, die zusammenwirken.
1. Die Juden halten durch ihre Religion an der Verleugnung des Mordes am

Urvater, das heisst Gottes fest. Die Christen haben deshalb nicht unrecht,
wenn sie ihnen sagen: Ihr habt unseren Gott getötet und gesteht es nicht
ein. Wir haben es zwar auch getan, aber wir haben es eingestanden und
sind seither entsühnt.

2. Die Einführung eines strikten Monotheismus ging einher mit dem
Glauben, von diesem einen Gott, der ja der Gott aller anderen Völker
auch war, auserwählt worden zu sein. (Bis anhin hatten alle Völker ihre
Götter gewählt und nicht umgekehrt.) Diese Sicht, die von den Nichtju-
den geteilt zu werden scheint, ist ein untilgbarer Grund für Neid und
Eifersucht.

3. Unter den religiösen Sitten hat insbesondere diejenige der Beschnei-
dung, wie Freud sagt, stets auf die anderen einen "unliebsamen, unheim-
liehen Eindruck" gemacht, wohl wegen ihrer Mahnung an die Kastrati-
onsdrohung, also an ein gern vergessenes Stück der Urgeschichte.

4. Bedenkt man, dass die Völker, welche sich im Antisemitismus beson-
ders hervortun, vergleichsweise spät christianisiert worden sind, und
ihnen dieser (letzlich) jüdische Monotheismus aufgezwungen wurde, so

muss man sagen, dass sie eigentlich alle schlecht getauft sind, dass ihr
Judenhass ein kaum sehr gut versteckter Christenhass ist, was durch das

Paradox begünstigt wird, dass die handelnden Figuren der Evangelien ja
samt und sonders Juden sind, inklusive und vor allem Christus selbst.

5. Nicht zuletzt gelten der Neid und die Eifersucht der Nichtjuden nicht nur
der Auserwähltheit, welche die Christen immerhin durch die Erlöstheit
kompensieren können, sondern auch der im Judentum erhöhten Geistig-
keit, der überlegenen Moral und Beherrschung der Sinnlichkeit. Beim
Vergleich mit den alten Griechen, die es zu einer unerreichten Harmonie
zwischen Körper und Geist gebracht hatten, was den Juden versagt
geblieben sei, hält Freud den Juden nicht ohne Stolz zugute, dass sie sich
wenigstens für das "Höherwertige" entschieden hätten.

Wir halten im Hinblick aufunsere Fragestellung zweierlei fest: Trotz seiner
früher (in "Die Zukunft einer Illusion") geäusserten Geringschätzung für die
Religion, hält Freud sie offenbar nicht nur für ein in seinen Wirkungen tief
reichendes Phänomen, sondern auch für eines von ganz exquisitem Wert. Er
steht nicht an, das problematische Verhältnis der Nichtjuden zu den Juden in
erster Linie durch religiöse Tatsachen zu erklären, und er macht auch keinen
Hehl daraus, dass sein eigener Stolz auf sein Judentum, obwohl er ein
areligiöser Mensch und ein Atheist ist, sich im wesentlichen auf die religio-
sen Leistungen der Juden bezieht. Es ist gewiss keine Überinterpretation zu
behaupten, es müsse hinter der manifesten Zurückweisung der Religion eine
latente Liebe zu ihr geben, die der Erkundung wert scheint. Dass in all diesen

WIDERSPRUCH-26/93 123



Einschätzungen auch letzte Wertungen zu Tage treten, ist klar. Es ist kaum
falsch, wenn man sagt, dass sich durch all das eine mani/erte Höherbewer-
tung des Väterlichen gegenüber dem mütterlichen (was man nicht vor-
schnell mit männlich und weiblich gleichsetzen wollte, wohl aber mit
Geistigem und Materiellem, wobei letzteres an das Wort Mutter [mater]
erinnert) zieht. Diese Feststellung könnte allerdings zu voreiligen biographi-
sehen Rückprojektionen führen und damit in jenen höchst unergiebigen
Bereich psychoanalytischer "Mami-Papi-Welterklärungen", die wir ver-
meiden wollen. Wir wollen statt dessen versuchen, später hinter dieser

impliziten Wertung uwd ihrer Relativierung etwas Late/ües sichtbar werden
zu lassen, was uns in unserem Verständnis der Psychoanalyse weiter erbrin-
gen könnte.

*

Vorerst aber möchte ich mich noch einem Aspekt zuwenden, der bisher
kaum berührt wurde. All diese Überlegungen Freuds sind ja nicht nur
wesentlich beeinflusst durch sein Verhältnis zur Religion, sondern auch
durch sein Verhältnis zum Judentum. Nun legt mir das, was Yerushalmi
(Freuds Moses, 1992) allerdings mehr implizit als explizit darstellt, in der
Tat die Vermutung nahe, sowohl Freuds zwiespältiges Verhältnis zu seinem
Judentum, wie auch der gewissermassen jüdische Kerngehalt seines Den-
kens hätten etwas mit dem zu tun, was in seiner Theorie an spezifisch
Jüdischem säkularisiert wird. Fragt man einen Juden, der nicht religiös
praktiziert, der nicht Zionist ist und keinerlei Affinität zu Theorien und
Vorstellungen hat, die sich aufUnterschiede zwischen Völkern, Rassen oder
Nationen beziehen, was der konkrete Inhalt jenes Judentums sei, das für ihn
von so grosser Bedeutung sei, kann er leicht in Verlegenheit geraten. Er wird
vielleicht die Antwort geben, es gehe um nicht anderes als um die schlichte
Tatsache, dass er Jude sei, als Jude von Juden geboren, erzogen und
sozialisiert. Sein Jüdischsein sei das, was ihn mit seinen Ahnen und denen,
die die gleichen Ahnen haben, verbinde. Es bezeichne all das am prägnan-
testen, was er zwar sei, aber nicht durch sich selbst, sondern durch die
anderen, jene, die vor ihm da waren und jene, die mit ihm da sind. So

verstanden könnte man es im präzisen Sinne als seine "Rückbindung"
bezeichnen, seine Rückbindung an etwas, was ausser ihm ist, was ihn
übergreift und was ihn doch bedingt.

Natürlich sind alle Menschen in diesem Sinne rückgebunden, aber längst
nicht in allen Gemeinschaften wird dieser Rückbindung, dieser "religio"
jene zentrale Bedeutung beigemessen, wie bei den Juden. Die Tatsache, dass

die Religion im engeren Sinne, also in demjenigen von Konfession, von
einem insgesamt von Ritualen, Kulten und Glaubensinhalten traditioneller-
weise eine solche Rückbindung inhaltlich konkretisiert, macht es so schwie-
rig anzugeben, worin diese denn bei einem Menschen bestehen soll, der die
religiösen Vorstellungen seiner Umgebung nicht teilt oder sie gar verwirft.
Das Wissen oder Ahnen darum, dass man dem, was man ist, nicht nur etwas

124 WIDERSPRUCH-26/93



verdankt, was man selbst nicht ist, sondern dass man auch zutiefst durch
etwas bestimmt ist, was man nicht ist, ja dass diese eigene Existenz letztlich
nur im Hinblick aufetwas einem Äusseres und Umgreifendes einen Sinn hat;
dieses Wissen ist zwar vage und allgemein, aber trotzdem darauf angewie-
sen, sich in spezifischen Erfahrungen zu konkretisieren. Bezieht ein Subjekt
diese Erfahrungen nur aus zweiter Hand, oder sind sie Gegenstand seiner
intellektuellen Verwerfung, entsteht jener typische Zwiespalt, in den Freud

- wie viele andere aufgeklärete Jüdinnen und Juden - gerät.
So kann man denn den paradoxen Satz wagen, etwas vom Spezifischsten

an diesem hier in Frage stehenden Judentum sei etwas Nicht-Jüdisches; und
zwar in dem präzisen Sinne, dass all das, worum es hier geht, wenn man es

konkretisiert - so dass es als Teil jüdischer Religion, jüdischen Brauchtums,
jüdischer Sprache oder Nationalität erkennbar wird - nicht mehr das ist, dem
diese enorme Bedeutung zukommt, weil diese Bedeutung in der JFi'c/it/gfei't
liegt, die man all dem insgesamt zumisst. Und dafür ist es gleichgültig, ob
dieses oder jenes so oder anders ist. Und trotzdem kann diese Wichtigkeit
nur etwas verliehen werden, was konkret erlebt worden war und dessen
Erleben sowohl mit anderen geteilt wurde, als auch durch diese anderen

ermöglicht wurde und zwar als etwas, das über seine Faktizität beziehungs-
weise seine bewusste Bedeutung hinaus sich auf etwas bezog, was es gerade
n/c/it war, was es - dieses Erleben! - vielmehr in Ferr/rängung hielt. Und
dieses Etwas ist die nz'c/it begangene Tat, die doch alle zu begehen wün-
sehen. Es ist jene kulturstiftende, gemeinsame unbewusste Phantasie, die
gemäss Freud für die Menschheit der Mord am Urvater, für die Juden der
Mord an Moses und für das Individuum der Mord am gleichgeschlechtlichen
Elternteil darstellt.

So ist Freuds Verhältnis zu seinem Judentum zwiespältig, weil es gemäss
seiner eigenen Theorie das Verhältnis zu einer Mordgemeinschaft ist. Es

muss aber auch zwiespältig bleiben, wenn man, wie ich dies hier vorschlage,
seine Theorie transzendierend zu der Erkenntnis kommt, dass dieser Mord,
um den es da konkretistisch geht, nichts anderes sei, als jener Monf a« fiter

Sac/ie, der, wie vor allem Lacan und seine Schule gezeigt haben, jede
menschliche Symbolisierung kennzeichnet, die Tatsache also, dass die
tiefste Bedeutung jedes Symbols und damit natürlich auch jeglichen tradier-
ten Inhaltes auf etwas Verdrängtes (Gemordetes) verweist, was in jeder
möglichen Vergegenwärtigung eben gerade nic/il erscheinen kann. Die
Religion war immer der Bereich des expliziten Umganges mit diesem Nicht-
Sagbaren, Nicht-Darstellbaren. Und Freud hat mit der Psychoanalyse eine
Theorie und eine Praxis entworfen, die im nachreligiösen Zeitalter diese
Funktion der Religion übernehmen soll und doch den Anforderungen
dessen, was ihm allein als Wissenschaft galt, gerecht wird. Das Nicht-
Sagbare ist zum Unbewussten geworden und das "therapeutische" Reden
über das, worüber man eigentlich nur schweigen könnte, ersetzt das religiöse
Ritual.

Die Psychoanalyse als Kur ist also der Versuch, eine solche Rückbindung
des Individuum herzustellen, allerdings nicht an seine spezifische kulturelle

WIDERSPRUCH - 26/93 125



Tradition, sondern jenseits von dieser. Damit ist nicht bestritten, dass die
konkrete kulturelle Einbettung immer auch einen Einfluss auf diesen Pro-
zess hat, der niemals im luftleeren Raum stattfindet. Aber dieser Einfluss ist

nicht intendiert, sondern lediglich unvermeidbar. Das Wesentliche der

analytischen Rückbindung besteht darin, dass jene eigene Geschichte, wel-
che der Analysand in Kooperation mit dem Analytiker sich erdichtet, ihn
nicht mit seinem Volk, seiner Kultur verbindet, sondern mit seinem Unbe-
wussten, das heisst mit jenen sein psychisches Leben unerkannt bestimmen-
den Phantasien, die zwar für ihn selbst höchst spezifisch sind, die aber, wie
Laplanche das in aller Deutlichkeit aufgezeigt hat, durchdrungen und struk-
turiert sind von jenen elterlichenSorsc/ia/ien, die in verschlüsselter Form die

grossen ungelösten Fragen der Eltern und der prägenden Umwelt an das

Leben enthalten und zugleich auch die erwünschten und befürchteten
Antworten darauf. Es hat deshalb seinen guten Sinn zu sagen, dieser Bereich
des Unbewussten sei jener übergreifende psychische Raum, in dem sich das

Subjekt sowohl geborgen wie auch ausgesetzt findet, und dieser sei jenem
religiös/kulturellen Raum vergleichbar, in dem der Einzelne gezwungen ist,
sich zu orientieren, und der deshalb sein Tun und Lassen mit Notwendigkeit
prägt. Er kann zwar in Analogie zu diesem Raum gesehen werden, aber er ist
etwas ganz und gar anderes als etwa das Jungsche kollektive Unbewusste.

In diesem Sinne kann man es als das Verdienst Freuds bezeichnen, einer
nicht-jüdischen Welt etwas zurückgegeben zu haben, was diese weitgehend
verloren hatte, nämlich die Religion in jenem weiten Sinne eines symboli-
sehen Systems, welches es erlaubt, jenseits von unglaubwürdig gewordenen
kirchlich-konfessionellen Inhalten eine Rückbindung des Subjektes an all
das zu besorgen, was es übergreift, es bedingt, es mit seiner IFe/i (die mehr
ist als "Umwelt") verbindet. Und man kann weiter sagen, der Zwiespalt
Freuds gegenüber seinem Judentum sei weitgehend identisch mit seinem

Zwiespalt gegenüber der Religion, was sich nicht zuletzt darin äussert, dass

er ein Gebäude errichtet hat, das er in schärfster Absetzung gegenüber der

Religion konstruierte und das doch deren unmittelbare Nachfolge antrat.
Wie der Schatten des gemordeten Urvaters im Patriarchat wieder auferstand
und dieses strukturierte, so ist in der Psychoanalyse der Schatten der durch
die Aufklärung liquidierten Religion wieder auferstanden und ist jenseits
von konkreten Inhalten zum inneren, strukturierenden Prinzip dieser höchst
eigenartigen Wissenschaft geworden, die den Zugang wieder eröffnet zu
einem Wissen, für das es in der konventionellen logisch rationalen Wissen-
schaft keinen Platz gibt. Mit dem Vorhergehenden ist schon indirekt etwas
über Religion gesagt, insofern ihr von Freud, wenn auch nicht explizit, ein
hoher Wert zugestanden wird, ganz im Gegensatz zu jener Entwertung, die
sie z.B. in "Die Zukunft einer Illusion" erfahren hatte.

*

Dass wir uns bei der unaufhörlichen Neubegründung, wie Laplanche sagt,
oft mit Gewinn aufFreud zurückwenden, hat mit dem Denke« /'« Differenzen

126 WIDERSPRUCH - 26/93



zu tun. Gerade indem wir uns auf Freud, den Urvater, den Ursprung
zurückbeziehen und zeigen, was er nicht sagte, sah, verstand, aber in
spezifischer Weise verkannte, können wir jene Differenzen sichtbar ma-
chen, in denen so etwas wie Wahrheit dämmern mag. Das ist das genaue
Gegenteil von kanonischer Exegese. Während es in dieser darum geht, einen
Text mit sich selbst identisch zu machen, also durch Auslegung alle Missver-
ständnisse auszuräumen hinsichtlich dessen, was wirklich gemeint war, geht
es in unserem analytischen Ansatz der Deutung eines Textes - auch des

Freudschen - darum, zu zeigen, was in spezifischer Weise m'c/it geme/nt
war. Das hebt die Aussagen des Textes nicht auf (es sei denn im Sinne von
emporheben und aufbewahren), sondern es vertieft sie, indem es Öffnungen
herstellt, in denen sich etwas Neues, was in Wahrheit etwas Verdecktes,
respektive Entstelltes war, zeigen kann.

Wir wollen also Freuds Erkenntnisse über das Wesen der Religion nicht
zurückweisen, sondern vertiefen. Ohne sie könnten wir nichts von dem

sagen, was uns wichtig ist. Sie begründen die eigene Sicht, aber eben nur und
erst, wenn wir sie auseinanderreissen, öffnen, zu sich selbst in Widerspruch
bringen. Freud sieht in der Religion ein System von Gedanken in der Form
von Mythen und Geschichten, in welchem die Erinnerung an einen vergan-
genen Zustand wachgehalten wird. Dieser Zustand ist, was den jüdischen
Monotheismus betrifft, die uranfängliche Organisationsform der mensch-
liehen Gesellschaft, die Urhorde, die beherrscht wurde von einem despoti-
sehen, in seiner (insbesonderen sexuellen) Freiheit in keinerlei Weise einge-
schränkten Urvater. Dieser Zustand wurde beendet durch eine Tat, nämlich
die Ermordung des Urvaters. Diese Tat hat ein mächtiges Schuldgefühl
erzeugt und darf deshalb nicht erinnert werden. Die Entstellung, welche die
Erinnerung in den religiösen Vorstellungen erfahren hat, garantiert dieses
Nicht-Erinnern respektive Vergessen.

Gelingt es, ein weiteres Stück der vergessenen Menschheitsgeschichte im
religiösen System wieder auferstehen zu lassen, wie das im Christentum
geschehen ist, so hat dies - immer gemäss Freud - den paradoxen Effekt,
dass nun im religiösen System selbst, also in den religiösen Phantasien, die
ja vorher immerhin ein Ort des Oberlebens des Urzustandes gewesen waren,
dieser Urzustand auch wieder zerstört wird, indem nun in diesem "Wahnsy-
stem" der Vater durch den Sohn enttrohnt und eine entsprechende matriar-
chale Ordnung eingeführt wird. Es wird also in gewissem Sinne der Gewinn
der latenten Erinnerung wieder aufgehoben. Dieser Gewinn bestand darin,
dass neben einem Zustand, wie er heute ist und wie er nur werden konnte
durch die Überwindung früherer Zustände, der erste dieser Zustände wieder
eine Daseinsberechtigung erhalten hatte, wenn auch nicht als verwirklichter
Realzustand, sondern als mental repräsentierter, abgebildeter, symbolisch
vermittelter. Aber beide Zustände werden im Freudschen Denken behandelt
wie statistische Fakten, die einander übergestülpt werden, beziehungsweise
wie Bauwerke, von denen das eine auf den Ruinen des anderen errichtet
worden ist, wenn man sein Bild der Stadt Rom, das er zur Charakterisierung
der Psyche benutzt hat, auf seine Sicht der Gesellschaft überträgt.

WIDERSPRUCH - 26/93 127



Wir wollen uns wieder auf sichereres Terrain begeben und daraufzurück-
kommen, dass jene Erinnerungen von Vergangenem, die notwendig auch

Entstellungen von Vergangenem sind, und die Freud in den Bildern der

Religion entdeckte, nicht grundsätzlich verschieden sind von jenen Erinne-

rangen, die im psychoanalytischen Prozess auftauchen und ihn charakerisie-
ren. In ihm geht es darum, die Geschichte des Subjekts zu re-konstraieren.
Eine Abfolge von Ereignissen wird dadurch zu einer Geschichte gefugt, dass
der Bedeutungszusammenhang dieser Ereignisse ent-deckt wird. Frühere
Ereignisse bekommen dann im Hinblick auf spätere eine Bedeutung, die sie

nur nac/rirag/icA erhalten konnten und im Moment ihres Sich-Ereignens 50
nicht hatten, obwohl sie alsTatenz in ihnen lag. Dies geschieht, indem sie im
Rückblick z« einem nächsten Ereignis "entstellt" werden, beziehungsweise
vo« diesem entstellt werden. (Zur Funktion dieses "Entstellens", des Über-
setzens und der Nachträglichkeit vgl. auch Pohlen und Bautz "Eine andere

Aufklärung. Das Freudsche Subjekt in der Analyse" z.B. 13.3,1991; S. 78ff.
und Jean Laplanche: "Nouveaux fondements pour la psychoanalyse" z.B.
2.3. S. 11 Iff., 1987). Das Medium dieser Sinnfindung ist die Übertragung,
also das Wiederauffinden der Bedeutung dieser früheren Ereignisse in der
Aktualität der Beziehung zum Analytiker. Das emotionale Gewicht dieser
Erfahrung, die sich als eine Wiederholung erweist, gibt den vergangenen
Geschichten und ihren Zusammenhängen jene Bedeutung, die sie sonst nicht
haben könnten, analog der Evidenz, die das Wiederauftauchen der ödipalen
Konstellation in der Urgeschichte der Menschheit und der Religionsge-
schichte der Juden dem individuellen Ödipuskomplex verleiht. Das ist
Psychoanalyse.

Was aber ist Religion? Nun, sie ist getrieben vom gleichen Wunsch nach
Kohärenz, Sinn, Bindung. Wo die Psychoanalyse ein Bild der mannigfalti-
gen Bedeutungszusammenhänge entwirft und zeigt, wie sich in den Diffe-
renzen der Wiederholungen, in der Entstellung, Sinn manifestiert, sowohl in
der Geschichte des Individuums als auch der Gattung, will die Religion
zurück an den eüie« Ursprang. Sie will hinauskommen aus jenem ewigen
Spiel der Verschiebungen und Entstellungen, will Ruhe und Gewissheit
finden in der Wahrheit des Ursprungs. (In Freudscher Terminologie könnte
man sagen: in ihr obsiegt der Todestrieb.) Und diese ("religiöse") Sehnsucht
ist dem Psychoanalytiker Freud nicht fremd. Auch er wollte den einen

Ursprang finden. Aber sein Trieb war stark genug, sich bei keiner Antwort
zu beruhigen. Immer schuf er sogleich wieder neue Differenzen, initiierte
neue Bewegung. Deutlich zeigt sich dies in seiner Weigerung, auf irgend
einem Gebiet, ganz speziell aber in der Trieblehre, auf einen Monismus zu
rekurrieren. Sein Denken bleibt immer und unter allen Umständen duali-
stisch (was zuweilen mit dialektisch verwechselt wird) und damit stets in
Bewegung, auch dort, wo es die grosse Sehnsucht nach der Ruhe themati-
siert: in der Lehre vom Todestrieb.

Aber was ist der Ursprang? Der allererste Sprung. Die Metapher verweist
auf die Quelle, den ersten s/cA/ôaren Sprang, den das Wasser eines Flusses

tut, wenn er aus dem Erdinneren tritt. Wir werden gewahr, dass beim

128 WIDERSPRUCH - 26/93



entstellenden Wiedererinnern des Ursprungs, wie es Freud in der Religion
sieht, schon eine Entstellung des Ursprungs stattgefunden hatte. Und wer
war der Entsteller? Wohl der, der gerne der Erzeuger wäre: der Vater. Wir
landen also beim Wunsch des Schöpfers einer Theorie, der wünscht, er selbst

möge der eine Erzeuger sein, wenn schon nicht seiner Nachkommenschaft,
so doch seiner Theorie. Aber ein Erzeuger ist stets "nur" ein Entsteller. Was
tut der Vater letzlich anderes, als seinen Samen zu entstellen, ihn an einen
anderen Ort zu verschieben? Und haben nicht viele scharfsinnige Kritiker
Freud die (alleinige) Urheberschaft an seiner Theorie streitig gemacht. "Das
hat schon Nietzsche gesagt, Schopenhauer, Hartmann, Brücke, Breuer,
Charcot" und wie sie alle heissen. Gewiss, nur der monotheistische Gott ist
alleiniger Schöpfer/Vater.

In allen anderen Fällen braucht es zur Erzeugung immer mindestens zwei.
Und was dabei herauskommt, ist etwas Drittes, etwas Neues, ein Kind. Es,
welches sich später als ein zerrissenes Wesen erleben wird, verdankt sein
Dasein zweien und war noch nicht einmal in seinem Ursprung eins: Diese
Einsicht ist eine der tiefsten Kränkungen unseres Narzissmus und Kern
ungezählter ideologischer Verleugnungsstrategien, von denen der Rassis-
mus der abscheulichste ist. Aber die Sehnsucht nach der verlorenen Einheit,
die uns alle nie verlässt, steht nicht nur am Ursprung solch bedenklicher
Kurzschlüsse. Diese religiöse Idee durchzieht wie ein Leitstern auch unser
wissenschaftliches Forschen und kann als gemeinsame Utopie leicht hinter
so verschiedenen Ideen, wie dem Stein der Weisen, dem Atom, dem Urknall,
dem einen Ursprung der Menschheit, der klassenlosen Gesellschaft und der
einen Vernunft ausgemacht werden. Je nachdem wird diese imaginäre
Einheit in Anlehnung an die Mutter oder an den Vater phantasiert. Die
Mutter, aus der wir hervorgegangen sind, mit der wir lange Zeit wa/en'e//
identisch zu sein schienen, gibt Anlass zu mafer/afofiscAew Phantasien, der
Vater, dessen Anteil sich nur über das Wort vermitteln lässt, zu L/ea/Ati-
sc/ze«. So gibt es natürlich auch Religionen-und wahrscheinlich ist das die
Mehrzahl -, die jenen Teil einer fiktiven Ursprungsgeschichte "erinnern",
der "vor" dem Vater lag, vor seiner auf Macht, also Symbolik, gegründeten
Herrschaft. Denn auf materielle Realität kann sich kein Despotismus grün-
den. Unter diesem Gesichtspunkt kann man das Totem sehr wohl anders
verstehen, nicht als Vorläufer des erschlagenen Vaters, sondern als Urmut-
ter, als Verbindungsglied zur uns umgebenden wort- und sprachlosen,
selbstverständlich in sich ruhenden Welt der Tiere und Pflanzen, der Matrix,
aus der wir hervorgegangen sind. Religiöse Systeme wie der hochgetriebene
Monotheismus repräsentieren dagegen die Herrschaft des Vaters, seines
Gesetzes. Ihnen vor allem galt Freuds Interesse. (Wie sehr diese Fixierung
auf den väterlichen Ursprung das Freudsche Denken beherrscht, hat Robert
Heim in seiner unveröffentlichten Arbeit "Der symbolische Vater als Re-
venant. Die Geburt der Psychoanalyse aus dem Geiste des Vaters" (1992)
eindrücklich gezeigt.) In allen religiösen Vorstellungen wird jene verlorene
Einheit und Identität herbeigesehnt, die unwiderruflich dahin ist, und darin
wird eine Rückbindung (religio) an einen verlorenen, vor-, ausser-, nicht-

WIDERSPRUCH - 26/93 129



menschlichen Zustand beschworen, der, hätte es ihn je gegeben, die uner-
trägliche Einsamkeit des Menschentiers im Universum vielleicht etwas
lindern würde.

Auch die Psychoanalyse hat ein rückbindendes Element, aber sie unter-
nimmt es nicht, den Menschen an eine definitiv verlorene, ihn übergreifende
Einheit anzukoppeln, sondern sie sucht diese Rückbindung in seinem
Inneren und zwar mittels eines versuchten Brückenschlages über einen
inneren Abgrund, einen schmerzlichen Riss im Subjekt. Allein, diese Rück-
bindung nach innen oder im Inneren ist sowohl die Stärke als auch die
Schwäche der Psychoanalyse. Unter ihrem Blickwinkel ist alles Äussere
Inneres. Das Objekt verliert seine Eigenständigkeit und wird, wie alles Reale
überhaupt, zu einer Funktion des Subjekts. Dies ist insofern vertretbar, als
das menschliche Erleben sich immer nur auf zu Innerem Gewordenes
beziehen kann. Das heisst aber nicht, dass es kein Äusseres gibt und auch

nicht, dass dieses Äussere, das Reale, nicht eine Wirkung auf uns haben

kann, die unabhängig ist, von dem, was wir ihm gemäss unserem inneren
Abbild von ihm zumuten und dementsprechend erfassen können. Es gibt im
wahren Sinne des Wortes mehr Dinge zwischen Himmel und Erde, als

unsere Schulweisheit (und das heisst letzlich alle unsere Deutungskunst)
sich träumen, ja, auch träumen lässt.

Wenn Freud in dem, was in der Religion "erinnert" wird, ausschliesslich
die Epoche des Urvaters und seiner Horde sieht, das Weitergehen dieser
Erinnerung aber als ein Zurücksinken bezüglich Moral und Geistigkeit
versteht, wenn er die materielle Wahrheit zwar äusserst hoch schätzt, sich
aber als jemanden darstellt, der die historische findet, wenn er die Religion
für eine Verblendung hält, gleichzeitig aber seinen Stolz auf sein Judentum
gerade religiös begründet, wenn er die Genealogie der monotheistischen
Religion aufden Spuren ihrer Väter zurückverfolgt von Christus über Moses
zu Ichnaton und dann in einem ganz kleinen Nebensatz erwähnt, dieser habe
seine Religion möglicherweise von seiner Mutter übernommen; und wenn
er nicht aufhört, das hohe Lied der Überlegenheit der väterlichen Geistigkeit
gegenüber der mütterlichen Sinnlichkeit zu singen, während er der Welt als
Befreier der Sinnlichkeit galt, so kommt darin ein eigenartiges Oszillieren
der Präferenz von väterlicher und mütterlicher Position zum Ausdruck.
Manifest stellt er sich als Vater dar. Er redet auch dem Patriarchat das Wort,
insofern dieses eine Wiederherstellung der Zustände der Urhorde auf höhe-
rer Ebene bedeutet und gerade darin eine höhere Moralität aufweist als das
Matriarchat. De facto ist Freud aber wie gesagt als ein Befreier der Sexualität
und der Sinnlichkeit in die Geschichte eingegangen (wobei viele, die das so
sehen, verkennen, welche neuen Knebelungen der Sinnlichkeit und Sexua-
lität gerade die Vulgarisierung der Psychoanalyse mit sich gebracht hat). Es

scheint, als ob das "de facto", also seine Taten im Gegensatz zu seinen
Worten eher die latente, in diesem Falle unversprachlichte, mütterliche
Position anzeigen. Die Differenz zwischen diesen Positionen, die sich oft in
Widersprüchen darstellt, welche er aber nie nur um der Geschlossenheit des

Systems willen ausräumt, begründet, wie ich meine, die tiefe Wahrheit

130 WIDERSPRUCH - 26/93



seines Denkens, die nicht an dogmatische, unverrückbare Einsichten gebun-
den ist, sondern an Bewegungen, die wieder und wieder Brücken schlagen
über Abgründe, die sich nicht auffüllen lassen.

Die menschliche Sexualität in jenem erweiterten, aber hochspezifischen
Sinn, den ihr Freud gegeben hat, ist per excellence der Ort des bewegten und
bewegenden Geschehens, dem sich Psychoanalyse und Religion in je eige-
ner Weise annehmen. In ihr kommen wie nirgends sonst jene irritierenden
und motivierenden Differenzen zum Vorschein, die uns treiben, aber auch
die Bindungen und Verbindungen, die wir suchen. Dass der Begriff der

Bindung in der ganz wörtlichen Bedeutung von "religio" steckt, weist allein
schon nachdrücklich auf die innere Verwandtschaft der beiden Disziplinen
hin.

Die eigenartige Berührungsangst vieler Psychoanalytiker vor allem, was
mit Religion zu tun hat, ist Ausdruckjenes Phänomens, das Freud so treffend
als den Narzissmus der kleinen Unterschiede bezeichnet hat. Wir sind keine
Priester, aber wir stehen ebensosehr in einer religiösen wie in einer wissen-
schaftlichen Tradition. Heilung liegt nahe bei Heil. Und die Verschieden-
heit, mit der wir oft an der ehrenwerten Tätigkeit der Heilens festhalten,
selbst wo wir den Medicozentrismus an den Pranger stelllen, muss allzuoft
die ungelegene Einsicht vertuschen, dass es bei unserem Tun immer auch um
das problematische, oft geradezu anrüchige Geschäft des Heils geht. Dies zu
sehen, entwertet unsere Tätigkeit und unser Denken nicht. Es gibt uns
vielmehr die Möglichkeit, adäquater über den spezifischen Charakter unse-
rer "Wahrheiten" nachzudenken, wobei wir auch deren Affinität zu einem
dritten Bereich, von dem hier aus Gründen der notwendigen Beschränkung
nicht die Rede war, zur Kunst nämlich, nicht vergessen dürfen.

* Es handelt sich um eine von der Redaktion stark gekürzte Fassung eines am Psychoanaly-
tischen Seminar Zürich am 22.2.1991 gehaltenen Referats. Die vollständige und überarbeitete
Fassung erscheint demnächst.

DOKUMENTATION zum FrAU-FORUM
vom 6. November 1993:

Eröffnet uns die Menschenrechtsdebatte
eine neue internationale Perspektive?

Die Dokumentation umfasst in einem ersten
Teil Historisches zu den Menschenrech-
ten/Frauenrechten. Der zweite Teil soll einen
Einblick geben in die Forderungen und die
Kritik von Frauen, wie sie gerade auch im
Vorfeld der Wiener Menschenrechtskonfe-
renz im Juni dieses Jahres formuliert wur-
den. Der drite Teil schliesslich umfasst
Schlussberichte von der Menschenrechts-
konferenz in Wien und eine Sammlung von
Presseberichten über die Wiener Konferenz.

133 Seiten, Fr. 20.-; zu beziehen bei:
Gertrud Ochsner, Rotachstr. 25, 8003 Zürich

FrAu - Frauenrat für Aussenpolitik,
Postfach 4001 Basel

WIDERSPRUCH - 26/93 131


	Die Wiederkehr des Religiösen in der Psychoanalyse : Freuds Religionskritik und Latenz seines wissenschaftlichen Denkens

