
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Das arme Ding und der Mann Moses : eine essayistische Vermutung

Autor: Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652207

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

Das arme Ding und der Mann Moses

Eine essayistische Vermutung

Das "Ich als armes Ding". Mit solcher Bezeichnung bedenkt Freud in seiner
Schrift 'Das Ich und das Es' das menschliche Ich, um dessen denkerische
Konstruktion immerhin etwa vierhundert Jahre europäische Geistes-

geschichte gerungen und dabei Aufklärung, eine Kritik der Vernunft und
wohl auch einiges an bürgerlicher Revolution zustande gebracht haben.
Freuds Schrift "Das Ich und das Es" erschien 1923 und entwickelte bekannt-
lieh das Strukturmodell des psychischen Apparats, in dem die entscheiden-
den Termini der Psychoanalyse "Ich", "Es", "Über-Ich", das "Wahrneh-
mungssystem", das "Verdrängte" und das, was von nun an "bewusst",
"unbewusst", "vorbewusst" zu heissen hat - genau genommen alles, was
psychoanalytische Forschungserfahrung seit einem guten Vierteljahrhun-
dert entdeckt hat - geklärt und abschliessend dargestellt werden. In der 1935
erschienenen Nachschrift zur sogenannten 'Selbstdarstellung' von 1924/25

sagt Freud, er habe "seit der Aufstellung der zwei Triebarten (Eros und
Todestrieb) und der Zerlegung der psychischen Persönlichkeit in Ich, Über-
Ich und Es (1923) keine entscheidenden Beiträge mehr zur Psychoanalyse
geliefert". Nach Freuds Anleitung - drei Jahre vor seinem Tod - müsste man
sich also in der Schrift das "Ich und das Es" erkundigen, wenn man wissen
möchte, wie es - seit der Psychoanalyse - um das menschliche Ich bestellt ist.

Freuds Schrift 'Das Ich und das Es' ist sicher wie kaum eine andere

ausgezeichnet durch den ausgesprochenen Willen des Autors, die Begriffe
so zu klären, dass sie end-gültig brauchbar seien. Man soll in Zukunft wissen
können, wovon man redet, wenn man die Begriffe "Ich", "Es", "Über-Ich"
im psychoanalytischen Sinne verwendet. In einem nur scheinbaren Wider-
spruch dazu steht ihre eigenartige Dichte, ihr metaphorischer Reichtum, wie
ich es vorerst einmal nennen möchte. Die "Stärke" des Ich wird zunächst

ganz präzis in ihrer Struktur beschrieben: Das Ich hat "kraft seiner Bezie-
hung zum Wahrnehmungssystem" die Funktion der "Realitätsprüfung", es

"erzielt einen Aufschub der motorischen Entladung" durch die "Einschal-
tung der Denkvorgänge". Unmittelbar an diese Beschreibung seiner Funk-
tionen schliesst Freud das folgende Bild an: "Letztere Herrschaft ist aller-
dings mehr formal als faktisch, das Ich hat in der Beziehung zur Handlung
etwa die Stellung eines konstitutionellen Monarchen, ohne dessen Sanktion
nichts Gesetz werden kann, der es sich aber sehr überlegt, ehe er gegen einen
Vorschlag des Parlaments sein Veto einlegt." Eine Seite weiter, nachdem die
erstaunliche Bezeichnung "armes Ding" für das Ich schon gefallen ist, folgt
ein weiterer Vergleich: "In seiner Mittelstellung zwischen Es und Realität
unterliegt es nur zu oft der Versuchung, liebedienerisch, opportunistisch
und lügnerisch zu werden, etwa wie ein Staatsmann, der bei guter Einsicht
sich in der Gunst der öffentlichen Meinung behaupten will." Beide Verglei-
che stammen aus dem Feld des Staatlichen. Schon im übernächsten Ab-

WIDERSPRUCH - 26/93 101



schnitt, nur zehn Zeilen weiter, holt Freud die Metapher aus einem ganz
anderen Feld, dem der Biologie: "Wenn das Ich unter der Aggression des
Über-Ichs leidet oder selbst erliegt, so ist sein Schicksal ein Gegenstück zu
dem der Protisten [heute würde man von Protozoen sprechen], die an den

Zersetzungsprodukten zugrunde gehen, die sie selbst geschaffen haben. Als
solches Zersetzungsprodukt im ökonomischen Sinne erscheint uns die im
Über-Ich wirkende Moral." Gleichsam klinisch gelesen versucht das ganze
sprachliche Aufgebot die Situation zu fassen, in der das Ich zerrieben wird
von "dreierlei Gefahren", unter deren Drohung es "leidet": der "Aussen-
weit", zu der hin es über das Wahrnehmungssystem die "Oberfläche" der
psychischen Persönlichkeit bildet, der "Libido des Es", die als Triebenergie
sofortige Erfüllung fordert, und der "Strenge des Über-Ichs", jener Instanz,
die früher Gewissen hiess, und von der die Freudsche Psychologie erkannt
hat, dass sie "Erbe des Oedipuskomplexes" ist. Zusammenfassend sagt
Freud: "Das Ich ist die eigentliche Angststätte" und umreisst als Abschluss
der ganzen Arbeit die neurotische Systematik der Ängste.

Mich interessiert hier aber nicht eine klinische Lektüre, die sich nur in der
Praxis der psychoanalytischen Kur bewährt und bewahrheitet. Ich bin
"Laie" auch in dem Sinne, wie ihn Freud in seiner 1926 erschienenen Schrift
'Die Frage der Laienanalyse' in einem höchst aufklärerischen Gestus gegen
die Borniertheiten des Staates einerseits und der eigenen Zunft andrerseits
entwickelt hat. Genau in dieser Schrift kommt eine weitere Metapher dazu,
die die Situation des Ichs noch einmal anders zu umreissen versucht: "... es

gelten im Ich andere Regeln für den Ablaufseelischer Akte als im Es, das Ich
verfolgt andere Absichten und mit anderen Mitteln. Darüber wäre sehr viel
zu sagen, aber wollen Sie sich mit einem neuen Vergleich und einem Beispiel
abfinden lassen? Denken Sie an den Unterschied zwischen der Front und
dem Hinterland, wie er sich während des Krieges herausgebildet hatte. Wir
haben uns damals gewundert, dass an der Front manches anders vorging als

im Hinterland und dass im Hinterland vieles gestattet war, was an der Front
verboten werden musste. Der bestimmende Einfluss war natürlich die Nähe
des Feindes, für das Seelenleben ist es die Nähe der Aussenwelt. Draussen
- fremd - feindlich waren einmal identische Begriffe."

Freuds Metaphern sind kein schmückendes Beiwerk in der harten Be-
griffsarbeit - so wenig im übrigen wie bei Kant, Hegel oder Marx -, sie bilden
vielmehr häufig eine Art Kryptotext in der Konstruktion der Wissenschaft,
die Freud selbst gerade in seinem Spätwerk je nach der Fokussierung, die
ihm wichtig war, Psychoanalyse oder "Tiefenpsychologie" nannte, und die
in ihrem Ursprung schon auch anderes intendierte als Therapie. Diesen
Kryptotext gilt es auch zu lesen in bezug auf das "Ich als armes Ding"

Es wäre selbstverständlich falsch, solche Lektüre abgespalten zu betreiben.
Freud war zu Recht verärgert, wenn man ihn als "Künstler" aus dem Feld
ernstzunehmender Erkenntnis auszuschliessen versuchte. Es gilt aber, eine
Dialektik wahrzunehmen zwischen einer inneren Logik der Metaphern und

102 WIDERSPRUCH - 26/93



der begrifflichen Durchdringung der psychischen "Fakten" und ihrer durch-
gängigen Determiniertheit; auf letzterer besteht Freud spätestens seit seinen

'Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse' (1915/1917) unwider-
ruflich. Aber die 'Logik' der Metaphern ist lesbar nur schon in den wenigen
Textbeispielen, die ich um das "arme Ding" herum zitiert habe. (Sprachli-
ches Material von der Kryptoart Hesse sich im übrigen aus jeder zweiten
Seite Freudscher Prosa heben, triebe ihr Wesen wohl sogar im Zentrum
Freudscher Begrifflichkeit selbst bis hin zu seiner Verwendung eines Be-

griffs wie "Objekt"!) Die "Vergleiche", die das "arme Ding" be-greifen,
heben an mit einer prekären Mächtigkeit des Ich (der konstitutionelle
Monarch) und lassen es in korrupter Situation verkommen (der Staatsmann,
der bei guter Einsicht doch der Gunst der öffentlichen Meinung gehorcht).
Das ginge ja noch; insgesamt siedeln die ersten beiden Vergleiche das Ich
wenigstens noch im Feld des im weitesten Sinne Kulturellen und Geschieht-
liehen an. Aber ausgerechnet dort, wo Freud das Ich in seiner "Sublimie-
rungsarbeit" verfolgt, 'verfallt' Freud auf einen Vergleich aus dem Feld des

Biologischen. Es ist natürlich kein Zufall, dass Freud hier diese Ebene

ansteuert; denn gerade bei der Herausarbeitung des Todestriebes, also bei
der "Aufstellung der zwei Triebarten" als einem seiner beiden letzten
Beiträge zur Psychoanalyse (s. oben), in seiner 1920 erschienenen Schrift
'Jenseits des Lustprinzips' rekurriert Freud in langen Passagen auf das

Funktionieren der Protozoen, um ein Letztes seiner Psychologie im Biolo-
gischen, wenn auch nicht zu orten, so doch zu spiegeln. Man könnte darüber
spekulieren, dass gerade der späte Freud versucht, seine Psycho-Logie zu
seinen naturwissenschaftlichen Anfängen rückzuschliessen. Man tut es

besser nicht, obwohl Freud bis zum Schluss immer wieder Hinweise darauf
zu geben scheint. Freud überblickt die Wissenschaft, die er 'erfunden' hat,
in ganz anderer Weise als in einem Regress; davon zeugen alle späten
Schriften, in denen er einer breiteren Oeffentlichkeit erklärt, wie weit dieses
letzte Unternehmen der Aufklärung des Menschen über sich selbst reicht,
womit "das arme Ding" konfrontiert ist im Insgesamt seiner sogenannten
Kultur. In der kleinen Schrift 'Die Widerstände gegen die Psychoanalyse'
(1924/25) weist er allerdings auch daraufhin, dass Aufklärung immer eine
Kränkung war für das "Subjekt" (ein Terminus, den Freud immer wieder
signifikant vermeidet, wie mir scheint) - von der "kosmologischen" des

Kopernikus über die "biologische" des Darwin bis zur "psychologischen"
des Sigmund Freud.

Der letzte der herangezogenen Vergleiche scheint der harmloseste zu
sein, gerade gut genug, um den Gesprächspartner, der wenig von Psycho-
analyse versteht, und der als "Unparteiischer" den Streit schlichten soll über
die 'Frage der Laienanalyse', in einem sokratisch geführten Dialog zu
überlisten. Der fingierte Gesprächspartner, hinter dem sich eine reale Figur
aus dem staatlich-bürokratischen Umfeld versteckt, den Freud wirklich
(wenn auch ohne Erfolg) zu überzeugen versucht hatte, wird ja wohl am
ehesten etwas verstehen, wenn von "Front" und "Hinterland" die Rede ist.
Diese Dinge liegen nur ein paar Jahre zurück in nicht nur rühmlicher

WIDERSPRUCH -26/93 103



Erinnerung. Aber genau hier, im letzten Satz des Zitats eröffnet Freud eine

Dimension, den die drei früheren Metaphern nicht einmal streiften: "Draus-
sen - fremd - feindlich waren einmal identische Begriffe". Das Vertrackte
liegt im Wörtchen "einmal". Das heisst nicht irgendeinmal und schon gar
nicht "das war einmal". Freud selbst hatte dieses "einmal" 1915 schmerzlich
und für seine ganze weitere Arbeit folgenreich auf den Punkt gebracht:
"Aber die grossen Völker selbst, konnte man meinen, hätten so viel Ver-
ständnis für ihre Gemeinsamkeiten und so viel Toleranz für ihre Verschie-
denheiten erworben, dass "fremd" und "feindlich" nicht mehr wie noch im
klassischen Altertume für sie zu einem Begriffe verschmelzen durften." Der
Satz steht in der Schrift 'Zeitgemässes über Krieg und Tod' 1915). In dieser
Schrift hat Freud angesichts der Entsetzen des Ersten Weltkrieges die
"Illusion" menschlicher Kultur so dass nicht mehr, nie
mehr bis zu seiner letzten Schrift über den Mann Moses "gemeint" werden
konnte, "fremd" und "feindlich" Hessen sich in ihrer Bedeutung so
auseinanderhalten, dass die Kultur den Menschen vor seiner Destruktion
bewahrte. Der letzte der zitierten Vergleiche bringt das "arme Ding" an die
Front, an der keine Kultur es schützt - und wohl auch nicht die letzte
Aufklärung über es, in die es in der Psychoanalyse geriet!

Denn ein letzter psychoanalytischer Befund über das "arme Ding" darf
nicht unerwähnt bleiben, wenn wir den realistischen Pessimismus Freuds in
Sachen Mensch nicht (reformistisch) überspielen wollen. Freud selbst war
auch in bezug aufReformismen bei einigen seiner Schüler, aufwelche er am
meisten gesetzt hatte, illusionslos. Er selbst schien zwischen der 1937
erschienenen Schrift 'Die endliche und die unendliche Analyse' und dem

posthum 1940 erschienenen 'Abriss der Psychoanalyse' in der Einschät-

zung geschwankt zu haben, wie bleibend die Stärkung des Ich in der
analytischen Kur denn sein konnte. Im 'Abriss', dem luziden Vermächtnis
an die, die seine Arbeit fortsetzten, weist er im VI. Kapitel über die "psycho-
analytische Technik" die "Enttäuschungen", die in der praktischen analyti-
sehen Arbeit auftreten, zurück, indem er seine Nachfolger realistisch an die
"Summe der Energien der Mächte, die gegen uns wirken" erinnert. Mich
interessiert - wiederum strikte als Laie - eine letzte Metapher, genauer eine
Chiffre, mit der das "arme Ding" noch konfrontiert wird. Freud fahrt nach
den "Mächten, die gegen uns wirken", folgendermassen fort im Text: "Gott
ist hier wieder einmal mit den stärkeren Bataillonen - gewiss erreichen wir
nicht immer zu siegen, aber wenigstens können wir meistens erkennen,
warum wir nicht gesiegt haben." Er fügt noch an: "Wer unseren Ausführun-
gen nur aus therapeutischem Interesse gefolgt ist, wird sich vielleicht nach
diesem Eingeständnis geringschätzig abwenden." Klar ist in letzter Ein-
Schätzung Freuds Aufklärung über das Ich des Menschen nicht abhängig
vom therapeutischen Erfolg an ihm, nicht davon, ob gelang, dass Ich wurde,
wo Es war. Wir können immer noch "erkennen, warum wir nicht gesiegt
haben". Anders gesagt, Psychoanalyse im Sinne Freuds bleibt mehr als (nur)
ihr therapeutischer Erfolg. Wäre das nicht so, müsste Denken gerade ange-
sichts dessen, was Freud im letzten Jahr seines Lebens zu erfahren hatte, dass

104 WIDERSPRUCH - 26/93



ihn nämlich nur das Exil vor der Vernichtung rettete, die eingestandene
Verzweiflung über die Menschheit sein. Und "Gott" - "wieder einmal mit
den stärkeren Bataillonen"? Die scheinbar leichthin und ohne zunächst

ersichtlichen Grund eingeworfene Chiffre an diesem Punkt der klaren
Differenzierung zwischen Wahrheit und Realität verhindert jede Vereinnah-

mung von Freuds Denken post festum. Die Chiffre Gott ist negativ schlecht-
hin. Sie bezeichnet nichts als das Insgesamt der "Mächte, die gegen uns
wirken", nach wie vor, "wieder einmal mit den stärkeren Bataillonen".
Etwas anderes ist nicht zu haben von Freud, der sich schon 1925 beim
Nachdenken über "die Widerstände gegen die Psychoanalyse gefragt hat, ob
neben der dritten "psychologischen" Kränkung, die Aufklärung dem "ar-
men Ding" zugefugt hat, nicht noch eine vierte dazukommt: "Endlich darf
der Autor in aller Zurückhaltung die Frage aufwerfen, ob nicht seine eigene
Persönlichkeit als Jude, der sein Judentum nie verbergen wollte, an der

Antipathie der Umwelt gegen die Psychoanalyse Anteil gehabt hat".

Es gibt neben dem 'Abriss der Psychoanalyse' ein zweites Vermächtnis
Freuds, eines, das sich weniger ausschliesslich an die praktischen Nachfol-
ger wendet: 'Der Mann Moses und die monotheistische Religion: Drei
Abhandlungen' (entstanden zwischen 1934 und 1938).

Diese letzte grosse kulturtheoretische Schrift Freuds hat längstes und
vielfältiges Vorspiel. Eines der Vorspiele scheint für die zünftige Freudfor-
schung eher eine Verlegenheit darzustellen. Freud selbst hat die Schrift 'Der
Moses des Michelangelo' 1914 anonym in der Zeitschrift 'Imago' publi-
ziert. Der Text fangt an mit dem Satz: "Ich schicke voraus, dass ich kein
Kunstkenner bin, sondern Laie." In einer redaktionellen Anmerkung heisst

es, der Verfasser (also der sich in seiner eigenen Zeitschrift versteckende
Freud) "stehe analytischen Kreisen nahe". Ich will meinerseits als Laie die

Entschlüsselung dieses Versteckspiels gerne Analytikern überlassen. Ich
stelle nur fest, dass der kurze Text etwas vom Besseren ist, das je über ein
Kunstwerk geschrieben wurde, weil Freud, fast kriminalistisch, in einem
von kunstgeschichtlicher Betrachtung zugedeckten, nahezu hingemachten
Werk den Nerv seiner Kreation entdeckt. Und was liess sich rein aus der
unbestechlichen Sicht, was in S. Pietro in Vincoli in welcher Haltung Stein
geworden ist, entdecken? "Damit hat er [Michelangelo] etwas Neues, Über-
menschliches in die Figur des Moses gelegt, und die gewaltige Körpermasse
und kraftstrotzende Muskulatur der Gestalt wird zum leiblichen Ausdrucks-
mittel für die höchste psychische Leistung, die einem Menschen möglich ist,
für das Niederringen der eigenen Leidenschaft zugunsten und im Auftrag
einer Bestimmung, der man sich geweiht hat." Dreizehn Jahre später in einer
Nachschrift zur Michelangelo-Arbeit, nachdem er "dies nicht analytische
Kind legitimiert hat", sagt Freud, die Statue Michelangelos gebe im Gegen-
satz zu einer Statue von Nicolas von Verdun aus dem 12. Jahrhundert "die
Ruhe nach dem Sturme" wieder. Die Bemerkung vom endlich legitimierten
Kind stammt aus einem Brief aus dem Jahre 1933, aus einer Zeit also, als

WIDERSPRUCH - 26/93 105



Freud anfing, sich mit dem Projekt 'Der Mann Moses' zu befassen. Der
tiefere Gehalt der Mosesspur scheint über all die Jahre hinweg in dem
"Übermenschlichen" zu liegen, das dem "armen Ding" so selten zu gelingen
scheint, und um das Freud mit den kruzialen Dialektiken seines Begriffs der
Sublimierung ringt. Dieser Begriffscheint mir nie befreit zu sein, weder vom
Chaos des Es noch von den Strafen des Über-Ich, kann es wohl auch nicht
sein und hat nur darin seine dialektische Bedeutung.

Als Laie überlasse ich solche Fragen der Zunft und folge der anderen

wichtigen Spur, die gerade dem späten Freud zu seiner eigenen Verwunde-

rung immer bedeutender wird. In einem Brief an Arnold Zweig vom 7. 12.

1930 heisst es diesbezüglich: "Ich weiss zu wenig von dem Machstreben der
Menschen, da ich doch als Theoretiker gelebt habe. Ich verwundere mich auch
immer über die Strömungen der letzten Jahre, die mich so weit ins Aktuelle,
Zeitgemässe getrieben haben". Das Wort vom "Zeitgemässen" ist nicht irgend-
eines. Es erscheint im Titel der Schrift von 1915, aus der ich schon die Sätze

zitiert habe, in denen der Schreck Freuds über das erneute Zusammenfallen von
"fremd" und "feindlich" sich atrsgesprocAe« ('Zeitgemässes über Krieg
und Tod'). Ich wage die These, die hier nicht ausgeführt belegt werden kann:
Seit der Destruktions-Katastrophe des Ersten Weltkrieges wird Freuds Denken
unablässig ins "Zeitgemässe" getrieben. Alle sogenannten kulturtheoretischen
Schriften fokussieren je anders, was das "arme Ding" mit Kultur je allenfalls
vermöchte. Im Zentrum dieser Fragestellungen stehen seit 'Totem und Tabu'
(1912/13, noch vor dem Aufsatz über Zeitgemässes zu Krieg und Tod) die

Religion und das Mörderische in ihren psychoanalytisch erschlossenen

'Ursprüngen' und in ihrer Geschichte. Aber auch die im eigentlichen Sinne

psychoanalytischen Arbeiten Freuds, insbesondere die Herausstellung der
beiden Triebarten, Eros und Todestrieb, und die Zeichnung des "armen
Dings" im Strukturmodell dessen, was der Mensch als Es, Ich und Über-Ich
zu sein hat, sind "zeitgemäss".

Ilse Grubrich-Simitis hat in bezug auf Freuds letzte Mosesschrift den
Gedanken geäussert, er habe sich gegen die Zeiten, in denen er am Ende
seines Lebens zu sein hatte, eine Art Tagtraum geleistet. Dieser Gedanke ist
schön, verhindert vor allem jede religiöse Beerbung. Ich würde betonen,
dass der Hintergrund zum Tagtraum der wieder heraufkommende Alptraum
schlechthin war. Freud selbst steckt im Brief vom 30. 9. 1934 an Arnold
Zweig die Dimensionen unheimlich präzis ab. Er schreibt:"Angesichts der

neuen Verfolgungen fragt man sich wieder, wie der Jude geworden ist und

warum er sich diesen unsterblichen Hass zugezogen hat." Am Ende einer
langen Ausführung über sein Projekt und die 'zeitgemässen' Schwierigkei-
ten, auf die es stösst, kommt er zu einer abschliessenden Bemerkung über
Geschichte, wie sie ein Jude in Freuds Lebenszeit zu erfahren hatte: "Es
schaut freilich nicht gut aus in unseren Zeiten, aber denke ich unter dem
Eindruck Ihrer Bemerkungen an die Zeit zurück, in der ich aufwuchs, so

bringe ich es auch zu keinem rechten Bedauern, dass sie vorüber ist.

106 WIDERSPRUCH-26/93



'Gehupft wie gesprungen' pflegt man zu sagen." So schaut der gerade im
scheinbar Saloppen umso realistischer abgesteckte geschichtsphilosophi-
sehe Rahmen seiner Arbeit aus. Er wird das Buch, an dem er arbeitet, im
damaligen klerikofaschistischen Wien vor dem "Anschluss" nicht veröf-
fentlichen. Freud wird in den beiden Vorbemerkungen am Anfang der
dritten Abhandlung (Wien, vor dem März 193 8 - London, im Juni 193 8) sehr

genau die innere Geschichtlichkeit seines Werks dokumentieren. Ich habe

nie begriffen, wie man in der Rezeption dieses späten Hauptwerks Freuds
sich über die "unausgewogene" Gesamtkomposition des ganzen verbreiten
konnte, während doch die Brüche gerade die einzig adäquate 'Form' dieses
letzten Freudschen 'Stoffes' ausmachen - wenn man denn schon Ästheti-
sches bemühen muss! Freud aber weiss schon 1934 im Brief an Zweig sehr

genau, was seine Schrift in ästhetischen Kategorien wäre: "Ich hatte bald die
Formel heraus. Moses hat den Juden geschaffen, und meine Arbeit bekam
den Titel: Der Mann Moses, ein historischer Roman."

Der Inhalt des gewaltigen "Zeugs", wie Freud sein Werk im selben Brief
an Arnold Zweig selbstdespektierlich auch nennt, muss hier vorausgesetzt
werden. Mir scheint zwar, dass die eigentliche Darstellung, die gerade die
Brüche in der Gestaltung thematisierte, immer noch aussteht. Ich meine
zudem, dass eine durchgeführte Darstellung von Freuds Mann Moses die
gaycA/cM/cAe 7rag/£ des Menschheitsunternehmens "Aufklärung" formu-
lieren müsste als historisch vorläufig letztes Kapitel ihrer Dialektik im Sinne
Horkheimers und Adornos. Solche Darstellung müsste auch endlich präzis
untersuchen, was an der mit ungeheurem Aufwand an ihm damals zuhande-
nem Wissen gestützen "Formel", dass der Fremde, der Ägypter Moses den
Juden und seine monotheistische Religion "geschaffen" hat, falsifiziert
werden kann - und was eben gerade und vor allem nicht! Ich möchte mich
hier auf wenige Vermutungen beschränken, die einzig den dritten Teil
betreffen, der nach Freuds eigener Aussage "gehalts- und anspruchsvoll" ist.
Ausgerechnet ihn hätte er in Wien nicht publiziert, um die Psychoanalyse in
einer kirchlich-autoritären Welt durchzuretten; er bleibt aus dem Exil, das
ihn vor der Vernichtung durch den Faschismus rettete, sein letztes Wort
gegen diesen.

Freud behauptet, er übernehme das vor mehr als zwanzig Jahren entdeck-
te Wissen über die Entstehung der Religion aus dem Vatermord und seiner
Über-Ich-'Bearbeitung' als Deutungsmuster in seine letzte Schrift. In Wirk-
lichkeit macht er etwas entscheidend Anderes, das die damalige Erkenntnis
zwar nicht desavouiert, aber sie gesc/ucM/c/i Während es
nach dem Untertitel der Totem-Schrift um "einige Übereinstimmungen im
Seelenleben der Wilden und der Neurotiker" geht, die Freud immerhin die
Vermutung nahebringen, die Hysterie sei "das Zerrbild einer Kunstschöp-
fung", die Zwangsneurose "das Zerrbild einer Religion" und der paranoide
Wahn das "Zerrbild eines philosophischen Systems", geht es Freud im Mann
Moses um nichts weniger als um die "gesc/î/c/u/Zc/îe Wahrheit" der aufge-
klärten mörderischen Abgründe der menschlichen Seele - und damit auch
des "armen Dings". "Wir glauben", heisst es im zweitletzten Kapitel der

WIDERSPRUCH - 26/93 107



Moses-Schrift, "dass die Lösung der Frommen die Wahrheit enthält, aber
nicht die maten'e//e, sondern die /twforäc/te Wahrheit." Historisch wird die
Wahrheit, weil es Freud in seiner letzten Kultur-Schrift gelingt, die mythi-
sehe Ur-Tat in das Konstrukt einer Geschichte der Juden zu überführen.
Dieses Konstrukt, der "historische Roman", hat deshalb sehr viel Plausibi-
lität, weil - in der Geschichte der Menschheit nun - eine "Übereinstimmung
mit dem Seelenleben" jedes einzelnen auszumachen wäre, wenn die psycho-
analytischen Deutungsmuster der "Entstellung" der Tat, des Abdrängens
und des Wiederauftauchens nach einer "Latenz" als Schuld Historischem in
der ganz konkreten Geschichte der Juden entspräche, der Geschichte und
ihrer entstellenden und aufklärbaren Selbstdarstellung in den heiligen Bü-
ehern. Freud sagt, Wahrheit und Wahn unter den einen Gestus der Aufklä-
rung zusammenzwingend: "Eine solche Idee [eines "einzigen grossen Got-
tes"] hat Zwangscharakter, sie muss Glauben finden. So weit ihre Entstel-
lung reicht, darf man sie als Ua/m bezeichnen, insofern sie die Wiederkehr
des Vergangenen bringt, muss man sie JFa/tr/teü heissen."

Freud versucht ein Weiteres, das meines Erachtens noch kaum durch-
dacht ist. Indem er C.G. Jungs "kollektives Unbewusstes" als Scheinerklä-

rung des Geschichtlichen verwirft, macht er überhaupt erst klar, worin ein
letztes Problem der Aufklärung des Menschen über sich selbst bestünde;
warum nämlich seit "Urzeiten" "in jeder neuen Generation" die unheilvollen
Geschichten "nur der Erweckung, nicht der Erwerbung bedürftig" sind. Wir
sind auch heute an keinem Punkt angelangt, wo wir uns vor "Erweckung"
gefeit glauben könnten.

Freuds Mosesschrift endet in einer erschütternden Einsamkeit. Nachdem
er die letzte Umkehr-Wiederholung des Christentums, wo das Ur-Verbre-
chen "durch einen Opfertod gesühnt werden musste", als Jude bedacht hat,
den gleichsam letzten Trick der Erlösung, die geschichtlich nicht auszukom-
men schien, ohne diejenigen zum Sündenbock zu machen, die schliesslich
"Gott gemordet haben", schreibt Freud: "Warum es den Juden unmöglich
gewesen ist, den Fortschritt mitzumachen, den das Bekenntnis zum Gottes-
mord bei aller Entstellung enthielt, wäre Gegenstand einer besonderen

Untersuchung. Sie haben gewissermassen eine tragische Schuld auf sich
geladen; man hat sie dafür schwer büssen lassen." Es entbehrt nicht einer
grausigen Ironie, wenn Freud in der Vorbemerkung im Juni 1938 in London,
nachdem er den faschistischen Schergen in letzter Minute hat entfliehen
können, feststellen muss: "Und dazu kamen, in einer für den Fremden
überraschenden Häufigkeit, Zuschriften anderer Art, die sich um mein
Seelenheil bemühten, die mir den Weg Christi weisen und mich über die
Zukunft Israels aufklären wollten."

Literatur

Freud, Ernst L., Hg., 1968: S. Freud - A.Zweig. Briefwechsel. Frankfurt.
Freud, Sigmund, 1969: Studienausgabe, 10 Bde. u. Zusatzband. Fischer, Frankfurt.
Grubrich-Simitis, Ilse, 1990: Freuds Moses-Studie als Tagtraum. In: Psyche, Heft 6, Stuttgart.

108 WIDERSPRUCH - 26/93


	Das arme Ding und der Mann Moses : eine essayistische Vermutung

