Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Das arme Ding und der Mann Moses : eine essayistische Vermutung
Autor: Zufle, Manfred

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652207

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652207
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Ziifle
Das arme Ding und der Mann Moses

Eine essayistische Vermutung

Das “Ich als armes Ding”. Mit solcher Bezeichnung bedenkt Freud in seiner
Schrift ‘Das Ich und das Es’ das menschliche Ich, um dessen denkerische
Konstruktion immerhin etwa vierhundert Jahre europdische Geistes-
geschichte gerungen und dabei Aufkldrung, eine Kritik der Vernunft und
wohl auch einiges an biirgerlicher Revolution zustande gebracht haben.
Freuds Schrift “Das Ich und das Es” erschien 1923 und entwickelte bekannt-
lich das Strukturmodell des psychischen Apparats, in dem die entscheiden-
den Termini der Psychoanalyse “Ich”, “Es”, “Uber-Ich”, das “Wahrneh-
mungssystem”, das “Verdringte” und das, was von nun an “bewusst’,
“unbewusst”, “vorbewusst” zu heissen hat - genau genommen alles, was
psychoanalytische Forschungserfahrung seit einem guten Vierteljahrhun-
dert entdeckt hat - geklart und abschliessend dargestellt werden. In der 1935
erschienenen Nachschrift zur sogenannten ‘Selbstdarstellung’ von 1924/25
sagt Freud, er habe “seit der Aufstellung der zwei Triebarten (Eros und
Todestrieb) und der Zerlegung der psychischen Personlichkeit in Ich, Uber-
Ich und Es (1923) keine entscheidenden Beitrage mehr zur Psychoanalyse
geliefert”. Nach Freuds Anleitung - drei Jahre vor seinem Tod - miisste man
sich also in der Schrift das “Ich und das Es” erkundigen, wenn man wissen
mochte, wie es - seit der Psychoanalyse - um das menschliche Ich bestellt ist.

Freuds Schrift ‘Das Ich und das Es’ ist sicher wie kaum eine andere
ausgezeichnet durch den ausgesprochenen Willen des Autors, die Begriffe
so zu kléren, dass sie end-giiltig brauchbar seien. Man soll in Zukunft wissen
kénnen, wovon man redet, wenn man die Begriffe “Ich”, “Es”, “Uber-Ich”
im psychoanalytischen Sinne verwendet. In einem nur scheinbaren Wider-
spruch dazu steht ihre eigenartige Dichte, ihr metaphorischer Reichtum, wie
ich es vorerst einmal nennen méchte. Die “Stiarke” des Ich wird zunéchst
ganz prazis in ihrer Struktur beschrieben: Das Ich hat “kraft seiner Bezie-
hung zum Wahrnehmungssystem” die Funktion der “Realitétspriifung”, es
“erzielt einen Aufschub der motorischen Entladung” durch die “Einschal-
tung der Denkvorgédnge”. Unmittelbar an diese Beschreibung seiner Funk-
tionen schliesst Freud das folgende Bild an: “Letztere Herrschaft ist aller-
dings mehr formal als faktisch, das Ich hat in der Beziehung zur Handlung
etwa die Stellung eines konstitutionellen Monarchen, ohne dessen Sanktion
nichts Gesetz werden kann, der es sich aber sehr liberlegt, ehe er gegen einen
Vorschlag des Parlaments sein Veto einlegt.” Eine Seite weiter, nachdem die
erstaunliche Bezeichnung “armes Ding” fiir das Ich schon gefallen ist, folgt
ein weiterer Vergleich: “In seiner Mittelstellung zwischen Es und Realitét
unterliegt es nur zu oft der Versuchung, liebedienerisch, opportunistisch
und liignerisch zu werden, etwa wie ein Staatsmann, der bei guter Einsicht
sich in der Gunst der 6ffentlichen Meinung behaupten will.” Beide Verglei-
che stammen aus dem Feld des Staatlichen. Schon im iiberndchsten Ab-

WIDERSPRUCH - 26/93 101



schnitt, nur zehn Zeilen weiter, holt Freud die Metapher aus einem ganz
anderen Feld, dem der Biologie: “Wenn das Ich unter der Aggression des
Uber-Ichs leidet oder selbst erliegt, so ist sein Schicksal ein Gegenstiick zu
dem der Protisten [heute wiirde man von Protozoen sprechen], die an den
Zersetzungsprodukten zugrunde gehen, die sie selbst geschaffen haben. Als
solches Zersetzungsprodukt im 6konomischen Sinne erscheint uns die im
Uber-Ich wirkende Moral.” Gleichsam klinisch gelesen versucht das ganze
sprachliche Aufgebot die Situation zu fassen, in der das Ich zerrieben wird
von “dreierlei Gefahren”, unter deren Drohung es “leidet”: der “Aussen-
welt”, zu der hin es iiber das Wahrnehmungssystem die “Oberfliche” der
psychischen Personlichkeit bildet, der “Libido des Es”, die als Triebenergie
sofortige Erfiillung fordert, und der “Strenge des Uber-Ichs”, jener Instanz,
die frither Gewissen hiess, und von der die Freudsche Psychologie erkannt
hat, dass sie “Erbe des Oedipuskomplexes” ist. Zusammenfassend sagt
Freud: “Das Ich ist die eigentliche Angststitte” und umreisst als Abschluss
der ganzen Arbeit die neurotische Systematik der Angste.

Mich interessiert hier aber nicht eine klinische Lektiire, die sich nur in der
Praxis der psychoanalytischen Kur bewihrt und bewahrheitet. Ich bin
“Laie” auch in dem Sinne, wie ihn Freud in seiner 1926 erschienenen Schrift
‘Die Frage der Laienanalyse’ in einem hochst aufkldrerischen Gestus gegen
die Borniertheiten des Staates einerseits und der eigenen Zunft andrerseits
entwickelt hat. Genau in dieser Schrift kommt eine weitere Metapher dazu,
die die Situation des Ichs noch einmal anders zu umreissen versucht: “... es
gelten im Ich andere Regeln fiir den Ablauf seelischer Akte als im Es, das Ich
verfolgt andere Absichten und mit anderen Mitteln. Dariiber wire sehr viel
zu sagen, aber wollen Sie sich mit einem neuen Vergleich und einem Beispiel
abfinden lassen? Denken Sie an den Unterschied zwischen der Front und
dem Hinterland, wie er sich wéhrend des Krieges herausgebildet hatte. Wir
haben uns damals gewundert, dass an der Front manches anders vorging als
im Hinterland und dass im Hinterland vieles gestattet war, was an der Front
verboten werden musste. Der bestimmende Einfluss war natiirlich die Néhe
des Feindes, fiir das Seelenleben ist es die Nahe der Aussenwelt. Draussen
- fremd - feindlich waren einmal identische Begriffe.”

Freuds Metaphern sind kein schmiickendes Beiwerk in der harten Be-
griffsarbeit - so wenig im librigen wie bei Kant, Hegel oder Marx -, sie bilden
vielmehr hiufig eine Art Kryptotext in der Konstruktion der Wissenschaft,
die Freud selbst gerade in seinem Spétwerk je nach der Fokussierung, die
ihm wichtig war, Psychoanalyse oder “Tiefenpsychologie” nannte, und die
in ihrem Ursprung schon auch anderes intendierte als Therapie. Diesen
Kryptotext gilt es auch zu lesen in bezug auf das “Ich als armes Ding” .

Es wire selbstverstdndlich falsch, solche Lektiire abgespalten zu betreiben.
Freud war zu Recht verirgert, wenn man ihn als “Kiinstler” aus dem Feld
ernstzunehmender Erkenntnis auszuschliessen versuchte. Es gilt aber, eine
Dialektik wahrzunehmen zwischen einer inneren Logik der Metaphern und

102 WIDERSPRUCH - 26/93



der begrifflichen Durchdringung der psychischen “Fakten” und ihrer durch-
gingigen Determiniertheit; auf letzterer besteht Freud spitestens seit seinen
“Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse’ (1915/1917) unwider-
ruflich. Aber die ‘Logik’ der Metaphern ist lesbar nur schon in den wenigen
Textbeispielen, die ich um das “arme Ding” herum zitiert habe. (Sprachli-
ches Material von der Kryptoart liesse sich im iibrigen aus jeder zweiten
Seite Freudscher Prosa heben, triebe ihr Wesen wohl sogar im Zentrum
Freudscher Begrifflichkeit selbst bis hin zu seiner Verwendung eines Be-
griffs wie “Objekt’!) Die “Vergleiche”, die das “arme Ding” be-greifen,
heben an mit einer prekdren Méchtigkeit des Ich (der konstitutionelle
Monarch) und lassen es in korrupter Situation verkommen (der Staatsmann,
der bei guter Einsicht doch der Gunst der 6ffentlichen Meinung gehorcht).
Das ginge ja noch; insgesamt siedeln die ersten beiden Vergleiche das Ich
wenigstens noch im Feld des im weitesten Sinne Kulturellen und Geschicht-
lichen an. Aber ausgerechnet dort, wo Freud das Ich in seiner “Sublimie-
rungsarbeit” verfolgt, ‘verfallt’ Freud auf einen Vergleich aus dem Feld des
Biologischen. Es ist natiirlich kein Zufall, dass Freud hier diese Ebene
ansteuert; denn gerade bei der Herausarbeitung des Todestriebes, also bei
der “Aufstellung der zwei Triebarten” als einem seiner beiden letzten
Beitrage zur Psychoanalyse (s. oben), in seiner 1920 erschienenen Schrift
‘Jenseits des Lustprinzips’ rekurriert Freud in langen Passagen auf das
Funktionieren der Protozoen, um ein Letztes seiner Psychologie im Biolo-
gischen, wenn auch nicht zu orten, so doch zu spiegeln. Man konnte dariiber
spekulieren, dass gerade der spite Freud versucht, seine Psycho-Logie zu
seinen naturwissenschaftlichen Anfangen riickzuschliessen. Man tut es
besser nicht, obwohl Freud bis zum Schluss immer wieder Hinweise darauf
zu geben scheint. Freud iiberblickt die Wissenschaft, die er ‘erfunden’ hat,
in ganz anderer Weise als in einem Regress; davon zeugen alle spiten
Schriften, in denen er einer breiteren Oeffentlichkeit erklirt, wie weit dieses
letzte Unternehmen der Aufklarung des Menschen iiber sich selbst reicht,
womit “das arme Ding” konfrontiert ist im Insgesamt seiner sogenannten
Kultur. In der kleinen Schrift ‘Die Widerstinde gegen die Psychoanalyse’
(1924/25) weist er allerdings auch darauf hin, dass Aufkldrung immer eine
Kriankung war fiir das “Subjekt” (ein Terminus, den Freud immer wieder
signifikant vermeidet, wie mir scheint) - von der “kosmologischen” des
Kopernikus iiber die “biologische” des Darwin bis zur “psychologischen”
des Sigmund Freud.

Der letzte der herangezogenen Vergleiche scheint der harmloseste zu
sein, gerade gut genug, um den Gesprachspartner, der wenig von Psycho-
analyse versteht, und der als “Unparteiischer” den Streit schlichten soll iiber
die ‘Frage der Laienanalyse’, in einem sokratisch gefiihrten Dialog zu
tiberlisten. Der fingierte Gesprachspartner, hinter dem sich eine reale Figur
aus dem staatlich-biirokratischen Umfeld versteckt, den Freud wirklich
(wenn auch ohne Erfolg) zu iiberzeugen versucht hatte, wird ja wohl am
ehesten etwas verstehen, wenn von “Front” und “Hinterland” die Rede ist.
Diese Dinge liegen nur ein paar Jahre zurlick in nicht nur rithmlicher

WIDERSPRUCH - 26/93 103



Erinnerung. Aber genau hier, im letzten Satz des Zitats er6ffnet Freud eine
Dimension, den die drei fritheren Metaphern nicht einmal streiften: “Draus-
sen - fremd - feindlich waren einmal identische Begriffe”. Das Vertrackte
liegt im Wortchen “einmal”. Das heisst nicht irgendeinmal und schon gar
nicht “das war einmal”’. Freud selbst hatte dieses “einmal” 1915 schmerzlich
und fiir seine ganze weitere Arbeit folgenreich auf den Punkt gebracht:
“Aber die grossen Volker selbst, konnte man meinen, hitten so viel Ver-
standnis fir ihre Gemeinsamkeiten und so viel Toleranz fiir ihre Verschie-
denheiten erworben, dass “fremd” und “feindlich” nicht mehr wie noch im
klassischen Altertume fiir sie zu einem Begriffe verschmelzen durften.” Der
Satz steht in der Schrift ‘Zeitgemaisses iiber Krieg und Tod’ (1915). In dieser
Schrift hat Freud angesichts der Entsetzen des Ersten Weltkrieges die
“Illusion” menschlicher Kultur so ausgesprochen, dass nicht mehr, nie
mehr bis zu seiner letzten Schrift iiber den Mann Moses “gemeint” werden
konnte, “fremd” und “feindlich” liessen sich in ihrer Bedeutung so
auseinanderhalten, dass die Kultur den Menschen vor seiner Destruktion
bewahrte. Der letzte der zitierten Vergleiche bringt das “arme Ding” an die
Front, an der keine Kultur es schiitzt - und wohl auch nicht die letzte
Aufklarung iiber es, in die es in der Psychoanalyse geriet!

Denn ein letzter psychoanalytischer Befund iiber das “arme Ding” darf
nicht unerwihnt bleiben, wenn wir den realistischen Pessimismus Freuds in
Sachen Mensch nicht (reformistisch) iliberspielen wollen. Freud selbst war
auch in bezug auf Reformismen bei einigen seiner Schiiler, auf welche er am
meisten gesetzt hatte, illusionslos. Er selbst schien zwischen der 1937
erschienenen Schrift ‘Die endliche und die unendliche Analyse’ und dem
posthum 1940 erschienenen ‘Abriss der Psychoanalyse’ in der Einschat-
zung geschwankt zu haben, wie bleibend die Stirkung des Ich in der
analytischen Kur denn sein konnte. Im ‘Abriss’, dem luziden Verméchtnis
an die, die seine Arbeit fortsetzten, weist er im V1. Kapitel iiber die “psycho-
analytische Technik” die “Enttduschungen”, die in der praktischen analyti-
schen Arbeit auftreten, zuriick, indem er seine Nachfolger realistisch an die
“Summe der Energien der Michte, die gegen uns wirken” erinnert. Mich
interessiert - wiederum strikte als Laie - eine letzte Metapher, genauer eine
Chiffre, mit der das “arme Ding” noch konfrontiert wird. Freud féhrt nach
den “Michten, die gegen uns wirken”, folgendermassen fort im Text: “Gott
ist hier wieder einmal mit den starkeren Bataillonen - gewiss erreichen wir
nicht immer zu siegen, aber wenigstens konnen wir meistens erkennen,
warum wir nicht gesiegt haben.” Er fiigt noch an: “Wer unseren Ausfiithrun-
gen nur aus therapeutischem Interesse gefolgt ist, wird sich vielleicht nach
diesem Eingestidndnis geringschitzig abwenden.” Klar ist in letzter Ein-
schiatzung Freuds Aufklarung iiber das Ich des Menschen nicht abhingig
vom therapeutischen Erfolg an ihm, nicht davon, ob gelang, dass Ich wurde,
wo Es war. Wir konnen immer noch “erkennen, warum wir nicht gesiegt
haben”. Anders gesagt, Psychoanalyse im Sinne Freuds bleibt mehr als (nur)
ihr therapeutischer Erfolg. Ware das nicht so, miisste Denken gerade ange-
sichts dessen, was Freud im letzten Jahr seines Lebens zu erfahren hatte, dass

104 WIDERSPRUCH - 26/93



ihn namlich nur das Exil vor der Vernichtung rettete, die eingestandene
Verzweiflung iiber die Menschheit sein. Und “Gott” - “wieder einmal mit
den stirkeren Bataillonen”? Die scheinbar leichthin und ohne zundchst
ersichtlichen Grund eingeworfene Chiffre an diesem Punkt der klaren
Differenzierung zwischen Wahrheit und Realitit verhindert jede Vereinnah-
mung von Freuds Denken post festum. Die Chiffre Gott ist negativ schlecht-
hin. Sie bezeichnet nichts als das Insgesamt der “Michte, die gegen uns
wirken”, nach wie vor, “wieder einmal mit den stirkeren Bataillonen”.
Etwas anderes ist nicht zu haben von Freud, der sich schon 1925 beim
Nachdenken iiber “die Widerstdnde gegen die Psychoanalyse gefragt hat, ob
neben der dritten “psychologischen” Krankung, die Aufklarung dem “ar-
men Ding” zugefiigt hat, nicht noch eine vierte dazukommt: “Endlich darf
der Autor in aller Zuriickhaltung die Frage aufwerfen, ob nicht seine eigene
Personlichkeit als Jude, der sein Judentum nie verbergen wollte, an der
Antipathie der Umwelt gegen die Psychoanalyse Anteil gehabt hat”.

Es gibt neben dem ‘Abriss der Psychoanalyse’ ein zweites Vermichtnis
Freuds, eines, das sich weniger ausschliesslich an die praktischen Nachfol-
ger wendet: ‘Der Mann Moses und die monotheistische Religion: Drei
Abhandlungen’ (entstanden zwischen 1934 und 1938).

Diese letzte grosse kulturtheoretische Schrift Freuds hat langstes und
vielféltiges Vorspiel. Eines der Vorspiele scheint fiir die ziinftige Freudfor-
schung eher eine Verlegenheit darzustellen. Freud selbst hat die Schrift ‘Der
Moses des Michelangelo’ 1914 anonym in der Zeitschrift ‘Imago’ publi-
ziert. Der Text fangt an mit dem Satz: “Ich schicke voraus, dass ich kein
Kunstkenner bin, sondern Laie.” In einer redaktionellen Anmerkung heisst
es, der Verfasser (also der sich in seiner eigenen Zeitschrift versteckende
Freud) “stehe analytischen Kreisen nahe”. Ich will meinerseits als Laie die
Entschliisselung dieses Versteckspiels gerne Analytikern iiberlassen. Ich
stelle nur fest, dass der kurze Text etwas vom Besseren ist, das je iiber ein
Kunstwerk geschrieben wurde, weil Freud, fast kriminalistisch, in einem
von kunstgeschichtlicher Betrachtung zugedeckten, nahezu hingemachten
Werk den Nerv seiner Kreation entdeckt. Und was liess sich rein aus der
unbestechlichen Sicht, was in S. Pietro in Vincoli in welcher Haltung Stein
geworden ist, entdecken? “Damit hat er [Michelangelo] etwas Neues, Uber-
menschliches in die Figur des Moses gelegt, und die gewaltige Korpermasse
und kraftstrotzende Muskulatur der Gestalt wird zum leiblichen Ausdrucks-
mittel fiir die hdchste psychische Leistung, die einem Menschen moglich ist,
fiir das Niederringen der eigenen Leidenschaft zugunsten und im Auftrag
einer Bestimmung, der man sich geweiht hat.” Dreizehn Jahre spiter in einer
Nachschrift zur Michelangelo-Arbeit, nachdem er “dies nicht analytische
Kind legitimiert hat”, sagt Freud, die Statue Michelangelos gebe im Gegen-
satz zu einer Statue von Nicolas von Verdun aus dem 12. Jahrhundert “die
Ruhe nach dem Sturme” wieder. Die Bemerkung vom endlich legitimierten
Kind stammt aus einem Brief aus dem Jahre 1933, aus einer Zeit also, als

WIDERSPRUCH -26/93 105



Freud anfing, sich mit dem Projekt ‘Der Mann Moses’ zu befassen. Der
tiefere Gehalt der Mosesspur scheint iiber all die Jahre hinweg in dem
“Ubermenschlichen” zu liegen, das dem “armen Ding” so selten zu gelingen
scheint, und um das Freud mit den kruzialen Dialektiken seines Begriffs der
Sublimierung ringt. Dieser Begriff scheint mir nie befreit zu sein, weder vom
Chaos des Es noch von den Strafen des Uber-Ich, kann es wohl auch nicht
sein und hat nur darin seine dialektische Bedeutung.

Als Laie iiberlasse ich solche Fragen der Zunft und folge der anderen
wichtigen Spur, die gerade dem spéten Freud zu seiner eigenen Verwunde-
rung immer bedeutender wird. In einem Brief an Arnold Zweig vom 7. 12.
1930 heisst es diesbeziiglich: “Ich weiss zu wenig von dem Machstreben der
Menschen, da ich doch als Theoretiker gelebt habe. Ich verwundere mich auch
immer iiber die Stromungen der letzten Jahre, die mich so weit ins Aktuelle,
Zeitgemisse getrieben haben”. Das Wort vom “Zeitgemissen” ist nicht irgend-
eines. Es erscheint im Titel der Schrift von 1915, aus der ich schon die Sitze
zitiert habe, in denen der Schreck Freuds iiber das erneute Zusammenfallen von
“fremd” und “feindlich” sich ausgesprochen hat (‘Zeitgemisses iiber Krieg
und Tod’). Ich wage die These, die hier nicht ausgefiihrt belegt werden kann:
Seit der Destruktions-Katastrophe des Ersten Weltkrieges wird Freuds Denken
unablissig ins “Zeitgemisse” getrieben. Alle sogenannten kulturtheoretischen
Schriften fokussieren je anders, was das “arme Ding” mit Kultur je allenfalls
vermochte. Im Zentrum dieser Fragestellungen stehen seit ‘Totem und Tabu’
(1912/13, noch vor dem Aufsatz iiber Zeitgemasses zu Krieg und Tod) die
Religion und das Morderische in ihren psychoanalytisch erschlossenen
‘Urspriingen’ und in ihrer Geschichte. Aber auch die im eigentlichen Sinne
psychoanalytischen Arbeiten Freuds, insbesondere die Herausstellung der
beiden Triebarten, Eros und Todestrieb, und die Zeichnung des “armen
Dings” im Strukturmodell dessen, was der Mensch als Es, Ich und Uber-Ich
zu sein hat, sind “zeitgemass”.

Ilse Grubrich-Simitis hat in bezug auf Freuds letzte Mosesschrift den
Gedanken gedussert, er habe sich gegen die Zeiten, in denen er am Ende
seines Lebens zu sein hatte, eine Art Tagtraum geleistet. Dieser Gedanke ist
schon, verhindert vor allem jede religiose Beerbung. Ich wiirde betonen,
dass der Hintergrund zum Tagtraum der wieder heraufkommende Alptraum
schlechthin war. Freud selbst steckt im Brief vom 30. 9. 1934 an Arnold
Zweig die Dimensionen unheimlich prézis ab. Er schreibt:” Angesichts der
neuen Verfolgungen fragt man sich wieder, wie der Jude geworden ist und
warum er sich diesen unsterblichen Hass zugezogen hat.” Am Ende einer
langen Ausfiihrung iiber sein Projekt und die ‘zeitgemissen’ Schwierigkei-
ten, auf die es stosst, kommt er zu einer abschliessenden Bemerkung iiber
Geschichte, wie sie ein Jude in Freuds Lebenszeit zu erfahren hatte: “Es
schaut freilich nicht gut aus in unseren Zeiten, aber denke ich unter dem
Eindruck Threr Bemerkungen an die Zeit zuriick, in der ich aufwuchs, so
bringe ich es auch zu keinem rechten Bedauern, dass sie voriiber ist.

106 WIDERSPRUCH - 26/93



‘Gehupft wie gesprungen’ pflegt man zu sagen.” So schaut der gerade im
scheinbar Saloppen umso realistischer abgesteckte geschichtsphilosophi-
sche Rahmen seiner Arbeit aus. Er wird das Buch, an dem er arbeitet, im
damaligen klerikofaschistischen Wien vor dem “Anschluss” nicht verdf-
fentlichen. Freud wird in den beiden Vorbemerkungen am Anfang der
dritten Abhandlung (Wien, vor dem Marz 1938 - London, im Juni 1938) sehr
genau die innere Geschichtlichkeit seines Werks dokumentieren. Ich habe
nie begriffen, wie man in der Rezeption dieses spiten Hauptwerks Freuds
sich iiber die “unausgewogene” Gesamtkomposition des ganzen verbreiten
konnte, wahrend doch die Briiche gerade die einzig addquate ‘Form’ dieses
letzten Freudschen ‘Stoffes’ ausmachen - wenn man denn schon Astheti-
sches bemiihen muss! Freud aber weiss schon 1934 im Brief an Zweig sehr
genau, was seine Schrift in dsthetischen Kategorien wire: “Ich hatte bald die
Formel heraus. Moses hat den Juden geschaffen, und meine Arbeit bekam
den Titel: Der Mann Moses, ein historischer Roman.”

Der Inhalt des gewaltigen “Zeugs”, wie Freud sein Werk im selben Brief
an Arnold Zweig selbstdespektierlich auch nennt, muss hier vorausgesetzt
werden. Mir scheint zwar, dass die eigentliche Darstellung, die gerade die
Briiche in der Gestaltung thematisierte, immer noch aussteht. Ich meine
zudem, dass eine durchgefiihrte Darstellung von Freuds Mann Moses die
geschichtliche Tragik des Menschheitsunternehmens “Aufkliarung” formu-
lieren miisste als historisch vorlaufig letztes Kapitel ihrer Dialektik im Sinne
Horkheimers und Adornos. Solche Darstellung miisste auch endlich prizis
untersuchen, was an der mit ungeheurem Aufwand an ihm damals zuhande-
nem Wissen gestiitzen “Formel”, dass der Fremde, der Agypter Moses den
Juden und seine monotheistische Religion “geschaffen” hat, falsifiziert
werden kann - und was eben gerade und vor allem nicht! Ich méchte mich
hier auf wenige Vermutungen beschrinken, die einzig den dritten Teil
betreffen, der nach Freuds eigener Aussage “gehalts- und anspruchsvoll” ist.
Ausgerechnet ihn hitte er in Wien nicht publiziert, um die Psychoanalyse in
einer kirchlich-autoritaren Welt durchzuretten; er bleibt aus dem Exil, das
ihn vor der Vernichtung durch den Faschismus rettete, sein letztes Wort
gegen diesen.

Freud behauptet, er iibernehme das vor mehr als zwanzig Jahren entdeck-
te Wissen iiber die Entstehung der Religion aus dem Vatermord und seiner
Uber-Ich-’Bearbeitung’ als Deutungsmuster in seine letzte Schrift. In Wirk-
lichkeit macht er etwas entscheidend Anderes, das die damalige Erkenntnis
zwar nicht desavouiert, aber sie geschichtlich konkretisiert. Wahrend es
nach dem Untertitel der Totem-Schrift um “einige Ubereinstimmungen im
Seelenleben der Wilden und der Neurotiker” geht, die Freud immerhin die
Vermutung nahebringen, die Hysterie sei “das Zerrbild einer Kunstschop-
fung”, die Zwangsneurose “das Zerrbild einer Religion” und der paranoide
Wahn das “Zerrbild eines philosophischen Systems”, geht es Freud im Mann
Moses um nichts weniger als um die “geschichtliche Wahrheit” der aufge-
klarten morderischen Abgriinde der menschlichen Seele - und damit auch
des “armen Dings”. “Wir glauben”, heisst es im zweitletzten Kapitel der

WIDERSPRUCIH - 26/93 107



Moses-Schrift, “dass die Losung der Frommen die Wahrheit enthélt, aber
nicht die materielle, sondern die historische Wahrheit.” Historisch wird die
Wahrheit, weil es Freud in seiner letzten Kultur-Schrift gelingt, die mythi-
sche Ur-Tat in das Konstrukt einer Geschichte der Juden zu iiberfiihren.
Dieses Konstrukt, der “historische Roman”, hat deshalb sehr viel Plausibi-
litéit, weil - in der Geschichte der Menschheit nun - eine “Ubereinstimmung
mit dem Seelenleben” jedes einzelnen auszumachen wire, wenn die psycho-
analytischen Deutungsmuster der “Entstellung” der Tat, des Abdringens
und des Wiederauftauchens nach einer “Latenz” als Schuld Historischem in
der ganz konkreten Geschichte der Juden entspriache, der Geschichte und
ihrer entstellenden und aufklérbaren Selbstdarstellung in den heiligen Bii-
chern. Freud sagt, Wahrheit und Wahn unter den einen Gestus der Aufkla-
rung zusammenzwingend: “Eine solche Idee [eines “einzigen grossen Got-
tes”] hat Zwangscharakter, sie muss Glauben finden. So weit ihre Entstel-
lung reicht, darf man sie als Wahn bezeichnen, insofern sie die Wiederkehr
des Vergangenen bringt, muss man sie Wahrheit heissen.”

Freud versucht ein Weiteres, das meines Erachtens noch kaum durch-
dacht ist. Indem er C.G. Jungs “kollektives Unbewusstes” als Scheinerkla-
rung des Geschichtlichen verwirft, macht er iiberhaupt erst klar, worin ein
letztes Problem der Aufklarung des Menschen iiber sich selbst bestiinde;
warum niamlich seit “Urzeiten” “in jeder neuen Generation™ die unheilvollen
Geschichten “nur der Erweckung, nicht der Erwerbung bediirftig” sind. Wir
sind auch heute an keinem Punkt angelangt, wo wir uns vor “Erweckung”
gefeit glauben konnten.

Freuds Mosesschrift endet in einer erschiitternden Einsamkeit. Nachdem
er die letzte Umkehr-Wiederholung des Christentums, wo das Ur-Verbre-
chen “durch einen Opfertod gesiihnt werden musste”, als Jude bedacht hat,
den gleichsam letzten Trick der Erlosung, die geschichtlich nicht auszukom-
men schien, ohne diejenigen zum Siindenbock zu machen, die schliesslich
“Gott gemordet haben”, schreibt Freud: “Warum es den Juden unméglich
gewesen ist, den Fortschritt mitzumachen, den das Bekenntnis zum Gottes-
mord bei aller Entstellung enthielt, wire Gegenstand einer besonderen
Untersuchung. Sie haben gewissermassen eine tragische Schuld auf sich
geladen; man hat sie dafiir schwer biissen lassen.” Es entbehrt nicht einer
grausigen Ironie, wenn Freud in der Vorbemerkung im Juni 1938 in London,
nachdem er den faschistischen Schergen in letzter Minute hat entflichen
konnen, feststellen muss: “Und dazu kamen, in einer fiir den Fremden
iiberraschenden Haufigkeit, Zuschriften anderer Art, die sich um mein
Seelenheil bemiihten, die mir den Weg Christi weisen und mich iiber die
Zukunft Israels aufklaren wollten.”

Literatur

Freud, Ernst L., Hg., 1968: S. Freud - A.Zweig. Briefwechsel. Frankfurt.
Freud, Sigmund, 1969: Studienausgabe, 10 Bde. u. Zusatzband. Fischer, Frankfurt.
Grubrich--Simitis, Ilse, 1990: Freuds Moses-Studie als Tagtraum. In: Psyche, Hett 6, Stuttgart.

108 WIDERSPRUCH - 26/93



	Das arme Ding und der Mann Moses : eine essayistische Vermutung

