
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Der Gotteskomplex der vaterlosen Gesellschaft : eine
psychoanalytische Konstruktion der Moderne

Autor: Heim, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652145

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652145
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Robert Heim

Der Gotteskomplex der vaterlosen Gesellschaft
Eine psychoanalytische Konstruktion der Moderne*

Ein psychoanalytischer Blick auf die gesellschaftliche Moderne bestimmt
deren sozialpsychologische Signatur aussichtsreich in den Koordinaten der
"vater/ose« Gese/ZscAq// Der Begriff der vaterlosen Gesellschaft ist eine

metaphorische Klammer psychoanalytischer Sozialpsychologie mit ihrem
ambitionierten Forschungsauftrag: Eine unentbehrliche Beihilfe zur Erkun-
dung von Pathologien der gesellschaftlichen Moderne, die wir heute mit
desillusionierter Zeugenschaft, nicht aber mit begriffslosem Defaitismus zur
Kenntnis nehmen müssen. Neuentflammte Nationalismen weitherum, die
Sehnsucht nach homogenen Gemeinschaften in der Kälte hochkomplexer
Gesellschaften, die Aufweichung zivilisatorischer Standards auf den Fei-
dem des "molekularen Bürgerkriegs" (H. M. Enzensberger), fremden-
feindliche Gewalt, die Defensive der Aufklärung mit ihren universalisti-
sehen Verbindlichkeiten - die Liste soziokultureller Krisensymptome ist
lang.

Die "vaterlose Gesellschaft" ist die sozialpsychologische Metapher einer
modernen Gesellschaft, die sich labyrinthisch in die Fallstricke ihrer inneren
Dialektik verfangen hat. Damit ist ein psychoanalytisches Äquivalent zu
einem Verständnis der Moderne gegeben, das mit der Differenzierung
zwischen linearer und reflexiver Modernisierung arbeitet (s. Ulrich Beck,
Die Erfindung des Politischen, 1993). Im besonderen weiss sie die ambiva-
lente Struktur dieser Modernisierung zu erhellen: Begriff und Erforschung
der "vaterlosen Gesellschaft" thematisieren die Rationalität des Umgangs
mit den Ambivalenzen der Moderne; doch zugleich haben sie die
emporgespülten Kräfte der Gegenmodernisierung im Auge. Wie ein zentra-
les Erklärungsmuster der Psychoanalyse zeigt, haben wir es bei dieser
Gegenmodernisiening mit einer tFie</er/:e/ïr t/ei Fen/rangten zu tun. Die
"hidden Agenda of Modernity" (Stephen Toulmin) ist seit deren Beginn in
einer Art unbewusstem Gedächtnis gesellschaftlicher Modernisierung ein-
gelagert. Nun scheint sie mit nachhaltiger Kraft und in zuweilen grässlich
verzerrter Form auf die Tagesordnung zu drängen.

Die Rede von der vaterlosen Gesellschaft geht zurück auf Freuds Schrift
Totew mit/ 7ö£>m aus den Jahren 1912/13 und wurde von Paul Federn 1919

zur Erklärung damals keimender Rätedemokratien aufgegriffen. Sie ge-
wann zu Beginn der 60er Jahre bei Herbert Marcuse und Alexander Mit-
scherlich eine neue zeitdiagnostische Aktualität. (1) Inzwischen etwas ver-
kannt, dient sie heute ungeschmälert wieder als Heuristik, mit der die sozial-
und kulturwissenschaftliche Psychoanalyse die Bedrohungen unserer Ge-

genwart wahrnimmt. Denn hier findet sich die elementare Dynamik von
Sozialpathologien umrissen, die heute mit voller Wucht zum Durchbruch
gelangt. Es geht im folgenden um den Versuch, diese Dynamik mit Hilfe
eines Scharniers zwischen dem Konzept der "vaterlosen Gesellschaft" und

WIDERSPRUCH -26/93 85



Horst-Eberhard Richters Metapher des "Gotteskomplexes" zu verstehen.

(2) Das Öl dieses Scharniers liefert uns schliesslich Max Horkheimers
"Kritik der instrumenteilen Vernunft".

*

Mitscherlich entwickelt in seiner Hauptschrift eine "psychoanalytische
Konstruktion des Fortschritts" (Habermas). Dieser Fortschritt zeitigt Fol-
gen, die in die verborgene Agenda der gesellschaftlichen Moderne einge-
schrieben sind, indes erst an deren seit geraumer Zeit umstrittenem Ende in
aller Schärfe lesbar werden. Dazu gehören die von Feuerbach, Marx und
Nietzsche radikalisierte Frage nach dem "Tod Gottes", die objektive Ent-
machtung der Religion mit ihrer "historischen Wahrheit" (Freud) und damit
die Entlassung des modernen Subjekts in Autonomie und mündige Selbst-

bestimmung. Mitscherlich liest diese Agenda in einer evolutionären Per-
spektive und lässt dabei eine Frage offen, die wir heute, dreissig Jahre nach
Erscheinen seiner Schrift, nur um den Preis von Realitätsverleugnung
verneinen können.

In der Tat: Wir sind Zeugen einer allseitigen katastrophalen Instinktent-
bindung, die die tragenden Symbole und Kräfte der Kultur kaum mehr zu
zügeln wissen. "Es gibt keine Humanität von instinktiver Qualität" (3) - und

genauso kennt die symbolische Ordnung der Menschenwelt keine Si-
cherheiten gegen die Durchschlagskraft instinktförmig entbundender Ge-
wait und Destruktion. Der erotische Zement der Kultur, mit dem Freuds

späte Trieblehre in skeptischer Reserve die Kultureignung des Menschen
noch verteidigen wollte, droht zu zerbröckeln. Mitscherlich erachtete in der
Gestalt des ödipalen Vaters - ambivalentes Objekt von mordlustigem Hass
und versöhnender Liebe zugleich - ein Bindemittel dieser Kultureignung.

Der ödipale Vatermord ist eine kulturschaffende Kraft ersten Ranges;
dies zählt weiterhin zu den Essentials des Freudschen Denkens. Die Blässe
dieser Gestalt freilich gehört zur Palette klinisch gesättigter psychoanal-
tischer Kulturkritik. Doch zielte Mitscherlichs Diagnose tiefer, indem sie

diese Blässe aus den historischen Ursprüngen von Neuzeit und Moderne
rekonstruierte. Weil sich diese in ihrem historischen Gründungsakt gleich-
sam als vaterlose Gesellschaft konstituierte, ist sie stets mit den Risiken einer

Entdifferenzierung sublimierter Triebkräfte zu gewalttätiger In-
stinktlockerung behaftet. Nur unter diesem Gesichtspunkt gewinnt psycho-
analytische und sozialpsychologische Gegenwartsforschung einen begrün-
dungsfähigen Rahmen, der sie mit einer kritischen Theorie der Moderne
verschränkt. Doch hören wir Mitscherlichs Prämisse, von der her sich das

feingliedrige Geäst moderner Gesellschaften abtasten lässt. Es ist dies eine

Forschung zu Folgeerscheinungen, die ihren Bann neuerdings über Orte wie
Bagdad, Sarajevo oder Solingen legten:

"Die Konsequenz dieser Konsequenzen ist also, wie die Menschheit ohne
Projektion ihrer gruppenspezifischen Sozialordnungen - zum Beispiel ihrer

86 WIDERSPRUCH - 26/93



Familienstruktur mit einer unbestrittenen väterlichen Autorität - auf Massstäbe
der Weltordnung auskommen wird. Wie wird eine in diesem Sinne vaterlose
GeseZ/sc/ta/t aussehen, eine Gesellschaft, die nicht von einem mythischen Vater
und seinen irdischen Stellvertretern kontrolliert wird? Alles spitzt sich also
auf die Frage zu, ob die durch die Evolution geschaffenen Bewusstseinskräfte zur
vollen Entfaltung kommen, ehe die zugleich erfolgte Instinktentbindung kata-

strophal wirkt." (4)

Es handelt sich hier demnach um das Problem, ein Vakuum sozial-
psychologisch zu begreifen, das sich durch das Wegfallen eines zunächst
mythisch, dann religiös imaginierten Vaters und seiner irdischen Stellver-
treter aufgetan hat.

In diesem Vakuum findet sich das Doppelgesicht einer Freisetzung, die
das moderne Weltverständnis in seiner emanzipatorischen Schubkraft im
gleichen Masse ermöglichte, wie sie es immer wieder neu zu unterhöhlen
drohte. Um diese Janusköpfigkeit einer am Ursprung der Moderne freige-
setzten vaterlosen Gesellschaft psychoanalytisch präziser profilieren zu
können, empfiehlt sich der Rückgriff auf Frewt/y ReZ/gions/rit/T. So lässt
sich aufzeigen, wie der Übergang von einem mythischen und religiösen zu
einem modernen Weltverständnis sich zwar treffend unter Bezugnahme auf
Piagets Begriff der Dezentrierung nachbilden lässt. (5) Das Doppelgesicht
der Freisetzung aber hat sich zu einer neuen Gestalt des Zentrismus verzerrt.
Es ist dies ein Subjektzentrismus, der, wie mit Horkheimers Version der
Dialektik der Aufklärung gesagt werden kann, als instrumentelle Vernunft
die wissenschaftlich-technische Zivilisation entfesselte. Wir geben im fol-
genden diesem Subjektzentrismus eine psychoanalytische Färbung, indem
wir ihn mit einigen Anleihen bei Freuds kulturtheoretischen Schriften, allen
voran die genannte Totem w«c/ Taft«, reinterpretieren. Denn weiterhin ist der
Bann wirksam, den eine ungezügelte instrumentelle Vernunft über die
Kultur der Moderne gelegt hat.

Mit der vaterlosen Gesellschaft, wie sie nach Mitscherlich im Sinne einer
Rücknahme anthropomorpher Projektionen vorzustellen ist, setzt sich ein
folgenreicher Schritt der Weltbildrationalisierung durch. Er ist Bestandteil
des von Max Weber beschriebenen universalgeschichtlichen Prozesses der
Rationalisierung. Dessen paradoxe Widersprüchlichkeit meint auch bei
Weber das zweischneidige Schwert des Entspringens aus dem Bann von
mythischen und religiösen Ursprungsmächten. Das "Gehäuse der Hörig-
keit", das er dem modernen Menchen als symbolische Behausung zudenken
musste, war ihm der hohe Preis, den die unaufhaltsamen Rationa-
lisierungsschübe forderten.

Im sozialpsychologischen Grundbegriff der vaterlosen Gesellschaft ist
die Perspektive auf eine fundamentale Ambivalenz der Moderne angelegt.
Jeder emanzipatorische Prozess wird vom Risiko eines Rückfalls in die
Arme jener Kräfte und Mächte flankiert, von denen es sich zu befreien galt.
So ist der Münze der Dezentrierung, die eine universalistische Grundlegung
des soziokulturellen Lebenszusammenhanges der Menschen jenseits von
Mythos, Religion und Metaphysik ermöglichte, auf ihrer Rückseite ein

WIDERSPRUCH - 26/93 87



Egozentrismus des menschlichen Gattungssubjekts eingeprägt. Als hybride
Form des neuzeitlichen Subjektivismus wird er sich schliesslich in der
instrumenteilen Vernunft der wissenschaftlich-technischen Zivilisation zur
vollen Kenntlichkeit entfalten. Die Psychoanalyse weiss ein Arsenal an

Denkmitteln bereitzustellen, das der Kritik der instrumentellen Vernunft die

notwendige sozialpsychologische Beihilfe leistet. Wir werden in der
instrumenteilen Vernunft eine der rationalisierten säkularen Gestalten des

archaischen Totems aufzeigen; und wir tun dies unter der Prämisse, die
vaterlose Gestalt der gesellschaftlichen Moderne gründe auf einem Vater-
mord sui generis. (6)

Freud hat in seiner religionskritischen Schrift The Zufow/i einer ///wsion
die Argumente geschliffen, mit denen dieser Vatermord gedacht werden
muss. Schon in 7oie?n nnr/ Taft?? deutet Freud an, worauf er sich 1927 in der
Z«ä:hw/? einer ///nsion im wesentlichen abstützen wird. Er arbeitet den
Vateranteil an der Gottesidee heraus, indem er diese als eine unbewusste

Schöpfung nach Art einer Analogie versteht. Diese Schöpfung imaginiert
die Welt der Götter und deren allmähliche religionsgeschichtliche Zentrie-
rung auf den einen monotheistischen Gott nach dem Verhältnis zum leib-
liehen Vater. Die phylogenetisch wirksame Vatersehnsucht, die Wurzel von
Religionsbildung und Totemkreation, führt ihre Erinnerungsspur des archai-
sehen Erbes im individuellen Ödipuskomplex weiter; in ihm erheben die
beiden Geschlechter auf unterschiedliche Weise den Vater zum Objekt
unbewusster Triebwünsche.

*

Freud anerkennt zunächst die religiösen Vorstellungen als das "vielleicht
bedeutsamste Stück des psychischen Inventars einer Kultur". (7) Ihm
kommt im Prozess der Kulturentwicklung von Anfang an die vordringliche
Aufgabe zu, der Welt und dem Leben ihren Schrecken zu nehmen und die
Natur zu vermenschlichen. Was die Freudsche Religionskritik für die
Begründung der Moderne als vaterloser Gesellschaft interessant macht, ist
nicht erstrangig ihre innere Argumentation. Sie übernimmt im wesentlichen
den Kanon der historischen, vornehmlich der französischen, Aufklärung
und versetzt ihn überdies mit dem Ansatz von Feuerbachs anthropologischem
Materialismus. Wollte Feuerbach den Gottesbegriff noch aus der Projektion
eines menschlichen Gattungswesens herleiten, dessen umgreifende Ab-
straktheit in Gott projektiv verkörpert sein soll, da zeichnet Freud mit seiner
Einsicht in die Struktur des Ödipuskomplexes den Vater ein. Es ist indes die
Tatsache, dass der leibliche Vater und seine traditionale Rolle in Familie und
Gesellschaft die Folie solcher Projektion aufdie Weltordnung bilden, die die
Geburt der Moderne als Vatermord verstehen lässt. Erst in dieser Per-

spektive kann von der Moderne als einer Gesellschaft die Rede sein, die-wie
Mitscherlich es andeutete - nicht mehr von einem mythischen Vater und
seinen Stellvertretern kontrolliert wird. Sie zwingt das menschliche Denken
zu einer radikalen Selbstvergewisserung. Das Cartesische cogüo ist die

88 WIDERSPRUCH - 26/93



nachhaltige Formulierung solcher Selbstvergewisserung.
Soweit der religiöse Gott also in eine unbewusste Kette projektiver

Analogisierung eingerückt ist, gehört er zu diesen Stellvertretern. Diese
aber, so will es Freuds Argumentation in seinem "wissenschaftlichen My-
thus" von 7ote/n «ncZ 7aZ>«, gehen in letzter Instanz alle auf den mythischen
Vater der Urhorde zurück. Ein Evolutionsprozess, der an der Schwelle zur
Neuzeit und in der historischen Aufklärung erstmals die Reflexionsstufe der
Selbstbegründung gewinnt, schafft dadurch die Voraussetzungen für die
Rücknahme einer bislang von der Übermacht der Natur erzwungenen
Projektion. Für den Aufklärer Freud war es noch selbstverständlich, das

entstehende Vakuum dervater/osen Gese/Zsc/ia/Z mit der normativen Gestalt
eines autonomen ödipalen Menschen aufzufüllen, der seiner spannungsvol-
len Abhängigkeit von innerer und äusserer Natur eingedenk zu bleiben hätte.

Genau dieses Vertrauen in eine von Freud freilich nie näher ausgewie-
sene "schwache Vernunft" (Gianni Vattimo) führt nun aber in die Mitte der
Dialektik der Moderne. (8) Sie lässt sich bereits an deren Ursprüngen
ablesen. Werden diese Ursprünge in die Metapher eines Vatermordes ge-
fasst, so finden wir in ihnen lediglich ein sich wiederholendes Szenario,
dessen Drehbuch Freud in 7ote/« «mZ 7aZ>« mit phylogenetischer Phantasie
entwarf. Mit dem erneuten Mord an einem die Macht der säkularen und
religiösen Ordnung symbolisierenden Vater wird zwar im Einklang mit der
realgesellschaftlichen Entwicklung ein noch nie gekanntes emanzipato-
risches Potential freigesetzt. Die Vernunft aber, die das Erbe dieser Ordnung
antritt und die Aussicht auf ein dezentriertes Weltverständnis freilegt,
schlägt in der Folge der wissenschaftlich-technologischen Revolution in den
Thermidor einer subjektivistisch geköpften instrumenteilen Vernunft um.

Diese wird zum neuen Zentrum eines nur halbwegs modernisierten
Weltverständnisses. Sie hat die hinter der Kulisse ihrer unbestreitbaren
Rationalisierungserfolge nie erlahmenden Gegenkräfte des soziokulturellen
Fortschritts mitnichten neutralisieren können. Im Idiolekt des Freudschen
Ursprungsmythos gesprochen: Der unheilvolle Bannstrahl des toten und
gemordeten Vaters holt die Brüderhorde einmal mehr ein. Das - nun
säkulare, gar in der Gestalt der Vernunft errichtete - Totem reicht nicht hin,
um der Spirale von Gewalt, Destruktion und autoritätshöriger, unbewusster
Schuld Einhalt zu gebieten. Das Unbehagen in der Kultur nimmt erst recht
die Qualität einer verschärften Bedrohung an, deren Angstdynamik doch die
mythischen, religiösen und philosophischen Ersatzbildungen des gemorde-
ten Vaters eindämmen sollte. Der Fortschrittsoptimismus des 19. Jahr-
hunderts zeigt sich im Rückblick und an der Schwelle zum kommenden
geradezu als manisch getriebenes Hochgefühl, das dieses Unbehagen
krampfhaft zu überspielen suchte.

Das sozialpsychologische Problem der vaterlosen Gesellschaft stellt
sich derart zunächst im Kontext eines Paradigmenbruches in der Geschichte
der okzidentalen Vernunft. In dem Masse nämlich, wie die väterliche
Autorität Inbegriff einer auf die Weltordnung projizierten Sozialordnung
war, die in der Gottesidee ihren unbewusst überhöhten Ausdruck fand, ist

WIDERSPRUCH - 26/93 89



auch der philosophische Begriff dieser Weltordnung eine Abkunft der
väterlichen Instanz. Mit Hans Blumenberg und Bernhard Waldenfels kön-
nen wir die Geburt der Moderne als einen Ordnungsschwund charakterisie-

ren, der mit der vaterlosen Gesellschaft einhergeht. Die Moderne in unserer
Lesart als Synonym der vaterlosen Gesellschaft ist begreifbar als das

"Schwinden einer bestimmten Ordnung, die ich als WasswcA bezeichnen und von
modernen Ordnungsformen abheben möchte. Diese klassische Form der Ordnung
zeichnet sich dadurch aus, dass sie dem Menschen (a) vorgegeben, dass sie (b)
allumfassend, dass sie (c) mehr oder weniger fest umgrenzt und (d) in ihren
Grundzügen repetitiv ist. Eine radikale Form der Änderung und Neuerung kann
es nicht geben, ausser im Sinne von Verfall und Wiederherstellung. Denn zu
dieser allumfassenden Ordnung gibt es keine andere Alternative als das Chaos,
das, gemessen an der rechten Ordnung, buchstäblich w'cfe ist. Ihren plastischen
Ausdruck fand diese Gesamtordnung, die Welt, Leben und Gesellschaft umgreift,
im griechischen Kosmos, im mittelalterlichen Ordo." (9)

Füglich lassen sich die Merkmale, die hier einem klassischen Ordnungstyp
zugeteilt werden, auf ein vormodernes Weltverständnis übertragen, das im
Sinne Freuds den Vater, seine mythische Urgestalt und deren Stellvertreter
zur projektiven Klammer dieser Ordnung überhöht. Das Chaos, das von
deren Schwund heraufbeschworen wird, ist der Widerschein einer jäh
aufbrechenden Angst, vor der diese Klammer behüten musste. Verfall und
Wiederherstellung können nun in das Szenario von Vatermord und dessen

Sühnung im Totem umgeschrieben werden - in eine Kreisbewegung mithin,
die repetitiv im Sinne des Wiederholungszwanges bleibt und, dies lehrt uns
die psychoanalytische Konstruktion des Fortschritts, auch in einer selbst-

begründeten Moderne andauern sollte.

*

Die mythoforme Urszene von Vatermord und nachfolgender vaterloser
Gesellschaft lässt sich in eine begriffliche Terminologie übersetzen, die den

Ordnungswandel zwischen Mittelalter, Neuzeit und Moderne als Übergang
von der objektiven zur subjektiven Vernunft begreift. Vergegenwärtigen
wir uns kurz diesen Übergang. (10) In der Geschichte der europäischen
Philosophie herrschte bis zum deutschen Idealismus eine objektive Konzep-
tion der Vernunft vor. Sie behauptete ein Dasein der Vernunft, die als System
die hierarchische Totalität alles Seienden durchdringt. Sie ist die Instanz, die
einen universalen Massstab der Weltordnung verbürgt, den Logos im
Kosmos bildet. Sie waltet sowohl im individuellen Bewusstsein wie im
Gewebe gesellschaftlicher Institutionen und sozialer Klassen, durchzieht
die Natur in der Teleologie ihrer Formen. Ein Mensch konnte sich vernünftig
nennen, wenn es ihm gelang, seine individuelle Lebensform mit der Struktur
dieser substantialistisch gefassten Vernunft in Übereinstimmung zu brin-
gen. Diese Übereinstimmung enthüllt ein höchstes Gut, das dem men-

90 WIDERSPRUCH - 26/93



schlichen Streben winkt, wenn es sich im Eros dem unwandelbaren Sein der
Dinge zuwendet.

Die seit der griechischen Antike in der europäischen Philosophie herr-
sehende Auffassung einer objektiv waltenden Vernunft sah sich mit dem

Aufschwung der Naturwissenschaften seit der Renaissance zusehends be-

drängt. Mit der historischen Durchsetzung der bürgerlichen Gesellschaft
und der kapitalistischen Produktionsweise schaffte sich ein Weltverständnis
Bahn, dessen Rationalisierungansprüche die objektive Vernunft ihres be-
schützenden und bergenden Mantels entkleidete. An ihre Stelle setzte sich
ein subjektivistisch aufsich selbst zurückgebeugtes Vernunftvermögen. Die
Vita contemplativa, die zweckfreie theoretische Schau dessen, was die

objektive Vernunft dem erkennenden Bewusstsein entbirgt und dem prakti-
sehen Handeln orientierungsstiftend im Hinblick auf ein höchstes Gut
vorlegt, macht der Vita activa Platz. Eine rationale Seinsordnung, die über
eine hierarchische Stufenfolge hinweg auf das göttliche Zentrum eines
ersten und letzten Grundes eingemittet war, geht in die Rationalität eines
Mittel und Zwecke kalkulierend abwägenden Gattungssubjekts über.

Horkheimer dachte diesen Übergang als eine Transformation objektiver
in subjektive, instrumenteile Vernunft. Eine erweiterte Sicht auf diesen
Paradigmawechsel abendländischer Vernunft lässt sich im Rückgriff auf
Piagets Annahmen zur kognitiven Entwicklung freilegen. In seiner geneti-
sehen Epistemologie rekonstruiert Piaget diese Entwicklung als eine logi-
sehe Folge von Lernniveaus, auf denen das Kind bis zum jugendlichen
Erwachsenen die Stufen einer kognitiven Kompetenz seines Weltverhältnis-
ses durchläuft. Eine wichtige Zäsur in dieser Entwicklungslogik bildet die
Überwindung des Egozentrismus, auf dessen Brennspiegel das Kleinkind
seine frühe Wahrnehmungstätigkeit noch bezieht.

Dabei weiss das Kind noch nicht zu unterscheiden zwischen hinreichend
differenzierten Subjekt- und Objektvorstellungen. Es lebt in einer narzis-
stischen und symbiotischen Identität zwischen Wahrnehmung und Objekt,
die sich erst allmählich im Zuge der Triebreifung aufzulösen beginnt. Freud
hat bereits in der diese kognitiv undifferenzierte Identität als
Merkmal des Traumwunsches herausgestellt, der in einer - wie er es nannte

- Wahrnehmungsidentität das Objekt einer Triebbefriedigung halluzinato-
risch, ohne vermittelte Distanz zwischen Ich und Objekt, zu vergegenwär-
tigen sucht. Diese Wahrnehmungsidentität ist die Matrix des Lustprinzips
und wirkt als affektive Ressource in der kognitiven Entwicklung fort. In ihr
wird unter dem Druck notwendiger Triebversagung das Lust- allmählich
vom Realitätsprinzip überformt.

Erst mit der Aneignung der Symbolfunktion, des entscheidenden psychi-
sehen Organisators, erwirbt sich das Kind die Fähigkeit zur Differenzierung
einer unabhängigen Objektwelt. Mit der Unterscheidung zwischen Symbol
und symbolisiertem Objekt geht der frühkindliche, narzisstisch aufgeladene
Egozentrismus in die Anerkennung einer objektiven und intersubjektiven
Welt über, deren Gesetzlichkeit das Kind in seiner Entwicklung bis zur
Adoleszenz seelisch repräsentieren muss.

WIDERSPRUCH - 26/93 91



Diese entwicklungslogische Dezentrierung bildet eine Folie, auf der wir
nun den Übergang von objektiver zu subjektiver Vernunft in unserem Sinne
eines die Moderne als vaterlose Gesellschaft begründenden Valermords
einzeichnen können. Die Lebenswelten der vormodernen Gesellschaften
waren im mythischen und religiös-metaphysischen Weltverständnis mit
Sinnressourcen und Deutungsmustern angereichert, die das Individuum
vom Aufwand einer mündigen Interpretation seiner Existenz entlasteten. In
der objektiven Vernunft war zumal in deren religiösen Erscheinungsformen
die Gewissheit einer väterlichen Obhut gegeben; sie war in ihrer latenten
Tiefenstruktur stets paternalistisch verfasst. Der Vater, seine unbewussten
Bilder und Wirkungen schmiedeten sich zum Symbol, in dem sich die
objektive Vernunft verdichtete. In ihre Zentralperspektive rückte sich die
Generationenfolge ein, bis deren Kette in den ersten Individualisierungs-
Schüben am historischen Beginn der Moderne aufgebrochen wurde.

Im Verständnis psychoanalytischer Kulturtheorie überliefern sich die in
dieser Zentralperspektive versammelten Traditionsmächte zum einen im
individuellen Überich. Für Freud weist dessen Genealogie auf den kultur-
stiftenden Urvatermord und seine Folgen zurück. Zum anderen behauptet er
eine Analogie zwischen dem Kulturprozess und der Sozialisation des

Individuums, so dass sich jede Gesellschaft ebenso ein zu
schaffen genötigt sieht. In ihm schlagen sich die normativen Orientierungen
von Moral und Ethik traditionsbildend nieder. Im gleichen Masse also, wie
"der einzelne Mensch am Entwicklungsgang der Menschheit teil(nimmt),
während er seinen eigenen Lebensweg geht" (11), darf die Rede sein vom
Über-Ich einer Kulturepoche, das einen ähnlichen Ursprung hat wie das des
Individuums.

So ist es plausibel, zwischen der objektiven Vernunft und dem Kultur-
Über-Ich eine strukturelle Verwandtschaft anzunehmen. Es ist dieses Kul-
tur-Über-Ich, das die Lebenswelt der Menschen in den vormodernen Ge-
Seilschaften mit den sinnstiftenden Traditionen vorangegangener Genera-
tionen sättigt. Die Behauptung eines Vatermords am Ursprung der gesell-
schaftlichen Moderne bezieht sich auf einen allmählichen Prozess, der die
Substanz dieses Kultur-Über-Ichs unterhöhlt und damit den Traditi-
onsbestand der objektiven Vernunft aus den Angeln hebt. In diesem Sinne
kann sowohl der vernunftgeschichtliche Bruch an diesem Ursprung wie die
gesellschaftliche Modernisierung unter dem Aspekt einer folgenreichen
Umtr«e/i7;o«a/Aerimg c/er Ze&enswe/t reinterpretiert werden. Unsererseits
bleiben wir hier freilich einer Freudschen Tradition bei: Es geht hier allemal
um die "Übertragung der Psychoanalyse auf die Kulturgemeinschaft" (12).

Mit dieser Enttraditionalisierung der Lebenswelt, an der die neuere
Soziologie die Modernisierung denkt, gewinnt diese ihre Signatur als vater-
lose Gesellschaft. Freigestellt vom symbolischen Kapital der Interpretati-
onsarbeit vorangegangener Generationen, konfrontiert ein mündig gewor-
denes Subjekt deren akkumuliertes Weltverständnis mit seiner Dis-
sensbereitschaft. Dessen Einspruch gegen die Macht des Vaters bricht mit
den Codes, die den Sinnhorizont der Lebenswelt aufspannten. An ihre Stelle

92 WIDERSPRUCH - 26/93



setzt sich eine Mündigkeit, die sich ihr Gesetz selbst geben möchte. Der
mythische Vater, seine Abkömmlinge in der monotheistischen Religion und
in der objektiven Vernunft verschwinden mit der Geburt der Moderne
vorerst aus dem lebensweltlichen Sinnvorrat der Menschen. Sie zwingen
dadurch - wie einst der tote Urvater - deren Avantgarde, die moderne
Brüder- und Geschwisterhorde, zur säkularisierten Gestalt eines posttradi-
tionalen Totems. Eingeschrieben in den universalistischen Prinzipien der

Aufklärung, die die Mündigkeit des Menschengeschlechts als emanzipato-
rische Hoffnung verheissen, wird dieses Totem freilich zum Wappen eines
Vexierbildes. Dieses ist von grundsätzlich ambivalenter Struktur; auf ihm
findet sich der Januskopf von gelingender Befreiung und regressivem
Bannfluch mythischer Ursprungsmächte. (13)

*

Diese Heraldik der Moderne als vaterloser Gesellschaft fuhrt in ihrem
Wappen nicht allein die Leistungen einer kognitiven Dezentrierung des

vormodernen Weltverständnisses. Der andere Blick aufdas Vexierbild zeigt
uns eine neue Gestalt des Zentrismus: die entfesselte Herrschaft der subjek-
tiven und instrumentellen Vernunft. Auch sie lässt sich nun im Rahmen

unserer psychoanalytischen Archäologie des Fortschritts, die mit dem Mo-
dell des Freudschen Ursprungsmythos arbeitet, konsistent denken. Um
diese Konsistenz zu festigen, ist eine Anleihe bei Horst-Eberhard Richters
Begriff des Go/tofoffjp/ex&s geboten.

Richter versteht den "Gotteskomplex" als eine psychosoziale Konfigura-
tion der gesellschaftlichen Moderne. Die sozialpsychologische Konnotation
des Gotteskomplexes ist narzisstisch; seinen denk- und sozialgeschichtlichen
Niederschlag findet er - wie wir nun festhalten können - im neuen Paradig-
ma einer subjektivistisch reduzierten instrumenteilen Vernunft. Sie avan-
eiert zum Totem, auf den sich die moderne Subjektivität vorerst einigt. In
ihm bewahrt sie den Abglanz einer Erinnerung an den toten Vatergott, der
schliesslich verblassen und - sich in wuchernden religiösen Fundamentalis-
men, in neuen Liebschaften zu allen möglichen Facetten des Irrationalismus,
in der ungestillten Sehnsucht nach religiösen und quasi-religiösen Zugehö-
rigkeiten mächtige Geltung verschaffen wird. Kein brennendes Problem
unserer Zeit, das sich nicht in diesem Geltungsdurchbruch verdichtet entzif-
fern liesse. Der Zerfall einer zumindest objektiv möglichen "weltbürgerli-
chen Gesellschaft" (Kant) in neue Stämme, Clans und Nationen mit all ihren
paternalen Symbolen ist nur die schreiendste Tendenz im Szenario dieser
Wiederkehr. Die vaterlose Gesellschaft enthält das Risiko eines entfesselten
Neotribalismus.

Dass dieser tote Vater als fatale Ursprungsgewalt erst recht, wie Freud
dies schon vom Urvater behaupten konnte, seine Wirksamkeit entfalten
wird, macht sich in einer der Dialektik der Aufklärung eigenen Ironie
bemerkbar. Der Anthropomorphismus, die Projektion von Subjektivem auf
die Natur, die die Aufklärung als unbewusste Triebkraft des Mythos noch

WIDERSPRUCH - 26/93 93



vermutete, schlägt auch in die subjektive Vernunft ein. Die Reduktion auf
das Subjekt, auf deren Nenner sich die mythischen Gestalten der trium-
phierenden Aufklärung zufolge noch bringen lassen konnten, gilt fortan in
besonderem Masse für eine Vernunft, die sich ausschliesslich auf ihr zweck-
rationales Vermögen zurückbeugt.

Unterstellte die objektive Vernunft noch ein höchstes Gut, auf dessen

Transzendenz, auf dessen normativen Wert eines guten Lebens die Men-
sehen noch hinstreben konnten, so erhebt die subjektive allein die dürre
Logik der Selbsterhaltung als ersten und letzten Zweck. Das Prinzip einer
rücksichtslosen Selbsterhaltung ohne Respekt vor dem Anderssein des

Anderen - der Natur, der Frau, des Wahnsinns, des Unbewussten, des

Kontingenten und Fremden in der Welt - wird zur narzisstischen Struktur
modemer Subjektivität. Sie betreibt die dem Mythos angelastete Reduktion
auf das Subjekt imaginär an sich selbst: Im Wappen ihres Totems befindet
sich ein Spiegel. Das Wesen, das sich darin reflektiert, gleicht sich zu sehr,
als dass es den Sinn für etwas noch zu bewahren vermöchte, das eine andere
Identität zeigen würde, mithin ein Nichtidentisches sein könnte. Es ist sein
eigener Zeuger geworden, hat sich des genealogischen Filigrans der ödipa-
len Struktur und damit der väterlichen Dimension entledigt.

Die Reduktion der ödipalen Komplexität auf ein narzisstisch sich zu-
nächst in voller Ganzheit, dann zusehends fragmentiert bespiegelndes Selbst

gehört zur seelischen Grundstruktur des modernen Menschen. Sie hat ihre
Wirkung mit dem Effekt der Nachträglichkeit in der Modernitätskrise dieses
Jahrhunderts voll zur Entfaltung gebracht. Das An-sich der Welt, das die

objektive Vernunft in mythischer oder dann rationalisierter Projektion einer
väterlichen Imago noch sein wollte, bricht sich um zu einem Für-uns, dessen

Angst kein Draussen mehr kennt. Es ist dabei gezwungen, alle Listen
aufzubringen, um die Klaustrophobie eines nur noch im eigenen Binnen-
räum ausharrenden Selbst zu lindern. Nicht von ungefähr hat Norbert Elias
in seiner Zivilisationstheorie den Begriff eines /to/uo c/au5«5 geprägt. In
dessen Gehäuse sind die rechnende Zweck-Mittel-Rationalität, eine als

Nützlichkeit verklärte Vernunft, die Insignien eines instrumentalistischen
Paradigmas, das sich die Urform des modernen Selbst für seine Erhaltung
schaffen musste.

"Insofern dieser Vernunftbegriff, dessen Vorherrschaft von der bürgerlichen
Gesellschaft gar nicht ablösbar ist und ganz besonders die Gegenwart kennzeich-
net, um die Frage eines An sich, also objektiv Vernünftigen, sich nicht beküm-
mert, sondern ausschliesslich das für den Denkenden, für das Subjekt Vernünftige
im Auge behält, darf er der Begriff der subjektiven Vernunft heissen. Sie hat es

vor allem mit dem Verhältnis von Zwecken und Mitteln zu tun, mit der Angemes-
senheit von Verfahrensweisen an Ziele, die als solche mehr oder minder hinge-
nommen werden, ohne im allgemeinen ihrerseits der vernünftigen Rechtfertigung
unterworfen zu werden. Vernünftig heisst dann, dass sie dem Interesse des

Subjekts, seiner wirtschaftlichen und vitalen Selbsterhaltung dienlich seien. Der
Gedanke an ein einsichtiges, an sich vernünftiges Ziel, ohne Rücksicht auf irgend-

94 WIDERSPRUCH - 26/93



welche Gewinne oder Vorteile, ist dem subjektiven Vernunftbegriff fremd." (14)

Betrachten wir vor diesem Hintergrund einige Aspekte dieses Gotteskom-
plexes, als welchen wir nun die narzisstische Schwundform des kultur-
schaffenden Ödipuskomplexes denken können. Mit einer seiner Variatio-
nen - d.h. zumindest hinsichtlich der hier interessierenden Komponente des

Vatermords - hebt die Moderne als vaterlose Gesellschaft an. Das moderne
Weltverständnis, wie es gegen das mythische abgegrenzt werden muss,
imponiert zunächst mit einer kognitiven Dezentrierung. Auf deren Rücksei-
te eröffnet es aber die in der Vorherrschaft der instrumentellen Vernunft
begründete Geschichte eines neuen, radikalisierten Egozentrismus.

Diese Zweiseitigkeit der modernen Medaille erinnert an den aus der
Entwicklung des Narzissmus bekannten Zusammenhang von erlebter Ohn-
macht des Kindes gegenüber seinen Eltern. Das Kleinkind greift dabei

kompensatorisch zu Phantasien von Allmacht und unumschränkter Domi-
nanz. Das Grössen-Selbst, das das Kind aus seiner Ohnmachtslage heraus in
einer idealisierenden Überhöhung der Eltern ausbildet, ist die Reaktion auf
die extreme Hilflosigkeit des Säuglings und seine motorische Unfähigkeit,
für die Erfüllung seiner Triebwünsche selbst zu sorgen.

Eingebunden in diese frühe Verschlingung von angsterfüllter Ohn-
macht und schwereloser Allmacht, muss das Kleinkind im Zuge einer
schrittweisen Integration von Narzissmus und psychosexueller Triebrei-
fung eine Balance finden. Erst eine optimale Mischung von Befriedigung
und Versagung in der Triebreifung, wie sie letztlich in die Anerkennung der
ödipalen Verbote mündet, könnte dieses Gleichgewicht ermöglichen. Diese
Balance bleibt aber gleichsam idealtypisch; in der Regel muss sie ein Leben
lang immer wieder neu erkämpft werden. Sie unterliegt stets dem Risiko von
Neurose oder schwereren Störungen des narzisstischen Selbstgefühls.

Die Entwicklung des Narzissmus und seine Integration in die Triebrei-
fung bildet einen interpretatorischen Zugang, die sozialpsychologischen
Hintergründe der Modernität auszuleuchten. Wenn die Dialektik von Ohn-
macht und Allmacht im Sinne eines "Gotteskomplexes" verstanden wird, so
heisst dies: Eine entfesselte instrumenteile Vernunft setzt sich an die Stelle
der geschwundenen Gewissheit einer angstfreien Existenz von Gottes Gna-
den oder in Obhut metaphysisch ausgewiesener letzter Gründe der Welt. In
der instrumenteilen Vernunft erfolgt die Angstreduktion, um die es doch der
Aufklärung zuvorderst gerade geht, dadurch, dass moderne Subjektivität
ihre Selbstgewissheit in einer egozentrischen Naturbeherrschung zu suchen

gezwungen ist. Der bedrohlichen Unheimlichkeit einer kontingenten Natur
wird ihr Schrecken genommen. In der wissenschaftlich-technischen Zivili-
sation schwingt sich der Mensch zum nahezu allmächtigen Herren darüber
auf, was sein fragiles Selbst einst bedrohte und nur dank einer projektiven
Anthropomorphisierung, also Vermenschlichung, des fremden Anderen
erträglich gemacht werden konnte.

Richters Metapher des "Gotteskomplexes" als Versuch, die Ursprünge
der modernen Welt psychoanalytisch zu denken, bewegt sich allerdings

WIDERSPRUCH - 26/93 95



vornehmlich im narzisstischen und präödipalen Raum. Eine komplementäre
Perspektive auf diese Ursprünge, die ihren Standpunkt in der ödipalen
Strukturformel des Vatermords gewichtet, kann den Zusammenhang von
narzisstischer und Triebentwicklung vertiefen. Richter spricht dabei von
einer Verunsicherung der Beziehung moderner Subjektivität zur göttlichen
Transzendenz, die einen langen Prozess der schmerzhaften Auseinander-
Setzung erfordert hätte. Weil diese Trauerarbeit nicht hinlänglich geleistet
wurde, kommt es nur zu einer narzisstischen Identifikation mit dem getö-
teten (Vater-)Gott. Das auf zunehmende Naturbeherrschung gründende
grandiose Selbst des modernen Menschen überspielt die tatsächliche Ab-
hängigkeit von der Natur. Folgen wir also Richter:

"Der lange Zeit als grossartige Selbstbefreiung gepriesene Schritt des mit-
telalterlichen Menschen in die Neuzeit war im Grunde eine neurotische Flucht aus
narzisstischer Ohnmacht in die Illusion narzisstischer Allmacht. Der psychische
Hintergrund unserer so imposant scheinenden neuen Zivilisation ist nichts
anderes als ein von tiefen unbewältigten Ängsten genährter infantiler Grössen-
wahn. Wie das Kind, das sich gewaltsam und illusionär selbst in eine allmächtigen
Elternfigur verwandelt, um seinen unverlässlichen Eltern nicht länger wehrlos
ausgeliefert zu sein, trägt unsere Zivilisation seit damals zahlreiche Merkmale
einer krampfhaften Selbstüberforderung. In Analogie zu diesem Schema
kann man die Fixierung jenes starren Egozentrismus begreifen, die als Folge der
Identifizierung mit Gott verbunden war und die sich in unserer neueren Zivilisa-
tion fortgeerbt hat. Dieser Egozentrismus ist das Produkt der Einverleibung des

einen grossartigen Gottes, wie ihn die lange monotheistische Glaubenstradition
geprägt hatte. Der Aferwc/i vermuufe/t s/c/i se/6st in ein ZlèèiW c/ieser Gesta/i nnrf
sie/ii s/c/i/orian a/s eine in s/c/i und von a//en anderen vo/Aiändig a6ge.sc/1/os5ene
Din/ieii." (15)

Diese Identifikation mit dem einen väterlichen Gott bedarf freilich im
Kontext ihrer ödipalen Lesart einer Ergänzung. Gerade wenn von einer
identifikatorischen Einverleibung die Rede ist, liegt es nahe, die Rücknahme
der Allmacht Gottes in eine zu sich selbst entbundene Subjektivität im Sinne

unserer Auslegung der vaterlosen Gesellschaft zu verstehen. Das heisst aber:
Diese Einverleibung ist die Folge eines Vatermordes, dessen ungenügende
Sühnung in der Errichtung eines sich im Egozentrismus der instrumenteilen
Vernunft verkörpernden Totems geschah.

Hier kommt ein Differenzierungsschritt hinzu, den unsere an 7o/em und
7a/;u orientierte Lesart des Gründungsaktes der Moderne berücksichtigen
muss. Für Freud war die Identifikation der Brüderhorde mit dem gemor-
deten Vater weniger auf die narzisstische Aneignung von dessen phallischer
Macht bedacht. Sie zielte ihm zufolge vielmehr auf eine postödipale Ideali-
sierung, die sich im tabuisierten und geheiligten Totem symbolisierte. Erst
im Opferritual der Totemmahlzeit, das dem aggressiven Hass gegen den
Vater zumindest periodisch den Kanal einer Abfuhr bewahren sollte, lassen
sich die Spuren einer narzisstisch gewichteten Einverleibung finden. Sonst
aber musste der Wunsch auf die identifikatorische Gleichsetzung mit der

96 WIDERSPRUCH - 26/93



Allmacht des Vaters auf immer versagt bleiben; er hatte sich in die Vergeh-
lichkeit seiner ursprünglichen Absicht zu schicken. Tatsächlich waren die
Brüder,

"welche sich zur Tötung des Vaters zusammengetan hatten, ja jeder für sich vom
Wunsche beseelt gewesen, dem Vater gleich zu werden, und hatten diesem
Wunsche durch Einverleibung von Teilen seines Ersatzes in der Totemmahlzeit
Ausdruck gegeben. Dieser Wunsch musste infolge des Druckes, welchen die
Bande des Brüderclan auf jeden Teilnehmer übten, unerfüllt bleiben. Es konnte
und durfte niemand mehr die Machtvollkommenheit des Vaters erreichen, nach
der sie doch alle gestrebt hatten. Somit konnte im Laufe langer Zeiten die

Erbitterung gegen den Vater, die zur Tat gedrängt hatte, nachlassen, die Sehn-
sucht nach ihm wachsen, und es konnte ein Ideal entstehen, welches die Macht-
fülle und Unbeschränktheit des einst bekämpften Urvaters und die Bereitwillig-
keit, sich ihm zu unterwerfen, zum Inhalt hatte." (16)

Es ergeben sich daraus zwei ineinander verschränkte Perspektiven auf
unsere Diskussionlage. Zum einen trifft Richters Erörterung des Problems
dann zu, wenn die krampfhafte Selbstüberforderung modemer Subjektivität
letztlich nicht von dem ursprünglichen Wunsch abzurücken vermöchte, die

ganze im gemordeten Vater inkorporierte Machtfülle zu gewinnen. Freud
hat bereits in der auf die Unsterblichkeit von unbewussten
Triebwünschen hingewiesen, die ihre Virulenz behalten und sich durch
keine faktischen Situationen der Triebbefriedigung abspeisen lassen.

Für unsere psychoanalytische Konstruktion der Moderne heisst dies, dass

die Fatalität der wissenschaftlich-technischen Zivilisation darin besteht,
diesen Wunsch doch noch in Erfüllung zu bringen. Die ödipale Struktur am
Ursprung der Moderne wäre also tatsächlich narzisstisch gelöst. Der Vater-
mord hat nicht zu jener kastrierenden Beschneidung von Allmachtsansprü-
chen geführt, die - so Freud - die archaische Brüderhorde noch auf sich
nehmen musste. Diese Beschneidung führte zur Idealisierung einer symbo-
lisch im Totem und in dessen Abkömmlingen auferstandenen Vaterautori-
tät. Diese Autorität bleibt, sofern sie "lesbar" (17) und rational begründbar
ist, eine unabdingbare Grundlage menschlicher Kultur. Die instrumenteile
Vernunft schliesslich, nunmehr verstanden als modemer Abkömmling des

Totems, autorisiert gewissermassen sich selbst. Sie riskierte damit aber ihre
fatale Hybris, zu deren Folgen die politischen, sozialen und ökologischen
Katastrophen dieses Jahrhunderts zählen.

*

Wir können also die instrumenteile Vernunft als funktionales Äquivalent
eines säkularen Totems betrachten. Hätte das Freudsche Modell aus

Taftw auch für den Übergang von der objektiven zur subjektiven
Vernunft Geltung, so wären deren hybride Ansprüche konstitutionell in die
Schranken gewiesen. Erinnern wir daran, dass die Existenz des Totems für
Freud von Anfang an die Notwendigkeit von Tausch, Teilung und Be-

WIDERSPRUCH-26/93 97



schränkung fordert, ja letztlich die Idee allseitiger Solidarität in sich birgt.
Bis hin zu den Postulaten der Französischen Revolution und den universalis-
tischen Prinzipien der Aufklärung setzt sich die Idee einer in offener
Toleranz und Vorurteilslosigkeit sich frei begegnenden Menschheit durch.
Weil die ehemalige Machtfulle des Vaters nicht mehr von einem Mitglied der
Geschwisterhorde allein angeeignet werden kann, müsste sie konsequen-
terweise auf alle gleichmässig verteilt werden. "Keine Macht (mehr) für
niemand" - ein Graffito anarchistischer Provenienz, das aber im Grunde der
Totemfunktion mitbedeutet ist. Im Totem und seinen Äquivalenten ist
letztlich auch der Kern jeder demokratischen Organisation der Gesellschaft
angelegt.

Es gehört indes zur geschichtlichen Wahrheit, dass Technik und Produk-
tivkraftentwicklung in der kapitalistischen Gesellschaft schliesslich das

schwerere Gewicht in die Waagschale geworfen haben. Die Reduktion
gesellschaftlicher Praxis auf die instrumenteile Verlängerung technologi-
scher Rationalität diktierte das Gesetz der Moderne. Es ist dieses Diktat, das

ihrer Freisetzungsdynamik den Stempel einer Entfesselung der subjektiven
Vernunft aufdrückte. Es hat damit - im Kontext unserer Lesart - den

sozialpsychologischen Flintergrund von Vatermord und Totemsymbol als

regressive narzisstische Lösung des Gotteskomplexes gestaltet. Ist der

Gotteskomplex aber die historisch-konkrete Variation einer ödipalen Grund-
struktur, die der Urvatermord Freud zufolge setzte, dann lassen sich seine

Wirkungen als ver/e/;//e .Wenü/Itofo« mit dem gemordeten Vater begreifen.
An die Stelle einer Identifikation, die sich zugleich ihrer Vergeblichkeit

und Unmöglichkeit zu vergewissem vermöchte, setzt sich die Einverleibung
seiner unfehlbaren Omnipotenz. In ihr aber ist die Gefahr des Scheitems der
Moderne begründet. Wo die subjektive Vernunft der Menschen ein im Sinne
der Aufklärung universalistisch bindendes Kultur-Über-Ich hätte errichten
müssen, da hat die technologisch halbierte Rationalität einen verdinglichten
Totem zu kultivieren begonnen. Zum neuen Götzen erhoben, in dessen
Konterfei sich die Menschen erst recht in grenzenloser Hybris spiegeln
konnten, vereinigt dieses Totem die unfrei emanzipierten Menschen um den

"Phallogozentrismus" (Derrida) einer ihrer Allmacht gewissen Subjektivi-
tät.

Die aus ihren mythischen und vormodernen Traditionen freigesetzten
Menschen vollziehen den Schritt in die Moderne phallisch-narzisstisch und
nicht eigentlich ödipal. Dies hat, unter anderen Vorzeichen gewiss, die
Kritik der instrumentellen Vernunft von Lukacs bis Horkheimer im Rahmen
einer Theorie der Verdinglichung moniert. Zwischen einem Totem, das die
schmerzliche und schuldhafte, gerade deswegen aber im besten Sinne
kulturstiftende Erinnemng an den toten Vater bewahrt, und dessen zum
fetischisierten Götzen verfremdeter Verfallsform besteht eine entscheidende
Differenz. Im ersten Totem sind die utopischen Ressourcen einer unversehr-
ten Sittlichkeit eingelagert, die im Prinzip der "Intersubjektivität möglicher
Kerstäncügnng" (18) die Probleme eines für alle würdigen Lebens zu klären
vermöchte.

98 WIDERSPRUCH - 26/93



Dagegen hat sich die subjektive Vernunft auf eine Zweck-Mittel-Ratio-
nalität versteift, die die Frage nach der rationalen Begründbarkeit der
Zwecke tabuisierte und allein noch die Optimierung der Mittel zur ultima
ratio erhob. Zum Götzen geworden, in dem sich ein in neue Angst freige-
setztes Selbst im Zwang zur eigenen Erhaltung ungebrochen spiegeln muss,
zerfällt dieser Totem zu einem "Ding-Geschöpf' (19) und geht damit seiner
väterlichen Abkunft verlustig. Er ist nicht mehr später Abkömmling jenes an
den Wurzeln einer humanen Kultur den gemordeten Vater angemessen
repräsentierenden Symbols. Zu einem Fetisch mit präödipaler Struktur
geworden, ist er vielmehr das psychoanalytische Pendant einer Verdingli-
chung, die im westlichen Marxismus - von Lukacs über Adorno bis zu Sartre

- als Schlüsselbegriff der Kritik galt.
Totem ««<-/ 7aüu enthält eine verborgene Theorie der Verdinglichung.

Im Totem war das Versprechen enthalten, die emanzipatorische Dimension
der Befreiung von der Ursprungsmacht des gemordeten Vaters zu sichern
und die Geschwisterhorde in die Freiheit einer symbolischen Ordnung zu
entlassen. Wenn er hingegen zum Ding, Götzen, Abbild verfallt, dann ist er
das psychoanalytisch gedachte Urbild jeder Verdinglichung. Der väterliche
Totem mit seinen Abkömmlingen ist eine Instanz der sozialen Integration,
die noch nicht in den Medien von Geld, Warentausch, Technologie und
gesellschaftlicher Macht vermittelt ist. Er ist ebenso mit der Gefahr seiner
Verformung zu einem Ding-Geschöpf, zu einem Ding-Objekt geschlagen,
das den toten Vater nicht mehr symbolisch repräsentiert. Im Gegenteil: Es
verleitet seine Erben zum regressiven Wunsch, sich in phallisch-narzis-
stischer Allmacht an seine Stelle zu setzen.

Freud dachte die Phylogenese (Stammesgeschichte) ausgehend von der
Ambiguität einer totemistischen Heraldik. Mit der Perspektive der Befrei-
ung in den Symbolen und Ressourcen der Kultur ist unauftrennbar der Blick
auf jene Katastrophengeschichte verschränkt, die Walter Benjamin in sein

allegorisches Bild vom Engel der Geschichte fasste. In dem Masse, wie das

glänzende Wappen subjektiver Vernunft den Menschheitsengel fetischi-
stisch in den Bann schlägt, lässt sich die Moderne auferweiterter Stufenleiter
als vaterlose Gesellschaft verstehen. Weil sich die Moderne in ihrem selek-
tiven Muster der kapitalistischen Gesellschaft durchgesetzt hat, birgt sie als
entwickelte Form einer Warengesellschaft die Gefahr universaler Lm/z/zg-
/z'c/zzzzzg. Verdinglichung ist das Risiko eines Vatermords, der nicht in der

symbolischen Dimension von Sprache, aufgeklärter Moral und unversehrter
Sittlichkeit als Bedingungen einer humanen Kultur gesühnt zu werden
vermag. Wo diese Dimension zwar errichtet, aber immer wieder neu vom
Rückfall in das Vakuum einer vaterlosen Welt bedroht wird, da herrscht ein
zum Ding verzerrter Totem.

Mit ihrer Schlüsselmetapher der vaterlosen Gesellschaft versteht die
psychoanalytische Sozialpsychologie das Schicksal des modernen Men-
sehen als eine Leidensgeschichte, die immer auch die seelischen Narben
eines Widerstandes gegen das verdinglichte Leben enthüllt. Sie ist verschwi-
stert mit der Kritik der instrumenteilen Vernunft, deren Radius dieDz'a/eAr/z'A:

WIDERSPRUCH-26/93 99



der Ziw/Wa'rwng noch auf den Zivilisationsprozess ausdehnen wollte. Dabei
sah sich diese gezwungen, die Verdinglichung des Lebens hinter den

kapitalistischen Anfang der Moderne zurück in mythologisch rekonstruierte
Ursprünge der Menschwerdung zu versetzen. In diesem Kontext gewinnt
eine kulturkritische Schrift wie Freuds Totem und ihren argumenta-
tiven Wert als "wissenschaftlicher Mythus" (Freud), der seine Zeit in
Gedanken fasst.

Anmerkungen

* Auszug aus der geplanten Buchpublikation „Labyrinthe der vaterlosen Gesellschaft.

Psychoanalytische Studien zur kulturellen Gegenwart." Hervorgegangen aus einem For-
schungsaufenthalt am Sigmund-Freud-Institut in Frankfurt am Main 1990/91.

1) Vgl. P. Federn, Zur Psychologie der Revolution: Die vaterlose Gesellschaft. In: Luzifer-
Amor. Zeitschrift zur Geschichte der Psychoanalyse, Tübingen 1988, S. 13ff. ; dazu: H.

Marcuse, Das Veralten der Psychoanalyse. In: Kultur und Gesellschaft, Bd. 2, Frankfurt
am Main 1965, S. 85ff.; A. Mitscherlich, Auf dem Weg zur vaterlosen Gesellschaft,
Gesammelte Schriften III, Frankfurt am Main 1983.

2) Vgl. H.-E. Richter, Der Gotteskomplex. Die Geburt und die Krise des Glaubens an die
Allmacht des Menschen, Zürich 1981.

3) Vgl. A. Mitscherlich, ebd., S. 359.

4) Ebd., S. 61.

5) Vgl. J. Habermas, Theorie des kommunikaktiven Handelns, Bd. 1, Frankfurt am Main
1981, S. 102ff.

6) Vgl. dazu R. Heim, Vatermord und Dialektik der Aulklärung. Die „vaterlose Gesell-
schaft" als Modell einer psychoanalytischen Archäologie der Moderne. In: Psyche,

Stuttgart, S. 344-377.

7) S. Freud, Die Zukunft einer Illusion, GW XIV, S. 148.

8) Vgl. dazu R. Heim, Die Rationalität der Psychoanalyse, Basel und Frankfurt am Main
1993.

9) B. Waidenfels, Der Stachel des Fremden. Frankfurt/M. 1990, S. 17f.

10) Vgl. M. Horkheimer, Zur Kritik der instrumenteilen Vernunft. Frankfurt/M. 1974,S. 15ff.

11) S. Freud, Das Unbehagen in der Kultur, GW XIV, S. 266.

12) Ebd., S. 269.

13) Unsere Überlegungen schliessen sich hier stimmig an Zygmunt Baumans Modemitäts-
theorie an, der wir allerdings die ergänzende psychoanalytische Tönung geben. Vgl.
Moderne und Ambivalenz, Hamburg 1992.

14) M. Horkheimer, Zum Begriffder Vernunft. In: Sozialphilosophische Studien, Frankfurt/
M. 1981, S. 47f.

15) H. E. Richter, a.a.O., S. 29; S. 32.

16) S. Freud, Totem und Tabu, GW IX, S. 432.

17) Vgl. R. Sennett, Autorität, Zürich 1987, S. 20 Iff. Es liegt auf der Hand, welche Aktualität
solche Überlegungen für die neuerdings in Deutschland geführte Auseinandersetzung
um das Erbe des 68er Antiautoritarismus und den „Mut zur Erziehung" (C. Leggewie)
gewinnen.

18) J. Habermas, a.a.O., S. 525.

19) Vgl. M. Khan, Entfremdung in den Perversionen, Frankfurt/M.1983, S. 11; S. 173. Wir
bedienen uns dieses Begriffs in einer abgewandelten Version, halten aber den präödipa-
len, den Fetischismus ermöglichenden Charakter des „Ding-Geschöpfs" fest.

100 WIDERSPRUCH - 26/93


	Der Gotteskomplex der vaterlosen Gesellschaft : eine psychoanalytische Konstruktion der Moderne

