Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Okonomie angesichts des Todes : religionskritische Voriiberlegungen
zu einer Neulektire des 'Kapital'

Autor: Jager, Michael

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652101

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Michael Jager
Okonomie angesichts des Todes

Religionskritische Voriiberlegungen zu einer Neulektiire des
'Kapital'

”Die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik.” Aber diese
Kritik ist keineswegs, wie Marx glaubt, zu seiner Zeit schon geleistet. Man
muss sogar sagen, dass die Methode Feuerbachs, auf die Marx sich stiitzt, in
die Irre fiihrt. Religion ist nicht das in den Himmel projizierte Leben. Sie ist
Auseinandersetzung mit dem Tod.

Den Begriff 'Basis' festhalten

Dass Feuerbach dies nicht sieht, ist nur die Folge der Religion, in der er selbst
sich als Denkender im 19. Jahrhundert bewegt, einer Religion der Todesver-
drangung und der puren abstrakten Lebenskraft, die sich in Vitalismus,
Energetismus und “Biopolitik” (Foucault) realisieren wird. Auch Marx und
Engels sind in diese neue Religion verstrickt, so dass sie das bloss Halbsei-
tige ihres zentralen Begriffs der “6konomischen Basis”, nur vom Leben zu
sprechen, nicht sehen; als “Basis” bezeichnen sie ja die Notwendigkeit der
Erzeugung von Lebensmitteln und des Lebens selbst (1); und fragen sich
nicht, wie dieses Leben dem Tod abgerungen ist und sich zu thm verhalt.
Dass eine Antwort unbedingt in den Begriff der “6konomischen Basis” hitte
eingehen miissen, der doch das schlechthin Grundlegende treffen will, sieht
man bereits daran, dass er geschichtsmachtige Tatsachen wie den Verzicht
auf Lebensmittel — Askese — und auf das Leben selbst — Todesbereitschaft
im Krieg — nicht erkldren kann.

Selbst wenn die Antwort lautet, von der Frage des Todes konne das
wissenschaftliche Zeitalter absehen, wo die Bedingungen der Lebensmittel-
produktion analysiert werden sollen, hitte die Wissenschaft doch weiterfra-
gen miissen: wie es kam, dass alle vorkapitalistischen Produktionsweisen
zwischen Okonomie, Leben und Tod nicht trennten. Auch so miisste das
Moment der Negation des Todes, wie immer bewertet, in die Definition der
kapitalistischen Okonomie eingehen, dhnlich wie das Moment der Negation
des vorkapitalistischen Eigentums in sie eingeht (Arbeiter als negierte
Produktionsmittelbesitzer). Man kann sich zum Beispiel eine vorkapitalisti-
sche Ackerbaukultur ohne “Besamung”, “Leben”, “Tod” und “Wiederge-
burt” des Ackers, ohne entsprechende Mythen und Riten, auch Produktions-
riten, nicht vorstellen. Produktion und Ritual lassen sich hier nicht trennen
(2). Die Idee, auch ohne Ritus und Mythologie wiren die Menschen einfach
aus purer “Niitzlichkeit” auf den Ackerbau verfallen, oder es sei egal, mit
welcher Ideologie man ihn erfinde, kann erst im Kapitalismus aufkommen.
Sie gehort seiner Mythologie an.

Weil Marx vom Tod nicht mehr sprechen konnte (3), konnte er nicht

WIDERSPRUCH - 26/93 73



plausibel machen, weshalb Okonomie die “Basis” der Menschheitsge-
schichte und jeder Gesellschaftsordnung sein soll. Definiert man aber
Okonomie nicht bloss als Lebensproduktion und Lebensmittelproduktion,
sondern als Produktion des Verhdltnisses von Leben und Tod und von
Lebensmitteln und Todesmitteln — Waffen —, dann wird jene Behauptung
vollkommen plausibel. Dann ldsst sich als “Basis” ndmlich das bezeichnen,
was wegen seiner undurchdringlichen Rdtselhaftigkeit von keiner Handlung
ausser der Vernichtungshandlung, wenn sie geldnge, beeinflusst werden
kann, und was daher nur umgekehrt seinerseits die Handlung beeinflusst. In
der bisherigen Menschheitsgeschichte sind “Leben und Tod” das undurch-
dringlich Rétselhafte.

In aller bisherigen Geschichte hat man diesem Verhiltnis ein Schema der
Gegnerschaft iiberstiilpt, derart, dass lebendig das Eigene oder der Quell und
die Seite des Eigenen, tot das fremde Gegnerische war, oder umgekehrt (4).
Als diese Anthropomorphisierung von Leben und Tod, als Kette von
Versuchen, sich so mit ihrer Rétselhaftigkeit zu arrangieren, fasse ich
“Religion” auf. Der anthropomorphe Tod ist entweder Gegner, den man
betriigt und beschwichtigt wie im Schamanismus, oder er ist Feind, den man
offen angreift wie im Christentum, oder man versucht gar seine Vernich-
tung. Die letztere Tendenz bildet sich im Kapitalismus heraus (5). Thre
Kehrseite ist die Todesverdringung. Alle bisherige Geschichte ist Religi-
onsgeschichte — genau deshalb wird sie von einer “6konomischen Basis”
determiniert.

Auf Max Webers “Todesernst” rekurrieren

Die heute in Deutschland herrschenden Stromungen der Soziologie leiten
sich von Max Weber her; der aber hatte Religion, ja Religion und Tod, noch
ins Zentrum der Theoriebildung gestellt. Nicht nur in seiner beriihmten
Studie iiber protestantische Ethik und den Geist des Kapitalismus ist das
augenféllig, sondern mehr noch in der theoretischen “Zwischenbetrach-
tung” seiner dreibandigen Religionssoziologie (6). Weber legt hier den
Begriff einer Gesellschaft dar, die aus verschiedenen, je durch besondere
Rationalititstypen charakterisierten “Wertsphiren” zusammengesetzt ist
(7). Diese Sphéaren werden von vornherein als “Stufen und Richtungen
religioser Weltablehnung” thematisiert, worin schon liegt, dass jedesmal,
bei Askese und Mystik, Politik, Asthetik, Erotik und Intellektualitit, nach
der Haltung dieser Sphiren zum Tod gefragt wird. Nur ausgerechnet bei der
Okonomie wird nicht danach gefragt, aber hier steht das Phinomen der
Weltflucht und der Askese, Abtotung bei lebendigem Leib, im Mittelpunkt (8).

In den Mittelpunkt seiner Anmerkung zur politischen Sphére stellt Weber
den Krieg, weil so die Grenze zur religiosen Sphare am schérfsten gezogen
ist: “Die Art aber, wie der Tod hier als sinnvoll erfasst werden kann, liegt
nach radikal anderen Richtungen als eine Theodicee des Todes in einer
Briiderlichkeitsreligiositit.” Der Todes-Sinn des Krieges “liegt letztlich
allen Versuchen, die Eigenwiirde des politischen Gewaltsamkeitsverbandes

74 WIDERSPRUCH - 26/93



zu stiitzen, zugrunde” (9). Wenn Weber auf Erotik zu sprechen kommt,
spricht er vom “Todesernst der Geschlechterliebe” (10). Zur Asthetik be-
merkt er, sie stehe mit der “magischen Religiositit” in intimster Beziehung
(11). Magie ist Verkehr zwischen Magiern und Toten. Die Sphére der
modernen Wissenschaft wird vor diesem Hintergrund konsequent durch
ihre Verdrangung der Religion “aus dem Reich des Rationalen ins Irrationa-
le” (12) charakterisiert, also durch ihre rein negative Haltung zum Todespro-
blem.

Zusammenfassend schreibt Weber: “Die '"Welt' kann, alles in allem, unter
verschiedenen Gesichtspunkten mit religiosen Postulaten in Konflikt gera-
ten. Immer ist der betreffende Gesichtspunkt zugleich der wichtigste inhalt-
liche Richtungspunkt fiir die Art des Strebens nach Erlésung” (13). Daraus
hitte eine Soziologie weiterentwickelt werden konnen, die unter “Gesell-
schaft” einen Komplex unterschiedlicher Haltungen zum Tod und von
Verarbeitungsweisen des Todesproblems versteht. Zusammengehalten zur
Gesellschaft dadurch, dass alle Haltungen sich polemisch auf eine gesell-
schaftlich herrschende Todeshaltung beziehen, die Weber “Religion” nennt.

Sie konnte auch “gesellschaftliche Basis” genannt werden. Webers Sicht
miisste nur darin korrigiert werden, dass heute viel eher die “Okonomie” die
herrschende Religion ist. Die heutige Gesellschaft wird dadurch zusammen-
gehalten, dass die “okonomisch”-kapitalistische Haltung zum Tod mit ihrer
Tendenz zur Todesvernichtung die herrschende “Wertsphiare” ist und dass
alle andern Sphiren polemisch auf sie bezogen sind. Die Weber aufgreifen-
de und radikalisierende Skizze Kapitalismus als Religion von Walter Ben-
jamin (14) fiihrt in die Richtung einer solchen theoretischen Verschiebung.

Von Parsons zu Luhmann und Habermas sind aber ganz andere
Schlussfolgerungen aus der “Zwischenbetrachtung” gezogen worden, sol-
che, in denen der Tod nicht mehr vorkommt. Gleichsam mathematisierend
verkiirzt Parsons die Betrachtung auf ein Quadrat von genau vier Sphéren,
das “AGIL-Schema” (15). Es wird noch von Habermas verwendet (16).
Habermas verkiirzt es weiter auf zwei Spharen, “System und Lebenswelt”.
Luhmann vervielfaltigt die Sphéren, presst sie mit seinem Entwicklungsbe-
griff der “Ausdifferenzierung” aber in ein neues Schema (17), das wahr-
scheinlich theologischen Ursprungs ist. ("Ausdifferenzierung’ setzt einen
Urzustand der Einfaltung, complicatio, voraus, der nur als Gottesbegriff
artikuliert werden kann.) Max Weber braucht solche Unterstellungen nicht.
Er behauptet nicht, dass Krieg und Erotik/Familie spdter entstanden seien
als Religion, er betrachtet vielmehr ihr polemisches, also gleichzeitiges
Verhiltnis zur Religion.

Die Soziologien von Michel Foucault und Jean-Frangois Lyotard sind
diesem Ansatz viel naher (18). Webers “Wertsphiren” sind bei ihnen zu
“Diskursen” weiterentwickelt. Dabei arbeitet Foucault als entscheidend fiir
den einzelnen Diskurs die Strategie heraus, weberisch gesprochen den
“Richtungspunkt fiir die Art des Strebens nach Erlosung” — wobei es sich
um “anonymes”’, Weber sagt “idealtypisches” Streben handelt (19): das ist
eine zwar finale, aber nicht teleologische Strategie —, wahrend Lyotard das

WIDERSPRUCH - 26/93 75



polemische Verhéltnis verschiedener Diskursarten zueinander beschreibt
(20). Da Foucault und Lyotard das Todesphdanomen nicht ausblenden, ist es
sinnvoller, bei ihnen und nicht bei Habermas oder Luhmann anzuschliessen.

Sie stellen es zwar nicht philosophisch zur Debatte, fiihren auch Benja-
mins Postulat, den “Kapitalismus als Religion” zu studieren, nicht aus. In
diesem Sinn leisten sie keine Religionskritik. Von Nietzsches Horizont
begrenzt, kommen sie auch nicht zu einem befriedigenden Begriff von
Polemik, wie ich es weiter unten mit dem Begriff der “widersprechenden
Antwort” versuchen werde. Sie zeigen aber, in polemischer Absicht, die
gesellschafilichen Folgen des Todesproblems: Foucaults Untersuchungen
fiihren zu jenem Begriff der “Biopolitik” (21); Lyotard dussert die Befiirch-
tung, die Entwicklung der szientifischen Kultur laufe auf die Abschaffung
der Dimension von Leben und Tod, Mann und Frau hinaus (22).

Das Todesritsel zugeben. Die vorldufige Unmoglichkeit seiner
Auflosung -

Konnte nicht eingestanden werden, dass “Leben und Tod™ ritselhaft sind,
wire Religionskritik noch heute unmoglich. Das Ritsel wird keineswegs
von der modernen Medizin gelost. Die Medizin behandelt den menschlichen
Ko6rper als Objekt und kann deshalb mit “Leben und Tod” zwar praktisch
umgehen, aber nicht iiber sie sprechen. In ihrem Diskurs verschwindet
tendenziell die qualitative Differenz zwischen diesen Polen, wie iiberall, wo
die Wissenschaft sich eines Gegensatzpaars annimmt. Nur auf der eigenen
Seite, solange es eine solche gibt, lasst sich die Frage nach Differenz und
Verhiltnis von “Leben und Tod” nicht abtun.

Alle Diskurse, die Leben und Tod subjektiv und als Gegensatz fassen,
machen sich einen Begriff vom Tod dadurch, dass sie ihn “darstellen” (23),
und zwar in lebendigen Menschen, die seine “Charaktermaske” sind. Das hat
auch zur Folge, dass der Tod selber als besondere Weise zu leben gilt,
“schattenhaft” etwa oder “in Grabern ruhend”, kurz dass es “die Toten” gibt.
Es hat aber vor allem zur Folge, dass die Lebenden selbst sich in zwei
Gruppen teilen und als “Lebende und Tote” miteinander kommunizieren.
Wir wissen beispielsweise, dass bei archaischen Begrabnissen manchmal
Ballspiele zwischen Lebens- und Todesmannschaft stattfanden (24). Der
Asket, der “sich abtotet”, ist ein Todesdarsteller. Die dlteste Todesdarstel-
lung ist “das Tier”, die zweitélteste “die Frau” (25).

Der gelaufigste und folgenreichste, wenn auch oft nur unbewusste sub-
jektive Begriff des Todes, damit der elementarste religiose Begrift, ist noch
heute der, dass sich der Tod zum Leben verhalte wie Frauen zu Méannem.
Darin liegt die Rétselhaftigkeit des “Todes” wie auch der “Frau”’; von ihnen
scheint nichts gesagt werden zu konnen, als dass sie aufeinander verweisen,
der Tod weiblich, das Weib tddlich sei, ausser es gibt sie gar nicht als
Verschiedene von Leben und Mann. So bilden sie zusammen den tiefsten
blinden Fleck unsrer Diskurse. Alle Religionen, die das Weibliche offen als
Todesdarstellung ansprechen, geben ihm den Status von Gegnern, die heilig

76 WIDERSPRUCH - 26/93



sind. Die entwicklungsbestimmende Haupttendenz in zwei Jahrtausenden
christlicher Geschichte liegt aber in der Vorstellung, dass der Tod ein Feind
ist, dem man das Boseste unterstellt und wiinscht. Hier verhalten sich Tod
und Leben zunichst nicht wie Frau und Mann zueinander, sondern wie “die
Welt” beider Geschlechter zum erldsbaren christlichen “Rest” der Welt,
“Hélle” zum “Himmel”, eine abstrakte Entgegensetzung des “Fremden zum
Eigenen” ist hier also entstanden. Auch hier wird freilich das Fremde oft mit
dem Weiblichen gleichgesetzt (26). In neuerer Zeit wird die religidse
Metapher hdaufig umgekehrt erlebt: die Frau lebendig, der Mann tot, also der
Tod mannlich, das Leben weiblich (27). Die Metapher verliert dadurch
nichts von ihrer Undurchdringlichkeit.

Was konnte eine Religionskritik sein, die vom Eingestindnis der Rétsel-
haftigkeit des “Todes” ausgeht? Zunéchst liegt schon im Begriff des Todes
als eines Rétsels die Voraussetzung aller Religionskritik, insofern er den
Versuch der Auflosung des Ritsels fordert. Am wenigsten religionskritisch
ist so gesehen die kapitalistische Todesvernichtungstendenz, die, wenn sie
zum Ziel kéme, das Ritsel verewigen wiirde. Schon wihrend sie wirkt, halt
sie vom Aufldsungsversuch ab. Aber die Auflésung kann lange dauern, weit
iiber unsre Lebenszeit hinaus. Daher ist diese Definition von Religionskritik
zwar grundlegend, aber nicht praktikabel genug.

Schon nach dem Gesagten ist diese Religionskritik moglich: Fremden
aller Art, Kriegsgegnern, Asylbewerbern, Nichtweissen, “Rechten”, “Lin-
ken”, zwar Kritik und Kampf zuzumuten, niemals aber, dass sie dualistisch
die Rolle von Darstellern des Todes spielen miissen. Die ausdriickliche
Thematisierung von Fremdenfeindschaft als Phdnomen religioser Todes-
darstellung tragt vielleicht schon zu ihrer Auflésung bei. Feindbilder,
Blockbildungen und Haélftensysteme haben in aller Regel diesen tédlichen
Ursprung. Sie sind immer destruktiv, auch wo das Tédlich-Andere nicht der
Vernichtung geweiht, sondern nur auf Distanz gehalten oder gar “verhim-
melt” wird.

Der “Offenbarung” widersprechend antworten

Aber nicht nur gegen den Glauben, dass es “Lebende gibt, die tot sind”, soll
Religionskritik sich richten, sondern auch gegen den Glauben, dass “die
Toten weiterleben”. Und auch hier besteht die Kritik der religiésen Vorstel-
lung nicht in threr Vernichtung, sondern im Versuch der Aufldsung (28).
Die Kritik sollte den Religionen “widersprechend antworten”. Das eben
wire die Reaktionsweise, die “auflost”, also weder ignoriert noch bloss
ableitet, aber auch nicht gehorcht (29).

Die hochentwickelten vorkapitalistischen Religionen sind Religionen
des Buches, in denen ein “Gott” sich dussert. Das sind Tote, die erkliren, sie
seien die eigentlich Lebenden, wihrend die Menschen die Toten oder mit
dem Tod vermischt seien (30). Wenn ich sage, in “Gott” hitten sich Tote an
Lebende gewandt, habe ich diesem “Gott”, der in der Schrift das Gegenteil
behauptet, bereits widersprechend geantwortet. Unter “widersprechender

WIDERSPRUCH - 26/93 77



Antwort” verstehe ich die Reaktion auf eine Fragestellung, keine der Ant-
worten zu erteilen, die in ihr schon vorgesehen waren (hier: ob ich an “Gott”
“glaube” oder nicht, wenn ja, ob ich ihm “gehorche” oder nicht), sondern die
Frage zuriickzuweisen: ihre innere Konfusion aufzudecken, sie in mehrere
Fragen aufzulosen und diese verschieden zu beantworten; darin die Aus-
gangsfrage aber auch anzuerkennen. Was ich anerkenne, ist der Charakter
der “Offenbarung”, den heilige Schriften beanspruchen. Nur die Selbstzu-
schreibung der sich Offenbarenden als “gottlich” lehne ich ab. Was sich mir
offenbart, sind vielmehr Begehren, sich liberlagernde, zur Sammelperson
“Gott” gekittete, von Toten. Es sind Forderungen von Menschen, die frither
gelebt haben und sich zu Lebzeiten schriftlich an Nachlebende gewandt
haben, was nichts andres heisst, als dass sie zu Lebzeiten als Todesdarsteller
schrieben. Durch die Erfindung der Schrift konnten Tote anfangen, sich zu
offenbaren, in Ich-Sétzen sogar. Ihr “Testament” ist eine besonders hochent-
wickelte Auffassung der Todesdarstellungs-Rolle.

Ich widerspreche aber nicht nur ihrer Selbstzuschreibung, sie “lebten”,
sondern auch ihrer Selbstzuschreibung, sie richteten “Weisungen” an mich.
In heutiger Zeit mit anderer Sprachphilosophie als sie begabt, fasse ich, was
sie mir {ibermitteln, nicht mehr als “Weisung’ auf, sondern als Fragen. Ich
unterstelle damit, dass sie sogar selbst “wollen” — ohne dies auch sagen zu
konnen —, ihrer Selbstzuschreibung moge gegebenenfalls widersprochen
werden. Auch das heisst ja Antworten. Weisung und Zuriick-Weisung: das
allein, so interpretiere ich, ist in meine Sprache iibersetzt ihr Begehren. Ich
gehe darum noch weiter und widerspreche gegebenenfalls auch dem einzel-
nen Inhalt ihrer “Offenbarung”: dessen, was sie, vermeintlich transzendent
Lebende, in Wahrheit Tote, vermeintlich fordern, in Wahrheit von mir
berichtigt haben wollen. Sie warten auf das Ende des Wiederholungszwangs
der Rituale, die sie einsetzen mussten, um ihre Todesratsel zu schiitzen, aber
nur bis sie geldst sind (31).

Die Toten in diesem Sinn sind eine “gesellschaftliche Basis”, die ich
keiner Religionskritik unterziehe. Dieser Begriff von “Basis” war der erste,
den Marx und Engels entwickelten: das Tradierte, bei dem als Gegenstand
der Bewahrung, Umarbeitung oder Vernichtung jede gesellschaftliche Ta-
tigkeit anfangt und von dem sie insofern abhiangig ist (32). Diese Abhédngig-
keit ist nur noch der Zwang, auf eine Frage zu reagieren; sie so zu beantwor-
ten, wie es in ihr schon erwartet ist, ihr zu widersprechen, d.h. sie zuriickzu-
weisen, sie zu ignorieren oder gar ihre Vernichtung zu versuchen. Dabei darf
nicht vergessen werden, dass die “Tradition” nicht nur aus den Rétseln und
Ritsellosungen der Toten besteht, sondern zuletzt vom Todesrétsel selbst
zusammengehalten wird (33).

Mir scheint, dass die Okologiekrise nur gelost werden kann, wenn wir uns
auf das Spiel von “Weisung” und Zuriick-Weisung einlassen. Den Toten
gehorchen und die Toten ignorieren, diese beiden Haltungen miissen zur
Okologiekrise gefiihrt oder wenigstens beigetragen haben, handelt es sich
doch um die Krise der Achtlosigkeit im Umgang mit der Erde: die Erde war
wiahrend der ganzen Religionsgeschichte Todesmetapher, seit Jahrtausen-

78 WIDERSPRUCH - 26/93



den ist sie Weiblichkeitsmetapher (34). Die Religionsgeschichte ist noch
nicht vorbei. Es liegt also nahe zu fragen, ob die Zerstérung der Erde sich
etwa gegen die Erde als Metapher des Todes und des Weiblichen richtet (35).
Da wir die Zerstorung als Handlung erfahren, die nicht andere, sondern wir
selbst zwangshaft ausfithren, liegt es auch nahe zu fragen, ob wir zugleich in
ihr schon eine Weisung von Toten ausfiihren. Ob also die Weisung des
“Gottes”, dem die europaische Tradition folgt, in sich widerspriichlich ist.
Dann lige in ihrer Zuriick-Weisung eine Chance.

Von “Gott” lese ich bei Amos, dass er “im Himmel sein Hochgemach
baut, auf der Erde griindet sein Geriist”. Bei Petrus, dass “der jetzige Himmel
und die jetzige Erde filir das Feuer aufgespart worden sind” (36). Was ist die
Logik dieses Palimpsests? Bei Roger Bacon, dass der “géttliche” Plan sich
eines Tages durch die Wissenschaft der Maschinen verwirklichen wiirde.
Bei Marx, dass “die tote Arbeit” die lebendige beherrsche. Wihrend ich dies
schreibe, wendet sich mein Computer an mich und erteilt mir, in einem Ich-
Satz, eine Weisung.

Rechtfertigen lasstdie Erde sich nicht. Das ist der Philosophie schon lange
bekannt (37). Es ist ja auch keine Rechtfertigung “Gottes” moglich. Keine
Theodizee, keine Geodizee. Wenn den Okologen einmal offen entgegnet
wird, die Erde zu vernichten und zu ersetzen sei das Beste, was wollen sie
dann tun? lhre einzige Chance liegt in der Riickfrage, was die Herkunft des
Begehrens oder des Zwangs der Erdvernichtung sei.

Das Kapitel neu lesen

Am schwierigsten Punkt der Analyse des Warenfetischismus in der 'Kritik
der politischen Okonomie', der Analyse der “einfachen Wertform”, streut
Marx eine Metapher ein, die man stiandig iiberliest (38). Sie folgt diesen
Sitzen: “Im Wertverhiltnis, worin der Rock das Aquivalent der Leinwand
bildet, gilt also die Rockform als Wertform. Der Wert der Ware Leinwand
wird daher ausgedriickt im Kdrper der Ware Rock, der Wert einer Ware im
Gebrauchswert der andren. Als Gebrauchswert ist die Leinwand ein vom
Rock sinnlich verschiednes Ding, als Wert ist sie 'Rockgleiches' und sieht
daher aus wie ein Rock. So erhilt sie eine von ihrer Naturalform verschiedne
Wertform”. Die Schwierigkeit besteht darin, zu begreifen, warum Marx den
paradoxen Charakter von etwas unterstreicht, das einem aus tiglicher
Praxis des Kaufens normal erscheinen muss. Nun fahrt er fort: “Ihr Wert-
sein”, das Wertsein der Leinwand, “erscheint in ihrer Gleichheit mit dem
Rock wie die Schafsnatur des Christen in seiner Gleichheit mit dem Lamm
Gottes.”

Erst indem Marx hier die Trinitét ins Spiel bringt (39), kann er deutlich
machen, was an der Wertaquivalenz paradox sein soll. Es ist eine komplizier-
te Weise, sie ins Spiel zu bringen, da Marx die paradoxe Gleichheit von Gott
Vater und Gott Sohn nicht einmal erwéhnt, sondern gleich die Konsequenz
der Angleichung von Gott Sohn und Menschengeist zieht, wie die Theolo-
gen: “aufdass der Mensch zum Gott des Menschen durch den Gottmenschen

WIDERSPRUCH - 26/93 79



hingelange”. Augustinus hat so gesprochen (40). Der paradoxe Charakter
der Trinitdt ist bewusst. Wenn wirklich die Struktur des Aquivalenztauschs
der Trinitdtsstruktur gleiche, wire das auch paradox. Dass man den Trini-
tats-Satz im Kapital tiberliest, ist aber iiberhaupt kein Wunder, denn er
antwortet auf eine Frage, die, um mit Althusser zu sprechen (41), nur einen
Fehler hat: sie ist von Marx nie gestellt worden.

Es ist die Frage, warum man die kapitalistischen Waren tberhaupt
“4quivalent” tauscht im Sinn mathemathischer Gleichungs-Gleichwertig-
keit, statt noch das Ahnliche zu tauschen wie im dlteren Tauschsystem des
“Potlatsch” (42). Da Marx seine Analyse mit dieser Unterscheidung von
Gleichung und Ahnlichkeitsrelation nicht anfangt, ist sie von vornherein
falsch angelegt. Alle Versuche, die Gleichung des Warentauschs dann noch
nachtraglich als Paradox zu lesen, miissen scheitern, weil, wie er selbst in
anderm Zusammenhang schreibt, ein Begriff, dessen Gegenstand objektiv
von nichts unterschieden ist, auch subjektiv nicht kritisiert werden kann
(43).

Wenn es tatsichlich keinen andern Warentausch gibe als den Glei-
chungstausch, hitte dieser nicht nur immer schon existiert, sondern er
miisste auch ewig weiterexistieren. Es sei denn, der Tausch selbst und der
Markt selbst wiirden abgeschafft. Aber dies kann nicht ernsthaft gedacht
werden. So kommt es zu der Ideologie, es konne nie anders getauscht werden
als auf dem “freien Markt”, der in Wahrheit aber nur ein historisch bestimm-
ter, eben der durch den Gleichungs-Tausch charakterisierte Markt ist.

Was ist am Gleichungs-Tausch das historisch Bestimmte? Das ist die
Frage, die Marx nicht stellt. Von der Antwort hingt ab, ob das Wertgesetz
und mit ihm die kapitalistische Produktionsweise je iiberwunden werden
kénnen. Denn es miisste ja gelingen, eine Alternative zur Gleichung zu
entdecken, die das “Aquivalenzprinzip” ist. Dazu miisste die Gleichung
allererst begriffen werden. Wenn es Marx' Trinititshinweis ist, der die
Antwort sein soll, stellen sich drei neue Fragen: 1. Inwiefern ist das Trinitéts-
dogma historisch bestimmt? 2. Inwiefern gibt es in der Trinitét eine Glei-
chungs-Struktur? 3. Inwiefern gibt es sie da zum ersten Mal?

Diese Fragen braucht man nur aufzuwerfen, um einen ganzen Kontinent
neuer Antworten zu entdecken. Es fallt sofort auf, dass das Christentum
gerade mit der Trinitits-Definition historisch anféngt. Seit dem Konzil von
Nicaea, 325 nach Christus, steht sie praktisch fest: “Vater” und “Sohn”, zwei
Verschiedene zwar, seien nicht dhnlich, wie die Arianer behaupten, sondern
gleich (44). Es fallt weiter auf, dass bei Nicolaus von Cusa die ersten Schritte
zur Gleichungs-Mathematik, ohne die keine gesellschaftliche Verallgemei-
nerung des Gleichungs-Tauschs zustandegekommen wire, aus einer neuen
Lektiire des Trinititsdogmas hervorgehen (45). Die “wichtige Wendung”,
schreibt Ernst Cassirer in seinem Buch iiber die Renaissance, “die Cusanus'
Lehre in dem Grundmotiv der 'Ebenbildlichkeit' des menschlichen Geistes
mit Gott vollzogen hatte”, lag darin, dass diese Ebenbildlichkeit “keinerlei
sachlich-inhaltliche 'Ahnlichkeit' zwischen ihnen mehr bedeuten kann (46).
Gleichungen gibt es erst seit dem 17. Jahrhundert, vorher war Mathematik

80 WIDERSPRUCH - 26/93



Proportionslehre gewesen. Befassung mit quantifizierten Ahnlichkeiten,
aber gerade die Proportion weist Cusanus als theologisch unangemessen
zuriick. Er postuliert dagegen die Gleichsetzung des Endlichen und Unend-
lichen (47). Die mathematische Gleichung setzt dann tatsdchlich ein Gefélle
gleich, das so tief ist wie jenes zwischen “Vater” und “Sohn”. Es ist sogar
dasselbe Gefille, in abstraktere Sprache gebracht: Grund und Begriindetes
als das Gleiche in der Kette mathematischer Gleichungen. Daher auch in
jedem Kettenteil, jeder einzelnen Gleichung. Dass es sich nicht von selbst
versteht, in Grund und Begriindetem das Gleiche zu sehen, zeigt Hegel in der
Wesenslogik (48). Heidegger fiihrt diese Sicht auf Leibniz zuriick (49), in
dem Cassirer den ersten Gleichungs-Mathematiker sieht (50). Leibniz lasst
sich auf die Problematik zuriickfiihren, die zuerst Cusanus formuliert hat.

Die Paradoxien von Hegels Wesenslogik sind bekanntlich das logische
Modell, mit dem Marx die “theologischen Mucken” des Aquivalenten-
tauschs zu begreifen sucht. So sieht man, dass sein Trinitdtshinweis gar kein
isolierter Einzelsatz ist, sondern den ganzen Duktus der Wertformanalyse
zusammenfasst. Was Marx am Aquivalententausch zeigt, ist gerade dies:
dass, wie theologisch “Vater” und “Sohn” und mathematisch “Grund” und
“Begriindetes”, so auch Jkonomisch ein Gefille gleichgesetzt ist, das
Gefille des “Allgemeinen” und “Besonderen”. Die “Wertform” des Rocks
im Unterschied zur gleichwertigen “Aquivalentform” der Leinwand besteht
namlich darin, so stellt sich zuletzt heraus, dass sie als Vorschein von Geld
funktioniert. Geld ist die “allgemeine Ware”.

Ich fasse zusammen. Wenn es das Ziel der Marxschen Werttheorie ist, die
Grenzen des grundlegenden kapitalistischen Produktionsverhéltnisses an-
zugeben, damit es liberschritten werde, dann hat Marx selbst dieses Ziel noch
nicht erreicht. Denn er erfafit den abstraktesten Ausdruck dieses Produkti-
onsverhiltnisses nicht. Das ist nicht der “Wert”, auch nicht die “abstrakte
Arbeit”, sondern “die Abstraktion” als solche, allerdings eine historisch
bestimmte Abstraktion, eben die Gleichung. Da Marx dies nicht sieht, macht
er den Fehler, nicht das “Gleiche” als solches, sondern nur die 6konomische
Anwendung des Gleichungs-Denkens einer Kritik zu unterziehen, bei der es
dann, wie er wohl bemerkt, zu “theologischen Mucken” kommt. — Wenn
man ihren theologischen Kern nicht enthiillt, wird man die Grenzen der
Gleichung nicht finden. Dieser Einsicht war Marx sogar nahe. Aber wie kann
man nach dem Religidsen im Innersten nicht nur der Okonomie, sondern
sogar der Gleichung auch nur suchen wollen? Das ist die Vorfrage, um die
es hier ging. Man braucht dazu eine religionskritische Methode, die nicht
davor zuriickschreckt, selbst absolut sinnleer scheinenden Dogmen und
Formeln auflésen zu wollen, und eine Soziologie, die in “Gkonomischer
Basis”, Religion und Tod keine wesensverschiedenen Sphiren sieht, son-
dern im Kern dasselbe.

WIDERSPRUCH - 26/93 81



Anmerkungen

1)

2)

3)

4)

5)

6)

7
8)

9)

Schon derDeutschen Ideologie gilt “die Produktion des Lebens, sowohl des eignen in der
Arbeit wie des fremden in der Zeugung” (MEW 3, 29), als ein Sachverhalt, der sich nicht
in Naturbasis und gesellschaftliche Basis auseinanderreilen 148t, da, wie Engels noch
1884 wiederholt, “die gesellschaftlichen Einrichtungen [...] durch beide Arten der
Produktion bedingt” werden (MEW 21, 27 f.).

“Insbesondere das Saatgetreide sich vom Munde abzusparen und in die Erde zu werfen
auf bloBe Hoffnung hin ist ein nicht ganz leichter Akt der Selbstiiberwindung”, der nur
mithilfe von Opferfesten und Todesmetaphern gelingt, vgl. W. Burkert, Homo Necans.
Interpretation altgriechischer Opferriten und Mythen, Berlin/New York 1972, 55 f.
Der Tod kam nur noch in Metaphern vor, woran man immerhin sieht, daB Marx das
Todesthema nicht etwa deshalb beiseite lieB, weil er mit ihm im Reinen gewesen wire.
Hegels Dialektik von “Herr und Knecht”, die um den Tod kreist, hat Marx im Begriff des
“Kapitalverhiltnisses” gerade nicht nachgebildet, aber in den Metaphern der “toten” und
“lebendigen” Arbeit, im blutsaugenden Vampirismus des Kapitals, im dimonischen
Tanz der Maschinen etc. kehrt der Tod in die Theorie zuriick — stets um auf die
gegnerische Seite projiziert zu werden.

Als fremd gilt nicht nur der Kriegsgegner. Nach C. Lévi-Strauss werden zur Représentanz
des Todes in allen Gesellschaften die herangezogen, die als “unvollkommen sozialisiert”
gelten. C. Ginzburg, der dies zitiert, fiigt den Hinweis auf ein exemplarisches Bestat-
tungsritual hinzu, in dem “Frauen und Tote stillschweigend einander angeglichen” sind
(Hexensabbat, Berlin 1990, 293).

Vgl. die Vision des Physikers und Wissenschaftshistorikers John D. Bernal, The World,
The Flesh and The Devil, London 2. Aufl.,1970. Die Gentechnik arbeitet nicht nur an der
Verldngerung des Lebens, sondern sucht kiinstliches Leben zu erzeugen, doch wohl weil
am natiirlichen Leben der Tod weder kontrolliert noch weiter hingenommen wird. In 'V,
Flussers philosophischer Futurologie tritt er nur noch, und nicht fiir alle, nach technischer
Planung ein (Angenommen, Gottingen 1989, 38 f.). Daf er schon heute “disqualifiziert”
ist, zeigt sich, so M. Foucault, Sexualitdt und Wahrheit, Frankfurt/M. 1977, 165, in einer
neuen Soziologie der Macht: “Man konnte sagen, das alte Recht, sterben zumachen oder
leben zu lassen, wurde abgeldst von einer Macht, leben zu machen oder in den Tod zu
stofSen. So erklart sich vielleicht die Disqualifizierung des Todes, die heute im Absterben
der ihn begleitenden Rituale zum Ausdruck kommt.” Als literarische Reflexion des
Themas lese ich S. Lem, Solaris ("Zerstorung dessen, was wir nicht begreifen konnen”,
143 in der Ausg. Miinchen 1983).

Die Wirtschafisethik der Weltreligionen, in Gesammelte Aufsdtze zur Religionssoziolo-
gie, Tiibingen 9. Aufl.1988, Bd. 1, 237 ff., sowie Bd. 2 u. 3; die “Zwischenbetrachtung:
Theorie der Stufen und Richtungen religioser Weltablehnung™ in Bd. 1, 536-573; in Bd.
1 auch Die protestantische Ethik und der Geist des Kapitalismus, 17-206.

Vgl. Die Wirtschaftsethik..., a.a.0., Bd. 1, 537.

Sehr beildufig 544-546, zur kapitalistischen “innerweltlichen Askese” eher Die prote-
stantische Ethik..., a.a.0.

Die Wirtschaftsethik..., a.a.0., Bd. 1, 549.

10) 8. 561,557,

11) S. 554.

12) S. 564.

13) S. 567.

14) In: Gesammelte Schriften 1V, Frankfurt/M. 1985, 100-103.

15) Zuerst 1953 in: T. Parsons et al., Working Papers in the Theory of Action, New York, 183

82

ff. Die Buchstaben AGIL stehen fiir die vier gesellschaftlichen Grundfunktionen Anpas-
sung (Okonomie), Zielerreichung (Politik), Erhaltung kultureller Muster (an Werten
orientierte Systeme; Familie) und Integration (an Normen orientierte Systeme; Recht).

WIDERSPRUCH - 26/93



16) Vgl. Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/M. 1981, Bd. 2, 360 ff. Habermas
fat Kulturerhaltung und Integration zur “Lebenswelt”, Anpassung und Zielerreichung
zum “System’ zusammen.

17) Dic “Differenzicrung der Differenzen”, schreibt Luhmann, entscheide “iiber den Grad an
'Systemheit' eines Systems”, vgl. Soziale Systeme, Frankfurt/M. 1984, 265.

18) Die Soziologie J. Baudrillards, Der symbolische Tausch und der Tod, Miinchen 1982,
140t sich nicht wie die Foucaults auf Max Weber zuriickfiihren, aber fiir Baudrillard und
Foucault sind die Arbeiten G. Batailles wichtig gewesen, der seinerseits auf den Durk-
heim-Schiiler Marcel Mauss rekurriert, vgl. Fufin. 42.

19) Vgl. Weber, Die Wirtschaftsethik..., a.a.0., Bd. 1, 567 i. Zs. m. 536 f.; zum Begriff der
“anonymen Strategie” M. Foucault, Sexualitdt und Wahrheit, a.a.0., 116; zur “strategi-
schen Wahl” als entscheidender Dimension des Diskurses vgl. Archdologie des Wissens,
Frankfurt/M. 1973,

20) In: Der Widerstreit, Miinchen 1987.

21) In: Sexualitdt und Wahrheit, a.a.0., 159 ff.

22) Vgl. OIKOS, in J. Fischer (Hrsg.), Okologie im Endspiel, Miinchen 1989, 39-55.

23) Zum Begriff der “Darstellung” vgl. A. Gehlen, Urmensch und Spétkultur, Wiesbaden
1986, 122 ff. In die Darstellungsrituale der “Primitiven” geht “eine Entscheidung zum
Dasein” ein, gerade wenn sie sich “schreckenerregender Masken und Fratzen™ bedient,
“die man letzten Endes doch nur aus der Erfahrung im Todeskampf verzerrter Gesichter
verstehen kann”, 153; der Darstellende “erlebt in gesteigerter Weise sich selbst im
Kontraste zu dem, was er verkorpert”, 146.

24) Vgl. C. Lévi-Strauss, Das wilde Denken, Frankfurt/M. 1973, 46 ff.

25) Zum Ubergang von den Jigerritualen, die sich um den heiligen Tod “des Tiers” drehen,
zu den Ritualen der Ackerbaugesellschaft, in denen die Grofle Mutter auf diesen Platz
riickt, vgl. W. Burkert, Homo Necans, a.a.0., aber auch die Mythologica von C. Lévi-
Strauss, Frankfurt/M. 1971 ff., mit ihrer Zentralfigur der “Frau des Jaguars™.

26) Wobei der Haf} aufs Weibliche vom Alten zum Neuen Testament hin offensichtlich
wichst. Die Propheten beschimpfen Israel als “Hure”, fiigen aber stets hinzu, daf3 Jahwe
auf die Riickkehr der abtriinnigen Geliebten hofft: “Darum doch werde einst ich sie
locken”, “da wirst du rufen: Mein Mann! und wirst nicht mehr rufen: Baali, mein
Gemahl!” (Hosea 2, 16 ff.) Ganz anders der Diskurs iiber die “Hure Babylon” in der
Johannes-Offenbarung.

27) Dazu M. Jager, “Man tote dieses Weib!” Frauenbilder in Strauss-Opern oder der Kampf
um die Geschlechtlichkeit des Todes, in: G. Kohn-Waechter (Hrsg.), Schrift der Flam-
men. Opfermythen und Weiblichkeitsentwiirfe im 20. Jahrhundert, Berlin 1991.

28) Solange der Tod elementar durch die Geschlechtsdifferenz “dargestellt” wird, kann diese
Auflésung schwerlich ganz gelingen, aber es miiite méglich sein, die komplexeren
Religionen auf dies Elementare zu reduzieren.

29) Zum Begriff der “widersprechenden Antwort” vgl. M. Jager, Die Regeln der Entdek-
kung, Berlin 1985 (Argument-Sonderband 137).

30) In den Biichern Moses ist Jahwe zwar der “lebendige Gott”, aber um ihm zu begegnen,
muf der Priester sich in den Jahwe “beruhigenden Duft” des Opferfeuers hiillen (z.B.
Levit. 1, 13): daraus, dafl Jahwe vom Todesduft beruhigt wird, mu8 man aufseinen Tod
schlieBen, auch wenn er ihn “Leben” nennt. Der Hebrierbrief greift auf das mosaische
Ritual explizit zuriick.

31) J. Lacan fiihrt diese Figur vor. Nachdem er Freuds “Traum von Irmas Injektion™ als
Griindungstext der Psychoanalyse vorgestellt hat, der auf die sinnlose Formel “Trime-
thylamin” hinauslaufe, interpretiert er diese Formel in eine Frage um: “Ebenso wie in
einer Analyse der Traum sich an den Analytiker richtet, so richtet Freud sich in diesem
Traum bereits an uns.” Seminar II, Olten 1980, 218.

32) Vgl. MEW 3, 38.

WIDERSPRUCH - 26/93 83



33) Das ist die Schluifolgerung aus der obigen Max Weber-Interpretation, daB die verschie-
denen Diskurse durch gemeinsamen polemischen Bezug auf den religiosen Diskurs
zusammengehalten werden und so eine “Gesellschaft” bilden.

34) Die Verkniipfung von Erde, Weiblichkeit und Tod entsteht in der Ackerbaugesellschaft.
Vgl. zur Veranschaulichung die Rituale und Mythen (Demeter, Persephone) von Eleusis,
detailliert dargestellt bei Burkert, a.a.0., 274 ff.

35) So G.Kohn-Waechter, Verkehr und Geschlecht, in: Kommune 3/93,46-51, 3. Teil von M.
Jiager/G. Kohn-Waechter, Das Verlassen der Erde, in: Kommune 1-4/93.

36) Die zweite Passage, 2. Petrus 3, 7, zwingt zu der Frage, ob ein Zusammenhang zwischen
Okologiekrise und christlicher Apokalypse-Tradition besteht, die erste, Amos 9, 6, lafit
daran zweifeln, daB3 die apokalyptische Erdfeindschaft jiidischen Ursprungs sei.

37) Die Frage nach der Legitimierbarkeit der Welt und “der Erde” durchzieht schon die
gesamte Philosophie Nietzsches. Nachdem er Gottes Tod und den Ubermenschen gelehrt
hat, sagt Zarathustra: “Ich beschwdre euch, meine Briider, bleibt der Erde treu[...]!” Vegl.
Sdmtliche Werke, Miinchen 1980, Bd. 4, 15.

38) MEW 23, 66.

39) Im dritten Buch desKapital bezeichnet Marx den Zusammenhang von Profit, Grundrente
und Arbeitslohn als “trinitarische Form, die alle Geheimnisse des gesellschaftlichen
Produktionsprozesses einbegreift” (MEW 25, 822), der Terminus hat hier aber keine
theoretische Implikation, sondern signalisiert nur, da3 eine Absurditit einer anderen
Absurditét gleiche.

40) Vgl. De civitate dei 11, 2.

41) Vgl. Das Kapital lesen 1, Reinbek 1972, 24.

42) Dieses Tauschsystem wird von Marcel Mauss, Die Gabe. Form und Funktion des
Austauschs in archaischen Gesellschaften, Frankfurt/M. 2. Auflg., 1984, dargestellt. Daf}
die Ahnlichkeitsrelation erst seit dem 17. Jahrhundert diskriminiert wird, hebt M.
Foucault in: Die Ordnung der Dinge, Frankfurt/M. 1974, 85, hervor. Dieser Hinweis war
der Startpunkt meiner bisher 6teiligen Marx-Lektiire in: Kommune 6/91, 7/91, 9/91, 12/
91, 2/92 und 4/92.

43) Vgl. MEW 25, 790 ff.

44) Vgl. H. Chadwick, Die Kirche in der antiken Welt, Berlin/New York 1972.

45) "Wenn aber unsere heiligen Lehrer die Einheit Vater, die Gleichheit Sohn und die
Verkniipfung Heiliger Geist nannten, so taten sie das wegen einer gewissen Ahnlichkeit
zu dem, was dem Verginglichen angehért”, schreibt Cusanus, vgl. Die philosophisch-
theologischen Schriften 1, Wien 1964, 223,

46) Individuum und Kosmos in der Renaissance, Leipzig und Berlin 1927, 72.

47) Vgl. zur Einfilhrung neben Cassirer auch K. Jacobi, Die Methode der cusanischen
Philosophie, Freiburg Miinchen 1969.

48) Die Relation der Gleichheit ist der Gegenstand der Wesenslogik. Ihr Resultat ist, da3 das
Wesen “sich selbst als Grund [bestimmt]” (Wissenschaft der Logik 11, Frankfurt/M. 1969,
80), wobei Grund und Begriindetes zunéchst im “formellen Grund” das Gleiche sind (97
f.). Dann kommt ihr Ungleichgleichgewicht zur Geltung und treibt die logischen Kate-
gorien zum “Begriff’ weiter. Analog treibt ein Ungleichgewicht in der Marxschen
Wertgleichung zum Geld.

49) Der Satz vom Grund, Pfullingen 1957. Heidegger hat keinen klaren Begriff von Glei-
chungs- im Unterschied zu anderer Mathematik, beobachtet aber bei Leibniz den
Durchbruch einer neuen rechnenden ratio.

50) Vgl. Philosophie der symbolischen Formen 111,2. Auflg., 1954, 417 ff.

84 WIDERSPRUCH - 26/93



	Ökonomie angesichts des Todes : religionskritische Vorüberlegungen zu einer Neulektüre des 'Kapital'

