
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Ökonomie angesichts des Todes : religionskritische Vorüberlegungen
zu einer Neulektüre des 'Kapital'

Autor: Jäger, Michael

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652101

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652101
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michael Jäger

Ökonomie angesichts des Todes

Religionskritische Vorüberlegungen zu einer Neulektüre des

'Kapital'

"Die Kritik der Religion ist die Voraussetzung aller Kritik." Aber diese
Kritik ist keineswegs, wie Marx glaubt, zu seiner Zeit schon geleistet. Man
muss sogar sagen, dass die Methode Feuerbachs, auf die Marx sich stützt, in
die Irre führt. Religion ist nicht das in den Himmel projizierte Leben. Sie ist
Auseinandersetzung mit dem Tod.

Den Begriff 'Basis' festhalten

Dass Feuerbach dies nicht sieht, ist nur die Folge der Religion, in der er selbst
sich als Denkender im 19. Jahrhundert bewegt, einer Religion derTodesver-
drängung und der puren abstrakten Lebenskraft, die sich in Vitalismus,
Energetismus und "Biopolitik" (Foucault) realisieren wird. Auch Marx und
Engels sind in diese neue Religion verstrickt, so dass sie das bloss Halbsei-
tige ihres zentralen Begriffs der "ökonomischen Basis", nur vow Leèen zu
sprechen, nicht sehen; als "Basis" bezeichnen sie ja die Notwendigkeit der
Erzeugung von Lebensmitteln und des Lebens selbst (1); und fragen sich
nicht, wie dieses Leben dem Tod abgerungen ist und sich zu ihm verhält.
Dass eine Antwort unbedingt in den Begriffder "ökonomischen Basis" hätte

eingehen müssen, der doch das schlechthin Grundlegende treffen will, sieht
man bereits daran, dass er geschichtsmächtige Tatsachen wie den Ferz/c/ü
auf Lebensmittel - Askese - und auf das Leben selbst - Todesbereitschaft
im Krieg - nicht erklären kann.

Selbst wenn die Antwort lautet, von der Frage des Todes könne das
wissenschaftliche Zeitalter absehen, wo die Bedingungen der Lebensmittel-
Produktion analysiert werden sollen, hätte die Wissenschaft doch weiterfra-
gen müssen: wie es kam, dass alle vorkapitalistischen Produktionsweisen
zwischen Ökonomie, Leben und Tod w'c/tf trennten. Auch so müsste das
Moment der AegWion des Todes, wie immer bewertet, in die De/w/i/on der
kapitalistischen Ökonomie eingehen, ähnlich wie das Moment der Negation
des vorkapitalistischen Eigentums in sie eingeht (Arbeiter als negierte
Produktionsmittelbesitzer). Man kann sich zum Beispiel eine vorkapitalisti-
sehe Ackerbaukultur ohne "Besamung", "Leben", "Tod" und "Wiederge-
burt" des Ackers, ohne entsprechende Mythen und Riten, auch Produktions-
riten, nicht vorstellen. Produktion und Ritual lassen sich hier nicht trennen
(2). Die Idee, auch ohne Ritus und Mythologie wären die Menschen einfach
aus purer "Nützlichkeit" auf den Ackerbau verfallen, oder es sei egal, mit
welcher Ideologie man ihn erfinde, kann erst im Kapitalismus aufkommen.
Sie gehört sewer Mythologie an.

Weil Marx vom Tod nicht mehr sprechen konnte (3), konnte er nicht

WIDERSPRUCH-26/93 73



plausibel machen, weshalb Ökonomie die "Basis" der Menschheitsge-
schichte und jeder Gesellschaftsordnung sein soll. Definiert man aber
Ökonomie nicht bloss als Lebensproduktion und Lebensmittelproduktion,
sondern als Produktion des FerM/Pusses von Leben nncf 7bc/ und von
Lebensmitteln und 7Wesmi'tte/n - Waffen-, dann wird jene Behauptung
vollkommen plausibel. Dann lässt sich als "Basis" nämlich das bezeichnen,
was wegen seiner undurchdringlichen von keiner Handlung
ausser der Vernichtungshandlung, wenn sie gelänge, beeinflusst werden
kann, und was daher nur umgekehrt seinerseits die Handlung beeinflusst. In
der bisherigen Menschheitsgeschichte sind "Leben und Tod" das undurch-
dringlich Rätselhafte.

In aller bisherigen Geschichte hat man diesem Verhältnis ein Schema der
Gegnerschaft überstülpt, derart, dass lebendig das Eigene oder der Quell und
die Seite des Eigenen, tot das fremde Gegnerische war, oder umgekehrt (4).
Als diese von Leben und Tod, als Kette von
Versuchen, sich so mit ihrer Rätselhaftigkeit zu arrangieren, fasse ich
"Religion" auf. Der anthropomorphe Tod ist entweder Gegner, den man
betrügt und beschwichtigt wie im Schamanismus, oder er ist Feind, den man
offen angreift wie im Christentum, oder man versucht gar seine Vernich-
tung. Die letztere Tendenz bildet sich im Kapitalismus heraus (5). Ihre
Kehrseite ist die Todesverdrängung. Alle bisherige Geschichte ist Religi-
onsgeschichte - genau deshalb wird sie von einer "ökonomischen Basis"
determiniert.

Auf Max Webers "Todesernst" rekurrieren

Die heute in Deutschland herrschenden Strömungen der Soziologie leiten
sich von Max Weber her; der aber hatte Religion, ja Religion und Tod, noch
ins Zentrum der Theoriebildung gestellt. Nicht nur in seiner berühmten
Studie über protestantische Ethik und den Geist des Kapitalismus ist das

augenfällig, sondern mehr noch in der theoretischen "Zwischenbetrach-
tung" seiner dreibändigen Religionssoziologie (6). Weber legt hier den

Begriff einer Gesellschaft dar, die aus verschiedenen, je durch besondere

Rationalitätstypen charakterisierten "Wertsphären" zusammengesetzt ist
(7). Diese Sphären werden von vornherein als "Stufen und Richtungen
religiöser Weltablehnung" thematisiert, worin schon liegt, dass jedesmal,
bei Askese und Mystik, Politik, Ästhetik, Erotik und Intellektualität, nach
der Haltung dieser Sphären zum Tod gefragt wird. Nur ausgerechnet bei der
Ökonomie wird nicht danach gefragt, aber hier steht das Phänomen der
Weltflucht und der Askese, Abtötung bei lebendigem Leib, im Mittelpunkt (8).

In den Mittelpunkt seiner Anmerkung zur politischen Sphäre stellt Weber
den Ä>7eg, weil so die Grenze zur religiösen Sphäre am schärfsten gezogen
ist: "Die Art aber, wie der Tod hier als sinnvoll erfasst werden kann, liegt
nach radikal anderen Richtungen als eine Theodicee des Todes in einer
Brüderlichkeitsreligiosität." Der Todes-Sinn des Krieges "liegt letztlich
allen Versuchen, die Eigenwürde des politischen Gewaltsamkeitsverbandes

74 WIDERSPRUCII - 26/93



zu stützen, zugrunde" (9). Wenn Weber auf £>o/z7t zu sprechen kommt,
spricht er vom "Todesernst der Geschlechterliebe" (10). Zur ,4,s//ze/z'& be-
merkt er, sie stehe mit der "magischen Religiosität" in intimster Beziehung
(11). Magie ist Verkehr zwischen Magiern und Toten. Die Sphäre der
modernen ITz.y.s'ezz.yc/z«// wird vor diesem Hintergrund konsequent durch
ihre Verdrängung der Religion "aus dem Reich des Rationalen ins Irrationa-
le" (12) charakterisiert, also durch ihre rein negative Haltung zum Todespro-
blem.

Zusammenfassend schreibt Weber: "Die 'Welt' kann, alles in allem, unter
verschiedenen Gesichtspunkten mit religiösen Postulaten in Konflikt gera-
ten. Immer ist der betreffende Gesichtspunkt zugleich der wichtigste inhalt-
liehe Richtungspunkt für die Art des Strebens nach Erlösung" (13). Daraus
hätte eine Soziologie weiterentwickelt werden können, die unter "Gesell-
schaft" einen Komplex unterschiedlicher Haltungen zum Tod und von
Verarbeitungsweisen des Todesproblems versteht. Zusammengehalten zur
Gesellschaft dadurch, dass alle Haltungen sich polemisch auf eine gese//-
•sc/zq/i/z'c/z /;e/T5c/ient/e Todeshaltung beziehen, die Weber "Religion" nennt.

Sie könnte auch "gesellschaftliche Basis" genannt werden. Webers Sicht
müsste nur darin korrigiert werden, dass heute viel eher die "Ökonomie" die
herrschende Religion ist. Die heutige Gesellschaft wird dadurch zusammen-
gehalten, dass die "ökonomisch"-kapitalistische Haltung zum Tod mit ihrer
Tendenz zur Todesvernichtung die herrschende "Wertsphäre" ist und dass

alle andern Sphären polemisch auf sie bezogen sind. Die Weber aufgreifen-
de und radikalisierende Skizze Kapz'ta/Awz« a/s Re/zgz'on von Walter Ben-
jamin (14) führt in die Richtung einer solchen theoretischen Verschiebung.

Von Parsons zu Luhmann und Habermas sind aber ganz andere
Schlussfolgerungen aus der "Zwischenbetrachtung" gezogen worden, sol-
che, in denen der Tod nicht mehr vorkommt. Gleichsam mathematisierend
verkürzt Parsons die Betrachtung auf ein Quadrat von genau vier Sphären,
das "AGIL-Schema" (15). Es wird noch von Habermas verwendet (16).
Habermas verkürzt es weiter auf zwei Sphären, "System und Lebenswelt".
Luhmann vervielfältigt die Sphären, presst sie mit seinem Entwicklungsbe-
griff der "Ausdifferenzierung" aber in ein neues Schema (17), das wahr-
scheinlich theologischen Ursprungs ist. ("Ausdifferenzierung" setzt einen
Urzustand der Einfaltung, cozzzp/z'ca/z'o, voraus, der nur als Gottesbegriff
artikuliert werden kann.) Max Weber braucht solche Unterstellungen nicht.
Er behauptet nicht, dass Krieg und Erotik/Familie später entstanden seien
als Religion, er betrachtet vielmehr ihr polemisches, also gleichzeitiges
Verhältnis zur Religion.

Die Soziologien von Michel Foucault und Jean-François Lyotard sind
diesem Ansatz viel näher (18). Webers "Wertsphären" sind bei ihnen zu
"Diskursen" weiterentwickelt. Dabei arbeitet Foucault als entscheidend für
den einzelnen Diskurs die Strategie heraus, weberisch gesprochen den

"Richtungspunkt für die Art des Strebens nach Erlösung" - wobei es sich
um "anonymes", Weber sagt "idealtypisches" Streben handelt (19): das ist
eine zwar finale, aber nicht teleologische Strategie -, während Lyotard das

WIDERSPRUCH - 26/93 75



polemische Verhältnis verschiedener Diskursarten zueinander beschreibt
(20). Da Foucault und Lyotard das Todesphänomen nzc/it ausblenden, ist es

sinnvoller, bei ihnen und nicht bei Habermas oder Luhmann anzuschliessen.
Sie stellen es zwar nicht philosophisch zur Debatte, fuhren auch Benja-

mins Postulat, den "Kapitalismus als Religion" zu studieren, nicht aus. In
diesem Sinn leisten sie keine Religionskritik. Von Nietzsches Horizont
begrenzt, kommen sie auch nicht zu einem befriedigenden Begriff von
Polemik, wie ich es weiter unten mit dem Begriff der "widersprechenden
Antwort" versuchen werde. Sie zeigen aber, in polemischer Absicht, die
gase/focAq/i/z'c/mn Fo/gen des Todesproblems: Foucaults Untersuchungen
fuhren zu jenem Begriff der "Biopolitik" (21); Lyotard äussert die Befurch-
tung, die Entwicklung der szientifischen Kultur laufe auf die Abschaffung
der Dimension von Leben und Tod, Mann und Frau hinaus (22).

Das Todesrätsel zugeben. Die vorläufige Unmöglichkeit seiner
Auflösung

Könnte nicht eingestanden werden, dass "Leben und Tod" rätselhaft sind,
wäre Religionskritik noch heute unmöglich. Das Rätsel wird keineswegs
von der modernen Medizin gelöst. Die Medizin behandelt den menschlichen
Körper als Objekt und kann deshalb mit "Leben und Tod" zwar praktisch
umgehen, aber nicht über sie sprechen. In ihrem Diskurs verschwindet
tendenziell die qualitative Differenz zwischen diesen Polen, wie überall, wo
die Wissenschaft sich eines Gegensatzpaars annimmt. Nur auf der eigene«
Seite, solange es eine solche gibt, lässt sich die Frage nach Differenz und
Verhältnis von "Leben und Tod" nicht abtun.

Alle Diskurse, die Leben und Tod subjektiv und als Gegensatz fassen,
machen sich einen Begriff vom Tod dadurch, dass sie ihn "darstellen" (23),
und zwar in lebendigen Menschen, die seine "Charaktermaske" sind. Das hat
auch zur Folge, dass der Tod selber als besondere Weise zu leben gilt,
"schattenhaft" etwa oder "in Gräbern ruhend", kurz dass es "die Toten" gibt.
Es hat aber vor allem zur Folge, dass die Lebenden selbst sich in zwei
Gruppen teilen und als "Lebende und Tote" miteinander kommunizieren.
Wir wissen beispielsweise, dass bei archaischen Begräbnissen manchmal
Ballspiele zwischen Lebens- und Todesmannschaft stattfanden (24). Der
Asket, der "sich abtötet", ist ein Todesdarsteller. Die älteste Todesdarstel-
lung ist "das Tier", die Zweitälteste "die Frau" (25).

Der geläufigste und folgenreichste, wenn auch oft nur unbewusste sub-

jektive Begri ff des Todes, damit der elementarste re/ig/öse Begriff, ist noch
heute der, dass sich der Tod zum Leben verhalte wie Frauen zu Männern.
Darin liegt die Rätselhaftigkeit des "Todes" wie auch der "Frau"; von ihnen
scheint nichts gesagt werden zu können, als dass sie aufeinander verweisen,
der Tod weiblich, das Weib tödlich sei, ausser es gibt sie gar nicht als
Verschiedene von Leben und Mann. So bilden sie zusammen den tiefsten
blinden Fleck unsrer Diskurse. Alle Religionen, die das Weibliche offen als

Todesdarstellung ansprechen, geben ihm den Status von Gegnern, die heilig

76 WIDERSPRUCH - 26/93



sind. Die entwicklungsbestimmende Haupttendenz in zwei Jahrtausenden
c/zrz'V/z'c/zer Geschichte liegt aber in der Vorstellung, dass der Tod ein Feind
ist, dem man das SäseVe unterstellt und wünscht. Hier verhalten sich Tod
und Leben zunächst nicht wie Frau und Mann zueinander, sondern wie "die
Welt" beider Geschlechter zum erlösbaren christlichen "Rest" der Welt,
"Hölle" zum "Himmel", eineabVra&te Entgegensetzung des "Fremden zum
Eigenen" ist hier also entstanden. Auch hier wird freilich das Fremde oft mit
dem Weiblichen gleichgesetzt (26). In neuerer Zeit wird die religiöse
Metapher häufig umgekehrt erlebt: die Frau lebendig, der Mann tot, also der
Tod männlich, das Leben weiblich (27). Die Metapher verliert dadurch
nichts von ihrer Undurchdringlichkeit.

Was könnte eine Religionskritik sein, die vom Eingeständnis der Rätsel-

haftigkeit des "Todes" ausgeht? Zunächst liegt schon im Begriff des Todes
als eines Rätsels die Voraussetzung aller Religionskritik, insofern er den
Versuch der /lz//7o'.î«/zg des Rätsels fordert. Am wenigsten religionskritisch
ist so gesehen die kapitalistische Todesvernichtungstendenz, die, wenn sie

zum Ziel käme, das Rätsel verewigen würde. Schon während sie wirkt, hält
sie vom Auflösungsversuch ab. Aber die Auflösung kann lange dauern, weit
über unsre Lebenszeit hinaus. Daher ist diese Definition von Religionskritik
zwar grundlegend, aber nicht praktikabel genug.

Schon nach dem Gesagten ist diese Religionskritik möglich: Fremden
aller Art, Kriegsgegnern, Asylbewerbern, Nichtweissen, "Rechten", "Lin-
ken", zwar Kritik und Kampf zuzumuten, niemals aber, dass sie dualistisch
die Rolle von Darstellern des Todes spielen müssen. Die ausdrückliche
Thematisierung von Fremdenfeindschaft als Phänomen religiöser Todes-
darstellung trägt vielleicht schon zu ihrer Auflösung bei. Feindbilder,
Blockbildungen und Hälftensysteme haben in aller Regel diesen töW/zc/ze«

Ursprung. Sie sind immer destruktiv, auch wo das Tödlich-Andere nicht der
Vernichtung geweiht, sondern nur auf Distanz gehalten oder gar "verhim-
melt" wird.

Der "Offenbarung" widersprechend antworten

Aber nicht nur gegen den Glauben, dass es "Lebende gibt, die tot sind", soll
Religionskritik sich richten, sondern auch gegen den Glauben, dass "die
Toten weiterleben". Und auch hier besteht die Kritik der religiösen Vorstel-
lung nicht in ihrer Vernichtung, sondern im Versuch der Auflösung (28).
Die Kritik sollte den Religionen "widersprechend antworten". Das eben
wäre die Reaktionsweise, die "auflöst", also weder ignoriert noch bloss
ableitet, aber auch nicht gehorcht (29).

Die hochentwickelten vorkapitalistischen Religionen sind Religionen
des Buches, in denen ein "Gott" sich äussert. Das sind Tote, die erklären, sie
seien die eigentlich Lebenden, während die Menschen die Toten oder mit
dem Tod vermischt seien (30). Wenn ich sage, in "Gott" hätten sich Tote an
Lebende gewandt, habe ich diesem "Gott", der in der Schrift das Gegenteil
behauptet, bereits widersprechend geantwortet. Unter "widersprechender

WIDERSPRUCH-26/93 77



Antwort" verstehe ich die Reaktion auf eine Fragestellung, keine der Ant-
worten zu erteilen, die in ihr schon vorgesehen waren (hier: ob ich an "Gott"
"glaube" oder nicht, wenn ja, ob ich ihm "gehorche" oder nicht), sondern die
Frage zMnïcfeuweAen: ihre innere Konfusion aufzudecken, sie in mehrere
Fragen aufzulösen und diese ver.s'c/u'er/e« zu beantworten; darin die Aus-
gangsfrage aber auch anzwerfewnew. Was ich anerkenne, ist der Charakter
der "Offenbarung", den heilige Schriften beanspruchen. Nur die Selbstzu-
Schreibung der sich Offenbarenden als "göttlich" lehne ich ab. Was sich mir
offenbart, sind vielmehr 5ege/trew, sich überlagernde, zur Sammelperson
"Gott" gekittete, vo« Toten. Es sind Forderungen von Menschen, die früher
gelebt haben und sich zu Lebzeiten scAWß/ic/r an TVac/t/eèenc/e gewandt
haben, was nichts andres heisst, als dass sie zuiefeeüen aA 7bc/e.?//arrte//er
schrieben. Durch die Erfindung der Schrift konnten Tote anfangen, sich zu
offenbaren, in Ich-Sätzen sogar. Ihr "Testament" ist eine besonders hochent-
wickelte Auffassung der Todesdarstellungs-Rolle.

Ich widerspreche aber nicht nur ihrer Selbstzuschreibung, sie "lebten",
sondern auch ihrer Selbstzuschreibung, sie richteten "Weisungen" an mich.
In heutiger Zeit mit anderer Sprachphilosophie als sie begabt, fasse ich, was
sie mir übermitteln, nicht mehr als "Weisung" auf, sondern als Frage«. Ich
unterstelle damit, dass sie sogar selbst "wollen" - ohne dies auch sagen zu
können -, ihrer Selbstzuschreibung möge gegebenenfalls widersprochen
werden. Auch das heisst ja /I«Avorte«. Weisung und Zurück-Weisung: das

allein, so interpretiere ich, ist in meine Sprache übersetzt ihr Begehren. Ich
gehe darum noch weiter und widerspreche gegebenenfalls auch dem e/nze/-

«e« /«/ifl/t ihrer "Offenbarung": dessen, was sie, vermeintlich transzendent
Lebende, in Wahrheit Tote, vermeintlich fordern, in Wahrheit von mir
AertcA fr'gt haben wollen. Sie warten aufdas Ende des Wiederholungszwangs
der Rituale, die sie einsetzen mussten, um ihre Todesrätsel zu schützen, aber

nur bis sie gelöst sind (31).
Die Toten in diesem Sinn sind eine "gesellschaftliche Basis", die ich

ferner Religionskritik unterziehe. Dieser Begriff von "Basis" war der erste,
den Marx und Engels entwickelten: c/a/z Tradierte, bei dem als Gegenstand
der Bewahrung, Umarbeitung oder Vernichtung jede gesellschaftliche Tä-

tigkeit anfängt und von dem sie inso/er« abhängig ist (32). Diese Abhängig-
keit ist nur noch der Zwang, auf eine Frage zu reagieren; sie so zu beantwor-
ten, wie es in ihr schon erwartet ist, ihr zu widersprechen, d.h. sie zurückzu-
weisen, sie zu ignorieren oder gar ihre Vernichtung zu versuchen. Dabei darf
nicht vergessen werden, dass die "Tradition" nicht nur aus den Rätseln und
Rätsellösungen der Toten besteht, sondern zuletzt vom Todesrätsel selbst
zusammengehalten wird (33).

Mir scheint, dass die Öfe/og/efeAe nur gelöst werden kann, wenn wir uns
auf das Spiel von "Weisung" und Zurück-Weisung einlassen. Den Toten
gehorchen und die Toten ignorieren, diese beiden Haltungen müssen zur
Ökologiekrise geführt oder wenigstens beigetragen haben, handelt es sich
doch um die Krise der Achtlosigkeit im Umgang mit der Erde: die Erde war
während der ganzen Religionsgeschichte Todesmetapher, seit Jahrtausen-

78 WIDERSPRUCH - 26/93



den ist sie Weiblichkeitsmetapher (34). Die Religionsgeschichte ist noch
nicht vorbei. Es liegt also nahe zu fragen, ob die Zerstörung der Erde sich
etwa gegen die Erde als Metapher des Todes und des Weiblichen richtet (35).
Da wir die Zerstörung als Handlung erfahren, die nicht andere, sondern wir
selbst zwangshaft ausfuhren, liegt es auch nahe zu fragen, ob wir zugleich in
ihr schon eine Weisung von Toten ausfuhren. Ob also die Weisung des

"Gottes", dem die europäische Tradition folgt, in sich widersprüchlich ist.
Dann läge in ihrer Zurück-Weisung eine Chance.

Von "Gott" lese ich bei Arnos, dass er "im Himmel sein Hochgemach
baut, aufder Erde gründet sein Gerüst". Bei Petrus, dass "der jetzige Himmel
und die jetzige Erde für das Feuer aufgespart worden sind" (36). Was ist die

Logik dieses Palimpsests? Bei Roger Bacon, dass der "göttliche" Plan sich
eines Tages durch die Wissenschaft der Maschinen verwirklichen würde.
Bei Marx, dass "die tote Arbeit" die lebendige beherrsche. Während ich dies
schreibe, wendet sich mein Computer an mich und erteilt mir, in einem Ich-
Satz, eine Weisung.

Ree/; (/er/ige« lässt die Erde sich nicht. Das ist der Philosophie schon lange
bekannt (37). Es ist ja auch keine Rechtfertigung "Gottes" möglich. Keine
Theodizee, keine Geodizee. Wenn den Ökologen einmal offen entgegnet
wird, die Erde zu vernichten und zu ersetzen sei das Beste, was wollen sie
dann tun? Ihre einzige Chance liegt in der Rüc/^rage, was die Herkunft des

Begehrens oder des Zwangs der Erdvernichtung sei.

Das Kapitel neu lesen

Am schwierigsten Punkt der Analyse des Warenfetischismus in der 'Kritik
der politischen Ökonomie', der Analyse der "einfachen Wertform", streut
Marx eine Metapher ein, die man ständig überliest (38). Sie folgt diesen
Sätzen: "Im Wertverhältnis, worin der Rock das Äquivalent der Leinwand
bildet, gilt also die Rockform als Wertform. Der Wert der Ware Leinwand
wird daher ausgedrückt im Körper der Ware Rock, der Wert einer Ware im
Gebrauchswert der andren. Als Gebrauchswert ist die Leinwand ein vom
Rock sinnlich verschiednes Ding, als Wert ist sie 'Rockgleiches' und sieht
daher aus wie ein Rock. So erhält sie eine von ihrer Naturalform verschiedne
Wertform". Die Schwierigkeit besteht darin, zu begreifen, warum Marx den
//arac/oxe« CV/arafaer von etwas unterstreicht, das einem aus täglicher
Praxis des Kaufens norma/ erscheinen muss. Nun fährt er fort: "Ihr Wert-
sein", das Wertsein der Leinwand, "erscheint in ihrer Gleichheit mit dem
Rock wie die Schafsnatur des Christen in seiner Gleichheit mit dem Lamm
Gottes."

Erst indem Marx hier die Trinität ins Spiel bringt (39), kann er deutlich
machen, was an der Wertäquivalenz paradox sein soll. Es ist eine komplizier-
te Weise, sie ins Spiel zu bringen, da Marx die paradoxe Gleichheit von Gott
Vater und Gott Sohn nicht einmal erwähnt, sondern gleich die Konsequenz
der Angleichung von Gott Sohn und Menschengeist zieht, wie die Theolo-
gen: "aufdass der Mensch zum Gott des Menschen durch den Gottmenschen

WIDERSPRUCH - 26/93 79



hingelange". Augustinus hat so gesprochen (40). Der paradoxe Charakter
der 7Ww?ä7 ist bewusst. Wenn wirklich die Struktur des Äquivalenztauschs
der Trinitätsstruktur gleiche, wäre das auch paradox. Dass man den Trini-
täts-Satz im ATzpitö/ überliest, ist aber überhaupt kein Wunder, denn er
antwortet auf eine Frage, die, um mit Althusser zu sprechen (41), nur einen
Fehler hat: sie ist von Marx nie gestellt worden.

Es ist die Frage, warum man die kapitalistischen Waren überhaupt
"äquivalent" tauscht im Sinn mathemathischer G/e/c/n/»gs-Gleichwertig-
keit, statt noch das Ä/z«//c/ze zu tauschen wie im älteren Tauschsystem des

"Potlatsch" (42). Da Marx seine Analyse mit dieser Unterscheidung von
Gleichung und Ähnlichkeitsrelation nicht anfängt, ist sie von vornherein
falsch angelegt. Alle Versuche, die Gleichung des Warentauschs dann noch
nachträglich als Paradox zu lesen, müssen scheitern, weil, wie er selbst in
anderm Zusammenhang schreibt, ein Begriff, dessen Gegenstand objektiv
von nichts unterschieden ist, auch subjektiv nicht kritisiert werden kann

(43).
Wenn es tatsächlich keinen andern Warentausch gäbe als den Glei-

chungstausch, hätte dieser nicht nur immer schon existiert, sondern er
müsste auch ewig weiterexistieren. Es sei denn, der Faz/sc/i .ve//;,vt und c/er

MarArt selbst würden abgeschafft. Aber dies kann nicht ernsthaft gedacht
werden. So kommt es zu der Ideologie, es könne nie anders getauscht werden
als aufdem "freien Markt", der in Wahrheit aber nur ein historisch bestimm-
ter, eben der durch den G/ez'c/nmgs-Tausch charakterisierte Markt ist.

Was ist am Gleichungs-Tausch das historisch Bestimmte? Das ist die

Frage, die Marx nicht stellt. Von der Antwort hängt ab, ob das Wertgesetz
und mit ihm die kapitalistische Produktionsweise je überwunden werden
können. Denn es müsste ja gelingen, eine Alternative zur Gleichung zu
entdecken, die das "Äquivalenzprinzip" ist. Dazu müsste die Gleichung
allererst begriffen werden. Wenn es Marx' Trinitätshinweis ist, der die
Antwort sein soll, stellen sich drei neue Fragen: 1. Inwiefern ist das Trinitäts-
dogma historisch bestimmt? 2. Inwiefern gibt es in der Trinität eine Glei-
chungs-Struktur? 3. Inwiefern gibt es sie da zum ersten Mal?

Diese Fragen braucht man nur aufzuwerfen, um einen ganzen Kontinent
neuer Antworten zu entdecken. Es fällt sofort auf, dass das Christentum
gerade mit der Trinitäts-Definition historisch anfängt. Seit dem Konzil von
Nicaea, 325 nach Christus, steht sie praktisch fest: "Vater" und "Sohn", zwei
Ferscftzet/ene zwar, seiennzc/itüTm/zc/z, wie die Arianer behaupten,sondern
g/ei'c/z (44). Es fällt weiter auf, dass bei Nicolaus von Cusa die ersten Schritte
zur Gleichungs-Mathematik, ohne die keine gesellschaftliche Verallgemei-
nerung des Gleichungs-Tauschs zustandegekommen wäre, aus einer neuen
Lektüre des Trinitätsdogmas hervorgehen (45). Die "wichtige Wendung",
schreibt Ernst Cassirer in seinem Buch über die Renaissance, "die Cusanus'
Lehre in dem Grundmotiv der 'Ebenbildlichkeit' des menschlichen Geistes
mit Gott vollzogen hatte", lag darin, dass diese Ebenbildlichkeit "keinerlei
sachlich-inhaltliche 'Ähnlichkeit' zwischen ihnen mehr bedeuten kann (46).
Gleichungen gibt es erst seit dem 17. Jahrhundert, vorher war Mathematik

80 WIDERSPRUCH - 26/93



Proportionslehre gewesen. Befassung mit quantifizierten Ähnlichkeiten,
aber gerade die Proportion weist Cusanus als theologisch unangemessen
zurück. Er postuliert dagegen die Gleichsetzung des Endlichen und Unend-
liehen (47). Die mathematische Gleichung setzt dann tatsächlich ein Gefälle
gleich, das so tief ist wie jenes zwischen "Vater" und "Sohn". Es ist sogar
dasselbe Gefalle, in abstraktere Sprache gebracht: Gr««<7 und 5egrùWete.s
als das Gleiche in der Kette mathematischer Gleichungen. Daher auch in
jedem Kettenteil, jeder emze/ne« Gleichung. Dass es sich nicht von selbst
versteht, in Grund und Begründetem das Gleiche zu sehen, zeigt Hegel in der
Wesenslogik (48). Heidegger fuhrt diese Sicht auf Leibniz zurück (49), in
dem Cassirer den ersten Gleichungs-Mathematiker sieht (50). Leibniz lässt
sich auf die Problematik zurückführen, die zuerst Cusanus formuliert hat.

Die Paradoxien von Hegels Wesenslogik sind bekanntlich das logische
Modell, mit dem Marx die "theologischen Mucken" des Äquivalenten-
tauschs zu begreifen sucht. So sieht man, dass sein Trinitätshinweis gar kein
isolierter Einzelsatz ist, sondern den ganzen Duktus der Wertformanalyse
zusammenfasst. Was Marx am Äquivalententausch zeigt, ist gerade dies:
dass, wie r/îeo/og/sc/i "Vater" und "Sohn" und martemäfoc/i "Grund" und
"Begründetes", so auch o'^ouomfsc/î ein Ge/üV/e gleichgesetzt ist, das

Gefälle des "Allgemeinen" und "Besonderen". Die "Wertform" des Rocks
im Unterschied zur gleichwertigen "Äquivalentform" der Leinwand besteht
nämlich darin, so stellt sich zuletzt heraus, dass sie als For.çcAem von G'e/<7

funktioniert. Geld ist die "allgemeine Ware".
Ich fasse zusammen. Wenn es das Ziel der Marxschen Werttheorie ist, die

Grenzen des grundlegenden kapitalistischen Produktionsverhältnisses an-
zugeben, damit es überschritten werde, dann hat Marx selbst dieses Ziel noch
nicht erreicht. Denn er erfaßt den abstraktesten Ausdruck dieses Produkti-
onsverhältnisses nicht. Das ist nicht der "Wert", auch nicht die "abstrakte
Arbeit", sondern "die Abstraktion" als solche, allerdings eine historisch
bestimmte Abstraktion, eben die Gleichung. Da Marx dies nicht sieht, macht
er den Fehler, nicht das "Gleiche" als solches, sondern nur die o'Äronom/scÄe

/f/7vven</w!g des Gleichungs-Denkens einer Kritik zu unterziehen, bei der es

dann, wie er wohl bemerkt, zu "theologischen Mucken" kommt. - Wenn
man ihren //leo/og/sc/ieu Kern nicht enthüllt, wird man die Grenzen der
Gleichung nicht finden. Dieser Einsicht war Marx sogar nahe. Aber wie kann
man nach dem Religiösen im Innersten nicht nur der Ökonomie, sondern

sogar der Gleichung auch nur suchen wollen? Das ist die Vorfrage, um die
es hier ging. Man braucht dazu eine religionskritische Methode, die nicht
davor zurückschreckt, selbst absolut sinnleer scheinenden Dogmen und
Formeln auflösen zu wollen, und eine Soziologie, die in "ökonomischer
Basis", Religion und Tod keine wesensverschiedenen Sphären sieht, son-
dem im Kern dasselbe.

WIDERSPRUCH- 26/93 81



Anmerkungen

1 Schon derDew/scAen Meo/ogie gilt "die Produktion des Lebens, sowohl des eignen in der
Arbeit wie des fremden in der Zeugung" (MEW 3,29), als ein Sachverhalt, der sich nicht
in Naturbasis und gesellschaftliche Basis auseinanderreißen läßt, da, wie Engels noch
1884 wiederholt, "die gesellschaftlichen Einrichtungen [...] durch beide Arten der
Produktion bedingt" werden (MEW 21, 27 f.).

2) "Insbesondere das Saatgetreide sich vom Munde abzusparen und in die Erde zu werfen
auf bloße Hoffnung hin ist ein nicht ganz leichter Akt der Selbstüberwindung", der nur
mithilfe von Opferfesten und Todesmetaphem gelingt, vgl. W. Burkert, A/omo Aeccms.

/nierpreZaZio« aZZgriecAiscAer Op/erriZen unrf A/pZAezi, Berlin/New York 1972, 55 f.
3) Der Tod kam nur noch in Metaphern vor, woran man immerhin sieht, daß Marx das

Todesthema nicht etwa deshalb beiseite ließ, weil er mit ihm im Reinen gewesen wäre.
Hegels Dialektik von "Herr und Knecht", die um den Tod kreist, hat Marx im Begriff des

"Kapitalverhältnisses" gerade nicht nachgebildet, aber in den Metaphern der "toten" und

"lebendigen" Arbeit, im blutsaugenden Vampirismus des Kapitals, im dämonischen
Tanz der Maschinen etc. kehrt der Tod in die Theorie zurück - stets um auf die

gegneriscAe .Seite projiziert zu werden.

4) Als fremd gilt nicht nur der Kriegsgegner. Nach C. Lévi-Strauss werden zur Repräsentanz
des Todes in allen Gesellschaften die herangezogen, die als "unvollkommen sozialisiert"
gelten. C. Ginzburg, der dies zitiert, fügt den Hinweis auf ein exemplarisches Bestat-

tungsritual hinzu, in dem "Frauen und Tote stillschweigend einander angeglichen" sind
(ï/exezzsaèèaZ, Berlin 1990, 293).

5) Vgl. die Vision des Physikers und Wissenschaftshistorikers John D. Bemal, 7"Ae JFor/i/,
TAeF/esA öiuf 7"Ae DeviZ, London 2. Aufl., 1970. Die Gentechnik arbeitet nicht nur an der

Verlängerung des Lebens, sondern sucht &ww.s///cAes Leben zu erzeugen, doch wohl weil
am /laZür/icAe« Leben der Tod weder kontrolliert noch weiter hingenommen wird. In V.
Flussers philosophischer Futurologie tritt er nur noch, und nicht für alle, nach technischer

Planung ein (Angenommen, Göttingen 1989, 38 f.). Daß er schon heute "disqualifiziert"
ist, zeigt sich, soM. Foucault, Sexwa/iZd'Z «zu/ (FaArAeiZ, Frankfurt/M. 1977, 165, in einer

neuen Soziologie der Macht: "Man könnte sagen, das alte Recht, sterben zumacAen oder
leben zu Zossen, wurde abgelöst von einer Macht, leben zu macAen oder in den Tod zu
sZq/Jen. So erklärt sich vielleicht die Disqualifizierung des Todes, die heute im Absterben
der ihn begleitenden Rituale zum Ausdruck kommt." Als literarische Reflexion des

Themas lese ich S. Lern, So/aris ("Zerstörung dessen, was wir nicht begreifen können",
143 in der Ausg. München 1983).

6) Die IFirZscAa/ZsezAik (Jen (Fe/Zre/igzozien, in Gesumme/Ze Au/sà'Zze zur Fe/igioztssozio/o-
g/e, Tübingen 9. Aufl.1988, Bd. 1, 237 ff., sowie Bd. 2 u. 3; die "Zwischenbetrachtung:
Theorie der Stufen und Richtungen religiöser Weltablehnung" in Bd. 1, 536-573; in Bd.
1 auch Die proZesZonZiscAe FzAik unrf rfer Geist rfes KupiZa/ismus, 17-206.

7) Vgl. Die IT/r/scAtf/teef/z/A:..., a.a.O., Bd. 1, 537.

8) Sehr beiläufig 544-546, zur kapitalistischen "innerweltlichen Askese" eher Die proie-
a.a.O.

9) Die (FirZscAo/ZsezAik..., a.a.O., Bd. 1, 549.

10) S. 561, 557.

11) S. 554.

12) S. 564.

13) S. 567.

14) In: Gesamme/te ScAn/tew IV, Frankfurt/M. 1985, 100-103.

15) Zuerst 1953 in: T. Parsons et al., (Forking Papers in zAe TAeorvo/AcZio», New York, 183

ff. Die Buchstaben AGIL stehen für die vier gesellschaftlichen Grundfunktionen Anpas-
sung (Ökonomie), Zielerreichung (Politik), Erhaltung kultureller Muster (an Werten
orientierte Systeme; Familie) und Integration (an Nonnen orientierte Systeme; Recht).

82 WIDERSPRUCH - 26/93



16) Vgl. 77reor/ezfes Ao/www/z/Aa/zve/z /tözzzfe//z5, Frankfurt/M. 1981, Bd. 2,360 ff. Habermas
faßt Kulturerhaltung und Integration zur "Lebenswelt", Anpassung und Zielerreichung
zum "System" zusammen.

17) Die "Differenzierung der Differenzen", schreibt Luhmann, entscheide "über den Grad an

'Systemheif eines Systems", vgl. Soz/a/e Systeme, Frankfurt/M. 1984, 265.

18) Die Soziologie J. Baudrillards, Der symèo/j'sc/ie 7imscA um/ der Tod, München 1982,
läßt sich nicht wie die Foucaults auf Max Weber zurückführen, aber für Baudrillard wirf
Foucault sind die Arbeiten G. Batailles wichtig gewesen, der seinerseits auf den Durk-
heim-Schüler Marcel Mauss rekurriert, vgl. Fußn. 42.

19) Vgl. Weber, D/e Wirt.se/ia/teet/iik..., a.a.O., Bd. 1, 567 i. Zs. m. 536 f.; zum Begriff der

"anonymen Strategie" M. Foucault, Sevua/i'lrft und WaAr/iei't, a.a.O., 116; zur "strategi-
sehen Wahl" als entscheidender Dimension des Diskurses vgl./frc/irfo/ogie des Wissens,
Frankfurt/M. 1973.

20) In: Der Wiflfers/re//, München 1987.

21) In: Sexua/irdf und WaAr/ieit, a.a.O., 159 ff.
22) Vgl. O/KOS, in J. Fischer (Hrsg.), Öko/og/e im Dnrfsp/e/, München 1989, 39-55.
23) Zum Begriff der "Darstellung" vgl. A. Gehlen, f/rmeiisc/i und Sprftkirftiir, Wiesbaden

'1986, 122 ff. In die Darstellungsrituale der "Primitiven" geht "eine £>ztec/zetöwzzg zwm
Dasein" ein, gerade wenn sie sich "schreckenerregender Masken und Fratzen" bedient,
"die man letzten Endes doch nur aus der Erfahrung im Todeskampf verzerrter Gesichter
verstehen kann", 153; der Darstellende "erlebt in gesteigerter Weise sich selbst im
Kontraste zu dem, was er verkörpert", 146.

24) Vgl. C. Lévi-Strauss, Dus wi'/rfe Denken, Frankfurt/M. 1973, 46 ff.
25) Zum Übergang von den Jägerritualen, die sich um den heiligen Tod "des Tiers" drehen,

zu den Ritualen der Ackerbaugesellschaft, in denen die Große Mutter auf diesen Platz

rückt, vgl. W. Burkert, Domo Venons, a.a.O., aber auch die Myt/io/ogi'cn von C. Lévi-
Strauss, Frankfurt/M. 1971 ff., mit ihrer Zentralfigur der "Frau des Jaguars".

26) Wobei der //a/ aufs Weibliche vom Alten zum Neuen Testament hin offensichtlich
wächst. Die Propheten beschimpfen Israel als "Hure", fügen aber stets hinzu, daß Jahwe

auf die Rückkehr der abtrünnigen Geliebten hofft: "Darum doch werde einst ich sie

locken", "da wirst du rufen: Mein Mann! und wirst nicht mehr rufen: Baali, mein
Gemahl!" (Hosea 2, 16 ff.) Ganz anders der Diskurs über die "Hure Babylon" in der

Johannes-Offenbarung.
27) Dazu M. Jäger, "Ma/z töte z/teses JJtetö/ " Frawe/tö/Afer m S/ranss-Oper/z o/fer ßfer ÄTzwz/?/

um rfi'e Gesc/i/ec/it/ic/ikeit rfes 7orfes, in: G. Kohn-Waechter (Hrsg.), Sc/in/t der D/am-
men. Op/ermyl/ieii uni/ WeiMc/ikeiteeiituiii/e im 20. JaAr/iwirfert, Berlin 1991.

28) Solange der Tod elementar durch die Geschlechtsdifferenz "dargestellt" wird, kann diese

Auflösung schwerlich ganz gelingen, aber es müßte möglich sein, die komplexeren
Religionen auf dies Elementare zu reduzieren.

29) Zum Begriff der "widersprechenden Antwort" vgl. M. Jäger, Die Rege/n rfer Dntrfek-
kling, Berlin 1985 (Argument-Sonderband 137).

30) In den Büchern Moses ist Jahwe zwar der "lebendige Gott", aber um ihm zu begegnen,
muß der Priester sich in den Jahwe "beruhigenden Duft" des Opferfeuers hüllen (z.B.
Levit. 1, 13): daraus, daß Jahwe vom Todesduft beruhigt wird, muß man aufsei'neii Tod
schließen, auch wenn er ihn "Leben" nennt. Der Hebräerbrief greift auf das mosaische
Ritual explizit zurück.

31) J. Lacan fuhrt diese Figur vor. Nachdem er Freuds "Traum von Irmas Injektion" als

Gründungstext der Psychoanalyse vorgestellt hat, der auf die sinnlose Formel "Trime-
thylamin" hinauslaufe, interpretiert er diese Formel in eine Frage um: "Ebenso wie in
einer Analyse der Traum sich an den Analytiker richtet, so richtet Freud sich in diesem
Traum bereits an uns." Seminar//, Ölten 1980, 218.

32) Vgl. MEW 3, 38.

WIDERSPRUCH - 26/93 83



33) Das ist die Schlußfolgerung aus der obigen Max Weber-Interpretation, daß die verschie-
denen Diskurse durch gemeinsamen polemischen Bezug auf den religiösen Diskurs

zusammengehalten werden und so eine "Gesellschaft" bilden.
34) Die Verknüpfung von Erde, Weiblichkeit und Tod entsteht in der Ackerbaugesellschaft.

Vgl. zur Veranschaulichung die Rituale und Mythen (Demeter, Persephone) von Eleusis,
detailliert dargestellt bei Burkert, a.a.O., 274 ff.

35) So G. Kohn-Waechter, KerAeAr und GescAZecA/, in: ATommwue 3/93,46-51,3. Teil von M.
Jäger/G. Kohn-Waechter, Das KerZassen derFrde, in: Kommune 1-4/93.

36) Die zweite Passage, 2. Petrus 3, 7, zwingt zu der Frage, ob ein Zusammenhang zwischen
Ökologiekrise und christlicher Apokalypse-Tradition besteht, die erste, Arnos 9, 6, läßt
daran zweifeln, daß die apokalyptische Erdfeindschaft jüdischen Ursprungs sei.

37) Die Frage nach der Legitimierbarkeit der Welt und "der Erde" durchzieht schon die

gesamte Philosophie Nietzsches. Nachdem er Gottes Tod und den Ubermenschen gelehrt
hat, sagtZarathustra: "Ich beschwöre euch, meine Brüder, AZe/A/derFrde treu [...]!" Vgl.
SömZZ/eAe ITerAe, München 1980, Bd. 4, 15.

38) MEW 23, 66.

39) Im dritten Buch desKapi'/aZ bezeichnet Marx den Zusammenhang von Profit, Grundrente
und Arbeitslohn als "trinitarische Form, die alle Geheimnisse des gesellschaftlichen
Produktionsprozesses einbegreift" (MEW 25, 822), der Terminus hat hier aber keine
theoretische Implikation, sondern signalisiert nur, daß eine Absurdität einer anderen
Absurdität gleiche.

40) Vgl. De civ/to/e de/ 11,2.
41) Vgl. Das Kap/laZ Zesen I, Reinbek 1972, 24.

42) Dieses Tauschsystem wird von Marcel Mauss, D/'e Gafte. Dorm und FunAzion des

^uslauscAs in arcAa/scAen Gese/ZscAa/ten, Frankfurt/M. 2. Aufig., 1984, dargestellt. Daß
die Ähnlichkeitsrelation erst seit dem 17. Jahrhundert diskriminiert wird, hebt M.
Foucault in: Die Ordnung derDinge, Frankfurt/M. 1974, 85, hervor. Dieser Hinweis war
der Startpunkt meiner bisher öteiligen Marx-LeA/ure in: Kommune 6/91, 7/91, 9/91, 12/

91, 2/92 und 4/92.

43) Vgl. MEW 25, 790 ff.
44) Vgl. H. Chadwick, DZe K/rcAe in der an/ZAen JFeZ/, Berlin/New York 1972.

45) "Wenn aber unsere heiligen Lehrer die Einheit Vater, die Gleichheit Sohn und die

Verknüpfung Heiliger Geist nannten, so taten sie das wegen einer gewissen Ähnlichkeit
zu dem, was dem Vergänglichen angehört", schreibt Cusanus, vgl. Die pAZZosopA/scA-

f/zeo/ogwc/re« »Sc/iri/te/f I, Wien 1964, 223.

46) .Individuum und Kosmos in der Renaissance, Leipzig und Berlin 1927, 72.

47) Vgl. zur Einführung neben Cassirer auch K. Jacobi, Die AZe/Aode der cusaniscAen

PAi'ZosopAi'e, Freiburg München 1969.

48) Die Relation der Gleichheit ist der Gegenstand der Wesenslogik. Ihr Resultat ist, daß das

Wesen "sich selbst als Grund [bestimmt]"(TI7ssenseAa/l deriog/AII, Frankfurt/M. 1969,

80), wobei Grund und Begründetes zunächst im "formellen Grund" das Gleiche sind (97

f.). Dann kommt ihr Ungleichgleichgewicht zur Geltung und treibt die logischen Kate-
gorien zum "Begriff' weiter. Analog treibt ein Ungleichgewicht in der Marxschen

Wertgleichung zum Geld.

49) Der Satz vom Grund, Pfullingen 1957. Heidegger hat keinen klaren Begriff von Glei-
chungs- im Unterschied zu anderer Mathematik, beobachtet aber bei Leibniz den

Durchbruch einer neuen rechnenden ra/zo.

50) Vgl. PAz'ZosopA/e der symAoZiscAen Formen 111,2. Aufig., 1954, 417 ff.

84 WIDERSPRUCH - 26/93


	Ökonomie angesichts des Todes : religionskritische Vorüberlegungen zu einer Neulektüre des 'Kapital'

