
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Eingedenken und Erlösung : die Aktualität von Walter Benjamins
theologischem Materialismus

Autor: Thielen, Helmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652027

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652027
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helmut Thielen

Eingedenken und Erlösung
Die Aktualität von Walter Benjamins theologischem Materialismus

Die Kritische Theorie am Institut für Sozialforschung in Frankfurt am Main,
dem Benjamin als externer Mitarbeiter angehörte, war seit den dreissiger
Jahren bestimmt durch das Interesse an einer befreiten, gerechten und
versöhnten Gesellschaft angesichts eines Zusammenhanges von entsetzli-
chen Enttäuschungen. Niederlage und Selbstzerstörung der Befreiungsbe-
wegungen in jener Zeit waren ihre Geburtshelfer. Benjamin hat versucht, der

Verzweiflung darüber die Gestalt einer Hoffnung zu geben für die Anderen,
die Erniedrigten und Gedemütigten, Verelendeten und Ausgebeuteten. In
den unschwer zu entdeckenden Ähnlichkeiten zwischen den Katastrophen
in seiner Zeit, in der ersten Hälfte des 20.Jahrhunderts, und denen an seinem
Ende, in unseren Tagen, ist nun der Gegenwartsbezug des Denkens von
Benjamin zu sehen. So erkennen wir unsere heutige Situation mit ihrer
Aufgabe eines ganz neuen Beginnens wieder in derjenigen Benjamins und
in der Antwort, die er im Angesicht des allgemeinen und des nahenden

eigenen Todes (1940 auf der Flucht vor dem Faschismus) gegeben hat.

Puppe und Zwerg - Löschblatt und Tinte

Benjamin war davon überzeugt, dass eine wahre Revolution nur gelingen
kann, wenn der Historische Materialismus, als dessen Aufgabe er sie be-
trachtete, aus einem fAeo/ogiscAen Funr/awewt heraus neu bestimmt würde.
Dieses von ihm ins Auge gefasste neue Verhältnis von Theologie und
Historischem Materialismus hat er allegorisch in den "geschichtsphiloso-
phischen Thesen" und in den Aufzeichnungen zu ihnen als Puppe und
Zwerg respektive als Löschblatt und Tinte gedacht.

In der ersten seiner Thesen über den Begriff der Geschichte vergleicht
Benjamin die Auseinandersetzung um die richtige Einrichtung des gesell-
schaftlichen Lebens mit einer Schachpartie. (1) In der Zweiten, sozialisti-
sehen und in der Dritten, kommunistischen Internationale, will er mit dem
Gleichnis sagen, ist der Marxismus zu einer leblosen Puppe verkommen.
Auf sich gestellt, hat er keine Chance, muss untergehen. Daher kann er den

gesellschaftspolitischen Gegner am Schachbrett der Geschichte nur endgül-
tig schlagen, wenn ihm ein buckliger Zwerg dient: die Theologie. Unbescha-
det ihrer beider Inferiorität unterscheidet Puppe und Zwerg allerdings, dass

dieser, also die Theologie, insgeheim "ein Meister im Schachspiel" ist: in den

politischen Kämpfen um Befreiung. Gegenüber dem Historischen Materia-
lismus im Ganzen führt Benjamin die 77/eo/ogie und damit, ohne sie zu

nennen, deren Wahrheitsgehalt: die Offenbarung, als die e«t.vc/jeü/e«c/e

Swè/eÂJe&ene ein. Was nun vom Historischen Materialismus her als eine
Indienstnahme der Theologie erscheint, das ist in Wirklichkeit das unsicht-
bare Lenken der kontingenten Geschichte aus einer verborgenen Wirklich-

56 WIDERSPRUCH - 26/93



keitsdimension heraus. Andererseits ist die Theologie, der diese entschei-
dende Aufgabe zukommt, nicht nur verborgen im Geschichtsgang, den
theoretisch der Historische Materialismus zu entschlüsseln beansprucht. Sie
ist auch ein buckliger Zwerg: entstellt und verkrüppelt ähnlich wie der
Marxismus.

Dieses Bild von der Theologie zeichnet Benjamin in einer durchaus
doppelten Hinsicht. Zum einen teilt er selbstverständlich die Position der
aufklärenden Religionskritik. Was einmal die Wahrheit der Theologie war,
hat sich erwiesen als entstellt bis zur Unkenntlichkeit und Gleichgültigkeit.
Doch gibt es noch eine andere Seite. Diese hat schon Marx gesehen: "Das
religiöse Elend ist in einem der Ausdruck des wirklichen Elendes und in
einem die Protestation gegen das wirkliche Elend." (2) Aber Marx betrach-
tete das Element der "Protestation" als untergeordnet innerhalb des ideolo-
gischen, herrschaftsstabilisierenden Gesamtcharakters der Religion. Benja-
min aber spricht der theologischen Reflexion des Glaubens eine mögliche
autonome, besondere und unverzichtbare Erkenntniskompetenz zu. So wie
in der scheinbaren Torheit des Glaubens sich die Wahrheit verbirgt, so ist
umgekehrt "dieser Welt Wahrheit Torheit bei Gott." (1 .Kor. 3, 19) Mit
dieser Antwort hatte bekanntlich Paulus die Ideologie der Sklavenhalterge-
Seilschaft konfrontiert, von der her ihn die griechischen Philosophen im
Streitgespräch auf dem Aeropag zu Athen zu kritisieren wähnten. Theologie
und vor allem Offenbarung als ihr "Gegenstand" sind entstellt auch durch
den Verblendungszusammenhang der falschen Welt. Ihr gegenüber ist
gerade die Verkrüppelung eine Chiffre der Wahrheit. Die .S/Jwren //er tfege
zw/n Gwten - die in der jeweiligen Zeitsituation "schwache messianische
Kraft" (1/2, 694) - sind in dem gegeben, was in den Augen der unerlösten
Welt klein und hässlich ist. Sie leben in den Erniedrigten, Beleidigten,
Ausgestossenen, Unterdrückten, Ausgebeuteten, als Menschen- und als
Naturwesen: "Die Elemente des Endzustandes liegen nicht als gestaltlose
Fortschrittstendenz zutage, sondern sind als gefährdetste, verrufenste und
verlachte Schöpfungen und Gedanken tief in jeder Gegenwart eingebettet".
(II/l, 75)

Benjamins Bild vom buckligen Zwerg symbolisiert also einmal die
Erkenntnisse der neuzeitlichen Kritik an der Religion. Zugleich aber revi-
diert er diese Kritik, indem er die Verkrüppelung von Glaube und Theologie
zuerst der verkehrten Welt selbst anlastet und nicht der Wahrheit der
Religion. Deren Entstellungen sind den Strukturen von weltlicher a-religiö-
ser Herrschaft geschuldet. Diese Strukturen haben sich in die realen, ge-
schichtlichen Gestalten des Glaubens zutiefst eingesenkt. Sie widerspre-
chen seiner Wahrheit, die aber zugleich auch erhalten geblieben ist gerade in
ihrem Zwergencharakter, statt blosser Trug zu sein. Er ist vielmehr ihr
We/ôen</es Geheimnis. Es verdankt sich sowohl ihrer Eigenart als Gottes
Offenbarung wie den Verstümmelungen, mit denen die Welt diese Offenba-
rung abgewehrt und entfremdet hat.

Von der Art und Weise, wie der bucklige Zwerg Theologie der leblosen
Puppe des historischen Materialismus zur Hilfe kommen soll, hatte Benja-

WIDERSPRUCH - 26/93 57



min eine ganz besondere Vorstellung. Er hat sie in einem Bild in den

Aufzeichnungen zu den geschichtsphilosophischen Thesen ausgedrückt:
"Mein Denken verhält sich zur Theologie wie das Löschblatt zur Tinte. Es

ist ganz von ihr vollgesogen. Ginge es aber nach dem Löschblatt, so würde
nichts, was geschrieben steht,übrig bleiben." (1/3,1235) Sich mit Theologie
vollsaugend, wird also von ihr der Historische Materialismus entscheidend
verändert. Zugleich aber soll Theologie darin vollständig verschwinden.
Denn Benjamin will mit dieser theologische Schärfung des Historischen
Materialismus ja nicht hinter die Einsichten der neuzeitlichen Religionskri-
tik zurückgehen.

Kapitalismus als Religion

Wie wir sahen, hat Benjamin das kritische Potential der Theologie gegen die

Puppe des realexistierenden Historischen Materialismus gewendet. Aber
darüber hinaus bestimmt er den Kapitalismus selbst als Religion in den

nachgelassenen Fragmenten. Sein programmatischer Entwurf birgt höchst
konzentriert eine grosse Theorie. In der Kritik der politischen Ökonomie
findet sich der Ansatz zu dieser gleichsam theologisch inspirierten Religi-
onskritik unter dem Titel Der Fehsc/ic/mraDer t/er ILare ««t/ sein GeAe/m-
n/s in Marx' Kap/ta/ (3). Den Marxschen Gedanken nimmt Benjamin auf
und bezieht sich dann kritisch auf Max Weber. Dessen Position einer
innerreligiösen Bedingtheit des modernen Kapitalismus radikalisiert er,
indem er die protestantische Ethik als seine religiöse Substanzbestimmt. Mit
diesem Ansatz ist Benjamin ein Vorläufer der Kritik am religiösen Wesen
des Kapitalismus in der zeitgenössischen TTieo/og/e t/er Re/re/««g. (4)
Im Einzelnen hebt Benjamin "drei Züge" hervor, die "schon der Gegenwart
an dieser religiösen Struktur des Kapitalismus erkennbar sind" (VI, 100). Es

handelt sich um ihn als unmittelbaren und extremen Opyèrfet//, um die Dauer
und Unendlichkeit der Opfer und um die immer tiefere Verschuldung statt
Entsühnung als ihre Folge: "Erstens ist der Kapitalismus eine reine Kultre-
ligion, vielleicht die extremste, die es je gegeben hat er kennt keine
spezielle Dogmatik, keine Theologie. Damit hängt ein zweiter Zug der
kapitalistischen Religion zusammen: die permanente Dauer des Kultus. Der
Kapitalismus ist die Zelebrierung eines Kultus sans rêve et sans merci. Es

gibt da keinen 'Wochentag', keinen Tag, der nicht Festtag in dem fürchter-
liehen Sinne der Entfaltung allen sakralen PompesQ der äussersten Anspan-
nung des Verehrenden wäre. Dieser Kultus ist zum dritten verschuldend.
Der Kapitalismus ist vermutlich der erste Fall eines nicht entsühnenden,
sondern verschuldenden Kultus Ein ungeheures Schuldbewusstsein,
das sich nicht zu entsühnen weiss, greift zum Kultus, um in ihm diese Schuld
nicht zu sühnen, sondern universal zu machen". (VI, 100/101) Angesichts
ihrer offenkundigen Aktualität, die innerhalb des heute erreichten Globalzu-
Standes des Kapitalismus mit dem Zurückschlagen des Opferganges der
"Dritten Welt" über die ehemalige Zweite auf die Erste Welt gegeben ist -
in den konvulsivischen Zuckungen der Wirtschaftsentwicklung und in den

58 WIDERSPRUCH - 26/93



Explosionen von neuer Armut und Gewalt - ist dieser Benjaminschen
Analyse nichts hinzuzufügen.

Hinsichtlich der neoliberalen Wirtschaftslehren von Samuelson über
Friedman bis Hayek sprechen die lateinamerikanischen theologischen Kri-
tiker von einer apologetischen 77?eo/og/e r/es Mar/:/es. In dieser Markttheo-
logie ist jene religiöse Spannung aufgelöst, die den problematischen Gehalt
der traditionellen Dogmatik ausmacht. Es ist die Spannung zwischen dem
messianischen Moment, das in dieser Theologie zum Schein verkommen ist,
und dem apokalyptischen, das nicht mehr relativ als Durchgangsstadium
gefasst wird, sondern als absoluter Endzustand, der überdies noch messia-
nisch aufgeladen wird. Die Bahn der Zerstörung, die die Kapitalbewegung
zieht, wird von den neoliberalen Lehren selbst zum Heilsweg erklärt. Die
Theologie des Marktes ist apokalyptisch und messianisch, jedoch mit einer
spezifischen Differenz: Ihre Apokalyptik ist real, ihre Messianität aber
formal und leer. Ganz komplementär beschreibt nun Benjamin diesen Zug
der Religion des Kapitalismus: "Es liegt im Wesen dieser religiösen Bewe-
gung, welche der Kapitalismus ist(,) das Aushalten bis ans Ende den
erreichten Weltzustand der Verzweiflung auf die gerade noch gehofft wird.
Darin liegt das historisch Unerhörte des Kapitalismus, dass Religion nicht
mehr Reform des Seins, sondern dessen Zertrümmerung ist. Die Auswei-
tung der Verzweiflung zum religiösen Weltzustand aus dem Heilung zu
erwarten sei." (VI, 101)

Sowohl von Benjamin wie von der Theologie der Befreiung wird das

Kapital hier erkannt als abstrakter Gott. Seine Verwertung ist ein extremer
Opferkult. Heute ist er das in einem doppelten Sinne. Zunächst opfert er an
den Menschen, die des zweifelhaften Privilegs teilhaftig werden, sich als
Ware Arbeitskraft bloss in einem entfremdeten Dasein zu erhalten, dasjenige
an ihrem Leben, was in dieser Bestimmung nicht aufgeht: die Möglichkeit,
als lebendige Person in Gemeinschaft ein sinnerfülltes Leben zu führen.
Zugleich aber und zunehmend opfert er diejenigen, die wen er aus diesem
Wirtschaftskreislauf aussperrt oder indem er von vornherein den Zugang
verweigert.

Schliesslich fasst Benjamin Nietzsches f/èe/wensc/ien als Allegorie der
zerstörerischen Kapitalbewegung. Im geschlossenen System des totalen
Marktes muss der Mensch alle Hoffnung auf ein anderes Leben fahren
lassen. Es bleibt ihm nur noch übrig, diese ausweglose Verzweiflung zu
glorifizieren und sich mit ihr zu identifizieren: "Gottes Transzendenz ist
gefallen. Aber er ist nicht tot, er ist ins Menschenschicksal einbezogen.
Dieser Durchgang des Planeten Mensch durch das Haus der Verzweiflung
in der absoluten Einsamkeit seiner Bahn ist das Ethos das Nietzsche be-
stimmt. Dieser Mensch ist der Übermensch, der erste, der die kapitalistische
Religion erkennend zu erfüllen beginnt Der Gedanke des Übermen-
sehen verlegt den apokalyptischen 'Sprung' nicht in die Umkehr, Sühne,
Reinigung, Busse, sondern in die scheinbar stetige, in der letzten Spanne
aber sprengende, diskontinuierliche Steigerung. Der Übermensch ist der
ohne Umkehr angelangte, der durch den Himmel durchgewachsene, histo-

WIDERSPRUCH - 26/93 59



rische Mensch. Diese Sprengung des Himmels durch gesteigerte Mensch-
haftigkeit, die religiös (auch für Nietzsche) Verschuldung ist und bleibt),)
hat Nietzsche pr(ä)judiziert. Und ähnlich Marx: der nicht umkehrende
Kapitalismus wird mit Zins und Zinseszins, als welche Funktion der ScAwW

(siehe die dämonische Zweideutigkeit dieses Begriffs) sind, Sozialismus."
(VI, 101/102) Mit der letzten Bemerkung schliesst Benjamin den Bogen zur
Kritik der marxistischen Sozialismuskonzeption als ein Fortschreiten ver-
möge der "Errungenschaften" des Kapitalismus.

Die Dialektik der Profanierung

Benjamin hat die Dialektik von Theologie und Marxismus unter der Über-
schrift Profanierung vor allem als Verlebendigung des Marxismus durch
Theologie gefordert, aber so, dass sie in ihm verschwindet wie eben die Tinte
im Löschblatt. Wenn aber der Historische Materialismus erst durch Theolo-
gie zu seinem inneren Wesen gebracht wird, dann ist Mater/fl/A/nus ein s/c/r
se/Z>V /w/sxvers/e/fenr/er //egn'/f Sein inneres Wesen ist dann immer schon

Theologie: Wissen von den Wegen der Erlösung und den vorgängigen der
Schöpfung und der Offenbarung, um Franz Rosenzweigs theologische
Begriffe zu benutzen (5), in der materiellen Welt als dem Ort und Substrat
(oder Medium) dieses Weges.

Adorno hat diesen "theologischen Glutkern" (zit. in V/2, 1130) des
Historischen Materialismus negativ zu fassen versucht. Mit Horkheimer ist
er der Auffassung, es gebe "nur einen Ausdruck für die Wahrheit: den
Gedanken, der das Unrecht verneint" (6). Für solche radikale Gesellschafts-
kritik sind die theologischen Ideen der Erlösung und Versöhnung ein
erkenntnistheoretisches Apriori. Schliesslich kommt "der Materialismus
mit der Theologie dort überein, wo sie am materialistischsten ist: seine
Sehnsucht wäre die Auferstehung des Fleisches" (7). Benjamin hat dieses

Programm als Profanierung der Theologie übernommen, aber ausgedehnt
auf das, was er "profane Erleuchtung" nannte. Die Tinte, um im Bilde zu
bleiben, ist nurmehr in der Art des Löschblattes wirksam, das sich von ihr
vollgesogen hat.

Das Beispiel der Religionskritik am Kapitalismus hat gezeigt, dass Ben-
jamins Gedanke einer Vermittlung von Theologie und Materialismus durch-
aus in beiden Richtungen gelesen werden kann. Nicht allein verlebendigt
Theologie den Marxismus, führt ihn auf sein inneres geistiges Wesen zurück.
Vielmehr verwandelt Religionskritik auch Glaube und Theologie so, dass sie

ihre Selbstentfremdung verlieren und diese Kritik zu einem Teil ihres inneren
Wesens wird. Darin stimmt Benjamin mit der Religionskritik in der Theologie
von Karl Barth und derjenigen der Theologie der Befreiung überein.

Wenn das nun so ist, dann entfällt der entscheidende Grund für die
besondere Form, die die Profanierung der Theologie bei Adorno und bei
Benjamin angenommen hat. Die Profanierung als solche bleibt. Das Lösch-
blatt Leben in dieser Welt saugt sich voll mit der Tinte des Glaubens und der
Theologie. Aber diese Tinte verschwindet nicht mehr darin. Auch sie bleibt.

60 WIDERSPRUCH - 26/93



Denn damit das Löschblatt sich theologisch vollsaugen - Theologie in den
Dienst des Historischen Materialismus stellen - kann, darf erstens die Tinte
selbst nicht versiegen. Zweitens verbietet es sich vor allem deshalb, den

Vorgang als einmalig zu denken, weil der säkulare Geschichtsprozess
unmöglich absolut in Gott hineingezogen und also auch seine philosophi-
sehe Reflexionsgestalt niemals vollständig und unmittelbar mit theologi-
scher Wahrheit zusammenfallen kann. Auch eine mögliche andere Révolu-
tion löscht die Differenz zur Sphäre Gottes niemals aus. Das erörtert
Benjamin selbst im theologisch-politischen Fragment (II, 203, 204). Darum
kommt, was Benjamin sich als das Verschwinden von Theologie in histo-
risch-materialistischer Erkenntnis denkt, niemals zu einem Ende. Es bleibt
eine beständige Aufgabe. Vor allem aber setzt es voraus, dass der Tinten-
fisch als Quelle der Tinte anerkannt wird: Gott als Grund des geoffenbarten
Wahrheitsgehalts. Die Tinte bleibt als Fortbestehen der Theologie, die diese
Zusammenhänge bedenkt, und als Leben des Glaubens, das ihr zugrunde
liegt. Er ist die Kultivierung der Seele des Einzelnen und der Beziehungswelt
der Gemeinschaften im Umgang mit Gott.

Diese Konzeption ermöglicht es schliesslich, die verkürzte Profanierung
bei Adorno und die falschen Profanierungen, die Benjamin unterlaufen sind,
zu vermeiden: die Verkürzung auf ein erkenntnistheoretisches Apriori, die
Rauschmitteleinnahme als mystische Erfahrung, die kommunistische Ge-
wait als rein und göttlich, die entfesselte Naturbeherrschung als Versöhnung
mit ihr. Diese falschen Profanierungen von Glaube und Theologie sind die
Konsequenz der Forderung gewesen, sie hätten im weltlichen Leben ganz
aufzugehen. Entscheidend ist nun, dass sich die Perspektive einer Restituti-
on von Glaube und Theologie, in der wir mit Benjamin über ihn hinausge-
hen, nicht ergibt als Abmilderung der Religionskritik zugunsten der Tom
der Re/;'g/o7!. Denn sie wird allein ermöglicht, indem Religionskritik radika-
lisiert wird zu einem mneren Moment von Glauben und Theologie selbst.
Somit trägt sie die Schichten der falschen Religiosität ab und legt sie ihren
darunter verschütteten Gehalt frei. Das sind die uns erscheinenden Offenba-
rungen von Gottes verborgen bleibender Liebe.

In dieser Bedeutung können wir Marxens Religionsritik neu lesen: "Die
Kritik (der Religion, H.T.) hat die imaginären Blumen an der Kette zer-
pflückt, nicht damit der Mensch die phantasielose, trostlose Kette trage,
sondern damit er die Kette abwerfe und die lebendige Blume breche." (8)
Das Leben des Glaubens aus der Liebe des lebendigen Gottes heraus ist eben
die schönste unter den lebendigen Blumen, ist mit ihnen allen verschwistert,
ermöglicht es, sie alle zu "pflücken" und vor allem, die trostlose Kette wie
den falschen Trost abzuwerfen. Dieser Gehalt als solcher bedarf nicht der
Kritik. Denn er ist die Grundlage aller echten Kritik.

Eingedenken: die Erkenntnistheorie einer anderen Revolution

Werkgeschichtlich betrachtet, hat sich Benjamins Verhältnis zur Theologie
in drei Phasen entfaltet. Auf eine unmittelbar theologisch-metaphysische

WIDERSPRUCH-26/93 61



Phase in den frühen Schriften, in der offen von der konstitutiven Bedeutung
von Gott und Gottes Wort noch die Rede war, folgte dann jene der versuch-
ten materialistischen Transformation theologischer Gehalte unter dem Titel
Pro/anlerung, angepasst an Adornos Programm einer rein negativen Theo-
logie als totaler Gesellschaftskritik. Nach seinem "Erwachen aus dem
Schock des Hitler-Stalin-Paktes", wie Scholem sagte, näherte sich Benjamin
wieder theologischem Denken, aber in der Absicht, eben dadurch geschieht-
liehe Erkenntnis und Praxis auf das Interesse an radikaler Befreiung zu
beziehen. Diese letzte Gestalt, dargestellt vor allem in den Thesen Üi>er efen

Segrz/fr/er GescAz'c/ite (1/2, 692f.) und in Teilen des "Passagen-Werks" (V/
1,2), kann als die Perspektive einer Synthese der beiden vorangehenden
aufgefasst werden. Gottes Wort im Menschen kehrt wieder, aber so, wie es

nach dem Durchgang durch die Profanierung erscheint: als Eingedenken in
der schärfsten Kritik am geschichtlichen Fortschritt als Katastrophe und im
Blick auf die Spuren und Chancen für einen radikalen Abbruch der Katastro-
phe hin zum Erwachen des Glücks im Lichte der Erlösung - als Kommen des

Messias. In der Konzeption desiszngecfenfe/w erreicht Benjamins Verhältnis
zur Theologie ihren Abschluss.

Das Benjaminsche Eingedenken, so lässt sich sagen, erlaubt es, eine ganz
besondere Erfahrung zu machen. Es "modifiziert", was "die Wissenschaft
festgestellt hat". Es kann "das Unabgeschlossene (das Glück) zu einem
Abgeschlossenen und das Abgeschlossene (das Leid) zu einem Unabge-
schlossenen machen. Das ist Theologie." (V/I, 589) Das Leid der Vergan-
genheit wird - ohne es materiell rückgängig machen zu können - zu einem
Unabgeschlossenen. Denn jede Gegenwart enthält die Möglichkeit, dass in
ihr diese Form des Leides abgeschafft und mit Bezug aufdie Vergangenheit
widerrufen wird. Andererseits wird das unabgeschlossene, nämlich in Ver-
gangenheit und Gegenwart immer vom Untergang bedrohte Glück zu einem
abgeschlossenen unzerstörbaren Moment. Es trug, wie gebrochen seine
Realität im Augenblick seiner Wirklichkeit auch gewesen sein mochte, und
sei sie bloss eine Sekunde lang aufgeblitzt, als autonom und als Moment von
Ewigkeit seinen Zweck in sich. Und es kann gegenwärtig fortgesetzt und
erfüllt werden in einer messianischen Perspektive.

Eïngecfen&en wirf EV/ösMng sind die Dimensionen einer spezifischen
Dialektik. Das eine ist die eher theoretische, das andere die eher praktische
Seite. Eingedenken ist ein Moment der Erlösung und ihrer profanen Seite:
der Revolution. Es ist vor allem die Rettung der Chancen der Befreiung und
des Glücks in Vergangenheit und Gegenwart vor dem interessierten Verges-
sen, das Teil der Unterdrückung ist, um sie in die Praxis der Kämpfenden
hineinzustellen. Idealiter ist das Eingedenken das Bewusstsein der kämpfen-
den Gemeinschaft von der Möglichkeit der Erlösung inmitten von prakti-
sehen Perspektiven, in denen sie sich bemerkbar macht. Eingedenken ist der
Erkenntnisweg, ohne denjene Praxis nicht möglich ist, der ihr also angehört:
theoretische Praxis oder Theorie als Praxis.

Die Form dieses Eingedenkens ist eine spezifische DiaIektik:Dza/e^/;A:im
ÄiV/stanz/. Stillstand meint hier zunächst nicht das Ende der Dialektik,

62 WIDERSPRUCH - 26/93



sondern eine gegenüber der Hegeischen und auch der Marxschen noch
einmal zugespitzte Form. Die Stille der Dialektik im Stillstand schafft
allererst den Raum, in dem die in Vergangenheit und Gegenwart unterdrück-
ten Momente des richtigen Lebens frei zu einer Synthesis zusammenkom-
men können. Sie lässt endlich das Ganze des bisherigen vor-geschichtlichen
Kontinuums von Herrschaft hinter sich. Die Stillstellung des historisch-
politischen Geschehens im Gedanken ist ein Unterbrechen, Abbrechen,
Heraussprengen und Neuzusammensetzen im Verhältnis zur geschichtli-
chen Verkettung der Ereignisse. "Die echte Geschichtsschreibung
sprengt ihn (ihren Gegenstand, H.T.) aus dem geschichtlichen Verlauf
heraus." (1/3, 1242) Durch dieses ^«/sprenge« des Kontinuums der Ge-
schichte (1/2, 701) und durch eine "messianische Stillstellung des Gesche-
hens" konstruiert Eingedenken aktiv eine "revolutionäre Chance im Kampfe
für die unterdrückte Vergangenheit" (703).

Denn: "Dem historischen Materialismus geht es darum, ein Bild der

Vergangenheit festzuhalten, wie es sich im Augenblick der Gefahr dem
historischen Subjekt unversehens einstellt" - eine "Erinnerung wie sie

im Augenblick einer Gefahr aufblitzt" (2, 695). Diese Gefahr hat zwei
Aspekte: Zuerst droht ein erneuter Sieg derselben oder einer anderen
herrschenden Klasse, eine Verlängerung des Kontinuums der Geschichte als

Totalität der Unterdrückung. Darin eingelagert ist eine spezifische Gefahr
für die Möglichkeit des Eingedenkens als der wahren Geschichtsschreibung
selbst. Sie "droht sowohl dem Bestand der Tradition wie ihren Empfängern",
also dem Gehalt des Erinnerns wie seinem Subjekt. "Für beide ist sie ein und
dieselbe: sich zum Werkzeug der herrschenden Klasse herzugeben" (ebd.).
Schlimmer noch als der "Verruf' und die "Missachtung", in die in der
herrschenden Geschichtsschreibung und Kultur das Leben der geschlage-
nen Kämpfer geraten, ist eine "bestimmte Art seiner Überlieferung in
der diese als 'Erbe' gewürdigt wird" (1,3, 1242).

Auf diese aktuelle Gefahrensituation reagiert das Eingedenken mit ge-
genwärtig aufblitzenden S/Wern. Augenblicke der Vergangenheit treten mit
dem Jetzt der gegenwärtigen Gefahrensituation zusammen und machen in
dieser Konstellation "eine messianische Kraft in der Geschichte fest" (1/3,
1232). Diese dialektischen Bilder sind flüchtig. "Es ist ein unwiederbring-
liches Bild der Vergangenheit, das mit jeder Gegenwart zu verschwinden
droht, die sich nicht als in ihm gemeint erkannte" (1/2, 695) - weil sie dann
die Chance für den Abbruch des falschen Fortschritts, für die Befreiung zum
guten und richtigen Leben nicht gesehen und praktiziert und eben dadurch
das ihr Ähnliche in der Vergangenheit verkannt hat. Die Flüchtigkeit der
wahren dialektischen Bilder entspricht derjenigen der realen revolutionären
Chancen. "Zur Rettung" der messianischen Chancen "gehört (daher, H.T.)
der feste, scheinbar brutale Zugriff' (V/1, 592), die blitzschnelle geistige
Reaktion auf die Gefahr, die der revolutionären Tat ähnlich ist. "Geistesge-
genwart im Erfassen der flüchtigen Bilder" ist "das Rettende" (1/3, 1244).

Im Konstellieren solcher Augenblicke der Geschichte gewinnt der Blick
des Engels - Benjamins Allegorie für revolutionäre Geschichtsbetrachtung

WIDERSPRUCH - 26/93 63



- die Qualität eines rückwärts gewandten Propheten. Er "verkündet
nichts Künftiges", sondern "gibt nur an, was die Glocke geschlagen hat" (1/

3, 1250). Die "Quintessenz der historischen Erkenntnis" ist "der früheste
Blick auf die Anfänge" (1246). Gerade indem der Eingedenkende, der

"Klosterregel" folgend (1/2,698), "der eigenen Zeit den Rücken" wendet, ist
sie ihm "weit deutlicher gegenwärtig als den Zeitgenossen" (1/3, 1237).
Denn der Zeitgeist ist blind, der Zeit gerade nicht angemessen. Der unzeit-
gemässe Gedanke widerspricht dem Konformismus des Zeitgeistes und ist
dadurch Geist der Gegenwart. Geistesgegenwärtig durchbricht er den trägen
Lauf der Welt, erhellt blitzhaft die aktuelle Situation - als geschichtlich
aufgeladene, gesättigte - ergreift für deren Chance Partei.

Eingedenken hat also eine eigentümliche Zeitstruktur: "Jeder als Mög-
lichkeit begriffene geschichtliche Augenblick (in einer Gegenwart, H.T.)
macht Möglichkeiten der Geschichte frei. Jede frei gemachte Möglichkeit
der Geschichte kommt der Möglichkeit der Gegenwart zu Hilfe." Die
"Jetztzeit lädt Vergangenheit mit sich auf und reisst sie aus dem

Unheilszusammenhang heraus; sie lädt sich mit Vergangenheit als einer
Kraft der Entscheidung auf." (9) Wie in revolutionärer Praxis, so tritt auch

im Eingedenken "die gegenwärtige Unterbrechung des Kontinuums der
Geschichte in Beziehung zu einer vergangenen", tritt "ein gegenwärtiger
Augenblick der Ankündigung eines wirklich Neuen in Beziehung zu einem

vergangenen. Die (so) zustande gekommene Beziehung meinte Benjamin,
wenn er von 'Dialektik im Stillstand' sprach." (10)

Mit dem Konzept der Dialektik im Stillstand hat Benjamin der Dialektik
ihren Sinn überhaupt erst gegeben - ähnlich wie Adorno mit der /Vegaü've«
ZVa/e/ruL und ihrem zentralen Begriff des Nicht-Identischen. Alles Unter-
drückte soll ganz befreit werden. Bisher hat Dialektik den Konflikt von
Allgemeinem und Besonderem in Augenschein genommen, um am Ende
doch der Vorherrschaft des Allgemeinen - sei es des Weltgeistes oder des

Fortschrittes oder des arbeitenden Kollektivs - zuzustimmen. Hingegen
kommt bei Benjamin Dialektik durch die umgekehrte Bewegung zu ihrem
Recht. Der Konflikt wird nicht mehr geschlichtet, indem er jetzt im Lichte
der Befreiung und Erlösung des Besonderen zum freien Einzelnen auftritt.
Darin ist die Tendenz einer gegenteiligen Lösung des Kampfes beider
Momente angelegt: nicht im Triumph des repressiven Allgemeinen, sondern
in seiner Abschaffung in einer anderen Denk- und Praxisform. Die ist weder
formale Logik noch auch Dialektik, sondern D/a/og/L Der Begriff Benja-
mins für diesen Übergang von Dialektik zu Dialogik, von Konflikt zu
Versöhnung, ist Ko«Ve//aü'o«. Im Ergebnis der Dialektik im Stillstande
treten in einer Konstellation zusammen die aus dem falschen Geschichts-

gang herausgesprengten und die der gegenwärtigen Situation angehörenden
Momente des guten und gerechten Lebens zu einem virtuell repressionsfrei-
en dialogischen Ganzen des richtigen Lebens in einer richtigen Welt. Die
Erfüllung dieses Begriffs von der sich selbst aufhebenden Dialektik im
Stillstande ist Praxis vorbehalten. Eingedenken als theoretisches Moment
der Dialektik im Stillstande vergegenwärtigt ihre Möglichkeit im Übergang

64 WIDERSPRUCH - 26/93



von der Dialektik zur Dialogik. Eingedenken ist noch Dialektik und schon

Dialogik.
Zwischen Benjamins Transformation der Hegel-Marxschen Dialektik in

eine Dialektik im Stillstande und der befreiungsphilosophischen Transfer-
mation der Dialektik bei Enrique Dussel in einebesteht eine tiefe
Verwandschaft. "Die moderne europäische Philosophie", schreibt Dussel,
"situiert alle Menschen, alle Kulturen und alle Frauen und Kinder als

nützliche manipulierbare Instrumente in ihre eigenen Grenzen" (11). Und
weiter: "Wenn es in der Moderne einen paradigmatischen Fall dieser Ein-
Schliessung des 'Anderen' im absolut 'Selben' gegeben hat, so ist es Hegel
gewesen. 'Das Andere'" existiert nur als "Differenz oder Sebstbestimmung
des ursprünglich Selben" (12). Darum kommt es darauf an, so Dussel,
"zwischen dem Denken der Totalität und der positiven Offenbarung
Gottes den Status der primär anthropologischen des

änderen (zu) entdecken" (13). Und "Feuerbach sagte zu recht, dass 'die
wahre Dialektik (es gibt also eine falsche) vomDia-log des Anderen ausgeht
und nicht vom 'einsamen Denker mit sich selbst'." (14)

Kritik des Fortschritts

Die Marxsche Theorie wird von Benjamin gleichsam emgasc/nHo/zen und
«e«/orm/ert in dem "inneren Glutkern" einer Theologie aus dem jüdischen
Glauben. Die erleuchtete Vernunft des Glaubens geht aus vom Wissen um
die Liebe Gottes. In der Welt wird sie sichtbar als prophetische Kritik ihres
Zustandes im Ganzen und als Perspektive der auf dieses Ganze zielenden
Erlösung und der wahren Revolution, die den menschlichen Anteil an dieser
Erlösung ausmacht. Benjamin ergeben sich in diesem Lichte an der Theorie
und Politik des Marxismus konkrete Revisionen, die er zu einer fundamen-
talen Kritik der Moderne insgesamt zuspitzt im Begriffdes-Fortsrßrzto. Der
gilt ihm als das negative bürgerliche Erbe in der alten Arbeiterbewegung
insgesamt. Mit ihm hatte sich schon der Marxismus zum Gefangenen des
falschen Weltzustandes gemacht, den er doch überwinden wollte. In der
Folge haben sich sowohl Sozialdemokratie wie Stalinismus vermöge ihrer
Vorstellungen von geschichtlichem Fortschritt an die Welt der Unterdrük-
kung gebunden. Es lässt sich mit Benjamin begreifen, dass "post-modern"
reformerische Politik gerade auch in den fortgeschrittenen kapitalistischen
Industriestaaten weder den schrittweisen Abbau sozialer Reformen noch
den von lebendiger politischer Demokratie verhindern kann, und anderer-
seits, dass der im Stalinismus mündende Marxismus-Leninismus oder "Re-
alsozialismus" keine wirkliche Alternative sein konnte.

Hingegen ist der Faschismus, so Benjamins auch heute noch provozie-
rende These, zumindest in seiner deutschen "nationalsozialistischen" und in
ähnlichen Formen, nzc/ü eine vormoderne Abwehr gegen Technik, Indu-
strie, Demokratie, modernes Leben überhaupt. Vielmehr ist er eine reale
Möglichkeit im Zentrum moderner oder sich modernisierender kapitalisti-
scher Gesellschaften selbst; er hat auf seine Weise diese Moderne bloss

WIDERSPRUCH - 26/93 65



konsequent auf die Spitze getrieben. Darum lebt er nach 1945 in den
verschiedensten Formen bis heute weiter, statt von der Bildfläche zu ver-
schwinden. (15) Benjamin hält die beliebte Entgegensetzung von Faschis-

mus und Moderne für extrem unwissend: "Die Dinge, die wir erleben", sind
nicht "noch", sondern gerade "im 20. Jahrhundert möglich." Darum ist
"das Staunen darüber" Indiz von elementarer Unkenntnis. Hingegen "be-
lehrt" "die Tradition der Unterdrückten" Philosophie "darüber, dass der
'Ausnahmezustand', in dem wir leben, die Regel ist". Dem entspricht, dass

"als unsere Aufgabe die Herbeiführung des wirklichen Ausnahmezustandes

vor Augen" steht (1/2, 697) - als die aktive Beendigung des Kollaps' der
Modernisierung im kapitalistischen Fortschritt.

Die andere Revolution: Benjamins Philosophie der Befreiung

"Der Begriffdes Fortschritts ist in derA/ee c/er Katas/ropÄe (Herv., H.T.) zu
fundieren. Dass es 'so weiter' geht, ist die Katatstrophe. Sie ist nicht das

jeweils Bevorstehende, sondern das jeweils Gegebene. die Hölle ist
nichts, was uns bevorstünde, sondern dieses Leben hier." (V/1 592) In
schroffem Gegensatz zur Fortschrittsphilosophie entwickelt Benjamin sein
eigenes revolutionäres Verständnis von Geschichte: "Drei Momente sind in
die Grundlagen der materialistischen Geschichtsauffassung einzusenken:
die Diskontinuität der historischen Zeit; die destruktive Kraft der Arbeiter-
klasse; die Tradition der Unterdrückten." (1/3, 1246) Diese drei Momente
hängen eng zusammen. Die Geschichte der Befreiungsversuche kann keine
Kontinuität haben. Befreiung ist wesentlich Destruktion der Unterdrük-
kung. Sie ist ein Abbrechen des kontinuierlichen Fortschreitens der Herr-
schaft über Mensch und Natur. Schliesslich ist Tradition als Erinnerung der

vergangenen Befreiungskämpfe ein Akt der Gerechtigkeit gegenüber den
früher Besiegten und eine entscheidende Kraft in der Gegenwart.

Anstelle des gleichmässigen, in Revolutionen, die keine sind, sich bloss
verdichtenden geschichtlichen Fortganges durch eine "homogene und leere
Zeit" tritt "Jefefeeü" (1/2, 701). Sie ist erfüllt von einer Abfolge von
Augenblicken "höchster Gefahr" (695). Deren Dialektik hat zwei Momente.
Einerseits ist die Wiederholung der Niederlagen der Vergangenheit in der

Niederlage der Gegenwart wahrscheinlich als weiterer "Fortschritt". Ande-
rerseits gibt es die geringe Chance einer vollständigen und endgültigen
Überwindung der Unterdrückungsgeschichte in den gegenwärtigen Kämp-
fen. Die Abfolge dieser Augenblicke von Chancen in Gefahren ist zeitlich
unterbrochen, weil durch Unterdrückung gebrochen. In einem gegenwärti-
gen Augenblick praktischer Kämpfe macht das Eingedenken jene vergange-
nen Augenblicke sichtbar, die den gegenwärtigen Kämpfen etwas mitzutei-
len haben. Das Eingedenken fügt also die Chancen in jedem vergangenen
und gegenwärtigen Augenblick zusammen zu einer erkannten Konstellation
des jeweiligen Potentials der Befreiung. Damit ist das Eingedenken nun die

Denkform, die der Revolution als Praxisform entspricht, welche die klassen-
lose und freie Gesellschaft hervorbringt. Weil nun das Bewusstsein von

66 WIDERSPRUCH - 26/93



Gefahr und Chance selber ein Teil der verändernden Praxis ist, sind P/nge-
r/en/ren «nc/ Pevo/«/;'on miteinander dialektisch verschränkt. Zusammen
bewirken sie eine "messianische Stillstellung des Geschehens", d.h. des

Fortschrittes - und die Erlösung von ihm. (1,3, 1251)
Die Substanz der bis heute ausstehenden wahren Revolution ist für

Benjamin ihr "echtes messianisches Gesicht" (1/3, 1232). Er sieht es

angelehnt an den jüdischen Messianismus. Den hat Benjamins Freund
Gershom Scholem erläutert als Tikkun (hebräisch): restitutio in integrum.
Frei übersetzt heisst das: verwandelnde, nicht einfach wiederholende,
(Wieder-)Herstellung des Guten aller Dinge vermöge ihrer gegenwärtig-
zukünftigen Vervollkommnung. Beispielhaft führt Benjamin als Materia/
einer solchen utopischen Synthesis des Vergangenen mit dem Aktuellen an:
kommunistische Elemente in den Anfängen der Menschheit, mittelalterliche
Klostergemeinschaften, Konzepte der Frühromantik, Programme und Ex-
perimente der utopischen Sozialisten und der Anarchisten, zuletzt Fouriers
und der Pariser Commune 1871 von Blanqui. "(...) das Bild der erlösten
Menschheit (ist die) Flamme, die am jüngsten Tage entzündet wird und die
ihre Nahrung an allem findet, was sich jemals unter Menschen begeben hat."
(1,3, 1239) Die Substanz der messianischen Revolution ist also die in der

ganzen bisherigen Geschichte angereicherte Versöhnlichkeit menschlicher
Beziehungen in Gemeinschaften, die die Versöhnung mit Natur einbezie-
hen. Sie ist letztlich im genauen Wortsinne z(«arc/u'e: eine freie Ordnung
ohne Herrschaft. Auf diesem Boden können Elemente der Moderne, ihrer
Technik und Vergesellschaftungsformen, integriert werden, fur die Benja-
min immer ein lebendiges, kritisch unterscheidendes Interesse gehabt hat.

Die von Scholem und Benjamin gemeinte Utopie blickt aufVergangenes
nicht, um es zu wiederholen, sondern um es im Lichte einer gegenwärtigen
Problemlage so mit deren Möglichkeiten zu verschmelzen, dass in dieser
Gegenwart die substantielle Gestalt einer echten Zukunft sich auskristalli-
sieren kann. Solche Utopie geht nicht zurück auf einen Ursprung als

mythische Bindung. Mit den Ursprüngen, die jeweils in diese Substanz von
Revolution einbezogen werden, ist "kein Werden des Entsprungenen, viel-
mehr dem Werden und Vergehen Entspringendes gemeint. Der Ursprung
steht im Fluss des Werdens als Strudel und reisst in seine Rhythmik das

Entstehungsmaterial hinein." (1,1, 226) In der Aktualität einer jeweiligen
Gegenwart werden die ihr gemässen Elemente der Vergangenheit aus dieser
herausgerissen und so ihr f/r-,Spnu;g. Darüber hinaus ist das vergangene
Gute, das gerettet (erlöst) und zum Ursprung gegenwärtiger Befreiung wird,
selbst ein Gewordenes, nichts ontologisch Invariantes wie Mythos, Religi-
on, Metaphysik, Weltanschauung sich das vorzustellen pflegen. Geworden
ist es, aber eben nicht in der Logik der "geschichtlichen Entwicklungsgeset-
ze", sondern gegen sie - als jeweils zündender messianischer Funke. Für die

vergangenen Ur-Sprünge des Guten ist die geschichtliche Entwicklungslo-
gik wie ein Gegenspieler, an dem sie sich entzünden, dem sie widerstehen.
In diesem Widerstand formen die Momente des Guten ihre Identität aus. So
also ent-springen sie der Entwicklungslogik, statt in ihr zu werden.

WIDERSPRUCH - 26/93 67



Das entscheidende Kriterium für eine wahre Revolution ist der/tèèrwc/z
tfes Fbrtsc/irt'ttes. "Die Erlösung ist der 'limes' des Fortschritts". (1/3,1235)
Die befreite Gemeinschaft ergibt sich nicht als Folge "des Fortschrittes in der

Geschichte, sondern als dessen so oft missglückte, endlich bewerkstelligte
Unterbrechung" (1231). Während Marx, wie Benjamin zitiert, sagt, "die
Revolutionen sind die Lokomotiven der Weltgeschichte", so "ist dem

(vielleicht) gänzlich anders. Vielleicht sind die Revolutionen der Griff des

in diesem Zuge (der Geschichte, H.T.) reisenden Menschengeschlechtes
nach der Notbremse" (1232). Daher ist die wahre Revolution ;n
y'ec/er Gegenwart, die dadurch zur Jetztzeit des Durchbrechens der Befreiung
werden kann: "In ihr war jede Sekunde die kleine Pforte, durch die der
Messias treten konnte."( 1/2,704) Oder anders gesagt: "In Wirklichkeit gibt
es nicht einen Augenblick, der se/ne revolutionäre Chance nicht mit sich
führte nämlich als Chance einer ganz neuen Lösung im Angesicht einer

ganz neuen Aufgabe." (1/3, 1231)
Der politische Konflikt um wahre Befreiung kann Benjamin zufolge

nicht mehr als "eine Kraftprobe" aufgefasst werden, "in der die Frage: wer
siegt, wer unterliegt entschieden würde" und "nach dessen Ausgange es

dem Sieger gut, dem Unterlegenen aber schlecht gehen wird. So denken,
heisst die Fakten romantisch vertuschen." Denn die Kapitalbewegung ist

ganz unabhängig von jeder Politik in sich selbst zerstörerisch. Daher ist die
alles entscheidende "Frage ob sie an sich selber oder durch das

Proletariat zugrunde geht." Denn im ersten Falle reisst sie alles in ihre
Zerstörungsdynamik hinein. Daher hängt heute alles davon ab, ob sich
soziale Kräfte finden als politisches Äquivalent zu Benjamins Proletariat, die
das Verhängnis grundlegend abzubrechen und einen ganz anderen, neuen
Weg zu gehen vermöchten: "Bevor der Funke an das Dynamit kommt, muss
die brennende Zündschnur durchschnitten werden." (IV/1, 122)

Für das Su/y'efe //er Revo/mron gebraucht Benjamin zwar noch den
Terminus /IrèezYerÂ/asse. Jedoch tritt als Träger der Veränderung an die
Stelle einer technisch-ökonomisch bestimmten sozialen Gruppierung nun
ein /zo/üz/sr/z-mesrta/zzsc/ze.s' Bündnis, die werdende Gemeinschaft aller un-
terdrückten und kämpfenden Menschen in der Gegenwart mit allen kämp-
fenden Unterdrückten in der Vergangenheit in der Jetztzeit der jeweiligen
Gegenwart. "Eine geheime Verabredung (besteht) zwischen den gewesenen
Geschlechtern und unserem Wir (sind) auf der Erde erwartet worden".
(1/2, 694) Die Unterdrückten und Besiegten der Vergangenheit haben einen
Anspruch an uns in der Gegenwart: jetzt auch ihr Leid zu verneinen, nicht
nur das unsrige, jetzt auch ihre Hoffnungen endlich zu verwirklichen, nicht
nur die unsrigen. "(...) uns ist, wie jedem Geschlecht, das vor uns war, eine
schwache messianische Kraft mitgegeben, an welche die Vergangenheit
Anspruch hat." (ebd.) Diesem Anspruch versucht die wahre Revolution
gerecht zu werden durch ein symbolisches Gutmachen ihres Leides und ein
Aufrichten ihrer verletzten Würde. Zudem gewinnt die wahre Revolution
aus dieser geistigen Verbindung mit den Kämpfern in der Vergangenheit
einen entscheidenden Teil der reichen Substanz ihrer eigenen Utopie und der

68 WIDERSPRUCH - 26/93



Kraft zu ihrer Realisierung. Die Gemeinschaft der Leidenden und Kämpfen-
den ist, wenn es ihr gelingt, alle Hoffnungen der Vergangenheit und der

Gegenwart zu realisieren, die wahrhaft "befreiende" und so die "letzte
geknechtete Klasse" (1/3, 1237).

Subversion als revolutionäre Praxis

Die Restitution des Offenbarungsgehaltes, des messianischen Gesichts,
sowohl der Theologie wie des Historischen Materialismus ist zuerst eine

/»aAftscAe Aufgabe. Denn in den Entfremdungen von Historischem Mate-
rialismus und Theologie vermitteln sich die realen Entfremdungen. Daher
sind theoretisch - theologisch und insgleichen "materialistisch" - nur
dialektische Bilder von Erlösung gestaltbar. (16) Erzählung von den Wegen
der Erlösung mit den Bildern der werdenden Freiheit mehr denn begriffliche
Theorie ist daher das Medium eines anderen Historischen Materialismus und
einer anderen Theologie. Sie sind verwiesen aufpraktische Experimente mit
Befreiung und Versöhnung. Diese anderen Wege zu einer befreiten Gesell-
schaft nenne ich Ja6version.

Subversion steht für einen Weg, der Reformen zwar nicht verneint, aber
sie von vornherein so anlegt, dass eine reale Chance besteht, nicht in ihnen
und damit in der Übermacht der verkehrten Zustände hängen zu bleiben -
der sogenannten Marktwirtschaft und des modernen Gewaltstaates. Und
Subversion steht fur einen Weg, der die Intention von Revolution verwirk-
licht, ohne in Weg und/oder Ziel zu den alten Herrschafts-, Gewalt- und
Zerstörungsverhältnissen zurückzukehren.

Subversion kann gedacht werden als die Wirklichkeit von Gemeinschaft
im Prozess ihrer Konstitution und möglichen Ausbreitung. Solche Subver-
sion ist in vier grundlegenden Formen aktiv. Sie ist erstens öffentliche,
anklagende, widersprechende, verurteilende, leidenschaftliche Kritik. Sol-
che Kritik ist, wie Marx sagt "keine Leidenschaft des Kopfs, sondern der
Kopf der Leidenschaft". Insofern hat sie ein unwissenschaftliches und
unakademisches Moment an sich: Emile Zolas GestusJ'accuse. Damit trägt
sie dazu bei, den Legitimitätsglauben und die Loyalität, also die Funktions-
Fähigkeit der Systeme von Herrschaft zu erschüttern. Denn, wie Michail
Bakunin treffend bemerkte, in gewissem Sinne gibt es nur Sklaven. Ohne die
stetige Gehorsamsbereitschaft - und sei sie noch so begrenzt und als

notwendiger Realismus beschönigt - müssten die Herrschafts- und Macht-
Systeme vom einen auf den anderen Tag zusammenbrechen. Diesen Zusam-
menbruch zu befördern - darin liegt die eminent politische Funktion einer
inneren, psychischen und mitmenschlichen Befreiung des einzelen Men-
sehen zum aufrechten Gang: Dass der auch den Gehorsam gegenüber den
Strukturen der Unfreiheit und des Unrechts aufkündigt und sich nicht
erschrecken lässt, weil er in sich und mit anderen die Kraft gegen die Angst
gefunden hat, die feige und unterwürfig macht.

Darum ist es die zweiïe Funktion der Subversion, eine kompromisslose
Verweigerung gegenüber diesen Strukturen zu praktizieren - die "Grosse

WIDERSPRUCH-26/93 69



Weigerung", wie Herbert Marcuse das genannt hat. Drittens wirkt Subver-
sion als experimentelle Praxis der Alternative. Personwerdung und Gemein-
schaftsbildung wirken durch sich selbst subversiv. Diese Praxis ist eine

"Propaganda der Tat", nicht mit Gewalt, sondern durch konkret überzeugen-
des Beispiel. Das Beispiel beinhaltet immer das Angebot der Umkehr und
Versöhnung gegenüber den Opfer-Tätern und den Täter-Opfern des Sy-
stems. Subversion ist schliesslich viertens unmittelbar kämpfend in den
Formen des zivilen Widerstandes aktiv, wie sie von Gandhi, Martin Luther
King, den Brüdern Berrigan und vielen unbekannten Anderen praktiziert
worden sind.

Subversion ist die wirkliche Bewegung, in der sich dersoz/a/e/n/za/t der
Revolution entfaltet. Die Ausbreitung von Räten, Kommunen, Genossen-
Schäften zersetzt den Herrschafts- und Machtcharakter der bestehenden
Institutionen von innen. Als Ausbreitung von freien Gemeinschaften ist
Subversion Zweck und auch wichtigstes Mittel des politischen Kampfes
selbst. Grundlegend ist sie Alternative zum traditionellen politischen Macht-
kämpf. Denn je erfolgreicher das Werk der Subversion, desto weniger ist
derartige Machtpolitik nötig. Sie wird tendenziell überflüssig bei der Über-
windung der falschen Gesellschaft. Das Verhältnis von Subversion und
politischem Kampf so zu regeln, dass die soziale Strukturveränderung
immer Grundlage des politischen Kampfes bleibt, dass sie seine Notwendig-
keit auf eine flankierende Funktion beschränkt und so gering wie möglich
hält - das ist selbst eine entscheidende Aufgabe der Subversion.

Diese vier Aktivitätsformen von Subversion können sich wechselseitig
verstärken und zusammenwirken. Ich habe nur das Prinzip dargestellt. Jede

von ihnen ist unmittelbar wie ein Fenster oder Tor, wohinter sich ein weiter
Bereich von Handlungsmöglichkeiten verbirgt, die für neue Wege der

Veränderung fruchtbar gemacht werden können. Die Menschheit verfügt in
Geschichte und Gegenwart, in unterschiedlichen Kulturen und Regionen,
über einen grossen Schatz von Erfahrungen mit nicht-staatlichen und nicht
marktwirtschaftlich-kapitalistischen Institutionen zur Ordnung ihres Zu-
sammenlebens und mit den Wegen ihrer experimentellen Verwirklichung.
Sie sind zum Beispiel unter den Stichworten Anarchismus, Anarchokom-
munismus, Syndikalismus, Rätedemokratie, Agrarsozialismus, utopischer
Sozialismus, Genossenschaftswesen, Kommunen, Gemeinschaften indige-
ner Völker, zuletzt noch "Anders leben, anders arbeiten" im Anfang der

grünen Bewegung überliefert. Aus dem kritischen Erforschen und Prüfen
und aktualisierenden Aneignen dieser Erfahrungen im Zusammenhang mit
aktueller Praxis ist ein konkretes Konzept des Lebens freier Personen in
freien Gemeinschaften und Wegen zu ihnen zu denken und experimentell zu
realisieren. Für diese noch vor uns liegende Arbeit ist Benjamins t/zeo/ogz-
,?c/zer A/aterza/z's/wzzs dreifach eine Voraussetzung: als Vergegenwärtigung
des religiösen und theologischen Gehalts und Kraftzentrums von Befreiung;
als kritischer Filter gegenüber Reformismus und Scheinrevolution; als
Methode des Erkennens von Chancen der Befreiung in praktischen Zusam-
menhängen.

70 WIDERSPRUCH - 26/93



Subversion unterliegt unvermeidlichen inneren und äusseren Schwierig-
keiten. Das erste Problem ist das Auseinanderbrechen von Theorie und
Praxis, der Übergang der befreienden Modelle aus Momenten der Praxis in
solche von abstrakten Utopien und Ideologien. Die zweite Gefährdung ist
die innere und äussere Zersetzung der Experimente mit freien Gemeinschaf-
ten, indem sich in ihnen die Strukturen der umgebenden Gesellschaft
durchsetzen oder ihnen feindselig von aussen entgegentreten oder sie aufein
isoliertes Asyl eingrenzen. Die dritte Gefährdung ist der Übergang von
einem subversiven in einen traditionell revolutionären gewaltformigen
Kampf gegen die bestehende Gesellschaft und die Verselbständigung dieser
Gewalt in neuen Herrschaftsverhältnissen. Alle diese Probleme erfordern
eine Theorie, die die subversive Praxis kritisch reflektiert und darin ihre
Selbstkorrektur ermöglicht. Eine solche Kritische Theorie der subversiven
und utopischen Praxis ist damit ein Teil dieser Praxis selbst. Ihr Thema ist die
jeweilige Konstellation der aktuellen Kämpfe im Dialog mit Geschichte, mit
anderen Kulturen und mit anderen Regionen. Diese Theorie ist eine perma-
nente intellektuelle Aufgabe. (17)

Anmerkungen

1) Die Schriften Walter Benjamins werden in diesem Aufsatz zitiert nach: Walter Benjamin.
Gesammelte Schriften. Herausgegeben von Rolf Tiedemann und Hermann Schweppen-
häuser unter Mitwirkung von Theodor W. Adorno und Gershom Scholem. Frankfurt a.M.
1972 ff., im Text unter Angabe von Band-Nr. und Seitenzahl.

2) Karl Marx in: Marx-Engels-Werke (MEW). Bd.3. Berlin 1977, S. 378

3) Ders., Das Kapital. Bd. 1. Berlin 1961, S. 84/85: "Für eine Gesellschaft von Warenpro-
duzenten ist das CAmtentum, mit seinem Kultus des abstrakten Menschen, nament-
lieh in seiner bürgerlichen Entwicklung, dem Protestantismus, Deismus usw., die ent-
sprechendste 7?e//g/o/7sybrw. Der re/zg/öse IFnfersc/zem efer vWr£//c/ie/? kann

überhaupt nur verschwinden, sobald die Verhältnisse des praktischen Werkeltagslebens
den Menschen tagtäglich durchsichtig vernünftige Beziehungen zueinander und zur
Natur darstellen."

4) Darin rechnet dieses Thema bekanntlich unter die bevorzugten Forschungsgegenstände

- zum Beispiel in den Arbeiten von Hugo Assmann und Franz Hinkelammert. Zur
Theologie der Befreiung führt auch eine Verbindungslinie von der anderen dialektischen
Seite des Benjaminschen theologischen Materialismus: der Restitution der theologi-
sehen - prophetischen und messianischen - Voraussetzungen des Historischen Materia-
lismus: So in Enrique Dussels jüngster Schrift über den Erkenntnisgehalt der theologi-
sehen Metaphern im Marxschen Werk.

5) Franz Rosenzweig: Der Stern der Erlösung. Frankfurt a.M. 1990 (Neuausg.)
6) Max Horkheimer/Theodor W.Adorno. Dialektik der Aufklärung. Philosophische Frag-

mente. Frankfurt a.M. 1971, S. 195

7) Theodor W. Adorno. Negative Dialektik. Frankfurt a.M. 1982, S. 207

8) Karl Marx in: MEW. Bd. 1, a.a.O., S. 379.

9) Gerhard Kaiser: Walter Benjamins geschichtsphilosophische Thesen. In: Peter Bulthaup
(Hg.). Materialien zu Benjamins Thesen 'Über den Begriff der Geschichte'. Frankfurt
a.M. 1975, S.62

10) Rolf Wiggershaus: Die Frankfurter Schule. Geschichte Theoretische Entwicklung Poli-
tische Bedeutung. München 1986, S.231.

11) Enrique Dussel: Filosofïa de la liberaeiön. Mexico 1977, S. 13

WIDERSPRUCH - 26/93 71



12) Ders.:Paraunaéticadelaliberaciônlatinomamericana. Vol.I.Buenos Aires 1973,S. 106-

108

13) Ders.: Método para una filosofïa de la liberaciôn. Salamanca 1974, S.175

14) Ders.: Para una ética... Vol. II, a.a.O., S.161

15) So hatte die brennend aktuelle Faschismusanalyse der älteren Kritischen Theorie das

Problem insgesamt verstanden. Zur Einfuhrung in dieses weitverzweigte Forschungsge-
biet vgl. Helmut Dubiel und Alfons Söllner (Hg.): Horkheimer/Pollock/Neumann/
Kirchheimer/Gurland/Marcuse. Wirtschaft, Recht und Staat im Nationalsozialismus.

Analysen des Instituts für Sozialforschung 1939-1942. Frankfurt a.M. 1981.

16) "Bilder von Erlösung und Bilder der Erfüllung" heissen daher die Evangelieninterpreta-
tionen von Eugen Drewerman: Das Markusevangelium. 2 Bde.. Ölten und Freiburg 1988

und 1989, und: Das Matthäusevangelium. Bd.l, a.a.O. 1992. Sie sind Modelle für die
Theorie der Innenseite von Befreiung.

17) Innerhalb der klassischen Kritischen Theorie hat Herbert Marcuse dazu Vorarbeiten
geliefert. Vgl. Schriften Bd. 8 und 9. Frankfurt a.M. 1984 und 1987. - Ich erlaube mir, auf
diejenigen meiner Schriften zu verweisen, die eine Grundlegung dieses Programms
versuchen als Vorbereitung genauerer Untersuchungen: Revolution des Glaubens.

Religionsphilosophische Versuche über Befreiung. Hamburg 1991. Subversion und
Gemeinschaft. Befreiung in der Zeitenwende. Hamburg 1993. Kritische Theorie utopi-
scher Praxis. In: Raul Fornet-Betancourt (Hg.): Die Diskursethik und ihre lateinamerika-
nische Kritik. Aachen 1993, S.234-262; Kritik und Praxis. Studien zur Philosophie der

Befreiung (Erscheint 1994). Eingedenken. Walter Benjamins theologischer Materialis-
mus. In: Klaus Garber (Hg.): Akten des internationalen Kongresses Walter Benjamin
Osnabrück 1992 (erscheint Frankfurt a.M. 1994).

Helmut Thielen
SUBVERSION UND GEMEINSCHAFT
Befreiung in der Zeitenwende
Der Sozialismus, der keiner war, ist ver-
gangen, zweifellos und gut so, heißt es. Der
Weltmarkt jedoch produzier täglich neue
soziale und ökologische Katastrophen.
Was nun? Subversion una Geme/nscbaft
richtet einen anderen Blick auf bis heute
verdrängte und verlästerte Lebensweisen.
Es gilt Wege zu erkennen, die nicht in die
bisherigen Einbahnstraßen führen. Die
Praxis eines befreiten Lebens hier und heu-
te steht auf der Tagesordnung. Thielen ent-
hält sich dabei aller akademischen Eso-
terik. Vor dem Hintergrund seiner prakti-
sehen Erfahrung mit der lateinamerika-
nischen Pb/7osopb/e der ßefre/ung skiz-
ziert er die Grundrisse einer eigenständi-
gen europäischen Befreiungstheorie.
Paperback, 176 Seiten,
DM 28,-/ÖS 219/SF 29,-

72 WIDERSPRUCH - 26/93


	Eingedenken und Erlösung : die Aktualität von Walter Benjamins theologischem Materialismus

