Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 13 (1993)

Heft: 26

Artikel: Religion auf dem Markt : das New Age im Rahmen der européischen
Religionsgeschichte

Autor: Zinser, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-651961

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-651961
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Hartmut Zinser

Religion auf dem Markt

Das New Age im Rahmen der europiischen Religionsgeschichte

Ein wesentliches Kennzeichen der europédischen Religionsgeschichte ist der
Prozess der Sakularisierung, der Trennung von Kirche und Staat, von
Religion und Gesellschaft. Dieser Prozess schiiesst die Bedingungen ein,
unter denen zunichst verschiedene Konfessionen und schliesslich auch
Religionen in einem Staate nebeneinander bestehen konnten. Allerdings
musste eine jede ihren Absolutheitsanspruch zumindest in Fragen der
Gestaltung des gesellschaftlichen und staatlichen Lebens zuriickstellen.
Verbindlich bleiben die Religionen nur noch fiir die sich zu ihnen Bekennen-
den, und selbst diese miissen darin Einschrankungen durch die allgemein-
verbindlichen Normen der Gesellschaft hinnehmen. Anspriiche gegeniiber
anderen, nicht einer Glaubensgemeinschaft Anhdngenden, sofern sie nicht
den allgemeinen Religionsfrieden betreffen, konnen im sakularen Staat
nicht aus der Religion begriindet werden. Religion wurde in Folge dieses
Prozesses zur “teuersten Privatsache”, wie Moses Mendelssohn es vor bald
zweihundert Jahren einmal genannt hatte. Diese Privatisierung von Religion
nimmt der Religion zugleich ihren Charakter einer gesellschaftliche Ver-
bindlichkeit setzenden und verbiirgenden Instanz. Die Befreiung von den in
den religiosen Vorstellungen und Handlungen geronnenen Erfahrungen
vergangener Generationen, die als Offenbarung, geheiligte Uberlieferung
der Ahnen oder als eine von den Priestern gehiitete kultische Tradition von
den Lebenden Nachfolge und Gehorsam zu verlangen, bedeutet nicht nur
eine Auflosung der vom Einzelnen als Einschrankung erfahrenen religidsen
Antworten auf viele Fragen des Lebens, sondern auch aller verbindlichen
und dadurch orientierenden Massstibe. Ubrig bleiben, nachdem alle Prinzi-
pien als geschichtliche und gesellschaftliche erwiesen zu sein scheinen und
damit ihr Unbedingtheits- und Absolutheitsanspruch aufgelost ist, in den
modernen Industriegesellschaften als Grundlagen nur das Leben und das
Eigentum. Selbsterhaltung wird, wie bereits Spinoza (1) hervorhob, zum
obersten Prinzip, dem nur die Verwertung der Natur und schliesslich auch
des Menschen, wie die Analysen von Marx und Weber belegen, vorgeordnet
zu sein scheint.

Die Sakularisierung erdffnete die Moglichkeit zu religioser Toleranz.
Diese hat es auch in anderen Kulturen gegeben, vielleicht sogar mit grésserer
Wirksamkeit, wie iiber lange Perioden die islamische Geschichte zeigt,
allerdings sind die Bedingungen der Toleranz in einem sédkularisierten Staat
von denen in einem religids bestimmten Staat zu unterscheiden. In einem
theonomen Staat bleibt die Grundlage aller gesellschaftlichen Regelungen
die normsetzende Religion, wihrend ein sdkularer Staat keine transzenden-
ten Begriindungen anerkennen darf.

Der in der europdischen Religionsgeschichte entwickelte sakulare Staat
bildet ebenso wie das Prinzip der religiosen Toleranz die Voraussetzung der

WIDERSPRUCH - 26/93 15



Verhiltnisse, in denen eine Bewegung wie das New Age sich entwickelt hat.
Dieses New Age verkiindet eine Uberwindung der angeblich durch das
neuzeitliche Denken — tatsdchlich durch unsere Bediirfnisse und durch
Industrie- und Machtinteressen — verursachten Katastrophen in Okologie
und Okonomie, in den zwischenmenschlichen Beziehungen und iiberhaupt
aller strukturellen Probleme durch eine “Ehe zwischen Wissenschaft und
Mystik” (2) oder durch eine Verbindung von westlicher Naturwissenschaft
und 6stlichen Heilslehren (3) im “heraufkommenden Zeitalter” unter dem
Sternbild des Wassermannes. Ob es sich bei dieser vieigestaltigen und wenig
einheitlichen Bewegung um ein religiéses Phanomen handelt, ist umstritten.
Wihrend zumindest einige Vertreter des New Age es ablehnen, dass es sich
bei diesem um eine “religidse” Bewegung’ handele (4), wird es von vielen
apologetischen Schriften der christlichen Kirchen, ohne grosse Umstiande zu
den auf dem religidsen Markt auftauchenden Gebilden gezahlt (5).

Die Tatsache aber, dass inzwischen von einem religiésen Markt gespro-
chen wird, ist ernster zu nehmen, als es die meisten Autoren, besonders wenn
sie etwas aperguhaft von einem Supermarkt der Religionen reden, beabsich-
tigen. Das Erscheinen von Religion auf einem Markt der religidosen Vorstel-
lungen und Kulte ldsst die Religion selber nicht unbertihrt; Religion verwan-
delt sich dabei aus einer in der menschlichen Gattungsgeschichte kollektive
Verbindlichkeit stiftenden Institution, aus einem Absolutum in eine Freizeit-
und Konsumangelegenheit, die von den einzelnen willkiirlich gekaulft,
gebraucht und wieder abgelegt werden kann (6). Christliche Fundamentali-
sten, ein zweifelhafter Begriff aus der religiosen Polemik (7), den ich hier
nur der Kiirze wegen verwende, suchen deshalb in Reaktion gegen Moder-
nisierung und Séakularisierung eine Antwort auf alle Fragen des 6ffentlichen
und privaten Lebens in einer Riickkehr zur Religion, zu dem, was sie als
religiose Fundamente konstruieren.

Um das New Age ist es seit einiger Zeit doch wieder recht still geworden.
Einige seiner Griindungsheroen wie Fritjof Capra und Marilyn Ferguson
sind zu manchen neuesten Entwicklungen des New Age auf Distanz gegan-
gen; diese haben aber mit seinen Anfiangen vielleicht doch mehr zu tun, als
manchen angenehm ist (8). Das New Age scheint mir vor allem deshalb von
Interesse, da sich an ihm vielleicht als einem extremen Beispiel die neuesten
Bewegungen und Stromungen der europdischen Religionsgeschichte deut-
licher zeigen lassen als an den tradierten grossen Kirchen. Diese haben sich
zwar auf den Sékularisierungsprozess inzwischen eingestellt. Aber nach
meinem Eindruck haben sie bisher nicht einmal zur Kenntnis genommen,
dass — so wie zunichst die Gegenstande zur Befriedigung sachlich erschei-
nender Bediirfnisse wie Essen und Trinken, dann mit dem Niedergang des
Feudalismus in Deutschland die Kunst und Unterhaltung — heute schliess-
lich auch die Religion einen Markt sich vermitteln muss.

Nun kann das, was gesellschaftliche Verbindlichkeit herstellen soll, wie
etwa unser Rechtssystem, oder, was uns, wie der protestantische Theologe
Paul Tillich schrieb, “unbedingt angeht” (9), oder das “Heilige”, das nach
Rudolf Otto oder Mircea Eliade (10) die Grundlage unseres Lebens ausma-

16 WIDERSPRUCH - 26/93



che, nicht unberiihrt bleiben, wenn es auf einem Markt erscheint. Der Markt
verwandelt das Unbedingte, das Heilige, die Gotter, in ein Bedingtes,
Relatives, zwischen dem man wihlen kann, das abgestuft nach den Preisen
und den individuellen Bediirfnissen angeboten und gekauft werden kann.
Und da kann es dann geschehen, dass ein Anhénger des Vajrajana-Buddis-
mus auf dem Markt ein “vajra” als Entstorgerit (11) wiederfindet oder ein
Christ sich — vielleicht vergeblich — dagegen verwahrt, dass sein “Christen-
tum als Therapie gegen Zahnschmerzen verkauft” wird (12).

Die Tatsache, dass die grossen Kirchen diese Veranderung der Religion
durch den Markt nicht recht wahrhaben wollen, mag subjektiv darin begriin-
det sein, dass die durch den Markt gegebenen Verschiebungen dem eigenen
Anspruch der Religionen widersprechen und objektiv darin, dass in Deutsch-
land die grossen Kirchen ihre Einkiinfte — wie der Staat —sich durch Steuern
genannte Beitrdge beschaffen und nicht durch den Verkauf von einzelnen
Leistungen. Doch ist diese Form der Finanzierung der Kirchen und Religio-
nen durch Steuern ein Schein, der iiber den Marktcharakter von Religion
heute eher hinwegtrostet und den Blick verstellt. Jeder kann sich — im
Unterschied zu den staatlichen Steuern — den Kirchensteuern ohne zu
betriigen und in der Regel ohne soziale Diskriminierung entziehen, indem er
aus seiner Kirche austritt. Dieser Schein wird noch dadurch bekraftigt, dass
die Kirchen vom Staat Aufgaben iiberwiesen bekommen haben, die als
soziale Dienste und Leistungen bisher wenigstens nicht durch den “freien
Markt” erfiillt werden kénnen.

Im Unterschied zu den grossen Kirchen miissen die Kultfiihrer, Priester,
Gurus und anderen Spezialisten des New Age, der Esoterik ebenso wie die
der neuen Religionen ihre Finanzierung in einem harten Konkurrenzkampf
von Wochenende zu Wochenende durch einzelne Angebote, fiir die sie
jeweils Abnehmer zu finden gezwungen sind, sichern. Jede Ausgabe von
New Age-Zeitschriften wie “Magazin 2000”, “Esotera” (13) oder auch von
Stadtprogrammzeitschriften wie “Zitty” und “Tip” in Berlin enthilt eine
Fiille von Annoncen von Workshops, Seminaren, Kongressen, Versamm-
lungen und vielem anderen, die durch die mit ihnen verbundenen Kulte:
Meditationen, Feuerlaufen, Gebete, neuerdings auch Opfer, sich von ver-
gleichbaren Veranstaltungen der Gewerkschaften, Erwachsenenbildung oder
der Tourismusbranche, aber ebenso und vor allem durch die verhandelten
Themen, die in unserer Tradition wie in der Religionswissenschaft der
Religion zugerechnet werden, unterscheiden.

Der Marktcharakter tritt noch deutlicher in Erscheinung bei den mit New
Age-Kongressen haufig verbundenen “Messen”, auf denen wie in Berlin,
Hannover und Hamburg 1988, Potsdam 1991, kiirzlich in Wiesbaden und
uber Ostern in Berlin, friedlich nebeneinander die verschiedenen religidsen
Gruppen, New Age-Zentren, esoterische Vereine, Okkulthdndler und viele
andere nebst Kursen, Beratungen, Meditationen, schamanistischen Séan-
cen, Reisen in “spirituelle Dorfgemeinschaften” und zu sog. heiligen Plitzen
und fremden Kultveranstaltungen, Gebetsketten, Kreuze, Mandalas, Scha-
manentrommeln, Amulette, Runenstabe, Heiligenbilder, kurz: Utensilia und

WIDERSPRUCH - 26/93 17



Devotionalia aller Religionen, zum Kauf feilbieten. In diesen Gegenstinden
wird das “Heilige”, das “Mana” oder, wie es heute in den New Age-Schriften
meist genannt wird, die “Kraft” in materieller Gestalt verhandelt. Solche
Verdinglichungen des Heils sind in der Geschichte der Religionen seit ihrem
Beginn anzutreffen; jeder weiss vom Ablass- und Reliquienhandel mit
Mairtyrerknochen, -Blut und Kreuzessplittern und kennt das mit jeder Wall-
fahrtsstatte verbundene Devotionaliengeschift. Messen allerdings, auf de-
nen die Vertreter verschiedener Religionen das verdinglichte Heilige ange-
boten und Kunden gekauft hitten, sind mir aus fritheren Zeiten nicht
bekannt. Jeder kleine esoterische Ladenbesitzer zieht nur die marktgerechte,
aber den Anspruch jeder einzelnen Religion und vielleicht auch die Interes-
sen der meisten Kéufer verhohnende Konsequenz, wenn er in seinem
Sortiment Kultutensilien und Devotionalia der Religionen aus aller Weltund
allen Zeiten in unterschiedlichen Preislagen, dem Geschmack und Geldbeu-
tel des Publikums entsprechend offeriert. Aber dies bleibt nicht ohne
Widerspruch und manchen stort das kleine Entgelt von 5.- DM fiir eine
Gebetsveranstaltung. “Gott ist fiir alle da” (14), sagte mir ein Mann vor
einem Gebetsraum, und nicht nur fiir Wechsler und Handler. Dieser Markt
erst scheint das Prinzip der religidsen Toleranz zu verwirklichen.
Verdinglichungen des Heiligen, der Gotter, des Geistes hat es in allen oder
doch den meisten Religionen gegeben und damit auch die Moglichkeit, sie
zum Gegenstand von Kauf und Verkauf zu machen. Aber zugleich wurden
in allen Religionen solche Verdinglichungen in unterschiedlicher Deutlich-
keit kritisiert (15). Allein ein Markt, der den Pilgern am Rande eines fiir
heilig gehaltenen Ortes nicht nur die mit diesem spezifisch verbundenen
Erinnerungsstiicke oder Heilstrager, sondern nebeneinander zugleich sol-
che tendenziell aller Religionen aus Geschichte und Gegenwart anbietet,
kennzeichnet deutlich die neuesten Tendenzen in den religiosen Bediirfnis-
sen und Angeboten. Denn selbst wenn an einem Ort wie in Jerusalem
mehrere Religionen nebeneinander ihre Kultstitten haben, wird es kaum
einem glaubigen Juden, Christen oder Moslem einfallen, sich auch des
verdinglichten Heils der jeweils anderen Religionen durch Kauf von Devo-
tionalia, industriell hergestellen Krafttragern oder anderem fiir heilig erkléar-
tem Talmi zu versichern. Vielmehr wurden die Pilgerstrome von den
Priestern, schon der Sicherung der eigenen Einkiinfte wegen, getrennt
gehalten, der Zutritt zu den heiligen Stitten den Anhédngern der je anderen
Religionen sogar verwehrt, da jede Religion auf ihrer Einzigartigkeit und
Absolutheit verharrte. Das beliebige Nebeneinander der Devotionalia, Sym-
bole, Krafttrager und was sonst immer in einem Laden, auf einem Markt, wie
auch ein entsprechendes Kéauferverhalten depraviert eine jede Religion in
ihrem eigenen Anspruch, macht sie alle auf dem Markt gleich und, wenn man
das Héndler- und Kundengebaren analysiert, auch gleich-giiltig. Wie der
Kaufer, so wechselt der Handler sein Angebot mit der Mode, gleich bleibt
nur, was ihm die Kédufer reichen und dies erweist sich als das Bestdndige, das
Wesentliche, das Absolute, das Allgemeine, dem alle nachstreben, das
jedoch bar jeden Inhalts ist, ausser dem, Verfligung iiber andere und das

18 WIDERSPRUCIHI - 26/93



heisst, Macht zu geben. Der Markt exekutiert schliesslich perfide das Streben
mancher Religionswissenschaftler, wie F. Heiler oder R. Otto, nach einer
zweifelhaften “Synthese der Religionen” (16) und bringt es zu seiner
Wahrheit; allerdings nicht, indem als Kern aller verschiedenen “religiosen
Erfahrung”, wie es dort behauptet wird, ein identisches “Heiliges” oder
“Numinoses’, sondern dessen Verkauflichkeit sich herausstellt.

Die Workshops, Reisen zu den “heiligen” Plitzen der verschiedenen, vor
allem untergegangenen, Religionen, Kongresse und Messen im New Age
sind immer oder fast immer verbunden mit Meditationen, Gebeten, Tanzri-
tualen, also kultischen Veranstaltungen, fiir die Vorbilder aus allen Religio-
nen, vornehmlich der vorindustriellen, exotischen und fernen Gesellschaf-
ten, gesucht werden oder die sich die Kultfithrer in Anlehnung an diese
selber gestalten. Dazu wird auch vor allem die éltere religionswissenschaft-
liche Literatur, z.B. die Werke von J.G. Frazer oder Mircea Eliade befragt.
Mir selber wurde bei meinen teilnehmenden Forschungen die Beratung von
schamanistischen Séancen des New Age mehrfach angetragen; fiir einen
Religionswissenschaftler mutet dies wie eine zynische Verwirklichung der
Praxisforderung an. Diese Kulte wenden sich gezielt nicht an den Intellekt,
sondern an Gefiihle und verweisen damit auf Defizite in unserer hochtech-
nologischen Gesellschaft, wie tiberhaupt viele der Kritikpunkte im New Age
berechtigt und auch ernstzunehmen sind. Einige Veranstaltungen haben
einen explizit religiosen Charakter und Inhalt. In ihnen werden Themen
behandelt, die von der Wissenschaft, die aus der Aufgabe der Selbstverstan-
digung unserer Gesellschaft {iber sich selbst nicht zu entlassen ist, ausge-
grenzt, zur Domine der Religion gehoren oder nun dazugerechnet werden.
Da ist viel von “hoheren Werten” und “Bewusstseinsstufen”, einem Be-
wusstsein, das durch entsprechende Techniken “erweitert” werden soll, von
Unsterblichkeit und Weiterleben nach dem Tode, von Heil und Erlésung die
Rede. Diese Themen, Interessen und Bediirfnisse haben im industriell-
biirokratischen Leben des Alltags keinen Ort und so sind denn auch viele
Veranstaltungen mit ekstatischen Techniken verbunden, die versprechen,
den Alltag mit seinen Fremdbestimmungen zu vergessen (17).

Die Frage des “personlichen Uberlebens” oder der Unsterblichkeit bilde-
te bereits eine der Ausgangsfragen des modernen Okkultismus und der
Parapsychologie (18), die dieser mit Hilfe von Medien, als aussergewohn-
lich erklarter Erscheinungen und schliesslich durch das Abhoren von leeren
Tonbidndern nach rauschenden Stimmen aus dem Jenseits ebenfalls in
verdinglichen Verfahren habhaft werden wollte. Sie bleiben nun einmal das
“Hauptproblem aller Wissenschaft, mogen auch unsere offiziellen Philoso-
phen und Psychologen fast alle einen weiten Bogen um sie machen und tun,
als ob sie sie liberhaupt nicht sehen, und mégen auch gewisse formalistische
Philosophengruppen nur im Rahmen des Mathematischen 'sinnvolle' Fragen
tiberhaupt zulassen”, schrieb der “Philosoph des Organischen” und Para-
psychologe, Hans Driesch 1932 (19). Und so iiberrascht es denn nicht, bei
einem anderen Vertreter dieser Richtung ebenfalls bereits 1921 zu lesen,
dass “liber der Gesamtweltanschauung der Neuzeit (...) bereits das Abend-

WIDERSPRUCH - 26/93 19



rot” leuchtet (20), das ein Ende des von Kepler, Galilei und Newton
inaugurierten wissenschaftlichen Weltbildes einleite. Heute wird dies “Pa-
radigmenwechsel” genannt, der wie damals die Erkenntnisse der modernen
Physik, besonders das “Relativitatsprinzip”, durch die sozialen und psychi-
schen Krisen — die dkologischen waren noch nicht absehbar — unausweich-
lich sei. In guter Anlehnung an Auguste Comte wird die Entwicklung von
einer religiosen. metaphysischen und positiven Stufe zur parapsychologi-
schen weitergefiihrt (21), die im New Age — durch einen “Bewusstseins-
sprung” ermoglicht — Wassermannzeitalter genannt wird. Und so ist dann
ebenfalls nur folgerichtig, wenn in den Zeitschriften des New Age Handlun-
gen und Vorstellungen des modernen Okkultismus als eine kultische Praxis
offeriert werden.

Die Workshops, Wochenendseminare, Kongresse und “Reisen in andere
Wirklichkeiten” des New Age finden, wenigstens fiir die Teilnehmer, im
Urlaub und der Freizeit statt ebenso wie die Gottesdienste der grossen
Kirchen am Sonntag; die Gemeindeveranstaltungen am Abend nach dem
Ende des Arbeitstages aber miissen um Teilnehmer werben. Die Kirchen
haben nicht nur jeden Sonntag mit Fussballspielen, Autorennen, Eurodisney
und abends mit Lindenstrasse um Besucher zu kdmpfen, sondern mit der
Industrie um jeden kirchlichen Feiertag. Sicher hat es immer auch eine
Distanz der religiosen Aktivititen von der Arbeitssphdre gegeben, wie
urspriinglich (22) das lateinische Sprichwort “ora et labora” oder die bibli-
sche Vorschrift, dass Du sechs Tage deine Werke tun und am siebenten Tage
ruhen (23) sollst, anzeigen, allerdings vor Beginn der industriellen Revolu-
tion nicht mit der Entschiedenheit, wie sie heute anzutreffen ist. Vielmehr
gliederte die Religion dem Lebens-Rhythmus von Arbeit und Nicht-Arbeit.
Dies belegt allein noch unser Festkalender, der iiber eine Christianisierung
auf alte heidnische Feste zuriickgeht, und diese waren durch den Rhythmus
der Natur und der von dieser abhdngigen Arbeitsprozesse auf dem Felde und
im Walde bestimmt. Mit der vollklimatisierten, Tag und Nacht erleuchteten
Arbeit in Biiro und Fabrikhalle sowie der Leere in Rdumen ohne Sonne und
Wetter an der Universitat hat der Zyklus der Feste kaum etwas zu tun, und
sie werden von den Chefetagen der grossen Konzerne und Banken als
irrationale, weil die Verwertung unterbrechende Storung des Produktions-
prozesses betrachtet. Sie sind durch die Vergangenheit gesetzt und der
industriellen Produktion dusserlich, nicht durch ihre innere Abldaufe hervor-
gebracht. Deren Abschaffung oder Relativierung, wie die Diskussion um
das Ladenschlussgesetz und um das Verbot der Sonntagsarbeit beweist, als
letztes Bollwerk der Religion gegen die rastlose Tatigkeit des Aufbauens
und Zerstorens sowie gegen die Unterwerfung des Menschen unter diese, 1st
das erklarte Ziel vieler Konzerne, das in Amerika viel weiter durchgesetzt ist,
als bei uns der vereinte Widerstand von Kirche und Gewerkschaft, aber auch
die die von Arbeit nicht ausgefiillte Zeit beanspruchenden Freizeitindustrie

20 WIDERSPRUCH - 26/93



bisher zulasst.

Die neuzeitliche Religionskritik, die im Namen des Menschen und seines
Anspruches auf ein gliickliches und zufriedenes Leben gegen die durch die
Religion gesetzten Beschrinkungen der Freizeit und Selbstbestimmung zu
Felde zog, sieht sich damit konfrontiert, dass im Namen der Freiheit die
Fremdbestimmung des Menschen weiter getrieben wird, als die christlichen
Konfessionen es jemals haben realisieren konnen. (Nach der Verwandlung
von Religion in eine unverbindliche Freizeit- und Konsumangelegenheit
scheint Religionskritik iiberfliissig geworden zu sein. Gegen welche Be-
schrankung oder Unfreiheit soll sie sich noch richten? Mit dem Ende der
Verbindlichkeit der Religion wird sie zum Bereich der subjektiven Willkiir;
Religionskritik ist denn iiberhaupt fast nur noch ein Gegenstand von Theo-
logen, die im vergangenen Eifer der Religionskritik sozusagen das letzte
wahrhaft religiose Interesse aufspiiren wollen.) Kaum iiberraschend ist es
deshalb, wenn viele Menschen in der Riickkehr zur Religion wie im New
Age — wenn auch nicht in der des Christentums, welches mit seiner Lehre:
“Macht Euch die Erde untertan” fiir diesen rastlosen Zerstérungsprozess
verantwortlich gemacht wird — ihr Heil suchen. Dabel iibersehen sie aber
bewusst oder mit Absicht, dass in den vergangenen Religionen eben die
Lebenserfahrungen der vergangenen Menschen geronnen als géttliche Of-
fenbarung eingegangen sind, die mit den aktuellen gesellschaftlichen Ver-
hiltnissen nur mehr wenig zu schaffen haben. Der Blick “zuriick”, der im
New Age als Blick in die Zukunft ausgegeben wird, verstellt eben diese
Zukunft.

Die kultischen Veranstaltungen des New Age zeigen viel deutlicher als
die der Kirchen, dass die Religion und die Kirchen aus der Arbeitswelt
ausgeschieden sind, aus der Kirchengemeinde ist eine “Freizeitgemeinde”
geworden, die in Deutschland in der Regel wenigstens noch einen Zusam-
menhang durch den Wohnort hat. Auch hier bringen die New Age-Veran-
staltungen die Verhiltnisse viel drastischer zu Tage: auf diesen werden aus
verschiedenen Orten Angefahrene fiir ein Wochenende zu einer Seelenreise,
einem gemeinsamen Gebet zu Gaia zusammengefiihrt. Verbindlichkeit wird
und kann nicht hergestellt werden; wem es an solchen Kulten nicht gefillt,
der geht einfach — auch mitten im Zeremoniell — weg. Durch diesen Prozess
wird Religion, wie es Schleiermacher in den Reden iiber die Religion von
1799 fiir die religiosen “Virtousen” vorausgesehen hatte, dsthetisiert, im
Unterschied zu seiner Absicht aber zugleich neutralisiert.

Allenfalls in dorflichen Gebieten wird die jahrliche Arbeitsperiode,
obwohl die Mehrheit der Bewohner in einer Fabrik und in der nachsten Stadt
arbeitet, mit einem vom Pfarrer angefiihrten Flurumgang begonnen und mit
einem Erntedankgottesdienst beendet, an denen alle Dorfbewohner teilneh-
men miissen, wobei nur dem Ferienhausbesitzer aus der Stadt ein Fernblei-
ben nachgesehen wird. Im industriellen Produktionsprozess in Fabrik und
Biiro ist mit der religiosen Symbolik, damit aber auch der religiosen Refle-
xion auf die mit Natur, Arbeit, Familie und Gesellschaft auftretenden
Konflikte Schluss. An deren Stelle ist die “Arbeit” in Psycho-Gruppen und

WIDERSPRUCH - 26/93 21



Psychotherapie getreten und es ist verdachtig, dass in diesen soviel von
“Arbeit an sich selber” geredet wird, wo sie doch tatsichlich mit den
wirklichen Arbeitsprozessen, Objekten und threm Widerstand wenig zu
schaffen haben, allenfalls, dass sie die Menschen instandsetzen, nach einem
New Age-Wochenende den Anforderungen des Arbeitslebens erneut zu
geniigen. Arbeitund Leben bleiben auch im New Age trotz des vielbeschwo-
renen Holismus oder der “Ganzheitlichkeit” getrennt, und es lasst eine
gravierende Anderung in unseren Lebensauffassungen als angezeigt er-
scheinen, wenn die Menschen sich nicht in ihrer Arbeit, die doch gleich und
verpflichtend eine wesentlichen Teil ihres Lebens ausmacht, verwirklichen
wollen, sondern aus den unverbindlichen Freizeitveranstaltungen ihre Iden-
titat zu erhalten suchen. Diese bleibt so unverbindlich wie die Freizeitveran-
staltungen selber, und so konnen dann die Menschen am einen Wochenende
in einer schamanistischen Séance, am anderen in einem tantrischen Kultus,
am dritten bei einer Einweihung in astrologische “Geheimlehren”, bei einem
Hexen- oder Sufitanz oder bei einer Atemmeditation ihr Heil suchen; ein
Zustand der Verhiltnisse, den Franz Cumont 1910 als Traum visualisierte,
in welchem “die Glaubigen die christlichen Kirchen verliessen, um Allah
oder Brahma zu verehren, die Gebote des Konfuzius oder des Buddha zu
befolgen, die Grundsidtze des Shinto anzunehmen; denken wir uns ein
grosses Durcheinander von allen Rassen der Welt, in dem arabische Mul-
lahs, chinesische Gelehrte, japanische Bonzen, tibetanische Lamas, hindui-
stische Panthis zu gleicher Zeit den Fatalismus und die Pradestination, den
Ahnenkult und die Anbetung des vergotterten Herrschers, den Pessimismus
und die Erlosung durch Selbstvernichtung verkiindigten, und dass alle diese
Priester in unseren Stadten fremdartig stilisierte Tempel erbauten und in
diesen ihre verschiedenen Riten zelebrierten” (24). Thm allerdings ist dies
ein Bild der “religitsen Zerrissenheit” in der Spitantike, nicht Resultat der
Veranderungen, denen auch Religionen durch den Markt unterworfen
werden.

Wenn es richtig ist, dass in den religiosen Lehren und Kulten Erfahrungen
der vergangenen Generationen in der Balancierung der Konflikte von
Arbeit, Herrschaft und Liebe sozusagen in geronnener Gestalt enthalten
sind, so zeigt gerade die Trennung von Religion und Arbeitssphire, dass die
vergangenen Erfahrungen eben heute vielfach keine Wahrheit mehr haben.
Das Christentum ist zwar eine stddtische Religion — pagani und Heidebe-
wohner geben noch heute den Namen fiir die Ungetauften —, aber es
entstammt einer Zeit, deren Wirtschaft durch agrarische Produktion be-
stimmt war. Da sich an dieser durch die Christianisierung kaum etwas
gedndert hatte, konnte das Christentum die vorchristliche Gliederung des
Jahres, aber auch die jeweilige soziale Gestaltung ilibernehmen. Heute
stimmen die Erfahrungen der agrarischen Vergangenheit in der Wirklichkeit
und den Symbolen — einem Kind wird man die biblischen Bilder z.B. des

22 WIDERSPRUCH - 26/93



Hirten und der Herde, von Sdmann und vom Wasserschopfer aus einem
Brunnen erst erklaren miissen — mit den sozialen Verhiltnissen von Arbeit,
Streik und Tarifkonflikt kaum noch iiberein. Das Christentum entstammt
vorindustriellen Verhiltnissen; der Versuch mancher New Age-Gruppen
aber, noch hinter dieses zu den Religionen der Stammesgesellschaften von
Rentierhaltern, Jigern und Sammlern zuriickzukehren, sucht Lésungen fiir
die Konflikte unserer industriell-biirokratischen Lebenswelt in den Erfah-
rungen der Vorvergangenheit. Dies bleibt auch im New Age nicht ganz
unwidersprochen, und auf psychologischer Ebene betrachtet der New Age-
Autor Ken Wilber viele New Age-Anhinger als “pridpersonal Siichtige”
(25). Wie aber heutige psychische Koenflikte mit Hilfe der Erfahrungen von
Jagern und Sammlern kaum zureichend geldst werden konnen, so ebenso-
wenig die technischen Probleme einer computergesteuerten Produktion mit
Grabstock und Hacke und schliesslich ist auch mit den Organisationsstruk-
turen einer meist stindig um das schiere Uberleben kiimpfenden Stammes-
gesellschaft in Tundra und Taiga oder in der Steppenwiiste Zentralaustra-
liens kaum den sozialen Probiemen einer Uberflussgesellschaft beizukom-
men, die jeden Einzelnen von der Notwendigkeit der Arbeit scheinbar
“grossziigig” entlastet, wenn er auf die von dieser Gesellschaft bereitgestell-
ten Befriedigungen zu verzichten gewillt ist und sich einschrankt.

Diese relative Entlastung von der fiir die Aufrechterhaltung des nackten
Lebens erforderlichen Arbeit emanzipiert viele Menschen in den westlichen
Industrienationen nicht nur vom Arbeitsjoch, sondern zugleich von der
nichthinterfragbaren Sinnstiftung, die durch das Erfordernis der Arbeit
gegeben war. Viele Anhdnger des New Age suchen nun einen solchen Sinn
in den Geheimnissen und Symbolen fremder Religionen, nachdem das
Christentum mit seinem Heilsversprechen der Auferstehung des Fleisches
und des ewigen Lebens an Uberzeugungskraft verloren hat. Da in der
Moderne die von der Religion, Kunst und Wissenschaft als objektiv ausge-
gebenen Antworten auf den Sinn des Lebens als subjektive, historische,
sogar zufillige dechiffriert worden sind, wird nun von jedem einzelnen
gefordert, sich einen solchen selbst zu setzen und die Spannungen auszuhal-
ten.

Nietzsche hat dies kurz und prignant formuliert: “Dass mein Leben
keinen Zweck hat, ist schon aus der Zufalligkeit seines Entstehens klar; dass
ich einen Zweck mir setzen kann, ist etwas anderes.” (26) Was in friitheren
Gesellschaften und Zeiten das Problem von einigen, meist weniger, von
korperlicher Arbeit Freigestellter war, bezahlt durch die zusatzliche Last
aller anderen, ist durch die Moderne zur Frage tendenziell aller geworden.
Die Moderne aber basiert in ihren Prinzipien und in ihrer Freiheit gerade auf
der Relativierung aller als objektiv ausgegebenen Sinnsetzungen der Kunst,
Wissenschaft und Religion; aus der Religion als transzendenter, nur dem
Glauben nicht dem Wissen zugénglicher, kénnen keine Anspriiche gegen
andere hergeleitet werden. Der Versuch mancher Philosophen im und nach
dem 1. Weltkrieg, aus dem “Vorlaufen in den Tod” (27) jene absolute
Grenze, eine Sinnstiftung zumindest fiir die zum Vorlaufen Befohlenen zu

WIDERSPRUCH - 26/93 23



gewinnen, wird in der Beschworung der eingangs erwiahnten Katastrophen
in Okonomie und Okologie und in den zwischenmenschlichen Beziehungen
wiederholt. Diese Katastrophen faszinieren als Grenziiberschreitungen und
Hinter-sich-Lassen des Alltags und des Lebens und sollen den Sinn objektiv
und absolut stiften. Weil die Botmassigkeit des Todes absolut ist, soll seine
Endgiiltigkeit auch den endgiiltigen Sinn verbiirgen. Allein der Tod bleibt
sinnlos; jeder Versuch, aus ihm wie anderen Katastrophen sinnstiftende und
orientierende Instanzen oder Idola zu machen, verwandeln das im Blick auf
die Katastrophen konzipierte Denken und Handeln in eine Katastrophe.
Jenseits der Selbsterhaltung und des Eigentums gibt es in der Moderene
keinen verbindlichen Sinn und Zweck, und soweit das New Age die Karma-
lehre, herausgeldst aus ihrem geschichtlichem und sozialen Zusammenhang
in Indien, verbreitet, untergriabt es noch die letzten, sikularisierten Reste der
Religion, z.B. die weltliche Form des christlichen Gebotes der Nachstenlie-
be: die soziale Verantwortung auch des Eigentums, und wirkt — unterstiitzt
auf seinen Kongressen von manchen grossen Konzernen wie ITT und PTT
(28), die mit Hilfe dieser Lehren die lastigen Sozialkosten als faux frais
abzuldsen bereit sind —an dem Prozess mit, den es vorgibt zu bekdmpfen: die
soziale und menschliche Verantwortungslosigkeit und Gewalt. Von der
Reduktion des Menschen auf Selbsterhaltung und Besitz und ebenso von der
Forderung, dass ein jeder den Sinn und Zweck seines Lebens sich selber
setzen muss, versucht das New Age durch kosmologische Spekulationen zu
entlasten. Durch eine der zahlreich angebotenen “Meditationstechniken”,
ein Begriff, der durch die Verkniipfung von Meditation und Technik bereits
auf die Austreibung des Geistes, des Denkens aber auch der Triebe und
Gefiihle durch Technik verweist und diese als Angleichung und Wiederho-
lung dessen empfiehlt, wogegen sie sich zu richten pratendieren, sei es jedem
moglich, dem beschrankten Alltagsbewusstsein oder der “Alltagsneurose
des gewohnlichen Bewusstseins zu entrinnen” (29): Meditation wird zum
“Tor” des neuen Zeitalters, das ein jeder durchschreiten konne (30), zu
“hoheren Bewusstseinsstufen”, zur “Erweiterung des Bewusstseins”, liber
das planetarische schliesslich zum kosmischen Bewusstsein (31) oder zu
den “liberbewussten Bereichen” (32), die inhaltslos nur noch die Aufgabe
des differenzierenden Denkens und die Auflosung des Selbst intendiert und
wie die viel verwendeten Ausdriicke “hoheres Wissen” und “hoheres Be-
wusstsein” nur verschleierte neue Namen fiir Glauben sind, die aber weder
die Integritat des Glaubens noch die Bescheidenheit des Wissens einschen
und respektieren wollen. Die Leere und das Nichts, von dem nicht angebbar
ist, was es denn sei, wird als der Sinn ausgegeben und verkauft, den es
verstellt. Dem Sinn und den Sinnstiftungen aber ergeht es wie allem anderen
auf dem Markt: aus einem Absoluten, Unbedingten wird ein Relatives. Sinn
1st — wie das Leben selber, der Enthusiasmus (33) oder die Liebe (34), im
Unterschied zum Sex — nicht kéduflich und verkéduflich. Wenn Sinnangebote
und Sinnstiftungen — moglichst umweltfreundlich, wiederverwendbar und
gegebenenfalls sogar weiterverkauflich abgepackt — auf einem Markt er-
scheinen, verwandeln sie sich in Unsinn und das Geschift mit ihnen in

24 WIDERSPRUCH - 26/93



offenen Betrug.

Die in weiten, aber nicht allen Teilen des New Age gegebenen Antworten
auf die sozialen und individuellen Probleme, die z.T. zutreffend angespro-
chen werden, sind hilflos, soweit sie eine Losung dieser durch Riickgehen zu
oder Rekurs auf vorindustrielle Religionen und ebensolche gesellschaftliche
und psychische Organisationsstrukturen versprechen. Der Verweis auf eine
Losung aller Konflikte durch einen Bewusstseinswandel allein verstellt eine
zureichende Analyse gerade dieser Konflikte. Die Forderung nach einem
Wandel des Bewusstseins verdrangt zugleich das Erfordernis der Verdnde-
rung der Wirklichkeit. Das New Age schliesst deshalb mit seinem Programm
an reaktioniare Antworten einer Kulturrevolution auf soziale und politische
Krisen statt wirklicher Verdnderungen an (35).

Nun kann zum Schluss gefragt werden, welche Rolle und Bedeutung die
Religionswissenschaft in diesem Prozess der Entwicklung eines religiésen
Marktes, der Vermarktung von Religion bereits gespielt hat und wie sich in
Zukunft Arbeit und Aufgabe der Religionswissenschaft stellen werden.
Sind wir vielleicht bereits die Marktforscher und Spezialisten des Marke-
tings, die in Zukunft fiir die Absatzsteigerung herangezogen werden, oder
auch die Wichter, Padagogen und Advokaten des Verbraucherschutzes fiir
den religiosen und weltanschaulichen Spezialmarkt?

Eine Beschéiftigung mit anderen, fremden Religionen ist seit der schrift-
lichen Uberlieferungen iiber Religionen nachzuweisen. Diese konstituieren
noch keine Religionswissenschaft. Zur Wissenschaft wird diese erst, wenn
sie nicht mehr im Dienste einer Apologetik der eigenen Religion, des
Mirabiliensammelns, des Archivierens von fremden und vergangenen Ge-
staltungen der menschlichen Geschichte, so wesentlich dies auch fiir die
religionswissenschaftliche Arbeit ist, oder im Dienste des Vertreibens der
Langeweile steht. Religionswissenschaft gehort ebenfalls in den Zusam-
menhang der europaischen Religionsgeschichte, auch vor ihr sind die
verschiedenen Religionen zunichst alle gleich als Versuche von Menschen,
ihr Leben in religiosen Begriffen zu denken und zu gestalten. Ungleich sind
sie im Blick auf die menschliche Gattungsgeschichte, in welcher ein Kinder-
opfer fiir einen Briickenbau oder die Fruchtbarkeit der Felder im Zuge der
Entwicklung der Barbarei liberfiihrt wird, iiberhaupt die rohe Triebnatur des
Menschen gerade auch in der Geschichte der Religionen sublimiert wird.
Wenn Religionswissenschaft sich auf das reine Sammeln geschichtlicher
Erscheinungen, das philologisch ausgefeilte Ubersetzen von kultischen
oder theologischen Texten, das Anlegen von Archiven des Heiligen, die von
Héndlern und Kultfithrern abgerufen werden konnen, reduziert und nicht
zumindest die in diesen enthaltenen Reflexionen der Konflikte, Angste,
Bediirfnisse, Moglichkeiten und Triebe der Menschen bedenkt und sich
dessen erinnert, was sie transzendiert, wird sie kaum noch von den Ratio (36)
und Genuss auf das Verwertungsprinzip reduzierenden Handlern und ande-
ren Geschiftemachern des religiésen Marktes zu unterscheiden sein.

WIDERSPRUCH - 26/93 25



Anmerkungen

1)

2)
3)

4)
5)

6)

7
8)
9)
10)
11)
12)

13)

26

Vgl. B. Spinoza: Ethica. Pars iv, Propos. xxii. In: Operal, Leipzig 1843, S. 346: “Conatus
sese conservandi primum et unicum virtutis est fundamentum”,

Vgl. Peter Russel: Die erwachende Erde. Miinchen 1984, S. 214,

Vgl. Fritjof Capra: Wendezeit. Bausteine fiir ein neues Weltbild (1982). Dt. Miinchen
1985, ebenso in: Das Tao in der Physik, 1975. Mit anderer Orientierung vgl. Marilyn
Ferguson: Die sanfte Verschworung. Personliche und gesellschaftliche Transformation
im Zeitalter des Wassermanns. Vorw. von F. Capra. Sphinx Verlag. Basel 1982/ Lizenz-
ausg. gleichzeitig bei Knaur/Esoterik New Age, Miinchen.

Vgl. z.B. G. Trevelyan: Eine Vision des Wassermannzeitalters. Miinchen 1984, S. 17.
Die Belege dafiir sind zusammengetragen in H. Zinser: Ist das New Age eine Religion?
In: ZRRG. 1992, S.34, Anm. 5.

Marktmodelle zur Analyse vonreligidsen Institutionen hat P.L. Berger bereits 1965 in die
Diskussion gebracht. Thm und anderen (z.B. Th. Luckmann: Die unsichtbare Religion.
1991) geht es wesentlich um die Verdnderungen der religidsen Institutionen durch den
Markt, mir geht es um die Anderungen der religiosen Inhalte, die das Erscheinen von
Religion auf dem Markt hervorbringen oder sichtbar werden lassen.

Vgl. H. Zinser: Uberlegungen zum Fundamentalismus. Vortrag am 22.2.1992 im Domi-
nikanerkloster Berlin.

Vgl. H. Zinser: Wissenschaftsverstindnis und Bildungsaberglaube. Uberlegungen zur
Wiederkehr okkulter Praktiken. In: P.Antes u. D.Pahnke (Hg.): Die Religion von Ober-
schichten. Marburg 1989.

Paul Tillich: Die Frage nach dem Unbedmgten Ges. Werke, Bd. V. Stuttgart 1964.
Vgl. R. Otto: Das Heilige. Miinchen 1917; Mircea Eliade: Das Heilige und das Profane.
Hamburg 1957.

Vgl. Angebot von Jozina Hess de Korte auf der Esoterik-Messe “Lebensart '92” in
Wiesbaden, 24.-26. 1. 1992.

Vgl. Fr. W. Haack. In: Claus Schwing. Spirituelle Unzucht mit Abhéngigen. Skeptiker 2/
1989, S. 21.

Ich fiihre willkiirlich einige aus Esotera 5/92, S. 55-65 an: “Ayurveda in Sri Lanka:
Intensive Ayurveda-Reinigung u. Regeneration (Panchakarma) in einem Ayurveda-
Gesundheitszentrum an der Siidwestkiiste (...) veget. Vollpension, Yoga, Meditationen”;
“Wandern in der Wiiste und am Nil abseits von tourist. Pfaden unter einheim. Fiihrung,
Medit. und spirit. Rituale in Gribern und Tempeln”; “Studium und Praxis des achtfachen
Yogapfades. Auch fiir Anfinger. Betreuung durch deutsche Yogalehrer”; “Energiearbeit
mit den lichtvollen Kriften der Edelsteine und Kristalle zur Harmonisierung von Korper,
Seele und Geist”; “Kriya-Yoga-Sommerseminar (...) mit dem ind. Yogi Dhirananda”;
“Mukta-Yogananda, Lfd. Seminare fiir Autogen-Geistige-Akupunktur + Autogen-Gei-
stige-Reflexzonenbeeinflussung fiir aggressiv-aktiv-diszipliniert-Mitarbeitende™; Eso-
tera 3/92, S. 65: “Pilgerfahrt durch Agypten mit gechannelten Meditationen (Vywamus,
Helios u.a.) u. Yoga des Herzens — eine innere Entdeckungsreise zu dem Geist des Alten
Agypten”; sowie aus Zitty 11, 1992, S.264ff: “Was ist Wirklichkeit? Pfingstmeditation”
durch einen “Mirchenerzihler und Kassapa, Buddhistischer Meditationslehrer”; “Jabra-
ne: Suffitanz und Heilungstrance — Unser Herz heilen”; “Suffitanz-Meditation, Atemar-
beit und Kérperbewusstsein”; “Der Kreis der Frauen: Heilung unserer Sexualitdt mit
sanfter Energie- und Korperarbeit, Gespriich, Meditation, Tanz u. tantrischen Ritualen”;
S. 263: “Heilen im Rhythmus des Herzens — der magische Weg des Schamanismus”; S.
262: “Sie suchen den Sinn des Lebens und wissen in ihrem tiefsten Inneren, dass es ihn
geben muss? Sie ahnen, dass sich die Lehre des Buddha, Jesus, Laotse aus der einen
Quelle speisen? dann sagen Ihnen vielleicht unsere 5 (kostenlosen) Informationsbriefe
etwas?”; S, 261: “Kundalini Yoga-Ashram: Anfinger-, Fortgeschrittenen- und Frauen-
kurse 10 x 100DM. Medidations/Y ogalehrerausbildung™; Zitty 12. 1992, S. 256: “Erde

WIDERSPRUCH - 26/93



Wasser Feuer Himmel — ein Ferienkurs mit Yoga, der Feldenkrais-Methode und Medi-
tation”; S. 264: “Feuerlauf und Feuertanz. Das Feuerlaufseminar 6ffnet viele Tiiren zu
Deinem Hoheren Bewusstsein!”’; “Fasten an Pfingsten (...) am Bolsena See mit Yoga-
Med-Malen-Bewegung’; “Yoga-Wochenende Erholung fiir Kérper und Seele™; “Medi-
tation ist Selbsterfahrung”. Vgl. auch die zweimal jahrlich erscheinenden “Kurskontak-
te”, Drachen-Verlag, Wolfratshausen.

14) So ein Mann vor einem Laden der “Inneren Geist=Christus-Kirche” in Berlin (Fidicinstr.
17) am 22.5.1992.

15) Vgl. Jes. 1, 10-17; 40, 18-20; Xenophanes, Frag. 15, 16, 23; Joh. 2, 16; ebenso das
Bilderverbot in Judentum, Christentum und Islam.

16) Vgl. R.Otto: Die Religion der Menschheit. Stuttgart 1959, S. 877ff., dort auch weitere
Belege.

17) Vgl. H. Zinser: Ektsase und Entfremdung. In: ders. (Hg.): Religionswissenschaft. Berlin
1988.

18) Vgl. W.G. Roll: Das Problem des Weiterlebens nach dem Tod. In: Beloff (Hg.): Neue
Wege der Parapsychologie, 1980; W. Roraius: Philosophische Argumente fiir ein
Fortleben nach dem Tode. In: Bauer/Lukadou (Hg.): Spektrum der Parapsychologie,
1983; W. Schieber, Das Fortleben nach dem Tode im Hinblick auf Naturwissenschaft und
Parapsychologie. Ravensburg 1979; H. Bender (Hg.): Parapsychologie. Darmstadt
(Wiss. Buchgesell.) 1980, S. 543-574 (H.H. Price, J.B. Rhine, M. Dessoir).

19) Hans Driesch: Parapsychologie. (1932). Ziirich 1952, S. 123.

20) Tr. K.Oesterreich: Der Okkultismus im modernen Weltbild. Dresden 1921, S, 10 und f.

21) Vgl.z.B. Heinz C. Berendt: Parapsychologie. Stuttgart: 1972, S. 95. Der Zusammenhang
von Parapsychologie und New Age wird auch von einigen New-Age-Autoren gesehen,
vgl. z.B. Matthias Giildenstein: Von der Parapsychologie zum New Age. In: Sphinx 13
1981, S. 24ff. Der Name Parapsychologie wurde von Max Dessoir 1889 in einer
Zeitschrift, die ebenfalls den Namen Sphinx (Monatszeitschrift fiir die geschichtliche
und experimentelle Begriindung der {ibersinnlichen Weltanschauung, Reuss Gera) trug,
geprigt.

22) Davon sind die spdteren Monchsregeln, in denen die Kontemplation aufgegeben und
Arbeit wie im Calvinismus zum *“Gottesdienst” wird, zu unterscheiden.

23) Vgl. 2. Mose 20, 8 —11; 5. Mose 5, 12 - 15.

24) Franz Cumont: Die orientalischen Religionen im romischen Heidentum. Leipzig-Berlin
1910, 8. 232,

25) Ken Wilber: Halbzeit der Evolution. Miinchen 1984, S. 370:"Die New Age-Bewegung
ist daher m.E. eine selisame Mischung einer Handvoll wahrhaft transpersonaler Seelen
mit Massen von prépersonal Siichtigen”.

26) F. Nietzsche: KSA. Bd. 7, S. 661/29 (72).

27) M. Heidegger: Sein und Zeit. Tiibingen 1960, S. 267 (zum Tode) und 305.

28) Wie z.B. die Internationalen New Age Tage in Ziirich, 16.-18.11.1984.

29) H. Kalweit: Traumzeit und innerer Raum. Miinchen 1984, S. 96.

30) G.Trevelyan: Eine Vision des Wassermannzeitalters. Gesetze und Hintergriinde des New
Age. Miinchen 1984, S. 175.

31) Vgl. Capra: Wendezeit. 1985, S. 417.

32) Ken Wilber: Halbzeit der Evolution. 1984, S. 366.

33) Vgl. 1. Kant: Der Streit der Fakultdten. Werke Bd. 11, Frankfurt a.M. Suhrkamp 1964, S.
359.

34) Diese bedeutet auch, gemeinsam der Vergédnglichkeit und dem Tode standzuhalten.

35) Auchdem New Age-Autor Morris Berman: Die Wiederverzauberung der Welt. Hamburg
1985, S. 323 ff, war die Nihe zu reaktionéren bis faschistischen politischen Vorstellungen
peinlich aufgefallen.

36) Vgl. Max Horkheimer: Zur Kritik der instrumentellen Vernunft. Frankfurt a. M. 1985.

WIDERSPRUCH - 26/93 27



	Religion auf dem Markt : das New Age im Rahmen der europäischen Religionsgeschichte

