
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 12 (1992)

Heft: 24

Artikel: Multikulturelle Gesellschaft : Ideologie und Realität

Autor: Räthzel, Nora

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652472

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nora Räthzel

Multikulturelle Gesellschaft
Ideologie und Realität *

Der Begriff "multikulturelle Gesellschaft" unterstellt, dass es zuvor einen
Zustand gab, den man "monokulturelle Gesellschaft" nennen konnte. Die
Antwort auf die Frage, ob es diesen Zustand je gegeben hat, hängt davon
ab, wie man Kultur definiert. Der Zürcher Soziologie-Professor Hoffmann-
Nowotny (1992) schlägt folgende Definition vor: " 'Kultur' beinhaltet
die grundlegenden Werte, Normen und Institutionen sowie generell das

"Wissen" einer Gesellschaft, wie es als wissenschaftliches und als Alltags-
wissen, in Mythen und Ideologien zum Ausdruck kommt. 'Kultur' meint
die sinnstiftenden (legitimierenden) und regulativen Aspekte der individu-
eilen und der sozialen Existenz. Menschen bedienen sich ihrer bei der sym-
bolischen 'Konstruktion von Welt'." (S. 10)

Bei einer solchen alles umfassenden Definition fragt man sich, welchen
Nutzen der Begriff Kultur überhaupt haben soll. Begriffe brauchen wir, um
zu unterscheiden. Ein Begriff, der keine Unterscheidung zu treffen vermag,
ist überflüssig. In Anlehnung an Habermas bezeichnet Hoffmann-Nowotny
in einem zweiten Schritt Kultur als den geteilten "Wissensvorrat", der einer
Gruppe "Orientierung" ermöglicht und das Bewusstsein von "Zusammen-
gehörigkeit" und "Identität" vermittelt. Eine Einwanderungsgesellschaft ist
demzufolge dann multikulturell, "wenn als soziale Aggregate abgrenzbare
Einwanderer sich bei der symbolischen Konstruktion von Realität in min-
destens einem gesellschaftlichen Teilsystem aus einem von dem der Ein-
heimischen verschiedenen 'Wissensvorrat' versorgen." (S. 15)

Aus der "Gruppe", der "Kultur" Orientierung und Identität gibt, ist ohne
weitere Umstände die gesamte "einheimische" Bevölkerung einer Gesell-
schaft geworden. Eine Gesellschaft ist nach Hoffmann-Nowotny dann

"monokulturell", wenn Einheimische und Einwanderer kulturell "nicht seg-
regiert" sind. Dass Einheimische selbst segregiert sein könnten, dass ver-
schiedene Gruppen von Einheimischen unterschiedliche, womöglich ge-
gensätzliche Wissensvorräte haben können, wird per definitionem ausge-
schlössen.

Mit einem derart weitgefassten Kulturbegriff, wie er nicht nur von Hoff-
mann-Nowotny verwandt wird, sondern in der Bezeichnung "multikultu-
relie" Gesellschaft selbst schon implizit ist, werden nicht nur unterschiedli-
che Auffassungen und Standpunkte innerhalb der "einheimischen" Bevöl-
kerung vereinheitlicht, homogenisiert (ganz abgesehen von der Frage, wie
definiert wird, ab wann jemand zu den "Einheimischen" gehört), es ver-
schwinden vor allem die Herrschafts- und Machtverhältnisse innerhalb ei-
ner Gesellschaft: der sehr wohl bestehende Gegensatz zwischen Kapital
und Arbeit, zwischen den Geschlechtern, etc.

142 WIDERSPRUCH-24/92



Statt zwischen verschiedenen Praxen der Menschen zu unterscheiden,
wird zwischen verschiedenen Menschengruppen unterschieden. Dadurch
wird dieser Kulturbegriff brauchbar für rassistische Ideologien. Der neue
kulturelle oder différentielle Rassismus (vgl. Barker, Balibar, Hall, Tagu-
ieff) spricht von der Notwendigkeit, die verschiedenen "Kulturen", in die
die Menschheit sich aufteilt, zu bewahren, indem man verhindert, dass sie
sich vermischen. In diesen Argumentationen tritt Kultur als ein Stellvertre-
terbegriff für "Rasse" auf. Die Parallele zum Rassebegriff besteht darin,
dass soziale Organisationsformen, spezifische Herrschaftsverhältnisse,
Verhaltensweisen, als Merkmale einer bestimmten, durch ihre Herkunft
definierten Gruppe dargestellt werden. Die Unterschiede innerhalb der

Gruppen treten zurück zugunsten der Unterschiede zwischen den so als

kulturell unterschiedlich konstituierten Gruppen.
Ich behaupte selbstverständlich nicht, dass diejenigen, die von multikul-

tureller Gesellschaft sprechen, rassistisch sind. Aber ich möchte auf die
Gefahr dieses Begriffs hinweisen. Was mit der "multikulturellen" Gesell-
schaft angesprochen ist und wie mit Einwanderungsprozessen in den west-
europäischen Gesellschaften umzugehen ist, lässt sich sinnvoller diskutie-
ren und praktisch angehen, wenn wir das Kulturelle als einen Aspekt ge-
sellschaftlicher Praxen betrachten und vom Ideologischen unterscheiden.
Ich mache einen Umweg und beginne mit einer kurzen Skizzierung des

Ideologiebegriffs.

Ideologie und die Moderne

Man kann, kurz gesagt, Ideologie als die Verhimmelung irdischer Interes-
sengegensätze bezeichnen. Ein gutes Beispiel für diesen Transformations-

prozess ist der Streit um die Frauenquote. Als jüngst einer von dreizehn
Bewerberinnen (zwölf Männer, eine Frau) um die Leitung einer Schule
diese Stelle nicht bekam, weil die Wahl auf die einzige weibliche Bewer-
berin fiel (in Nordrhein-Westfalen gilt für den öffentlichen Dienst das

Prinzip, bei gleicher Qualifikation Frauen zu bevorzugen), zog er vor Ge-
rieht. Die Frauenquotierung, so sein Argument, Verstösse gegen den
Gleichheitsgrundsatz im Grundgesetz. So unmöglich es wäre, ein Gericht
anzurufen im Namen der Erhaltung der Männervorherrschaft, so schwer ist

es, angesichts der Berufung auf allgemeine höhere Werte auf die dem
Streit zugrunde liegenden Interessengegensätze zu verweisen.

Ein anderes Beispiel ist die Art und Weise, wie der Gegensatz zwischen
Kapital und Arbeit in unseren Gesellschaften geregelt ist. Durch Gesetzge-
bung und entsprechende Institutionen ist er in eine Auseinandersetzung
zwischen (Tarif-)Partnern verwandelt. Dabei geht es niemals um die Tatsa-
che, dass Profit sich aus unentgeltlich angeeigneter Mehrarbeit ergibt, son-
dem immer um die "gerechte Verteilung" des Gewinns, um Gleichheit
zwischen den Sozialpartnern. Wie labil diese Gleichheit tatsächlich ist,
zeigt sich in den Auseinandersetzungen, die zur Zeit in der Bundesrepublik

WIDERSPRUCH - 24/92 143



um die "Kosten der Einheit" ausgetragen werden. Die "Frankfurter Allge-
meine Zeitung" machte kürzlich den Vorschlag, der Staat müsse in die Ta-
rifautonomie eingreifen, wenn diese nicht mehr funktioniere. Wann funk-
tioniert sie nicht? Wenn die Gewerkschaften die Angleichung der Löhne
im Osten an die Löhne im Westen fordern. Dies behindere die Investitions-
tätigkeit. Letztere könne allerdings nicht in einem Solidarpakt geregelt
werden, da es geradezu ihr Wesen sei, ungeregelt zu sein. Der Eingriff in
die Tarifautonomie wird nicht im Namen von Gewinnmaximierung gefor-
dert, sondern im Namen von "Vernunft" und "Augenmass" - wer kann
denn dagegen schon sein?

Ideologisieren lässt sich demnach verstehen als die Transformation von
Interessen in allgemeine, nicht mehr hinterfragbare Werte, aus denen das

Handeln abzuleiten ist. Notwendig für diese Transformation ist ein Staat,
der über den Interessen steht und die Allgemeinheit vertritt, auf die sich al-
le beziehen. Beide Beispiele zeigen, wie verschiedene staatliche Apparate
(Rechtssprechung, Gesetzgebung) von Interessenvertretern angerufen wer-
den, nicht ihre Interessen zu vertreten, sondern allgemeinen Werten zur
Durchsetzung zu verhelfen. Die Auseinandersetzung zwischen den Kontra-
henten findet dann als Streit um die Interpretation dieser Werte statt.
Nichts kann die Legitimation staatlicher Instanzen mehr gefährden als der
(überzeugende) Vorwurf, sie verträten einseitig die Interessen einer Grup-
pe statt die der Allgemeinheit.

Ein Effekt des Ideologisierens gesellschaftlicher Verhältnisse ist die Ent-
nennung von Herrschaftsverhältnissen und der darin handelnden sozialen
Akteure. Die "société anonyme" wird stattdessen zum handelnden Subjekt,
die gesellschaftlichen Entwicklungen zu Naturprozessen (1). Eine solche
mystische Auffassung von gesellschaftlichen Prozessen begleitet auch die
Diskussionen um die multikulturelle Gesellschaft. Wo von ihr die Rede ist,
tritt ein längst totgesagtes Phänomen ins Zentrum: die Moderne.

Als Beispiele seien Cohn-Bendit und Schmid (1991) zitiert: "Moderne
Gesellschaften sind stets von Verwerfungen geprägt; sie zersetzen und zer-
stören Traditionen, sie neigen zum Ungleichgewicht, sie machen es dem
einzelnen schwer, eine klar umrissene Identität auszubilden. Es geht
nicht an, die Migration, die ja eine unausweichliche Folge der Moderne ist,
als Ursache aller Übel darzustellen. Denn der Prozess der Moderne ist auch
ein Verlustgeschäft. Nicht eben selten überfordert er das Verarbeitungs-
und Anpassungsvermögen der Menschen. Dagegen setzt die multikulturel-
le Gesellschaft den Versuch, eine Balance zwischen Neuerung und Bewah-

rung zu finden." Aber das heisst nicht, dass sie "harmonisch" wäre: "Die
multikulturelle Gesellschaft ist hart, schnell, grausam und wenig solida-
risch, sie ist von beträchtlichen sozialen Ungleichgewichten geprägt und
kennt Wanderungsgewinner ebenso wie Modernisierungsverlierer." In ihr
"geht es daher um eine Gratwanderung zwischen verbindenden und tren-
nenden Kräften" gemäss "Spielregeln" und auf der Basis eines "Einwände-
rungsgesetzes".

144 WIDERSPRUCH-24/92



Aus welchen Gründen aber kaprizieren sich die Autoren auf den Deus ex
machina "die Moderne"? Ihre Antwortet lautet: "Für die Wunden, die die
Moderne auch schlägt, gibt es in gewisser Weise keine Verantwortlichen.

Diese Versuche, der undurchdringlichen Anonymität der Moderne den-

noch Verantwortliche (und zu Bestrafende) abzuringen, /o/ge« a//e «?e/w

g/e/che« Kaum jemand bleibt von der Verlockung verschont,
die von diesen Angeboten ausgeht, das Komplizierte wieder einfach zu
machen." (Cohn-Bendit/Schmid 1992, 25/26) Gemeint sind die Versuche,
bei denen "die gesellschaftliche Figur des Kapitalisten zum ,4//ei«verant-
wortlichen für Not, Arbeitslosigkeit und Krise erklärt werden"; oder sol-
che, die "die hochentwickelten Industrieländer als die ^//emschuldigen für
das Elend der Dritten Welt ausmachen."(S.25) Die Autoren diskreditieren
Argumente und Analysen durch ihre Verballhornung. Damit erübrigt es

sich für sie, auf komplexere Argumentationen einzugehen, die zu ihrem
Konzept der Moderne im Widerspruch stehen (2). Solcherart von der Auf-
gäbe befreit, gesellschaftliche Prozesse begreifen zu müssen, können sich
die Autoren in aller Selbstzufriedenheit auf die "Unübersichtlichkeit" und
"Undurchdringlichkeit" der "Moderne" zurückziehen.

Kultur als Widerstand

Ebenso wie diese Interpretation des Begriffs Moderne kann der oben dis-
kutierte Kulturbegriff als ideologisch bezeichnet werden. Er spricht von
Normen- und Wertsystemen unter Absehung der Interessengegensätze, die
durch sie reguliert werden. Diese Auffassung von Kultur führt zu den ver-
schiedenen Dilemmata in den Diskussionen über die multikulturelle Ge-
Seilschaft:

Wenn man sich für "kulturelle Autonomie" der Einwanderlnnen einsetzt

- bedeutet das, Frauenunterdrückung zu akzeptieren, weil das zum Be-
standteil der "Kultur" gehört? Andererseits, wenn man fordert, dass Ein-
Wanderinnen sich unseren Gesetzen und unseren Verhaltensmassstäben
unterordnen sollen - bedeutet das, ihre "Kultur" zu missachten? Es lässt
sich mit diesem Kulturbegriff auch schlecht gegen die Behauptung argu-
mentieren, Folter könne nicht als Asylgrund anerkannt werden, weil es in
manchen Ländern zur Kultur gehöre zu foltern, und somit keine besondere
Verfolgungssituation bestehe.

Wenn wir, statt Wortetiketten auf beliebige Phänomene zu kleben, von
der menschlichen Praxis ausgehen, können wir zu einem anderen Kultur-
begriff kommen. Betrachten wir die Produktion irgendeines Gebrauchsge-
genstandes, eines Tisches zum Beispiel. Seine Produktion dient dem Ge-
winn des Betriebes beziehungsweise seiner Besitzer, sie hat den Zweck,
ein bestimmtes Bedürfnis zu befriedigen. Es gibt aber noch einen dritten
Aspekt dieser Tätigkeit, die Lust an der Produktion selbst, an der Entfal-
tung der eigenen Tätigkeiten, am Umgang mit dem Material. Wir können
feststellen, dass selbst unter den misslichsten Bedingungen Menschen ver-

WIDERSPRUCH - 24/92 145



suchen, ein Stück Selbstzweck und Genuss in ihren Tätigkeiten zu entfal-
ten. Wir können dies als das Kulturelle bezeichnen, das im Gegensatz zu
den von oben vorgegebenen Zwecken, zu den Vorschriften, die unsere Le-
benstätigkeiten umstellen, steht: "Die Dimension der Ausbildung und des

einverständigen Lebens von Gruppenidentität, Lebensformen, in denen In-
dividuen, Gruppen oder Klassen das praktizieren, was ihnen lebenswert er-
scheint und worin sie sich selbst als Sinn und Zweck ihrer Lebenstätigkeit
fassen, können wir als die kulturelle Dimension bezeichnen." (PIT 1979,
184)

Fassen wir das Kulturelle in dieser Weise, dann ergibt sich die Möglich-
keit, nicht mehr "die Kulturen" voneinander zu unterscheiden, sie als bes-

ser oder schlechter, als entwickelter oder unentwickelter einzuordnen.
Stattdessen können wir in den unterschiedlichsten Lebensweisen und Le-
bensformen das Verhältnis von Kulturellem und Ideologischem sehen. Be-
vor ich diesen Gedankengang weiterspinne, muss ich zugeben (im Sinne
der Nicht-Reduktion von Komplexität), dass damit sofort ein neues Prob-
lern an die Stelle des alten tritt: Diese Unterscheidung zwischen Kulturel-
lern und Ideologischem ist eine, die nicht feste Gegenstände oder Bereiche
unterscheidet, sondern Aspekte ein und desselben Prozesses. Am genaue-
sten analysiert wurde dies meines Wissens zuerst von Paul Willis (1982).
Er untersuchte, wie Arbeiterjungen sich gegen die Lernanforderungen der
Lehrer zur Wehr setzten und dabei ihre eigenen Formen schufen, Spass in
der Schule zu haben. Formen, die sich allesamt um auf den Körper bezöge-
ne Aktivitäten, im Gegensatz zu den als weibisch und minderwertig einge-
stuften Lernaktivitäten, drehten. Während so einerseits eigene Zwecke ge-
gen die vorgeschriebenen Zwecke gesetzt wurden, lenkten sich die Jugend-
liehen mit dieser Form des Widerstandes genau in die Positionen, die für
sie gesellschaftlich vorgesehen waren: Sie wurden manuelle Arbeiter ohne

Ausbildung.
In dieser Verknüpfung des Kulturellen mit ideologischen Vergesell-

schaftungsformen liegt die Plausibilität eines beide Aspekte umfassenden

Kulturbegriffs: Da im eigenen Leben Selbstzweck und Handeln lur fremde
Zwecke oft unentwirrbar verknüpft sind, erscheint es selbstverständlich, al-
le Aspekte der Praxis als Kultur zu bezeichnen. Da wir uns in unseren ei-

genen Lebensformen als autonome Subjekte imaginieren, sehen wir die
Formen der Unterdrückung hauptsächlich in den anderen "Kulturen", we-
niger in der eigenen. Die Gleichsetzung von Herrschaftsstrukturen und
Kulturellem führt dazu, dass bestimmte soziale Verhaltensweisen zum
Ausdruck einer so definierten Kultur werden.

Ein solcher Mechanismus funktioniert zum Beispiel, wenn in positiven
Bildern von "Ausländern" diese als besonders emotional, sing- tanz- und
ess- und genussfreudig beschrieben werden. Zwar liegt in diesen Bildern
eine Kritik an den eigenen Verhältnissen, aber eine Kritik, die diese Ver-
hältnisse zugleich verfestigt. Indem die Mitglieder der einen Gruppe auf
Emotionalität reduziert werden und die der eigenen auf Rationalität, wird

146 WIDERSPRUCH - 24/92



am Gegensatz von Rationalität und Emotionalität festgehalten, lediglich
die Bewertungsvorzeichen verändern sich (vgl. Kalpaka/Räthzel 1990).
Dass Herrschaftsstrukturen in unserer Gesellschaft aber genau auf der

Trennung zwischen Emotionalität und Rationalität beruhen und diese wie-
derum mit der Art und Weise zusammenhängt, in der die kapitalistische
Produktionsweise entwickelt wurde, gerät aus dem Blickfeld. Es wird dann

unmöglich, das unterschiedliche Verhältnis bestimmter Elemente in ver-
schiedenen Lebensformen zu sehen. Stattdessen werden die jeweiligen
Elemente (hier Emotionalität und Rationalität) jeweils verschiedenen "Kul-
turen" zugeordnet.

Wenn das Kulturelle in der Praxis mit dem Ideologischen verknüpft ist,
welchen Sinn macht es dann, zwischen diesen Aspekten zu unterscheiden?
Die Unterscheidung gibt uns die Möglichkeit, in der scheinbaren Homoge-
nität die Widersprüche wahrzunehmen. Wir können auf diese Weise aus
den oben angesprochenen Zwickmühlen herauskommen. Wenn wir Herr-
Schaftsstrukturen nicht mit "der Kultur" identifizieren, stehen wir nicht vor
der Alternative, entweder "die Kultur" samt der Herrschaftsstrukturen in
ihr zu akzeptieren oder im Kampf gegen die Herrschaftsstrukturen "die
Kultur" insgesamt zurückzuweisen.

Ich möchte das am Beispiel der sogenannten "Rushdie-Affäre" verdeutli-
chen. Hier standen sich in Grossbritannien Positionen unversöhnlich ge-
genüber: Einige Moslemische Gruppen, die das Todesurteil des iranischen
Ayatollah gegen Rushdie unterstützten; linke Labourabgeordnete, die für
kulturelle Autonomie der Einwanderlnnen eingetreten waren und deshalb
diese moslemischen Gruppen unterstützten; konservative und rechte Politi-
ker, die auf dem Recht auf freie Meinungsäusserung als westlicher Errun-
genschaft bestanden und die Reaktion der moslemischen Gruppen als Be-
weis dafür werteten, dass verschiedene Kulturen unmöglich zusammenle-
ben können - wenn sich die Minderheit nicht den Errungenschaften der
Mehrheit anpasst. Was linke Rushdie-Gegner und rechte Rushdie-Unter-
stützer einte (und auch die meisten linken Rushdie-Befürworter und rech-
ten Rushdie-Gegner, vgl. Editorial in: Das Argument Nr.191), war die ho-
mogenisierende Auffassung von Kultur. Es gab zumindest eine Gruppe,
die diese Homogenisierung durchbrach, nähmlich die Gruppe "Women
against Fundamentalism". In ihr sind Frauen aus verschiedenen Religio-
nen, unter anderem auch islamische Frauen und atheistische Frauen organi-
siert, die sich für Rushdie einsetzten, ohne zugleich gegen den Islam insge-
samt Stellung zu beziehen. Die oben erwähnten Befürworter einer kulturel-
len Autonomie vergassen, dass die Position Rushdies und die Position
moslemischer Frauen in der Anti-Fundamentalismus-Gruppe ebenfalls Be-
standteil der Kultur waren/sind, für die sie Autonomie forderten. Sie

folgten den Argumenten moslemischer religiöser Führer, die aus Gründen
des eigenen Machtkalküls eine homogene islamische Kultur postulieren,
als deren Sprecher sie sich verstanden. Rushdies Buch ist dagegen eine
Form, die islamischen Traditionen (und noch einige andere) in der Per-

WIDERSPRUCH - 24/92 147



spektive der Selbsttätigkeit, also des Kulturellen neu zu interpretieren. Die-
jenigen, die im Namen kultureller Autonomie das Verbot seines Buches
forderten, setzten sich nicht für eine andere "Kultur" ein, sondern für die
Herrschaftsstrukturen innerhalb dieser "Kultur" gegen ihre befreienden,
kulturellen Elemente.

Universalismus und Partikularismus sind keine Gegensätze

Das Verhältnis von Universalismus und Partikularismus wird ebenfalls als
ein Produkt der Moderne gesehen. So schreibt bespielsweise Thomas A.
Becker(1991):

"Ein fundamentales Problem für die Konzepte des interkulturellen Dia-
logs und der multikulturellen Gesellschaft ist ein Sachverhalt, den man den
Grundwiderspruch der Aufklärung genannt hat. Das Gebot der Toleranz
gegenüber jedweden Ausdrucksformen anderer Kulturen stammt zwar aus
der Tradition der Aufklärung, steht aber dem aufklärerischen Prinzip der
Universalität der Vernunft und des autonom denkenden Individuums ent-
gegen." Mit anderen Worten: Alle anderen Kulturen sind prinzipiell unver-
niinftig.

Und D.Cohn-Bendit/ Th.Schmid (1991) sind der Ansicht: "Das Recht
der verschiedenen Kulturen auf Selbstbehauptung muss zwar emst genom-
men werden. Es verliert freilich dort seine Gültigkeit, wo es die republika-
nischen und ethischen Normen unserer Zivilisation verletzt (einer Zivilisa-
tion, die strikt der republikanischen Tradition der europäischen Moderne
verpflichtet ist - die aber auch bereit sein muss, ihr Erbe im Angesicht an-
derer Kulturen kritisch zu überdenken)." Trotz des selbstkritischen Zusat-
zes ignorieren die Autoren, dass die ethischen republikanischen Normen,
so fortschrittlich sie waren und sind, auch der Stabilisierung bestimmter
Herrschaftsverhältnisse dienten, und zwar von Anbeginn an. Sie übersehen
zudem, dass schon weit vor den republikanischen ethischen Werten Prinzi-
pien der Toleranz, der Menschenwürde und der Freiheit bestanden. Ich
denke zum Beispiel an die wissenschaftlichen und philosophischen Ent-
würfe von Maimonides und Averroes im islamischen Spanien des 12. Jahr-
hunderts.

C. Leggewie (1991) befürchtet in seiner Einschätzung, dass der "Multi-
kulturalismus auf den Index" kommt. "Damit verstellt man sich aber den
Blick auf ein Dauerproblem der Moderne: das Verhältnis von politischer
Gleichheit und kultureller Verschiedenheit." Ist das Dauerproblem "der
Moderne" nicht vielmehr der Gegensatz zwischen politischer Gleichheit
und sozialer Ungleichheit? Und ist nicht gerade die Notwendigkeit, diese

Ungleichheit zu legitimieren, eine Grundlage für rassistische und sexisti-
sehe Theorien und Ideologien? Und ist nicht der Rekurs auf die Verschie-
denheit der Kulturen, auf ihre Vor-Modernität, Unzivilisiertheit nichts wei-
ter als eine Legitimation für die Vorenthaltung politischer und sozialer
Rechte?

148 WIDERSPRUCH - 24/92



Manche nehmen diese und andere Kritik am Universalismus zum An-
lass, sich von ihm prinzipiell zu verabschieden und das uneingeschränkte
Recht der kulturellen Differenz, den sogenannten Partikularismus an seine

Stelle zu setzen. Einwanderinnengruppen und Gruppen aus der Linken ge-
hören dazu. Diese Position hat wiederum die Neue Rechte in Frankreich

aufgegriffen und das Recht auf Differenz als Recht auf Leben ohne die Ge-
fahr der Vermischung mit "fremden Kulturen" reinterpretiert.

Aber Universalismus enthält Partikularismus und umgekehrt: Das grund-
legende Menschenrecht ist das Recht auf Selbstbestimmung. Wenn Grup-
pen und Individuen das Recht haben, ihre Lebensweise selbst zu bestim-

men, dann beinhaltet das notwendigerweise, aufgrund sozialer, geschichtli-
eher, geographischer und sonstiger Unterschiede, dass sie das Recht auf
Differenz haben, auf Partikularismus. Wenn andererseits die Partikulari-
sten das Recht auf Bewahrung der "Kultur", der "kulturellen Identität" for-
dem, dann vereinheitlichen sie unterschiedliche Lebensformen innerhalb
der einen Kultur: sie universalisieren. Darüber hinaus fordern sie dieses
Recht auf Bewahrung für alle Kulturen, also universell, womit wir wieder
am Anfang wären (3).

Geht man von einer Einheit von Universalismus und Partikularismus

aus, stellen sich manche Probleme anders. Ich möchte dies wieder an ei-

nem Beispiel verdeutlichen. An der Frage des Kopftuch-Tragens entbren-

nen immer wieder die heissesten Debatten um das Recht auf "kulturelle
Identität" auf der einen und den Kampf um die Befreiung der Frau auf der
anderen Seite. Welches Prinzip hat Vorrang? Mit den oben skizzierten Be-
griffen können wir die Widersprüchlichkeit des Kopftuch-Tragens wahr-
nehmen. Einerseits ist es ein Element von Herrschaft über Frauen. Ande-
rerseits kann (die Betonung liegt auf dem Wort ka«n) es für Frauen, zum
Beispiel in der Diaspora, ein Element des Kulturellen sein, eine Form von
Widerstand gegen Assimilierungsversuche. Andere Frauen sehen es als ei-
ne Möglichkeit, sich vor männlicher Anmache zu schützen. Kulturelles
und Ideologisches sind verknüpft. Diese Verknüpfung kann nur von den
Frauen selbst aufgelöst werden. Eine entscheidende Bedingung dafür ist
die Aufhebung der Diskriminierung der islamischen Religion in unseren
Gesellschaften. Das klingt paradox, ist aber einfach: Je weniger die islami-
sehe Religion diskriminiert wird, desto weniger gibt es für islamische
Frauen einen Grund, sich mit islamischen Männern zu solidarisieren, weil
sie beide diskriminiert werden. Desto weniger gibt es auch einen Grund,
das Kopftuch als Form des Widerstandes gegen Assimilierung zu tragen.
Gleichzeitig mit der Anerkennung des Islam als gleichwertige Religion ne-
ben dem Christentum können alle die Frauen unterstützt werden, die gegen
Formen von Frauenunterdrückung innerhalb der Religionen kämpfen.

In dem Masse, in dem es Frauen gelingt, sich aus der Unterdrückung
durch die jeweiligen Religionen zu befreien, in dem Masse können sie sich

ganz aus den Religionen lösen oder ihre eigenen Versionen von Religion

WIDERSPRUCH - 24/92 149



denken und leben. Eine feministische Theologie gibt es nicht nur in den
christlichen Religionen.

Einwanderungsgesellschaft statt multikulturelle Gesellschaft

Der Begriff "multikulturelle Gesellschaft" enthält neben den genannten
Gefahren noch eine weitere: Er unterstellt, dass die Konflikte zwischen
verschiedenen "Kulturen" etwas prinzipiell anderes sind als zum Beispiel
die Konflikte zwischen den Geschlechtem, zwischen den Klassen, zwi-
sehen politischen Gmppen. Diese Gegensätze werden durch die Hervorhe-
bung der Unterschiede zwischen "den Kulturen" sogar verdeckt.

Sollte man demnach die Tatsache, dass die Bevölkerung in den westeu-
ropäischen Ländern sich aus Personengruppen zusammensetzt, die unter-
schiedlich lang im Lande wohnen, die verschiedene Sprachen sprechen,
die verschiedene Religionen haben, gänzlich ignorieren, um der Gefahr ho-
mogenisierender und naturalisierender Sichtweisen zu entgehen?

Wenn man weder Universalismus noch Partikularismus absolut setzen

will, müssen sich unsere Gesellschaften verändern, das heisst, Einwander-
Innen müssen gleiche Rechte haben und diese gleichen Rechte können in
bestimmten Fällen gerade die Notwendigkeit zur Unterscheidung beinhal-
ten. Wenn es zum Beispiel zu den Rechten in einer Gesellschaft gehört, die

Muttersprache zu lernen, dann bedeutet das Unterricht in verschiedenen

Muttersprachen für Kinder verschiedener Muttersprache. Das muss keines-

wegs die Trennung der Kinder in Schulen oder Klassen verschiedener
Muttersprache zur Folge haben. Es gibt zahlreiche Modelle, wie jeweils
gemeinsamer und getrennter Unterricht koordiniert werden kann.

Gleiche Rechte, das Recht auf Selbstbestimmung für alle Bevölkerungs-
gmppen innerhalb eines Staates, beinhalten durchaus die Gefahr der Spal-
tung und Zersplitterung der Gesellschaft. Aber diese Gefahr besteht weder
allein aufgrund von Einwanderungsprozessen, noch ist die aufgrund der
Einwanderung auftretende Spannung etwas grundsätzlich anderes als die

Zersplitterungsgefahr aufgrund von Klassengegensätzen oder aufgrund der
Bildung von gegeneinander abgeschotteten Subkulturen.

Die Frage, wie Selbstbestimmung, das heisst die gesellschaftliche Hand-
lungsfahigkeit aller Gesellschaftsmitglieder, erweitert werden kann, bietet
gerade die Möglichkeit (natürlich nicht die Garantie), die Differenzen nicht
zu verabsolutieren. Über die unterschiedlichen Lebensformen hinweg kön-
nen gesellschaftliche Gmppen Bündnisse schliessen gegen die unterschied-
liehen Herrschaftsverhältnisse, denen sie unterworfen sind. Das darf aber
nicht bedeuten, wie es die alten Beschwömngen von Gemeinsamkeit taten,
dass die Differenzen zu leugnen oder bei der Schaffung von Bündnissen
zurückzutreten haben. Die Differenz der Herkunft ist nur eine unter vielen.
Sie wird dann zur Differenz, die alle Lebensbereiche dominiert, wenn in
Begriffen wie Kultur und dem daraus abgeleiteten Begriff Multikultur alle
Lebensformen und Verhaltensweisen als Produkt der Herkunft interpretiert

150 WIDERSPRUCH-24/92



werden und wenn die so als anders definierten Gruppen diskriminiert und

ausgegrenzt werden. Wobei auch die Exotisierung eine Form der Ausgren-
zung ist.

Vielleicht könnte ein nüchterner Begriff wie Einwanderungsgesellschaft
einige der genannten Klippen vermeiden helfen. Er würde einerseits darauf
hinweisen, dass sich unsere Gesellschaften grundlegend ändern müssen,
damit alle Bevölkerungsgruppen die gleichen Rechte und das Recht auf
Selbstbestimmung haben.

Natürlich ist es mit einem neuen Begriff nicht getan und kein Begriff ist
davor geschützt, in unterschiedlicher Weise interpretiert zu werden. Ande-
rerseits bestimmen Begriffe oft die Richtung der Diskussionen und Lö-
sungsvorschläge. Folgende Prinzipien scheinen mir für eine r/emofo-aftscAe
£/«wancfmrngsgese/Ac/ia/f zentral :

Erstens: Unsere allererste Sorge sollte der Durchsetzung gleicher Rechte
- was selbstredend die Pflichten einschliesst, aber die gelten bis auf ganz
wenige ohnehin - für Einwanderlnnen gelten.

Zweitens: Die Konflikte, die es zwischen Personen und Personengrup-
pen aufgrund ihrer Herkunft gibt, sollten als innere Konflikte unserer Ge-
Seilschaften betrachtet werden, die aus keinem anderen Stoff sind als die
Konflikte aufgrund des Geschlechts, aufgrund der Zugehörigkeit zu ver-
schiedenen Generationen, verschiedenen politischen Gruppierungen, etc.

Drittens: Wir sollten das Kulturelle und Ideologische in allen Lebensfor-
men unterscheiden und uns mit dem Kulturellen verbünden.

Viertens: Die Frage, wie eine Einwanderungsgesellschaft aussehen soll,
die allen gleichberechtigte und unterschiedliche Lebensformen ermöglicht,
kann nur in der Auseinandersetzung zwischen allen Bevölkerungsgruppen
ausgehandelt werden. Die Attraktivität des westlich-demokratischen Mo-
dells (wenn man es so nennen will) kann sich nur in dem demokratischen
Charakter dieser Praxis erweisen.

* Vortrag gehalten auf dem Symposium: "Im Spannungsfeld zwischen multikulturellem Zu-
sammenleben und Beheimatung. "Das Symposium wurde anlässlich der Herausgabe einer
Gedenkmünze zur Erinnerung an Gertrud Kurz von der Stiftung Gertrud Kurz mit dem
Christlichen Friedensdienst veranstaltet. Die Dokumentation, die neben diesem Beitrag die

Beiträge der Referenten AI Imfeid und Johano Strasser sowie die Einführungen in die The-

men von Klaus Menzel enthält, ist ab Dezember 1992 bei der Stiftung Gertrud Kurz, Post-
fach 8344, 3001 Bern, erhältlich.

Anmerkungen

1) Nach dem heutigen Stand unseres Wissens über Naturprozesse müssten wir genauer sagen:
Gesellschaft wird als eine bestimmte Art von Natur betrachtet, nämlich als sich selbst nach
einem bestimmten Gesetz reproduzierende, geschlossene Organismen. Unter anderem
Donna Haraway macht uns darauf aufmerksam, dass diese Vorstellung von Natur seit dem
zweiten Weltkrieg abgelöst wurde von einer anderen: "Biologische Objekte wurden im
Prozess dieser Umwandlung massiv verkleinert; die kleinsten Wachstums- und Kontroll-
elemente sind nicht traditionelle Organismen und ihre hierarchischen interdependenten Sy-

WIDERSPRUCH - 24/92 151



steme. Automatisches Kopieren, Vervielfältigen und Umwandlungen sind die Schlüssel-

prozesse der Kommunikationswissenschaften dieser Biobestandteile." (Haraway 1982,

206) Es herrscht mithin eine Vorstellung von Gesellschaft als unbeeinflussbarer, sich
selbst reproduzierender Organismus vor, die für die Natur selbst schon längst aufgegeben
ist.

2) Dabei hat sich schon Marx gegen die von den Autoren kritisierten Vereinfachungen ver-
wahrt: "Weniger als jeder andere kann mein Standpunkt, der die Entwicklung der ökono-
mischen Gesellschaftsformation als einen naturgeschichtlichen Prozess auffasst, den ein-
zelnen verantwortlich machen für Verhältnisse, deren Geschöpf er sozial bleibt, sosehr er
sich auch subjektiv über sie erheben mag," (MEW 23, 16) Der Verzicht auf Schuldzuwei-

sungen bedeutet jedoch keineswegs einen Verzicht auf den Versuch, gesellschaftliche Pro-
zesse zu verstehen.

3) Ausführlichere Darstellungen zum dialektischen Verhältnis von Universalismus und Parti-
kularismus finden sich in dem Buch von Etienne Baiibarund Immanuel Wallerstein (1990)
und im Argument Nr. 195, in den Beiträgen von Georg Auernheimer und Erich Wulff.

Litreatur

Balibar, Etienne, 1990: Gibt es einen "Neo-Rassismus"? In: Balibar,E. und Wallterstein, I.:
Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identitäten. Berlin.

Barker, Martin, 1981 : The New Racism. London 1981.

Becker, Thomas A., 1991 : Multikulturelle Gesellschaft als Problem. Schlagwort oder Leitbild
für die Schweiz? NZZ v. 13. Februar.

Cohn-Bendit, Daniel / Schmid, Thomas, 1991: Wenn der Westen unwiderstehlich wird. Die
multikulturelle Gesellschaft muss als Wirklichkeit anerkannt werden. In: ZEIT v. 22. No-
vember.

Cohn-Bendit, Daniel/ Schmid, Thomas 1992: Heimat Babylon. Das Wagnis der multikulturel-
len Demokratie. Hamburg.

Hall, Stuart, 1989: Rassismus als Ideologie. In: Das Argument 178: Luhmann-Kritik. Novem-
ber/Dezember. S.913-921.

Haraway, Donna J., 1982: Klasse, Rasse, Geschlecht als Objekte der Wissenschaft. In: Das

Argument 132. März/April. S.200-213.

PIT/Projekt Ideologietheorie, 1979: Theorien über Ideologie. Argument-Sonderband 40. Ber-
lin.

Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim, 1992: Chancen und Risiken multikultureller Einwände-

rungsgesellschaften. Schweizerischer Wissenschaftsrat. Bern.

Kalpaka, Annita/ Räthzel, Nora, (Hg.), 1990: Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein.

Leer.

Leggewie, Claus, 1991: Bürgerschaft durch Handeln. Wie eine multikulturelle Demokratie
funktionieren kann. In: FAZ v. 18. Dezember.

Räthzel, Nora, 1991: Rebellierende Selbstunterwerfung. In: links, Dezember.

Taguieff, Pierre-André, 1987: La force du préjugé. Paris.

Willis, Paul 1982 : Spass am Widerstand. Gegenkultur in der Arbeiterschule. Frankfurt.
Das Argument Nr.191/1992: Europa, Postkommunismus und Rassismus. Januar/Februar. Mit

Beiträgen von Ursula Apitzsch, Etienne Balibar, Clara Gallini, W.F.Haug, Salman

Rushdie, Nora Räthzel und Arim Soares do Bern.
Das Argument Nr. 195/1992: Anti-Rassismus - Methodendiskussion. September/Oktober. Mit

Beiträgen von u.a. Georg Auernheimer, Wilhelm Heitmeyer, Margret und Siegfried Jäger,

Wolfgang Kowalsky, Rudolf Leiprecht, Jürgen Link, Jost Müller, Ute Osterkamp, Erich
Wulff.

152 WIDERSPRUCH-24/92


	Multikulturelle Gesellschaft : Ideologie und Realität

