Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 12 (1992)

Heft: 24

Artikel: Multikulturelle Gesellschaft : Ideologie und Realitat
Autor: Réathzel, Nora

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652472

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652472
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Nora Rithzel

Multikulturelle Gesellschaft
Ideologie und Realitat *

Der Begriff "multikulturelle Gesellschaft" unterstellt, dass es zuvor einen
Zustand gab, den man "monokulturelle Gesellschaft" nennen konnte. Die
Antwort auf die Frage, ob es diesen Zustand je gegeben hat, hingt davon
ab, wie man Kultur definiert. Der Ziircher Soziologie-Professor Hoffmann-
Nowotny (1992) schlégt folgende Definition vor: " ‘Kultur’ beinhaltet (...)
die grundlegenden Werte, Normen und Institutionen sowie generell das
"Wissen" einer Gesellschaft, wie es als wissenschaftliches und als Alltags-
wissen, in Mythen und Ideologien zum Ausdruck kommt. ‘Kultur’ meint
die sinnstiftenden (legitimierenden) und regulativen Aspekte der individu-
ellen und der sozialen Existenz. Menschen bedienen sich ihrer bei der sym-
bolischen ‘Konstruktion von Welt’." (S. 10)

Bei einer solchen alles umfassenden Definition fragt man sich, welchen
Nutzen der Begriff Kultur iberhaupt haben soll. Begriffe brauchen wir, um
zu unterscheiden. Ein Begriff, der keine Unterscheidung zu treffen vermag,
1st tiberfliissig. In Anlehnung an Habermas bezeichnet Hoffmann-Nowotny
in einem zweiten Schritt Kultur als den geteilten "Wissensvorrat", der einer
Gruppe "Orientierung" ermdglicht und das Bewusstsein von "Zusammen-
gehorigkeit" und "Identitdt" vermittelt. Eine Einwanderungsgesellschaft ist
demzufolge dann multikulturell, "wenn als soziale Aggregate abgrenzbare
Einwanderer sich bei der symbolischen Konstruktion von Realitdt in min-
destens einem gesellschaftlichen Teilsystem aus einem von dem der Ein-
heimischen verschiedenen “Wissensvorrat’ versorgen.” (S. 15)

Aus der "Gruppe", der "Kultur" Orientierung und Identitdt gibt, ist ohne
weitere Umstdnde die gesamte "einheimische" Bevolkerung einer Gesell-
schaft geworden. Eine Gesellschaft ist nach Hoffmann-Nowotny dann
"monokulturell", wenn Einheimische und Einwanderer kulturell "nicht seg-
regiert" sind. Dass Einheimische selbst segregiert sein konnten, dass ver-
schiedene Gruppen von Einheimischen unterschiedliche, womoglich ge-
gensitzliche Wissensvorrite haben konnen, wird per definitionem ausge-
schlossen.

Mit einem derart weitgefassten Kulturbegriff, wie er nicht nur von Hoff-
mann-Nowotny verwandt wird, sondern in der Bezeichnung "multikultu-
relle" Gesellschaft selbst schon implizit ist, werden nicht nur unterschiedli-
che Auffassungen und Standpunkte innerhalb der "einheimischen" Bevol-
kerung vereinheitlicht, homogenisiert (ganz abgesehen von der Frage, wie
definiert wird, ab wann jemand zu den "Einheimischen" gehort), es ver-
schwinden vor allem die Herrschafts- und Machtverhéltnisse innerhalb ei-
ner Gesellschaft: der sehr wohl bestehende Gegensatz zwischen Kapital
und Arbeit, zwischen den Geschlechtern, etc.

142 WIDERSPRUCH - 24/92



Statt zwischen verschiedenen Praxen der Menschen zu unterscheiden,
wird zwischen verschiedenen Menschengruppen unterschieden. Dadurch
wird dieser Kulturbegriff brauchbar fiir rassistische Ideologien. Der neue
kulturelle oder differentielle Rassismus (vgl. Barker, Balibar, Hall, Tagu-
ieff) spricht von der Notwendigkeit, die verschiedenen "Kulturen", in die
die Menschheit sich aufteilt, zu bewahren, indem man verhindert, dass sie
sich vermischen. In diesen Argumentationen tritt Kultur als ein Stellvertre-
terbegriff fiir "Rasse" auf. Die Parallele zum Rassebegriff besteht darin,
dass soziale Organisationsformen, spezifische Herrschaftsverhiltnisse,
Verhaltensweisen, als Merkmale einer bestimmten, durch ihre Herkunft
definierten Gruppe dargestellt werden. Die Unterschiede innerhalb der
Gruppen treten zuriick zugunsten der Unterschiede zwischen den so als
kulturell unterschiedlich konstituierten Gruppen.

Ich behaupte selbstverstindlich nicht, dass diejenigen, die von multikul-
tureller Gesellschaft sprechen, rassistisch sind. Aber ich mochte auf die
Gefahr dieses Begriffs hinweisen. Was mit der "multikulturellen" Gesell-
schaft angesprochen ist und wie mit Einwanderungsprozessen in den west-
europaischen Gesellschaften umzugehen ist, ldsst sich sinnvoller diskutie-
ren und praktisch angehen, wenn wir das Kulturelle als einen Aspekt ge-
sellschaftlicher Praxen betrachten und vom Ideologischen unterscheiden.
Ich mache einen Umweg und beginne mit einer kurzen Skizzierung des
Ideologiebegriffs.

Ideologie und die Moderne

Man kann, kurz gesagt, Ideologie als die Verhimmelung irdischer Interes-
sengegensdtze bezeichnen. Ein gutes Beispiel fiir diesen Transformations-
prozess ist der Streit um die Frauenquote. Als jilingst einer von dreizehn
Bewerberlnnen (zwolf Minner, eine Frau) um die Leitung einer Schule
diese Stelle nicht bekam, weil die Wahl auf die einzige weibliche Bewer-
berin fiel (in Nordrhein-Westfalen gilt fiir den 6ffentlichen Dienst das
Prinzip, bei gleicher Qualifikation Frauen zu bevorzugen), zog er vor Ge-
richt. Die Frauenquotierung, so sein Argument, verstosse gegen den
Gleichheitsgrundsatz im Grundgesetz. So unmoglich es wire, ein Gericht
anzurufen im Namen der Erhaltung der Ménnervorherrschaft, so schwer ist
es, angesichts der Berufung auf allgemeine héhere Werte auf die dem
Streit zugrunde liegenden Interessengegensitze zu verweisen.

Ein anderes Beispiel ist die Art und Weise, wie der Gegensatz zwischen
Kapital und Arbeit in unseren Gesellschaften geregelt ist. Durch Gesetzge-
bung und entsprechende Institutionen ist er in eine Auseinandersetzung
zwischen (Tarif-)Partnern verwandelt. Dabei geht es niemals um die Tatsa-
che, dass Profit sich aus unentgeltlich angeeigneter Mehrarbeit ergibt, son-
dern immer um die "gerechte Verteilung" des Gewinns, um Gleichheit
zwischen den Sozialpartnern. Wie labil diese Gleichheit tatsdchlich ist,
zeigt sich in den Auseinandersetzungen, die zur Zeit in der Bundesrepublik

WIDERSPRUCH - 24/92 143



um die "Kosten der Einheit" ausgetragen werden. Die "Frankfurter Allge-
meine Zeitung" machte kiirzlich den Vorschlag, der Staat miisse in die Ta-
rifautonomie eingreifen, wenn diese nicht mehr funktioniere. Wann funk-
tioniert sie nicht? Wenn die Gewerkschaften die Angleichung der Lohne
im Osten an die Léhne im Westen fordern. Dies behindere die Investitions-
tatigkeit. Letztere konne allerdings nicht in einem Solidarpakt geregelt
werden, da es geradezu ihr Wesen sei, ungeregelt zu sein. Der Eingriff in
die Tarifautonomie wird nicht im Namen von Gewinnmaximierung gefor-
dert, sondern im Namen von "Vernunft" und "Augenmass" - wer kann
denn dagegen schon sein?

Ideologisieren lédsst sich demnach verstehen als die Transformation von
Interessen in allgemeine, nicht mehr hinterfragbare Werte, aus denen das
Handeln abzuleiten ist. Notwendig fiir diese Transformation ist ein Staat,
der iiber den Interessen steht und die Allgemeinheit vertritt, auf die sich al-
le beziehen. Beide Beispiele zeigen, wie verschiedene staatliche Apparate
(Rechtssprechung, Gesetzgebung) von Interessenvertretern angerufen wer-
den, nicht ihre Interessen zu vertreten, sondern allgemeinen Werten zur
Durchsetzung zu verhelfen. Die Auseinandersetzung zwischen den Kontra-
henten findet dann als Streit um die Interpretation dieser Werte statt.
Nichts kann die Legitimation staatlicher Instanzen mehr gefdhrden als der
(iiberzeugende) Vorwurf, sie vertriten einseitig die Interessen einer Grup-
pe statt die der Allgemeinheit.

Ein Effekt des Ideologisierens gesellschaftlicher Verhiltnisse ist die Ent-
nennung von Herrschaftsverhéltnissen und der darin handelnden sozialen
Akteure. Die "societé anonyme" wird stattdessen zum handelnden Subjekt,
die gesellschaftlichen Entwicklungen zu Naturprozessen (1). Eine solche
mystische Auffassung von gesellschaftlichen Prozessen begleitet auch die
Diskussionen um die multikulturelle Gesellschaft. Wo von ihr die Rede ist,
tritt ein ldngst totgesagtes Phdnomen ins Zentrum: die Moderne.

Als Beispiele seien Cohn-Bendit und Schmid (1991) zitiert: "Moderne
Gesellschaften sind stets von Verwerfungen geprigt; sie zersetzen und zer-
storen Traditionen, sie neigen zum Ungleichgewicht, sie machen es dem
einzelnen schwer, eine klar umrissene Identitit auszubilden. ... Es geht
nicht an, die Migration, die ja eine unausweichliche Folge der Moderne ist,
als Ursache aller Ubel darzustellen. Denn der Prozess der Moderne ist auch
ein Verlustgeschift. Nicht eben selten iliberfordert er das Verarbeitungs-
und Anpassungsvermdégen der Menschen. Dagegen setzt die multikulturel-
le Gesellschaft den Versuch, eine Balance zwischen Neuerung und Bewah-
rung zu finden." Aber das heisst nicht, dass sie "harmonisch" wire: "Die
multikulturelle Gesellschaft ist hart, schnell, grausam und wenig solida-
risch, sie ist von betrdchtlichen sozialen Ungleichgewichten gepragt und
kennt Wanderungsgewinner ebenso wie Modernisierungsverlierer." In ihr
"geht es daher um eine Gratwanderung zwischen verbindenden und tren-
nenden Kriften" geméss "Spielregeln" und auf der Basis eines "Einwande-
rungsgesetzes".

144 WIDERSPRUCH - 24/92



Aus welchen Griinden aber kaprizieren sich die Autoren auf den Deus ex
machina "die Moderne"? Ihre Antwortet lautet: "Fiir die Wunden, die die
Moderne auch schlégt, gibt es in gewisser Weise keine Verantwortlichen.
... Diese Versuche, der undurchdringlichen Anonymitit der Moderne den-
noch Verantwortliche (und zu Bestrafende) abzuringen, folgen alle dem
gleichen Muster. ... Kaum jemand bleibt von der Verlockung verschont,
die von diesen Angeboten ausgeht, das Komplizierte wieder einfach zu
machen." (Cohn-Bendit/Schmid 1992, 25/26) Gemeint sind die Versuche,
bei denen "die gesellschaftliche Figur des Kapitalisten zum Alleinverant-
wortlichen fiir Not, Arbeitslosigkeit und Krise erklart werden"; oder sol-
che, die "die hochentwickelten Industrieldnder als die Alleinschuldigen fiir
das Elend der Dritten Welt ausmachen."(S.25) Die Autoren diskreditieren
Argumente und Analysen durch ihre Verballhornung. Damit eriibrigt es
sich fiir sie, auf komplexere Argumentationen einzugehen, die zu ihrem
Konzept der Moderne im Widerspruch stehen (2). Solcherart von der Auf-
gabe befreit, gesellschaftliche Prozesse begreifen zu miissen, kdnnen sich
die Autoren in aller Selbstzufriedenheit auf die "Uniibersichtlichkeit" und
"Undurchdringlichkeit" der "Moderne" zurtickziehen.

Kultur als Widerstand

Ebenso wie diese Interpretation des Begriffs Moderne kann der oben dis-
kutierte Kulturbegriff als ideologisch bezeichnet werden. Er spricht von
Normen- und Wertsystemen unter Absehung der Interessengegensétze, die
durch sie reguliert werden. Diese Auffassung von Kultur fiihrt zu den ver-
schiedenen Dilemmata in den Diskussionen iiber die multikulturelle Ge-
sellschaft: :

Wenn man sich fiir "kulturelle Autonomie" der EinwanderInnen einsetzt
- bedeutet das, Frauenunterdriickung zu akzeptieren, weil das zum Be-
standteil der "Kultur" gehdrt? Andererseits, wenn man fordert, dass Ein-
wanderlnnen sich unseren Gesetzen und unseren Verhaltensmassstiben
unterordnen sollen - bedeutet das, ihre "Kultur" zu missachten? Es ldsst
sich mit diesem Kulturbegriff auch schlecht gegen die Behauptung argu-
mentieren, Folter kénne nicht als ‘Asylgrund anerkannt werden, weil es in
manchen Landern zur Kultur gehére zu foltern, und somit keine besondere
Verfolgungssituation bestehe.

Wenn wir, statt Wortetiketten auf beliebige Phinomene zu kleben, von
der menschlichen Praxis ausgehen, konnen wir zu einem anderen Kultur-
begriff kommen. Betrachten wir die Produktion irgendeines Gebrauchsge-
genstandes, eines Tisches zum Beispiel. Seine Produktion dient dem Ge-
winn des Betriebes beziehungsweise seiner Besitzer, sie hat den Zweck,
ein bestimmtes Bediirfnis zu befriedigen. Es gibt aber noch einen dritten
Aspekt dieser Tatigkeit, die Lust an der Produktion selbst, an der Entfal-
tung der eigenen Tatigkeiten, am Umgang mit dem Material. Wir kénnen
feststellen, dass selbst unter den misslichsten Bedingungen Menschen ver-

WIDERSPRUCH - 24/92 145



suchen, ein Stiick Selbstzweck und Genuss in ihren Tatigkeiten zu entfal-
ten. Wir konnen dies als das Kulturelle bezeichnen, das im Gegensatz zu
den von oben vorgegebenen Zwecken, zu den Vorschriften, die unsere Le-
benstitigkeiten umstellen, steht: "Die Dimension der Ausbildung und des
einverstindigen Lebens von Gruppenidentitit, Lebensformen, in denen In-
dividuen, Gruppen oder Klassen das praktizieren, was ihnen lebenswert er-
scheint und worin sie sich selbst als Sinn und Zweck ihrer Lebenstitigkeit
fassen, kénnen wir als die kulturelle Dimension bezeichnen." (PIT 1979,
184)

Fassen wir das Kulturelle in dieser Weise, dann ergibt sich die Moglich-
keit, nicht mehr "die Kulturen" voneinander zu unterscheiden, sie als bes-
ser oder schlechter, als entwickelter oder unentwickelter einzuordnen.
Stattdessen konnen wir in den unterschiedlichsten Lebensweisen und Le-
bensformen das Verhéltnis von Kulturellem und Ideologischem sehen. Be-
vor ich diesen Gedankengang weiterspinne, muss ich zugeben (im Sinne
der Nicht-Reduktion von Komplexitit), dass damit sofort ein neues Prob-
lem an die Stelle des alten tritt: Diese Unterscheidung zwischen Kulturel-
lem und Ideologischem ist eine, die nicht feste Gegenstinde oder Bereiche
unterscheidet, sondern Aspekte ein und desselben Prozesses. Am genaue-
sten analysiert wurde dies meines Wissens zuerst von Paul Willis (1982).
Er untersuchte, wie Arbeiterjungen sich gegen die Lernanforderungen der
Lehrer zur Wehr setzten und dabei ihre eigenen Formen schufen, Spass in
der Schule zu haben. Formen, die sich allesamt um auf den Korper bezoge-
ne Aktivititen, im Gegensatz zu den als weibisch und minderwertig einge-
stuften Lernaktivitaten, drehten. Wahrend so einerseits eigene Zwecke ge-
gen die vorgeschriebenen Zwecke gesetzt wurden, lenkten sich die Jugend-
lichen mit dieser Form des Widerstandes genau in die Positionen, die fiir
sie gesellschaftlich vorgesehen waren: Sie wurden manuelle Arbeiter ohne
Ausbildung.

In dieser Verkniipfung des Kulturellen mit ideologischen Vergesell-
schaftungsformen liegt die Plausibilitdt eines beide Aspekte umfassenden
Kulturbegriffs: Da im eigenen Leben Selbstzweck und Handeln fiir fremde
Zwecke oft unentwirrbar verkniipft sind, erscheint es selbstverstdndlich, al-
le Aspekte der Praxis als Kultur zu bezeichnen. Da wir uns in unseren ei-
genen Lebensformen als autonome Subjekte imaginieren, sehen wir die
Formen der Unterdriickung hauptsichlich in den anderen "Kulturen", we-
niger in der eigenen. Die Gleichsetzung von Herrschaftsstrukturen und
Kulturellem fiihrt dazu, dass bestimmte soziale Verhaltensweisen zum
Ausdruck einer so definierten Kultur werden.

Ein solcher Mechanismus funktioniert zum Beispiel, wenn in positiven
Bildern von "Auslidndern" diese als besonders emotional, sing- tanz- und
ess- und genussfreudig beschrieben werden. Zwar liegt in diesen Bildern
eine Kritik an den eigenen Verhéltnissen, aber eine Kritik, die diese Ver-
hiltnisse zugleich verfestigt. Indem die Mitglieder der einen Gruppe auf
Emotionalitit reduziert werden und die der eigenen auf Rationalitit, wird

146 WIDERSPRUCH - 24/92



am Gegensatz von Rationalitit und Emotionalitét festgehalten, lediglich
die Bewertungsvorzeichen verdndern sich (vgl. Kalpaka/Réthzel 1990).
Dass Herrschaftsstrukturen in unserer Gesellschaft aber genau auf der
Trennung zwischen Emotionalitdt und Rationalitit beruhen und diese wie-
derum mit der Art und Weise zusammenhdéngt, in der die kapitalistische
Produktionsweise entwickelt wurde, gerit aus dem Blickfeld. Es wird dann
unmoglich, das unterschiedliche Verhiltnis bestimmter Elemente in ver-
schiedenen Lebensformen zu sehen. Stattdessen werden die jeweiligen
Elemente (hier Emotionalitit und Rationalitét) jeweils verschiedenen "Kul-
turen" zugeordnet.

Wenn das Kulturelle in der Praxis mit dem Ideologischen verkniipft ist,
welchen Sinn macht es dann, zwischen diesen Aspekten zu unterscheiden?
Die Unterscheidung gibt uns die Moglichkeit, in der scheinbaren Homoge-
nitit die Widerspriiche wahrzunehmen. Wir kénnen auf diese Weise aus
den oben angesprochenen Zwickmiihlen herauskommen. Wenn wir Herr-
schaftsstrukturen nicht mit "der Kultur" identifizieren, stehen wir nicht vor
der Alternative, entweder "die Kultur" samt der Herrschaftsstrukturen in
ihr zu akzeptieren oder im Kampf gegen die Herrschaftsstrukturen "die
Kultur" insgesamt zuriickzuweisen.

Ich méchte das am Beispiel der sogenannten "Rushdie-Affére" verdeutli-
chen. Hier standen sich in Grossbritannien Positionen unverséhnlich ge-
geniiber: Einige Moslemische Gruppen, die das Todesurteil des iranischen
Ayatollah gegen Rushdie unterstiitzten; linke Labourabgeordnete, die fiir
kulturelle Autonomie der EinwanderInnen eingetreten waren und deshalb
diese moslemischen Gruppen unterstiitzten; konservative und rechte Politi-
ker, die auf dem Recht auf freie Meinungsdusserung als westlicher Errun-
genschaft bestanden und die Reaktion der moslemischen Gruppen als Be-
weis dafiir werteten, dass verschiedene Kulturen unmdoglich zusammenle-
ben konnen - wenn sich die Minderheit nicht den Errungenschaften der
Mehrheit anpasst. Was linke Rushdie-Gegner und rechte Rushdie-Unter-
stiitzer einte (und auch die meisten linken Rushdie-Befiirworter und rech-
ten Rushdie-Gegner, vgl. Editorial in: Das Argument Nr.191), war die ho-
mogenisierende Auffassung von Kultur. Es gab zumindest eine Gruppe,
die diese Homogenisierung durchbrach, ndhmlich die Gruppe "Women
against Fundamentalism". In ihr sind Frauen aus verschiedenen Religio-
nen, unter anderem auch islamische Frauen und atheistische Frauen organi-
stert, die sich fiir Rushdie einsetzten, ohne zugleich gegen den Islam insge-
samt Stellung zu beziehen. Die oben erwihnten Befiirworter einer kulturel-
len Autonomie vergassen, dass die Position Rushdies und die Position
moslemischer Frauen in der Anti-Fundamentalismus-Gruppe ebenfalls Be-
standteil der Kultur waren/sind, fiir die sie Autonomie forderten. Sie
folgten den Argumenten moslemischer religioser Fiihrer, die aus Griinden
des eigenen Machtkalkiils eine homogene islamische Kultur postulieren,
als deren Sprecher sie sich verstanden. Rushdies Buch ist dagegen eine
Form, die islamischen Traditionen (und noch einige andere) in der Per-

WIDERSPRUCH - 24/92 147



spektive der Selbsttitigkeit, also des Kulturellen neu zu interpretieren. Die-
jenigen, die im Namen kultureller Autonomie das Verbot seines Buches
forderten, setzten sich nicht fiir eine andere "Kultur" ein, sondern fiir die
Herrschaftsstrukturen innerhalb dieser "Kultur" gegen ihre befreienden,
kulturellen Elemente.

Universalismus und Partikularismus sind keine Gegensiitze

Das Verhiltnis von Universalismus und Partikularismus wird ebenfalls als
ein Produkt der Moderne gesehen. So schreibt bespielsweise Thomas A.
Becker (1991):

"Ein fundamentales Problem fiir die Konzepte des interkulturellen Dia-
logs und der multikulturellen Gesellschaft ist ein Sachverhalt, den man den
Grundwiderspruch der Aufklarung genannt hat. Das Gebot der Toleranz
gegeniiber jedweden Ausdrucksformen anderer Kulturen stammt zwar aus
der Tradition der Aufkldrung, steht aber dem aufkldrerischen Prinzip der
Universalitdt der Vernunft und des autonom denkenden Individuums ent-
gegen." Mit anderen Worten: Alle anderen Kulturen sind prinzipiell unver-
niinftig.

Und D.Cohn-Bendit/ Th.Schmid (1991) sind der Ansicht: "Das Recht
der verschiedenen Kulturen auf Selbstbehauptung muss zwar ernst genom-
men werden. Es verliert freilich dort seine Giiltigkeit, wo es die republika-
nischen und ethischen Normen unserer Zivilisation verletzt (einer Zivilisa-
tion, die strikt der republikanischen Tradition der europdischen Moderne
verpflichtet ist - die aber auch bereit sein muss, ihr Erbe im Angesicht an-
derer Kulturen kritisch zu iiberdenken)." Trotz des selbstkritischen Zusat-
zes ignorieren die Autoren, dass die ethischen republikanischen Normen,
so fortschrittlich sie waren und sind, auch der Stabilisierung bestimmter
Herrschaftsverhéltnisse dienten, und zwar von Anbeginn an. Sie iibersehen
zudem, dass schon weit vor den republikanischen ethischen Werten Prinzi-
pien der Toleranz, der Menschenwiirde und der Freiheit bestanden. Ich
denke zum Beispiel an die wissenschaftlichen und philosophischen Ent-
wiirfe von Maimonides und Averroes im islamischen Spanien des 12. Jahr-
hunderts.

C. Leggewie (1991) befiirchtet in seiner Einschidtzung, dass der "Multi-
kulturalismus auf den Index" kommt. "Damit verstellt man sich aber den
Blick auf ein Dauerproblem der Moderne: das Verhéltnis von politischer
Gleichheit und kultureller Verschiedenheit." Ist das Dauerproblem "der
Moderne" nicht vielmehr der Gegensatz zwischen politischer Gleichheit
und sozialer Ungleichheit? Und ist nicht gerade die Notwendigkeit, diese
Ungleichheit zu legitimieren, eine Grundlage fiir rassistische und sexisti-
sche Theorien und Ideologien? Und ist nicht der Rekurs auf die Verschie-
denheit der Kulturen, auf ihre Vor-Modernitit, Unzivilisiertheit nichts wei-
ter als eine Legitimation fiir die Vorenthaltung politischer und sozialer
Rechte?

148 WIDERSPRUCH - 24/92



Manche nehmen diese und andere Kritik am Universalismus zum An-
lass, sich von ihm prinzipiell zu verabschieden und das uneingeschrinkte
Recht der kulturellen Differenz, den sogenannten Partikularismus an seine
Stelle zu setzen. EinwanderInnengruppen und Gruppen aus der Linken ge-
hoéren dazu. Diese Position hat wiederum die Neue Rechte in Frankreich
aufgegriffen und das Recht auf Differenz als Recht auf Leben ohne die Ge-
fahr der Vermischung mit "fremden Kulturen" reinterpretiert.

Aber Universalismus enthilt Partikularismus und umgekehrt: Das grund-
legende Menschenrecht ist das Recht auf Selbstbestimmung. Wenn Grup-
pen und Individuen das Recht haben, ihre Lebensweise selbst zu bestim-
men, dann beinhaltet das notwendigerweise, aufgrund sozialer, geschichtli-
cher, geographischer und sonstiger Unterschiede, dass sie das Recht auf
Differenz haben, auf Partikularismus. Wenn andererseits die Partikulari-
sten das Recht auf Bewahrung der "Kultur", der "kulturellen Identitét" for-
dern, dann vereinheitlichen sie unterschiedliche Lebensformen innerhalb
der einen Kultur: sie universalisieren. Dariiber hinaus fordern sie dieses
Recht auf Bewahrung fiir alle Kulturen, also universell, womit wir wieder
am Anfang wéren (3).

Geht man von einer Einheit von Universalismus und Partikularismus
aus, stellen sich manche Probleme anders. Ich mochte dies wieder an ei-
nem Beispiel verdeutlichen. An der Frage des Kopftuch-Tragens entbren-
nen immer wieder die heissesten Debatten um das Recht auf "kulturelle
Identitédt" auf der einen und den Kampf um die Befreiung der Frau auf der
anderen Seite. Welches Prinzip hat Vorrang? Mit den oben skizzierten Be-
griffen konnen wir die Widerspriichlichkeit des Kopftuch-Tragens wahr-
nehmen. Einerseits ist es ein Element von Herrschaft iiber Frauen. Ande-
rerseits kann (die Betonung liegt auf dem Wort kann) es fiir Frauen, zum
Beispiel in der Diaspora, ein Element des Kulturellen sein, eine Form von
Widerstand gegen Assimilierungsversuche. Andere Frauen sehen es als ei-
ne Moglichkeit, sich vor ménnlicher Anmache zu schiitzen. Kulturelles
und Ideologisches sind verkniipft. Diese Verkniipfung kann nur von den
Frauen selbst aufgeldst werden. Eine entscheidende Bedingung dafiir ist
die Aufhebung der Diskriminierung der islamischen Religion in unseren
Gesellschaften. Das klingt paradox, ist aber einfach: Je weniger die islami-
sche Religion diskriminiert wird, desto weniger gibt es fiir islamische
Frauen einen Grund, sich mit islamischen Ménnern zu solidarisieren, weil
sie beide diskriminiert werden. Desto weniger gibt es auch einen Grund,
das Kopftuch als Form des Widerstandes gegen Assimilierung zu tragen.
Gleichzeitig mit der Anerkennung des Islam als gleichwertige Religion ne-
ben dem Christentum kdnnen alle die Frauen unterstiitzt werden, die gegen
Formen von Frauenunterdriickung innerhalb der Religionen kampfen.

In dem Masse, in dem es Frauen gelingt, sich aus der Unterdriickung
durch die jeweiligen Religionen zu befreien, in dem Masse kénnen sie sich
ganz aus den Religionen 16sen oder ihre eigenen Versionen von Religion

WIDERSPRUCH - 24/92 149



denken und leben. Eine feministische Theologie gibt es nicht nur in den
christlichen Religionen.

Einwanderungsgesellschaft statt multikulturelle Gesellschaft

Der Begriff "multikulturelle Gesellschaft" enthdlt neben den genannten
Gefahren noch eine weitere: Er unterstellt, dass die Konflikte zwischen
verschiedenen "Kulturen" etwas prinzipiell anderes sind als zum Beispiel
die Konflikte zwischen den Geschlechtern, zwischen den Klassen, zwi-
schen politischen Gruppen. Diese Gegensitze werden durch die Hervorhe-
bung der Unterschiede zwischen "den Kulturen" sogar verdeckt.

Sollte man demnach die Tatsache, dass die Bevolkerung in den westeu-
ropéischen Léndern sich aus Personengruppen zusammensetzt, die unter-
schiedlich lang im Lande wohnen, die verschiedene Sprachen sprechen,
die verschiedene Religionen haben, gidnzlich ignorieren, um der Gefahr ho-
mogenisierender und naturalisierender Sichtweisen zu entgehen?

Wenn man weder Universalismus noch Partikularismus absolut setzen
will, miissen sich unsere Gesellschaften verindern, das heisst, Einwander-
Innen miissen gleiche Rechte haben und diese gleichen Rechte kdnnen in
bestimmten Féllen gerade die Notwendigkeit zur Unterscheidung beinhal-
ten. Wenn es zum Beispiel zu den Rechten in einer Gesellschaft gehort, die
Muttersprache zu lernen, dann bedeutet das Unterricht in verschiedenen
Muttersprachen fiir Kinder verschiedener Muttersprache. Das muss keines-
wegs die Trennung der Kinder in Schulen oder Klassen verschiedener
Muttersprache zur Folge haben. Es gibt zahlreiche Modelle, wie jeweils
gemeinsamer und getrennter Unterricht koordiniert werden kann.

Gleiche Rechte, das Recht auf Selbstbestimmung fiir alle Bevolkerungs-
gruppen innerhalb eines Staates, beinhalten durchaus die Gefahr der Spal-
tung und Zersplitterung der Gesellschaft. Aber diese Gefahr besteht weder
allein aufgrund von Einwanderungsprozessen, noch ist die aufgrund der
Einwanderung auftretende Spannung etwas grundsatzlich anderes als die
Zersplitterungsgefahr aufgrund von Klassengegensétzen oder aufgrund der
Bildung von gegeneinander abgeschotteten Subkulturen.

Die Frage, wie Selbstbestimmung, das heisst die gesellschaftliche Hand-
lungsfahigkeit aller Gesellschaftsmitglieder, erweitert werden kann, bietet
gerade die Moglichkeit (natiirlich nicht die Garantie), die Differenzen nicht
zu verabsolutieren. Uber die unterschiedlichen Lebensformen hinweg kon-
nen gesellschaftliche Gruppen Biindnisse schliessen gegen die unterschied-
lichen Herrschaftsverhiltnisse, denen sie unterworfen sind. Das darf aber
nicht bedeuten, wie es die alten Beschworungen von Gemeinsamkeit taten,
dass die Differenzen zu leugnen oder bei der Schaffung von Biindnissen
zuriickzutreten haben. Die Differenz der Herkunft ist nur eine unter vielen.
Sie wird dann zur Differenz, die alle Lebensbereiche dominiert, wenn in
Begriffen wie Kultur und dem daraus abgeleiteten Begriff Multikultur alle
Lebensformen und Verhaltensweisen als Produkt der Herkunft interpretiert

150 WIDERSPRUCH - 24/92



werden und wenn die so als anders definierten Gruppen diskriminiert und
ausgegrenzt werden. Wobei auch die Exotisierung eine Form der Ausgren-
zung ist.

Vielleicht konnte ein niichterner Begriff wie Einwanderungsgesellschaft
einige der genannten Klippen vermeiden helfen. Er wiirde einerseits darauf
hinweisen, dass sich unsere Gesellschaften grundlegend dndern miissen,
damit alle Bevolkerungsgruppen die gle1chen Rechte und das Recht auf
Selbstbestimmung haben.

Natiirlich ist es mit einem neuen Begriff nicht getan und kein Begriff ist
davor geschiitzt, in unterschiedlicher Weise interpretiert zu werden. Ande-
rerseits bestimmen Begriffe oft die Richtung der Diskussionen und L&-
sungsvorschldge. Folgende Prinzipien scheinen mir fiir eine demokratische
Einwanderungsgesellschaft zentral:

Erstens: Unsere allererste Sorge sollte der Durchsetzung gleicher Rechte
- was selbstredend die Pflichten einschliesst, aber die gelten bis auf ganz
wenige ohnehin - fiir EinwanderInnen gelten.

Zweitens: Die Konflikte, die es zwischen Personen und Personengrup-
pen aufgrund ihrer Herkunft gibt, sollten als innere Konflikte unserer Ge-
sellschaften betrachtet werden, die aus keinem anderen Stoff sind als die
Konflikte aufgrund des Geschlechts, aufgrund der Zugehorigkeit zu ver-
schiedenen Generationen, verschiedenen politischen Gruppierungen, etc.

Drittens: Wir sollten das Kulturelle und Ideologische in allen Lebensfor-
men unterscheiden und uns mit dem Kulturellen verbiinden.

Viertens: Die Frage, wie eine Einwanderungsgesellschaft aussehen soll,
die allen gleichberechtigte und unterschiedliche Lebensformen ermdglicht,
kann nur in der Auseinandersetzung zwischen allen Bevdlkerungsgruppen
ausgehandelt werden. Die Attraktivitidt des westlich-demokratischen Mo-
dells (wenn man es so nennen will) kann sich nur in dem demokratischen
Charakter dieser Praxis erweisen.

* Vortrag gehalten auf dem Symposium: "Im Spannungsfeld zwischen multikulturellem Zu-
sammenleben und Beheimatung."Das Symposium wurde anlésslich der Herausgabe einer
Gedenkmiinze zur Erinnerung an Gertrud Kurz von der Stiftung Gertrud Kurz mit dem
Christlichen Friedensdienst veranstaltet. Die Dokumentation, die neben diesem Beitrag die
Beitrage der Referenten Al Imfeld und Johano Strasser sowie die Einfilhrungen in die The-
men von Klaus Menzel enthalt, ist ab Dezember 1992 bei der Stiftung Gertrud Kurz, Post-
fach 8344, 3001 Bern, erhéltlich.

Anmerkungen

1) Nach dem heutigen Stand unseres Wissens iiber Naturprozesse miissten wir genauer sagen:
Gesellschaft wird als eine bestimmte Art von Natur betrachtet, nimlich als sich selbst nach
einem bestimmten Gesetz reproduzierende, geschlossene Organismen. Unter anderem
Donna Haraway macht uns darauf aufmerksam, dass diese Vorstellung von Natur seit dem
zweiten Weltkrieg abgeldst wurde von einer anderen: "Biologische Objekte wurden im
Prozess dieser Umwandlung massiv verkleinert; die kleinsten Wachstums- und Kontroll-
elemente sind nicht traditionelle Organismen und ihre hierarchischen interdependenten Sy-

WIDERSPRUCH - 24/92 151



steme. Automatisches Kopieren, Vervielfiltigen und Umwandlungen sind die Schliissel-
prozesse der Kommunikationswissenschaften dieser Biobestandteile." (Haraway 1982,
206) Es herrscht mithin eine Vorstellung von Gesellschaft als unbeeinflussbarer, sich
selbst reproduzierender Organismus vor, die fiir die Natur selbst schon ldngst aufgegeben
1st.

2) Dabei hat sich schon Marx gegen die von den Autoren kritisierten Vereinfachungen ver-
wahrt: "Weniger als jeder andere kann mein Standpunkt, der die Entwicklung der 6kono-
mischen Gesellschaftsformation als einen naturgeschichtlichen Prozess auffasst, den ein-
zelnen verantwortlich machen fiir Verhiltnisse, deren Geschopf er sozial bleibt, sosehr er
sich auch subjektiv {iber sie erheben mag," (MEW 23, 16) Der Verzicht auf Schuldzuwei-
sungen bedeutet jedoch keineswegs einen Verzicht auf den Versuch, gesellschaftliche Pro-
zesse zu verstehen.

3) Ausfiihrlichere Darstellungen zum dialektischen Verhéltnis von Universalismus und Parti-
kularismus finden sich in dem Buch von Etienne Balibar und Immanuel Wallerstein (1990)
und im Argument Nr. 195, in den Beitrdgen von Georg Auernheimer und Erich Wulff.

Litreatur

Balibar, Etienne, 1990: Gibt es einen "Neo-Rassismus"? In: Balibar,E. und Wallterstein, L.:
Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identititen. Berlin.

Barker, Martin, 1981: The New Racism. London 1981.

Becker, Thomas A., 1991: Multikulturelle Gesellschaft als Problem. Schlagwort oder Leitbild
fiir die Schweiz? NZZ v. 13. Februar.

Cohn-Bendit, Daniel / Schmid, Thomas, 1991: Wenn der Westen unwiderstehlich wird. Die
multikulturelle Gesellschaft muss als Wirklichkeit anerkannt werden. In: ZEIT v. 22. No-
vember.

Cohn-Bendit, Daniel/ Schmid, Thomas 1992: Heimat Babylon. Das Wagnis der multikulturel-
len Demokratie. Hamburg.

Hall, Stuart, 1989: Rassismus als Ideologie. In: Das Argument 178: Luhmann-Kritik. Novem-
ber/Dezember. S.913-921.

Haraway, Donna J., 1982: Klasse, Rasse, Geschlecht als Objekte der Wissenschaft. In: Das
Argument 132. Mérz/April. S.200-213.

PIT/Projekt Ideologietheorie, 1979: Theorien iiber Ideologie. Argument-Sonderband 40. Ber-
lin.

Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim, 1992: Chancen und Risiken multikultureller Einwande-
rungsgesellschaften. Schweizerischer Wissenschaftsrat. Bern.

Kalpaka, Annita/ Réthzel, Nora, (Hg.), 1990: Die Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein.
Leer.

Leggewie, Claus, 1991: Biirgerschaft durch Handeln. Wie eine multikulturelle Demokratie
funktionieren kann. In: FAZ v. 18. Dezember.

Rithzel, Nora, 1991: Rebellierende Selbstunterwerfung. In: links, Dezember.

Taguieff, Pierre-André, 1987: La force du préjugé. Paris.

Willis, Paul 1982 : Spass am Widerstand. Gegenkultur in der Arbeiterschule. Frankfurt.

Das Argument Nr.191/1992: Europa, Postkommunismus und Rassismus. Januar/Februar. Mit
Beitriigen von Ursula Apitzsch, Etienne Balibar, Clara Gallini, W.F.Haug, Salman
Rushdie, Nora Rithzel und Arim Soares do Bem.

Das Argument Nr. 195/1992: Anti-Rassismus - Methodendiskussion. September/Oktober. Mit
Beitrdgen von u.a. Georg Auernheimer, Wilhelm Heitmeyer, Margret und Siegfried Jiger,

Wolfgang Kowalsky, Rudolf Leiprecht, Jiirgen Link, Jost Miiller, Ute Osterkamp, Erich
Wulff.

152 WIDERSPRUCH - 24/92



	Multikulturelle Gesellschaft : Ideologie und Realität

