Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 12 (1992)

Heft: 24

Artikel: Okologische Krise und Demokratie : einige Bemerkungen
Autor: Demirovic, Alex

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Alex Demirovic

Okologische Krise und Demokratie
Einige Bemerkungen (1)

I

Seit langerem ist der Wohlfahrtsstaat in der Krise. Diese Krise besteht im
besonderen darin, dass seine Interventionsinstrumentarien, Koordinations-
mechanismen und Partizipationsformen, die sich wihrend der vergangenen
Jahrzehnte ausgebildet haben, angesichts der neuartigen und durch den
wohlfahrtsstaatlich organisierten Klassenkompromiss produzierten gesell-
schaftlichen Probleme versagen. Vor allem haben sich die Interessenlagen
der Kompromissparteien und damit die Parameter der sozialen Auseinan-
dersetzungen selbst verschoben. Fiir die Kapitalseite sind die Festschrei-
bungen der Kompromisse der vergangenen Jahrzehnte zu einer Fessel ge-
worden: Die wohlfahrtsstaatlichen Priorititen mit ihrer Subventions-, Inve-
stitions- und Sozialpolitik verhindern eine flexible Reaktion auf die Krise,
auf neue Marktkonstellationen und neue Technologien (vgl. dazu Boyer
1992). Die Gewerkschaften reagieren in der Regel defensiv mit der Vertei-
digung fritherer Errungenschaften, doch auch sie sind gezwungen, zur
Kenntnis zu nehmen, dass alte Strategien durch neue Kréftekonstellationen
ihre Wirksamkeit verloren haben. Traditionelle Formen staatlicher Inter-
ventionen sind also von der Kapitalseite in vieler Hinsicht nicht erwiinscht,
weil sie einen alten Zustand eher erhalten. Dariiber hinaus aber reichen die
rechtlichen und monetiren Steuerungsmittel staatlich-administrativer Poli-
tik an die perversen Effekte ihrer eigenen Steuerungsversuche nicht heran.
Staatliche Politik ist - und daran hat sich seit den ersten Beobachtungen
von Marx zur Selbstreferenz staatlicher Biirokratien wenig geédndert - der
Tendenz nach irrational, da sie nicht weiss, “mit welcher Gesellschaft sie
es zu tun hat” (Luhmann 1987, 1271f.).

Diese grundsitzliche Blindheit des Staates gegeniiber gesellschaftlichen
Verhiltnissen hat staatliches Handeln in den vergangenen Jahren systema-
tisch in ein strategisches Dilemma hineinmandvriert. In den auf progressi-
vem Wachstum und Massenkonsum beruhenden fordistischen Klassen-
kompromiss der vergangenen Jahrzehnte engstens verwoben, musste der
Staat in eine Vielzahl von Lebensbereichen eingreifen. Doch indem er ver-
suchte, Bereiche wie Regional- und Stadtentwicklung, Verkehrswegebau,
Energie- und Wasserversorgung, Landwirtschaft, Miillentsorgung, For-
schungs- und Technikentwicklung etc. zu regulieren, schuf er seinerseits
neue wie auch Folgeprobleme, die er mit den eigenen Mitteln nicht mehr
oder nur selektiv I6sen konnte und kann. Dabei geht es nicht allein darum,
dass die rechtlich vermittelte Selbstregulierung der Gesellschaft irrational
ist, insofern sie an die Vielzahl gesellschaftlicher Bereiche (Produktions-
verfahren, Produkte, kollektiver und individueller Konsum) nicht heran-

62 WIDERSPRUCH - 24/92



reicht, in denen 6kologische Probleme entstehen. Rechtsnormen und die
von ihnen nach Konditionalprogrammen gesteuerte Eingriffsverwaltung
erscheinen angesichts komplexer Technologien und ausschliesslich tech-
nisch wissenschaftlicher Problemdefinitionen schlicht antiquiert (vgl. Beck
1986; Blanke 1985; Wolf 1987).

Mehr noch als in dieser sachlichen Dimension, aber eng damit zusam-
menhingend, entgleitet der kapitalistischen Gesellschaft der zeitliche
Selbstbezug mittels einer rechtlich kodifizierten demokratischen Willens-
bildung in der Form der parlamentarisch-reprasentativen Demokratie
(PreuBl 1984). Haben nidmlich 6kologische Schiden, Risiken und Gefahren
hdufig eine zeitliche Reichweite von vielen zehntausend Jahren, so ist der
Zeithorizont der gegenwartig vorherrschenden demokratischen Verfahren
auf vielleicht zwei bis drei Legislaturperioden beschrankt. Da sie damit
aber noch den Zukunftsprojektionen der Industrie hinterherhinken, kann
von Steuerung, gar demokratisch bestimmter Steuerung gesellschaftlicher
Naturaneignung - die allerdings gegenwértig weitgehend in industriell-ka-
pitalistischer Form stattfindet - eigentlich keine Rede sein. Sinnféllig ver-
anschaulicht wird dieses Versagen vor allem durch die Protestbewegungen
und Biirgerinitiativen gegen Atomenergie, die planungsbedingten Zersto-
rungen von Landschaften und Stiddten und die 6ffentliche Verkehrspolitik.
Die Erfahrung mit der Arroganz von Industrie und staatlichen Behorden,
die Planungen und Grossprojekte unter Absehung aller relevanten Biirger-
Inneninteressen und Facheinwinde mit polizeistaatlichen Methoden und
Gesetzen - die in der BRD neuerdings den Charakter von autoritiren Mass-
nahmegesetzen annehmen - durchzusetzen versuchen, wirft die Frage auf,
wie die politische Willensbildung demokratisch ge6ffnet werden kann, so
dass 6kologische Problemlagen schon in einem frithen Stadium der politi-
schen Planung beriicksichtigt werden kénnen und miissen.

Auch wenn es aufgrund dieser Protesttradition so erscheinen mag - die
Vorstellung, dass Okologie und Demokratie an sich schon eine Einheit bil-
den (2) und einem autoritdren Staat als natur- und lebensfeindlicher Macht
die demokratischen BiirgerInnen als Fiirsprecher natiirlicher Lebenszusam-
menhinge gegeniiberstehen, greift zu kurz. Fundamentalistische Okologen
(wie Rudolf Bahro) propagieren eine 6kologisch angemessene Lebenswei-
se, in der die unterschiedlichen Interessenlagen der Individuen gar nicht
mehr weiter beriicksichtigt werden miissen beziehungsweise diirfen, weil
sie zivilisationsbedingte Verfallserscheinungen sind. Die ebensowenig er-
freuliche Kehrseite dazu ist ein rigider Etatismus. Danach macht das Ziel,
okologische Erfordernisse und Lebensinteressen gegeniiber der ‘Verant-
wortungslosigkeit’ liberaler Freiheitsrechte und unterschiedlichen Indu-
strieinteressen durchzusetzen, einen entscheidungs- und durchsetzungsstar-
ken Staat geradezu erforderlich (vgl. dazu Dryzek 1992).

Okologische Problemlagen und Krisenphinomene erweisen sich also auf
die eine oder andere Weise als eine Grenze der parlamentarisch-reprdsen-
tativen Demokratie. Doch demokratietheoretische Gegenvorschlige, die

WIDERSPRUCH - 24/92 63



Demokratie und Okologie miteinander zu verkniipfen und zu vereinbaren
suchen, fiihren ihrerseits in ein Dilemma. Wenn mehr geschehen soll, als
den Naturschutz lediglich als ein unverbindliches Rechtsgut in die Praam-
bel von Verfassungen zu schreiben, bestehen zwei grundsitzliche Mog-
lichkeiten:

a) Wie Ulrich K. Preu3 dies vorgeschlagen hat (vgl. vor allem Preuf3
1987 und meine Kritik in Demirovic 1991), ldsst sich versuchen, die politi-
schen Willensbildungsprozesse und staatlichen Entscheidungen naturver-
traglich an 6kologische Lebenszusammenhénge anzundhern, so dass deren
Integritit zukiinftig gewahrt werden wiirde. Dies gilt um so mehr, wenn
auch die Gesellschaft als ein Okosystem aufgefasst wird, das sich aus einer
Vielzahl unterschiedlicher Lebenswelten zusammensetzt, dessen Uberle-
ben aber von deren ausdifferenzierter Vielfalt abhingig ist.

Diese Losungsstrategie ist nicht unproblematisch. Denn sie kann auch
zur Grundlage einer autoritdren Dynamik werden, weil ein 6kologischer
Gleichgewichtszustand als Norm unterstellt wird, an die die Erwartung ge-
kniipft werden kann, sie gegeniiber abweichenden, sog. nicht-naturvertrag-
lichen Lebensformen im Zweifelsfall mit Zwang durchzusetzen. Dariiber
hinaus stellen sich die Fragen, in welchem Masse ein ideales Gleichge-
wicht erreicht werden soll und wer und welche Instanz das zu erreichende
bzw. wiederherzustellende dkologische Gleichgewicht definiert: Industrie,
Wissenschaften, Politik oder Bevolkerung. Insgesamt ist also zu bezwei-
feln, dass ein solches natiirliches Gleichgewicht iiberhaupt zum Gegen-
stand von demokratischen Abstimmungen zwischen verschiedenen Bevol-
kerungs- und Interessengruppen gemacht werden kann.

b) Alternativ dazu kann man davon ausgehen - dies ist der Vorschlag
von Thomas Blanke (1985) -, dass Natur in so hohem Masse vergesell-
schaftet ist, dass 6kologische Fragen schon langst und ausschliesslich nach
innergesellschaftlichen Gesichtspunkten aufgefasst und geldst werden kon-
nen. Das Verhiltnis von Demokratie und Okologie wirft demnach keine
grosseren Schwierigkeiten auf. Denn die gegenwirtig vorhandenen Ver-
fahren demokratischer, offener Willensbildung und reflexiver Entschei-
dungsfindung kénnen grundsitzlich in ausreichend hohem Masse 6kologi-
sche Parameter berticksichtigen.

Einzuwenden wiire in diesem Fall, dass das Okologie-Problem allein aus
der Binnenperspektive demokratischer Gesetzgebungsverfahren eines terri-
torial begrenzten Nationalstaats wahrgenommen wird, der die in ihrem
Gleichgewicht gestdrte Natur schiitzen und hegen muss. Unberiicksichtigt
bleiben demgegeniiber die materiellen Stoffwechselprozesse zwischen Ge-
sellschaft und Natur, die in den Produktionsverhéltnissen, in den wissen-
schaftlichen Konstruktionen und den technischen und technologischen An-
eignungsprozessen von Natur organisiert sind. Doch die Krise dieser Stoff-
wechselprozesse setzt sich bis weit in das gesellschaftliche Leben hinein
durch, wenn sich ldnderiibergreifend und langanhaltend die Klimate &n-
dern, die Eiskappe der Pole schmelzen und Lander tiberflutet werden, die

64 WIDERSPRUCH - 24/92



Ozonschicht zerstért wird, Ressourcen wie fossile Energietriger, Grund-
wasser und Sauerstoff in Ubermassen beansprucht werden und das Erbma-
terial von Menschen, Tieren und Pflanzen zerstort wird. Dies alles demon-
striert die Ohnmacht des Nationalstaats und zeigt, dass parlamentarische
Demokratien, deren Legislaturperioden auf wenige Jahre beschrénkt sind,
kaum tiber Instrumente verfiigen, solche iiberregionalen Entwicklungsten-
denzen mit weiten Zeithorizonten zu steuern (3).

II

Die vorliegenden Vorschlige zur Weiterentwicklung des biirgerlichen
Staates, zum Einbau einer reflexiven Rationalitét, die auch 6kologische Pa-
rameter umfasst, erweisen sich als unzuldnglich und selbstwiderspriichlich.
Immer wieder entgleitet der eine oder andere Aspekt des ‘magischen Drei-
ecks’ von Demokratie, Okologie und staatlicher Steuerung. Denn gelingt
es, Natur zu einem relevanten staatlichen Handlungsparameter zu machen,
scheint das demokratische Element zu kurz zu kommen, wird der Akzent
auf Demokratie gesetzt, ist nicht mehr deutlich, wie staatliche Steuerung
moglich sein soll. Doch ist es, unter dem Gesichtspunkt der Rationalisie-
rung staatlichen Handelns, durchaus sinnvoll, demokratietheoretische Vor-
schldge zu entwickeln - selbst wenn sie nur von beschrinkter Reichweite
oder die Chancen ihrer Durchsetzbarkeit eher gering sind. Denn es kann
davon ausgegangen werden, dass der biirgerliche Staat die Verdichtung in-
stabiler Kriftegleichgewichte zwischen sozialen Klassen und Bewegungen
oder anders gesagt: eine Form der Bewegung von gesellschaftlichen Wi-
derspriichen ist. Daher ist es fiir die subalternen sozialen Kollektive, die
Arbeiter- und Frauenbewegungen wie die Vielzahl sozialer Protestbewe-
gungen, mit Blick auf ihre Zukunft moéglich und geboten, jeweils eigene
Rationalitdtsstandards und gesellschaftliche Koordinationsformen zu ent-
wickeln, die zu einem Faktor des prekdren Kompromissgleichgewichts
werden und damit wesentlich die neue konkrete Form staatlicher Herr-
schaft mitbestimmen, die sich in der gegenwirtigen Krise herausbilden
wird (Lipietz 1985; Demirovic 1987).

Andeutungsweise mdchte ich betonen, dass es sich bei diesen Rationali-
tatsstandards nicht um Kriterien einer gesamtgesellschaftlichen Rationali-
tat handelt, mit deren Hilfe dem Biirgertum lediglich nachgewiesen wird,
dass es mit partikularistischen Interessen das Allgemeinwohl usurpiert. Ei-
ne solche Ideologiekritik weist lediglich auf die Bedeutung nichtintendier-
ter Nebenfolgen des kapitalistisch bestimmten Aneignungsprozesses der
Natur hin, lésst aber das Problem der Ursache, die Aneignung von Mehr-
wert im Produktionsprozess und die Dynamik der Akkumulation und da-
mit den naturwiichsigen Prozess der Entfaltung der gesellschaftlichen Ar-
beitsteilung weitgehend ausser acht.

Unterstellt wird herrschaftssoziologisch, dass die Vielfdltigkeit gesell-
schaftlicher Interessenlagen das Ergebnis von Spaltungsstrategien der
Herrschenden sind, die den homogenen Allgemeinwillen der Beherrschten

WIDERSPRUCH - 24/92 65



an seiner Entfaltung hindern wiirden. Ubersehen wird dabei, dass die Ra-
tionalitdtsstandards selbst klassen-, gruppen- und geschlechtsspezifisch
sind. Demgegeniiber hat die vernunftkritische Diskussion im Anschluss an
Horkheimer/Adorno wie auch Foucault die politische Bedeutung des Ra-
tionalitdtsbegriffs verdeutlicht und darauf aufmerksam gemacht, dass ein
wesentlicher Schritt zur Demokratisierung und Uberwindung kapitalisti-
scher Gesellschaftsformen in der Ausbildung neuartiger Formen der Ver-
allgemeinerung gesellschaftlicher Interessen bestiinde. Diese miissten vor
allem darauf zielen, auch die gegenwirtige Form der gesellschaftlichen Ar-
beitsteilung kollektiven gesellschaftlichen Entscheidungen verfiigbar zu
machen - also den Bereich, wo ein grosser Anteil der individuellen und
kollektiven Lebensinteressen entsteht und befriedigt wird wie auch das ge-
sellschaftliche Naturverhiltnis seine technische Form annimmt (zum Be-
griff des gesellschaftlichen Naturverhiltnisses vgl. Jahn 1990).

Gegeniiber der Uberverallgemeinerung der Verfassungstheorie zum ge-
samtgesellschaftlichen Entwicklungsmotor, die de facto zur Verengung des
Problems ‘6kologische Demokratie’ auf Rechtsstaat fiihrt, mochte ich da-
rauf insistieren, dass gesellschaftliche Naturverhdltnisse sich nicht von
Produktionsverhiltnissen und den damit zusammenhingenden sozialen
Auseinandersetzungen trennen lassen. Es kann vielmehr, hier an einen Dis-
kussionsstrang des westlichen Marxismus ankniipfend, davon ausgegangen
werden, dass je nach ihrer Stellung im gesellschaftlichen Produktionspro-
zess die verschiedenen und antagonistischen gesellschaftlichen Gruppen
und Klassen ein jeweils spezifisches Verhiltnis zur Natur haben. Dieses
Argument, besonders von Gramsci in den »Quaderni del carcere« und von
Horkheimer und Adorno in der »Dialektik der Aufkldrung« ausgearbeitet,
kniipft an Hegels Uberlegung an, wonach die Form des Naturverhiltnisses
wesentlich durch die gesellschaftliche Arbeitsteilung, also durch das Ver-
haltnis von Herr und Knecht determiniert ist. Nur fiir den Herrn ist Natur
reines Objekt, das er sich unmittelbar aneignen kann, weil es ihm durch
den Knecht in bearbeiteter Form schon immer zur Verfiigung gestellt wird.
Hingegen ist das Selbstbewusstsein des Knechts durch die Arbeit und den
Prozess der Formung des natiirlichen Gegenstands vermittelt (Hegel 1970,
150f.).

Der Stoffwechsel der Gesellschaft mit der Natur ist geseilschaftsimma-
nent. Konnte eine lange Tradition der neuzeitlichen politischen Philoso-
phie glauben, die Giite der guten Regierung im Mass ithrer Anpassung an
die dussere Natur zu finden, so ist spétestens seit Hegel und Marx davon
auszugehen, dass gesellschaftliche und politische Verhaltnisse nicht von
Natur vorgegeben werden und auch nicht vorgegeben werden kdnnen (4).
Natur ist als solche kein einheitliches Ganzes, das sich in einem urspriing-
lichen Gleichgewicht befiande. Die Naturgeschichte der menschlichen Ge-
sellschaften ist kontingent und reversibel. Aber selbst eine so vorgestellte
einheitliche und gleichgewichtige Natur ware letztlich immer noch wissen-
schaftlich vermittelt. Die sozialen Auseinandersetzungen wiren damit

66 WIDERSPRUCH - 24/92



nicht beendet, sondern wiirden sich in Auslegungsfragen um die beste An-
passung an ein imagindres natiirliches Gleichgewicht der Natur unendlich
fortsetzen. Demgegeniiber erscheint es in der Perspektive der Kontrolle
und Beendigung von Herrschaft demokratischer, von der Einsicht auszuge-
hen, dass die gesellschaftlichen Naturverhéltnisse in einem Herrschaftsver-
hiltnis zueinander stehen (5).

‘Natur’ ist das historisch kontingente Ergebnis der Verallgemeinerung
klassen-, gruppen- und geschlechtsspezifischer gesellschaftlicher Naturver-
hiltnisse in und durch Kollisionen und impliziten und expliziten Kompro-
missen, die auf allen gesellschaftlichen Ebenen, der 6konomischen und po-
litischen, der wissenschaftlichen und technischen Ebene, gefunden werden
miissen, soll es iiberhaupt zu einer Kontinuitdt des kapitalistischen Akku-
mulationsprozesses kommen kénnen. Krisenhaft, so kann gefolgert wer-
den, ist die gegenwirtige Situation u.a. deswegen, weil das hegemoniale,
zur ‘objektiven Natur’ naturalisierte gesellschaftliche Naturverhiltnis des
fordistisch-keynesianischen Klassenkompromisses der vergangenen Jahr-
zehnte durch die Ausbildung neuer Lebensformen und neuer sozialer Ak-
teure in viele Naturverhéltnisse aufgeldst wird. Dies gilt nicht nur fiir das
Auftreten der neuen sozialen Bewegungen im Schatten des grossen korpo-
ratistischen Blocks. Infrage gestellt werden die fiir die fordistische Akku-
mulationsphase konstitutiven Rationalitdts- und Objektivititsstandards in
der Form einer Kritik an universalistischen Moralprinzipien durch die
Frauenbewegung (vgl. Maihofer 1988). Da ‘Natur’ kaum mehr empiri-
stisch und naturalistisch bestimmt werden kann, sondern sich als Theorie-
konstrukt erweist, werden auch die Formen der wissenschaftlichen Objek-
tivitaitskonstruktion Gegenstand von genealogischen Analysen und Kritik
(so u.a. Foucault, Fox Keller) und auf diese Weise in heftige politische
Auseinandersetzungen hineingezogen. Konflikte um die Hegemonie spezi-
fischer wissenschaftlicher Objektivititskonstruktionen konnen teilweise
nicht mehr mit den Mitteln wissenschaftlicher Argumentation, sondern nur
noch mithilfe staatlich-symbolischer Gewalt gelost werden. Besonders
deutlich wurde dies in der Bundesrepublik, nach dem Reaktorunfall in
Tschernobyl, in den Auseinandersetzungen um die Grenzwerte fiir ver-
strahlte Lebensmittel, die zur Schaffung eines neuen Umweltministeriums
fiilhrten, das den Anspruch auf ein staatliches Definitionsmonopol von
Grenzwerten erhob (vgl. dazu Beck 1986; Wolf 1987).

11

Es gibt dieser Uberlegung zufolge also nicht ein gesellschaftliches Natur-
verhiltnis, sondern mehrere, die auch in der Phase des fordistischen
Wachstumsmodells in einem hegemonialen Verhéltnis und Kompromiss-
gleichgewicht zueinander standen. Die Ebene des politischen Kompromis-
ses von Machtgruppen und die Ebene vielfiltiger Lebensweisen lassen sich
nicht voneinander trennen, wie Preuf dies mit der Vermutung tut, dass die
Heterogenitét der Lebenswelten als solche schon ein 6kologisches Gleich-

WIDERSPRUCH - 24/92 67



gewicht im Verhdltnis zur Natur herstellen kann. Vielmehr wird in der
Form des gesellschaftlichen Kompromisses auch iiber das vorherrschende
gesellschaftliche Naturverhiltnis, iiber die Form der Naturaneignung, den
Arbeitsprozess und seine Organisation in der gesellschaftlichen Arbeitstei-
lung wie iiber die Form der politischen Koordination und Regulierung ent-
schieden. Mit anderen Worten, eine Demokratietheorie, die den ékologi-
schen Parameter als konstitutives Element integrieren will, muss bis zu ei-
ner demokratischen Koordination der gesellschaftlichen Naturverhdltnisse
vordringen. Da Natur aber eine gesellschaftliche Kategorie, das gesell-
schaftliche Naturverhéltnis durch die Form des Arbeits- und Aneignungs-
prozesses in der gesellschaftlichen Kooperation bestimmt ist, miissen sich
demokratische Entscheidungsmechanismen notwendig auf die gesell-
schaftliche Arbeitsteilung, auf den akkumulationslogisch bestimmten Pro-
zess der Ausdifferenzierung eigensinniger Tatigkeitsgebiete erstrecken und
diese zur Disposition gesellschaftlicher Entscheidung stellen.

Eine solche Uberlegung hat zur Konsequenz, die Grenzverldufe zwi-
schen heterogenen Lebensweisen kritisch in Frage zu stellen. Denn ein
Grossteil gesellschaftlicher und 6kologischer Probleme resultiert aus dem
naturwiichsigen Charakter der gesellschaftlichen Dynamik und Koopera-
tion, die gesellschaftliche Téatigkeiten mit einem quasi naturgesetzlichen
Charakter ausdifferenziert und wechselseitig fiireinander blind macht. Ge-
geniiber dem Horror der Systemtheorie und Theorien der Moderne vor ei-
ner Infragestellung der Logik der Ausdifferenzierung wére darauf zu insi-
stieren, dass Ausdifferenzierung kein letztes und ‘natiirliches’, den gesell-
schaftlichen Akteuren entzogenes Entwicklungsgesetz moderner Gesell-
schaften bleiben darf. Doch in einer demokratietheoretischen Perspektive
kann das Ziel auch nicht die Herstellung eines homogenen Allgemeinwil-
lens sein. Als Alternative und Ausweg zu dieser Falle der Moderne bietet
sich eine Kultur des Konsensus an, die sich durch eine neue Logik der Ar-
tikulation erreichen liesse (vgl. Laclau, Mouffe 1991; Lipietz 1986). Da-
nach bedeutet Authebung der Arbeitsteilung gerade nicht - und dies ist
durchaus im Sinne des gerade in diesem Punkt so hiufig missverstandenen
Marx -, hinter das von kapitalistischen Gesellschaften erreichte hohe Ni-
veau gesellschaftlicher Kooperation zuriickzufallen, sondern es im Gegen-
teil noch dadurch zu steigern, dass auch die Form der gesellschaftlichen
Kooperation reflexiv zum Gegenstand selbstbestimmter Koordination ge-
macht wird. Eine Reartikulation kooperativer Praxisfelder stellt eine Ratio-
nalitits- und Komplexitdtssteigerung dar, insofern die Formen gesell-
schaftlicher Arbeitsteilung nach den beiden Richtungen der Entdifferenzie-
rung wie der Ausdifferenzierung reflexiv werden und zur Disposition der
sozialen Akteure stehen.

Mit einer solchen Strategie der ‘reflexiven Aus- und Entdifferenzierung’,
um dies nur anzudeuten, konnte systematisch die Kumulation und Konzen-
tration von Entscheidungsbedarf und -kompetenz in staatlichen Entschei-
dungsinstanzen oder Unternehmensspitzen abgebaut werden. Probleme

68 WIDERSPRUCH - 24/92



kénnten dort entschieden werden, wo sie entstiinden, Folgen und Neben-
folgen konnten schnell und flexibel in den Entscheidungsprozess einbezo-
gen werden, und je nach Problemlage kdnnte der Zuschnitt der sozialen
Verhiltnisse und ihrer jeweiligen Naturverhéltnisse flexibel neu hergestellt
werden. Gerade das noch hoher entwickelte Mass an gesellschaftlicher Ar-
beitsteilung und Kooperation wiirde verhindern, dass bestimmte Tatigkei-
ten oder soziale Zuschreibungen (z.B. Klassen- oder Geschlechternormen)
zum Lebensschicksal der Individuen wiirden. Positiv formuliert, wire es
den Individuen mdglich, sich frei zu assozieren und ihre Interessen da-
durch zu entfalten, dass sie auf die Arbeitsteilung, den Arbeitsprozess und
die gesellschaftlichen Naturverhiltnisse und deren Verhéltnisse zueinander
einen direkten Zugriff hitten (vgl. Burnheim 1987, 181).

Anmerkungen

1) Der vorliegende Beitrag ist eine stark gekiirtzte und iiberarbeitete Fassung eines Aufsatztes,
der 1989 in Heft 2 con ’Capitalism, Nature, Socialism’ und in Heft 84 von Prokla 1991
verSffentlicht wurde. Leider konnte neuere Literatur zu diesem Thema kaum beriicksich-
tigt werden. So etwa Robert Pachlke/Douglas Torgerson (Hg.): Managing Leviathan. Envi-
ronmenttal Politcs and the Administrativ State. Petersborough/Ontario 1990; Van den Dae-
le: Working Paper zum Forschungsprogramm Normbildung und Umwelt’, FS II. 91-301.
Wissenschaftsforum, Reichpietschufer 50, 1000 Berlin 30. Siehe auch Dryzek 1992.

2) Diese Position wird auch vertreten von Hoffmann (1991). Er mochte Partizipations- und
Mitbestimmungsmdglichkeiten vergrossern, so dass kologische Kriterien in Produktion
und Reproduktion zur Geltung gebracht werden. Dies hélt er fiir moglich, weil der 6kolo-
gische Diskurs bereits Eingang in die Gewerkschaften und die betriebliche Basis gefunden
habe.- Meiner auch hier vertretenen These hilt er entgegen, dass sie die Entstehung von
Ungewissheit und die Dynamik der Ausdifferenzierung ignoriere und zu leichtfertig einen
kausalen Zusammenhang von kapitalistischen Produktionsverhéltnissen und dkologisch
bedrohlichen Grosstechnologien herstelle (vgl. ebd., 469). Dem ist entgegenzuhalten, dass
meine Uberlegung ja gerade darauf zielt, die Logik und Dynamik der Ausdifferenzierung
selbst zum Gegenstand kollektiven Entscheidens zu machen und nicht nur einzelne ihrer
negativen Folgen (vgl. dazu auch Beck 1986 und Joas 1990). Meine Vermutung ist, dass
die Logik der gesellschaftlichen Ausdifferenzierung der Logik der Kapitalakkumulation
folgt; daraus folgt, dass die Modemisierungsdynamik nicht modernisierungstheoretisch,
sondern kapitaltheoretisch erkladrt werden sollte (vgl. Bockler 1991). Insofern geht es mir
in diesem Zusammenhang auch nicht einfach um die Aufhebung der Produktionsverhalt-
nisse an sich, sondern um die einer ganz spezifischen Logik des gesellschaftlichen Fort-
schritts: Es muss, um es mit Adorno zu sagen, zu einem Fortschritt in der Logik des Fort-
schritts kommen.

3) Gegen beide Autoren, Preufl und Blanke, habe ich den grundsitzlichen Einwand, dass sie
Natur als gesellschaftliches Verhiltnis und Produktionsverhéltnisse nicht zusammenbrin-
gen, also die Bedeutung kapitalistischer Produktionsverhéltnisse fiir die konkrete Form des
gesellschaftlichen Naturverhéltnisses unbeachtet lassen. Blanke wendet sich gegen eine
Kapitalismuskritik von der Art Marcuses, deren kritischer Bezugspunkt unversehrte Natur
ist. PreuB siedelt das Okologie-Problem unterhalb der Produktionsverhiltnisse und der
Klassen auf einer subpolitische Ebene an; er versucht also, die Ebene einer neuen gesamt-
gesellschaftlichen Rationalitdt zu bestimmen, die den Wachstumskompromiss und seine
negativen Folgen unterlduft. Beide Autoren gelangen schliesslich zu dem Ergebnis, dass
die weitere Entwicklung des biirgerlichen Staates sich in der Form einer kontrollierten

WIDERSPRUCH - 24/92 69



Verfassungsentwicklung als Lernprozess abspielen kénnte. In dieser Entwicklung kommt
dem Verfassungsrecht und damit Juristen, die es konzipieren und auslegen, eine Initiato-
renrolle zu. Sie sollen, iibersetzt man Preu3’ und Blankes Uberlegungen in wissenschaft-
lich-juristisches Ethos, gleichzeitig die Kontinuitdt und Stabilitdt einer einheitlichen
Rechtsordnung garantieren und durch ihre Initiative dazu beitragen, dass ein dynamischer,
sich selbst verdndernder Verfassungskorpus die zukiinftige historische Entwicklungen in-
itiiert, steuert und festlegt. Von Juristen héngt demnach also ganz wesentlich der histori-
sche Entwicklungsgang der kapitalistischen Gesellschaften ab. Damit wird allerdings in-
nerhalb des biirgerlichen Staates der Akzent weniger auf Demokratie als auf Recht als dem
Motor seiner Verdnderung gelegt.

4) In der nach-cartesianischen Philosophie gab es eine Vielzahl von Versuchen, Gesellschaf-
ten und Staat an Natur anzundhern, um sich die Stabilitdt ewiger Naturgesetze fiir die Sta-
bilitdt der Gemeinwesen zunutze zu machen. Philosophiegeschichtliche Konstruktionen,
die nahelegen, dass mit dem Rationalismus der Philosophie Descartes’ die moderne ‘Na-
turvergessenheit’ einsetzt, erscheinen mir deswegen falsch. (Siehe dazu mehr in Meyer-
Abich 1982 und Hesse 1984)

5) Gramsci wie Horkheimer und Adorno haben in unterschiedlicher Weise herausgearbeitet,
dass die mit Herrschaft und Ausbeutung verbundene Arbeitsteilung fiir die verschiedenen
Klassen eine jeweils verschiedene Einheit mit der Natur zu einem Block konstituiert. Wih-
rend Horkheimer und Adorno, noch ganz in der Subjekt-Objekt-Philosophie Lukacs’ be-
fangen, in diesem Block aber nur die totale Verdinglichung der entfremdeten Arbeit fest-
stellen konnen, die schliesslich in die vollstandige Vergesellschaftung und Unterwerfung
der ersten Natur einmiindet, betont Gramsci vor allem, dass die Naturverhiltnisse der ver-
schiedenen Klassen in einem Verhiltnis der Hegemonie und des Kompromisses zueinan-
der stehen (vgl. dazu Demirovic 1989). Alternative Naturverhiltnisse der unteren Klassen
und beherrschter Vélker oder sozialer Kollektive haben sich historisch (noch) nicht entfal-
ten kdnnen und existieren nur in embryonaler Form.

Literatur

Beck, U., 1986: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt.

Blanke, Th., 1985: Recht System und Moral - Voriiberlegungen zu einer 6kologischen Verfas-
sungstheorie. In: H.-E. Béttcher (Hrsg.): Recht Justiz Kritik. Baden-Baden.

Ders., 1986: Autonomie und Demokratie. In: Kritische Justiz, H. 4.

Backler, S., 1991: Kapitalismus und Moderne. Zur Theorie fordistischer Modernisierung, Op-
laden.

Boyer, R., 1992: Neue Richtungen von Managementpraktiken und Arbeitsorganisation. In:
Demirovic, Krebs, Sablowski (Hrsg.): Hegemonie und Staat. Kapitalistische Regulation als
Projekt und Prozess. Miinster.

Burnheim, J., 1987: Uber Demokratie. Alternativen zum Parlamentarismus, Berlin.

Demirovic, A., 1987: Biirgerliche Demokratie - ein historischer Kompromiss?. In: Archiv fiir
Rechts- und Sozialphilosophie, H. 4.

Ders., 1989: Die hegemoniale Strategie der Wahrheit. Zur Historizitit des Marxismus bei
Gramsci. In: Die Linie Luxemburg-Gramsci, Hamburg (= Argument-Sonderband 159).

Demirovic, A., 1991: 6kologische Krise und die Zukunft der Demokratie. In: Prokla 84, Ber-
lin.

Dryzek, J., 1992: Ecology and Discursive Democracy Beyond Liberal Capitalism and the Ad-
ministrative State. In: Capitalism, Nature, Socialism, H. 10.

Hegel, G.F.W., 1970: Phanomenologie des Geistes, Werkausgabe Bd. 3, Frankfurt.

Hesse, Heidrun, 1984: Vernunft und Selbsterhaltung. Frankfurt.

Hoffmann, J., 1991: Freiheit und Demokratie gegen Okologie?. In: Prokla 84

70 WIDERSPRUCH - 24/92



Jahn, Th., 1990: Das Problemverstindnis sozial-6kologischer Forschung. Umrisse einer kriti-
schen Theorie gesellschaftlicher Naturverhiltnisse. In: Egon Becker (Hrsg.): Jahrbuch fiir
sozial-6kologische Forschung 1990, Frankfurt.

Joas, H., 1990: Die Demokratisierung der Differenzierungsfrage. In: Soziale Welt, H. 1.

Laclau, E., Mouffe, Ch., 1991: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des
Marxismus, Wien.

Lipietz, A., 1985: Trois Crises. Metamorphoses du Capitalisme et Mouvement Ouvrier; Ce-
premap Nr. 8528, Paris.

Ders., 1986: Les Conditions de la Construction d’un Mouvement alternatif en France; Cepre-
map, Paris.

Luhmann, N., 1987: Die Zukunft der Demokratie. In: ders.: Soziologische Aufkldrung 4, Op-
laden 1987.

Maihofer, A., 1988: Ansitze zur Kritik des moralischen Universalismus. In: Feministische
Studien, Nr. 1, November.

Meyer-Abich, K.M., 1982: Vom biirgerlichen Rechtsstaat zur Rechtsgemeinschaft der Natur.
Bedingungen einer verfassungsméssigen Ordnung der menschlichen Herrschaft in der Na-
turgeschichte. In: Scheidewege, Heft 3/4.

Preul3, U.K., 1984: Die Zukunft: Miillhalde der Gegenwart? In: Offe, C., Guggenberger, B.
(Hrsg.): An den Grenzen der Mehrheitsdemokratie, Opladen.

Ders., 1987: Die Zukunft der Demokratie. In: Komitee fiir Grundrechte und Demokratie, Jahr-
buch ’86..

Wolf, R., 1987: Zur Antiquiertheit des Rechts in der Risikogesellschaft. In: Leviathan, H. 3.

[] SCHNUPPER-ABO
Ich bin neugierig und will DAZ fur
3 Wochen gratis.

[] START-ABO
Ich will's wissen und teste DAZ
wéahrend 3 Monaten flr 30 Franken.

[] SPONTAN-ABO
Ich bin Uberzeugt und abonniere DAZ
fur 160 Franken im Jahr.

MEINE ADRESSE:
Vorname ..ueeeeeeeeeeeeiiiiiivinenninnns
NEME e eeeeeeeeeeeeeeeeeeieeeeenans
DAZ habe ich schon lange gesucht:
die unabhéngige, SUABEO .oivvvivnesssasminss s
sozial und ékologisch engagierte L <, P . o U L
Tageszeitung fur das Millionen-Ztirich. BITTE EINSENDEN AN:
Ich bestelle sofort! DAZ, POSTFACH, 8021 ZURICH

WIDERSPRUCH - 24/92 71




	Ökologische Krise und Demokratie : einige Bemerkungen

