
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 12 (1992)

Heft: 24

Artikel: Ökologische Krise und Demokratie : einige Bemerkungen

Autor: Demirovic, Alex

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 24.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alex Demirovic

Ökologische Krise und Demokratie
Einige Bemerkungen (1)

I
Seit längerem ist der Wohlfahrtsstaat in der Krise. Diese Krise besteht im
besonderen darin, dass seine Interventionsinstrumentarien, Koordinations-
mechanismen und Partizipationsformen, die sich während der vergangenen
Jahrzehnte ausgebildet haben, angesichts der neuartigen und durch den
wohlfahrtsstaatlich organisierten Klassehkompromiss produzierten gesell-
schaftlichen Probleme versagen. Vor allem haben sich die Interessenlagen
der Kompromissparteien und damit die Parameter der sozialen Auseinan-
dersetzungen selbst verschoben. Für die Kapitalseite sind die Festschrei-

bungen der Kompromisse der vergangenen Jahrzehnte zu einer Fessel ge-
worden: Die wohlfahrtsstaatlichen Prioritäten mit ihrer Subventions-, Inve-
stitions- und Sozialpolitik verhindern eine flexible Reaktion auf die Krise,
auf neue Marktkonstellationen und neue Technologien (vgl. dazu Boyer
1992). Die Gewerkschaften reagieren in der Regel defensiv mit der Vertei-
digung früherer Errungenschaften, doch auch sie sind gezwungen, zur
Kenntnis zu nehmen, dass alte Strategien durch neue Kräftekonstellationen
ihre Wirksamkeit verloren haben. Traditionelle Formen staatlicher Inter-
ventionen sind also von der Kapitalseite in vieler Hinsicht nicht erwünscht,
weil sie einen alten Zustand eher erhalten. Darüber hinaus aber reichen die
rechtlichen und monetären Steuerungsmittel staatlich-administrativer Poli-
tik an die perversen Effekte ihrer eigenen Steuerungsversuche nicht heran.
Staatliche Politik ist - und daran hat sich seit den ersten Beobachtungen
von Marx zur Selbstreferenz staatlicher Bürokratien wenig geändert - der
Tendenz nach irrational, da sie nicht weiss, "mit welcher Gesellschaft sie

es zutun hat" (Luhmann 1987, 127ff.).
Diese grundsätzliche Blindheit des Staates gegenüber gesellschaftlichen

Verhältnissen hat staatliches Handeln in den vergangenen Jahren systema-
tisch in ein strategisches Dilemma hineinmanövriert. In den auf progressi-
vem Wachstum und Massenkonsum beruhenden fordistischen Klassen-
kompromiss der vergangenen Jahrzehnte engstens verwoben, musste der
Staat in eine Vielzahl von Lebensbereichen eingreifen. Doch indem er ver-
suchte, Bereiche wie Regional- und Stadtentwicklung, Verkehrswegebau,
Energie- und Wasserversorgung, Landwirtschaft, Müllentsorgung, For-
schungs- und Technikentwicklung etc. zu regulieren, schuf er seinerseits

neue wie auch Folgeprobleme, die er mit den eigenen Mitteln nicht mehr
oder nur selektiv lösen konnte und kann. Dabei geht es nicht allein darum,
dass die rechtlich vermittelte Selbstregulierung der Gesellschaft irrational
ist, insofern sie an die Vielzahl gesellschaftlicher Bereiche (Produktions-
verfahren, Produkte, kollektiver und individueller Konsum) nicht heran-

62 WIDERSPRUCH - 24/92



reicht, in denen ökologische Probleme entstehen. Rechtsnormen und die

von ihnen nach Konditionalprogrammen gesteuerte Eingriffsverwaltung
erscheinen angesichts komplexer Technologien und ausschliesslich tech-
nisch wissenschaftlicher Problemdefinitionen schlicht antiquiert (vgl. Beck
1986; Blanke 1985; Wolf 1987).

Mehr noch als in dieser sachlichen Dimension, aber eng damit zusam-
menhängend, entgleitet der kapitalistischen Gesellschaft der zeitliche
Selbstbezug mittels einer rechtlich kodifizierten demokratischen Willens-
bildung in der Form der parlamentarisch-repräsentativen Demokratie
(Preuß 1984). Haben nämlich ökologische Schäden, Risiken und Gefahren

häufig eine zeitliche Reichweite von vielen zehntausend Jahren, so ist der
Zeithorizont der gegenwärtig vorherrschenden demokratischen Verfahren
auf vielleicht zwei bis drei Legislaturperioden beschränkt. Da sie damit
aber noch den Zukunftsprojektionen der Industrie hinterherhinken, kann
von Steuerung, gar demokratisch bestimmter Steuerung gesellschaftlicher
Naturaneignung - die allerdings gegenwärtig weitgehend in industriell-ka-
pitalistischer Form stattfindet - eigentlich keine Rede sein. Sinnfällig ver-
anschaulicht wird dieses Versagen vor allem durch die Protestbewegungen
und Bürgerinitiativen gegen Atomenergie, die planungsbedingten Zerstö-
rungen von Landschaften und Städten und die öffentliche Verkehrspolitik.
Die Erfahrung mit der Arroganz von Industrie und staatlichen Behörden,
die Planungen und Grossprojekte unter Absehimg aller relevanten Bürger-
Inneninteressen und Facheinwände mit polizeistaatlichen Methoden und
Gesetzen - die in der BRD neuerdings den Charakter von autoritären Mass-
nahmegesetzen annehmen - durchzusetzen versuchen, wirft die Frage auf,
wie die politische Willensbildung demokratisch geöffnet werden kann, so
dass ökologische Problemlagen schon in einem frühen Stadium der politi-
sehen Planung berücksichtigt werden können und müssen.

Auch wenn es aufgrund dieser Protesttradition so erscheinen mag - die
Vorstellung, dass Ökologie und Demokratie an sich schon eine Einheit bil-
den (2) und einem autoritären Staat als natur- und lebensfeindlicher Macht
die demokratischen Bürgerinnen als Fürsprecher natürlicher Lebenszusam-
menhänge gegenüberstehen, greift zu kurz. Fundamentalistische Ökologen
(wie Rudolf Bahro) propagieren eine ökologisch angemessene Lebenswei-
se, in der die unterschiedlichen Interessenlagen der Individuen gar nicht
mehr weiter berücksichtigt werden müssen beziehungsweise dürfen, weil
sie zivilisationsbedingte Verfallserscheinungen sind. Die ebensowenig er-
freuliche Kehrseite dazu ist ein rigider Etatismus. Danach macht das Ziel,
ökologische Erfordernisse und Lebensinteressen gegenüber der 'Verant-
wortungslosigkeit' liberaler Freiheitsrechte und unterschiedlichen Indu-
strieinteressen durchzusetzen, einen entscheidungs- und durchsetzungsstar-
ken Staat geradezu erforderlich (vgl. dazuDryzek 1992).

Ökologische Problemlagen und Krisenphänomene erweisen sich also auf
die eine oder andere Weise als eine Grenze i/erpar/a/nentorwe/z-re/zräsen-
tafr'ven .De/noÄrafte. Doch demokratietheoretische Gegenvorschläge, die

WIDERSPRUCH - 24/92 63



Demokratie und Ökologie miteinander zu verknüpfen und zu vereinbaren

suchen, fuhren ihrerseits in ein Dilemma. Wenn mehr geschehen soll, als

den Naturschutz lediglich als ein unverbindliches Rechtsgut in die Präam-
bei von Verfassungen zu schreiben, bestehen zwei grundsätzliche Mög-
lichkeiten:

a) Wie Ulrich K. Preuß dies vorgeschlagen hat (vgl. vor allem Preuß
1987 und meine Kritik in Demirovic 1991), lässt sich versuchen, die politi-
sehen Willensbildungsprozesse und staatlichen Entscheidungen naturver-
träglich an ökologische Lebenszusammenhänge anzunähern, so dass deren
Integrität zukünftig gewahrt werden würde. Dies gilt um so mehr, wenn
auch die Gesellschaft als ein Ökosystem aufgefasst wird, das sich aus einer
Vielzahl unterschiedlicher Lebenswelten zusammensetzt, dessen Überle-
ben aber von deren ausdifferenzierter Vielfalt abhängig ist.

Diese Lösungsstrategie ist nicht unproblematisch. Denn sie kann auch
zur Grundlage einer autoritären Dynamik werden, weil ein ökologischer
Gleichgewichtszustand als Norm unterstellt wird, an die die Erwartung ge-
knüpft werden kann, sie gegenüber abweichenden, sog. nicht-naturverträg-
liehen Lebensformen im Zweifelsfall mit Zwang durchzusetzen. Darüber
hinaus stellen sich die Fragen, in welchem Masse ein ideales Gleichge-
wicht erreicht werden soll und wer und welche Instanz das zu erreichende
bzw. wiederherzustellende ökologische Gleichgewicht definiert: Industrie,
Wissenschaften, Politik oder Bevölkerung. Insgesamt ist also zu bezwei-
fein, dass ein solches natürliches Gleichgewicht überhaupt zum Gegen-
stand von demokratischen Abstimmungen zwischen verschiedenen Bevöl-
kerungs- und Interessengruppen gemacht werden kann.

b) Alternativ dazu kann man davon ausgehen - dies ist der Vorschlag
von Thomas Blanke (1985) -, dass Natur in so hohem Masse vergesell-
schaftet ist, dass ökologische Fragen schon längst und ausschliesslich nach
innergesellschaftlichen Gesichtspunkten aufgefasst und gelöst werden kön-
nen. Das Verhältnis von Demokratie und Ökologie wirft demnach keine
grösseren Schwierigkeiten auf. Denn die gegenwärtig vorhandenen Ver-
fahren demokratischer, offener Willensbildung und reflexiver Entschei-
dungsfindung können grundsätzlich in ausreichend hohem Masse ökologi-
sehe Parameter berücksichtigen.

Einzuwenden wäre in diesem Fall, dass das Ökologie-Problem allein aus
der Binnenperspektive demokratischer Gesetzgebungsverfähren eines terri-
torial begrenzten Nationalstaats wahrgenommen wird, der die in ihrem
Gleichgewicht gestörte Natur schützen und hegen muss. Unberücksichtigt
bleiben demgegenüber die materiellen Stoffwechselprozesse zwischen Ge-
Seilschaft und Natur, die in den Produktionsverhältnissen, in den wissen-
schaftlichen Konstruktionen und den technischen und technologischen An-
eignungsprozessen von Natur organisiert sind. Doch die Krise dieser Stoff-
Wechselprozesse setzt sich bis weit in das gesellschaftliche Leben hinein
durch, wenn sich länderübergreifend und langanhaltend die Klimate än-

dem, die Eiskappe der Pole schmelzen und Länder überflutet werden, die

64 WIDERSPRUCH-24/92



Ozonschicht zerstört wird, Ressourcen wie fossile Energieträger, Grund-
wasser und Sauerstoff in Übermassen beansprucht werden und das Erbma-
terial von Menschen, Tieren und Pflanzen zerstört wird. Dies alles demon-
striert die Ohnmacht des Nationalstaats und zeigt, dass parlamentarische
Demokratien, deren Legislaturperioden auf wenige Jahre beschränkt sind,
kaum über Instrumente verfugen, solche überregionalen Entwicklungsten-
denzen mit weiten Zeithorizonten zu steuern (3).

II
Die vorliegenden Vorschläge zur Weiterentwicklung des bürgerlichen
Staates, zum Einbau einer reflexiven Rationalität, die auch ökologische Pa-
rameter umfasst, erweisen sich als unzulänglich und selbstwidersprüchlich.
Immer wieder entgleitet der eine oder andere Aspekt des 'magischen Drei-
ecks' von Z)e/wo/rrahe, Ö&o/og/e w«c/ staat/icAer Sfewerang. Denn gelingt
es, Natur zu einem relevanten staatlichen Handlungsparameter zu machen,
scheint das demokratische Element zu kurz zu kommen, wird der Akzent
auf Demokratie gesetzt, ist nicht mehr deutlich, wie staatliche Steuerung
möglich sein soll. Doch ist es, unter dem Gesichtspunkt der Rationalisie-

rung staatlichen Handelns, durchaus sinnvoll, demokratietheoretische Vor-
Schläge zu entwickeln - selbst wenn sie nur von beschränkter Reichweite
oder die Chancen ihrer Durchsetzbarkeit eher gering sind. Denn es kann
davon ausgegangen werden, dass der bürgerliche Staat die Verdichtung in-
stabiler Kräftegleichgewichte zwischen sozialen Klassen und Bewegungen
oder anders gesagt: eine Form der Bewegung von gesellschaftlichen Wi-
dersprüchen ist. Daher ist es für die subalternen sozialen Kollektive, die
Arbeiter- und Frauenbewegungen wie die Vielzahl sozialer Protestbewe-

gungen, mit Blick auf ihre Zukunft möglich und geboten, jeweils eigene
wwc? gese/AscAu/Z/zcAe Koort/i«aho«.s/ormen zu ent-

wickeln, die zu einem Faktor des prekären Kompromissgleichgewichts
werden und damit wesentlich die neue konkrete Form staatlicher Herr-
schaft mitbestimmen, die sich in der gegenwärtigen Krise herausbilden
wird(Lipietz 1985; Demirovic 1987).

Andeutungsweise möchte ich betonen, dass es sich bei diesen Rationali-
tätsstandards nicht um Kriterien einer gesamtgesellschaftlichen Rationali-
tät handelt, mit deren Hilfe dem Bürgertum lediglich nachgewiesen wird,
dass es mit partikularistischen Interessen das Allgemeinwohl usurpiert. Ei-
ne solche Ideologiekritik weist lediglich auf die Bedeutung nichtintendier-
ter Nebenfolgen des kapitalistisch bestimmten Aneignungsprozesses der
Natur hin, lässt aber das Problem der Ursache, die Aneignung von Mehr-
wert im Produktionsprozess und die Dynamik der Akkumulation und da-
mit den naturwüchsigen Prozess der Entfaltung der gesellschaftlichen Ar-
beitsteilung weitgehend ausser acht.

Unterstellt wird herrschaftssoziologisch, dass die Vielfältigkeit gesell-
schaftlicher Interessenlagen das Ergebnis von Spaltungsstrategien der
Herrschenden sind, die den homogenen Allgemeinwillen der Beherrschten

WIDERSPRUCH - 24/92 65



an seiner Entfaltung hindern würden. Übersehen wird dabei, dass die Ra-
tionalitätsstandards selbst klassen-, gruppen- und geschlechtsspezifisch
sind. Demgegenüber hat die vernunftkritische Diskussion im Anschluss an
Horkheimer/Adorno wie auch Foucault die politische Bedeutung des Ra-
tionalitätsbegriffs verdeutlicht und darauf aufmerksam gemacht, dass ein
wesentlicher Schritt zur Demokratisierung und Überwindung kapitalisti-
scher Gesellschaftsformen in der Ausbildung neuartiger Formen der Ver-
allgemeinerung gesellschaftlicher Interessen bestünde. Diese müssten vor
allem darauf zielen, auch die gegenwärtige Form der gesellschaftlichen Ar-
beitsteilung kollektiven gesellschaftlichen Entscheidungen verfügbar zu
machen - also den Bereich, wo ein grosser Anteil der individuellen und
kollektiven Lebensinteressen entsteht und befriedigt wird wie auch das ge-
sellschaftliche Naturverhältnis seine technische Form annimmt (zum Be-

griff des gesellschaftlichen Naturverhältnisses vgl. Jahn 1990).
Gegenüber der Überverallgemeinerung der Verfassungstheorie zum ge-

samtgesellschaftlichen Entwicklungsmotor, die de facto zur Verengung des

Problems 'ökologische Demokratie' auf Rechtsstaat führt, möchte ich da-
rauf insistieren, dass gese//scAa/?//cAe 7VatwrverAä7t«/.s.se sich nicht von
Produktionsverhältnissen und den damit zusammenhängenden sozialen
Auseinandersetzungen trennen lassen. Es kann vielmehr, hier an einen Dis-
kussionsstrang des westlichen Marxismus anknüpfend, davon ausgegangen
werden, dass je nach ihrer Stellung im gesellschaftlichen Produktionspro-
zess die verschiedenen und antagonistischen gesellschaftlichen Gruppen
und Klassen ein jeweils spezifisches Verhältnis zur Natur haben. Dieses

Argument, besonders von Gramsci in den »Quaderni del carcere« und von
Horkheimer und Adorno in der »Dialektik der Aufklärung« ausgearbeitet,
knüpft an Hegels Überlegung an, wonach die Form des Naturverhältnisses
wesentlich durch die gesellschaftliche Arbeitsteilung, also durch das Ver-
hältnis von Herr und Knecht determiniert ist. Nur für den Herrn ist Natur
reines Objekt, das er sich unmittelbar aneignen kann, weil es ihm durch
den Knecht in bearbeiteter Form schon immer zur Verfügung gestellt wird.
Hingegen ist das Selbstbewusstsein des Knechts durch die Arbeit und den
Prozess der Formung des natürlichen Gegenstands vermittelt (Hegel 1970,
150f.).

Der Stoffwechsel der Gesellschaft mit der Natur ist gesellschaftsimma-
nent. Konnte eine lange Tradition der neuzeitlichen politischen Philoso-
phie glauben, die Güte der guten Regierung im Mass ihrer Anpassung an
die äussere Natur zu finden, so ist spätestens seit Hegel und Marx davon
auszugehen, dass gesellschaftliche und politische Verhältnisse nicht von
Natur vorgegeben werden und auch nicht vorgegeben werden können (4).
Natur ist als solche kein einheitliches Ganzes, das sich in einem Ursprung-
liehen Gleichgewicht befände. Die Naturgeschichte der menschlichen Ge-
Seilschaften ist kontingent und reversibel. Aber selbst eine so vorgestellte
einheitliche und gleichgewichtige Natur wäre letztlich immer noch wissen-
schaftlich vermittelt. Die sozialen Auseinandersetzungen wären damit

66 WIDERSPRUCH - 24/92



nicht beendet, sondern würden sich in Auslegungsfragen um die beste An-
passung an ein imaginäres natürliches Gleichgewicht der Natur unendlich
fortsetzen. Demgegenüber erscheint es in der Perspektive der Kontrolle
und Beendigung von Herrschaft demokratischer, von der Einsicht auszuge-
hen, dass die gesellschaftlichen Naturverhältnisse in einem Herrschaftsver-
hältnis zueinander stehen (5).

'Natur' ist das historisch kontingente Ergebnis der Verallgemeinerung
klassen-, gruppen- und geschlechtsspezifischer gesellschaftlicher Naturver-
hältnisse in und durch Kollisionen und impliziten und expliziten Kompro-
missen, die auf allen gesellschaftlichen Ebenen, der ökonomischen und po-
litischen, der wissenschaftlichen und technischen Ebene, gefunden werden
müssen, soll es überhaupt zu einer Kontinuität des kapitalistischen Akku-
mulationsprozesses kommen können. Krisenhaft, so kann gefolgert wer-
den, ist die gegenwärtige Situation u.a. deswegen, weil das hegemoniale,
zur 'objektiven Natur' naturalisierte gesellschaftliche Naturverhältnis des

fordistisch-keynesianischen Klassenkompromisses der vergangenen Jahr-
zehnte durch die Ausbildung neuer Lebensformen und neuer sozialer Ak-
teure in viele Naturverhältnisse aufgelöst wird. Dies gilt nicht nur für das

Auftreten der neuen sozialen Bewegungen im Schatten des grossen korpo-
ratistischen Blocks. Infrage gestellt werden die für die fordistische Akku-
mulationsphase konstitutiven Rationalitäts- und Objektivitätsstandards in
der Form einer Kritik an universalistischen Moralprinzipien durch die

Frauenbewegung (vgl. Maihofer 1988). Da 'Natur' kaum mehr empiri-
stisch und naturalistisch bestimmt werden kann, sondern sich als Theorie-
konstrukt erweist, werden auch die Formen der wissenschaftlichen Objek-
tivitätskonstruktion Gegenstand von genealogischen Analysen und Kritik
(so u.a. Foucault, Fox Keller) und auf diese Weise in heftige politische
Auseinandersetzungen hineingezogen. Konflikte um die Hegemonie spezi-
fischer wissenschaftlicher Objektivitätskonstruktionen können teilweise
nicht mehr mit den Mitteln wissenschaftlicher Argumentation, sondern nur
noch mithilfe staatlich-symbolischer Gewalt gelöst werden. Besonders
deutlich wurde dies in der Bundesrepublik, nach dem Reaktorunfall in
Tschernobyl, in den Auseinandersetzungen um die Grenzwerte für ver-
strahlte Lebensmittel, die zur Schaffung eines neuen Umweltministeriums
führten, das den Anspruch auf ein staatliches Definitionsmonopol von
Grenzwerten erhob (vgl. dazu Beck 1986; Wolf 1987).

III
Es gibt dieser Überlegung zufolge also nicht ein gesellschaftliches Natur-
Verhältnis, sondern mehrere, die auch in der Phase des fordistischen
Wachstumsmodells in einem hegemonialen Verhältnis und Kompromiss-
gleichgewicht zueinander standen. Die Ebene des politischen Kompromis-
ses von Machtgruppen und die Ebene vielfältiger Lebensweisen lassen sich
nicht voneinander trennen, wie Preuß dies mit der Vermutung tut, dass die

Heterogenität der Lebenswelten als solche schon ein ökologisches Gleich-

WIDERSPRUCH - 24/92 67



gewicht im Verhältnis zur Natur herstellen kann. Vielmehr wird in der
Form des gesellschaftlichen Kompromisses auch über das vorherrschende
gesellschaftliche Naturverhältnis, über die Form der Naturaneignung, den

Arbeitsprozess und seine Organisation in der gesellschaftlichen Arbeitstei-
lung wie über die Form der politischen Koordination und Regulierung ent-
schieden. Mit anderen Worten, eine Demokratietheorie, die den ö&o/og/-
5CÄe/j Parameter a/s /co«iVz7whves' P/ev;e«Z z«tegne/-e« vw'//, /mzss Ws zw e/-
«er tfemoÂraft.sc/îe/7 AToort/mafto« z/er gese/Ac/za/i/zc/ze« Vattzrvez-/zà7rn/55e

vo7-<7n'«ge«. Da Natur aber eine gesellschaftliche Kategorie, das gesell-
schaftliche Naturverhältnis durch die Form des Arbeits- und Aneignungs-
prozesses in der gesellschaftlichen Kooperation bestimmt ist, müssen sich
demokratische Entscheidungsmechanismen notwendig auf die gesell-
schaftliche Arbeitsteilung, auf den akkumulationslogisch bestimmten Pro-
zess der Ausdifferenzierung eigensinniger Tätigkeitsgebiete erstrecken und
diese zur Disposition gesellschaftlicher Entscheidung stellen.

Eine solche Überlegung hat zur Konsequenz, die Grenzverläufe zwi-
sehen heterogenen Lebensweisen kritisch in Frage zu stellen. Denn ein
Grossteil gesellschaftlicher und ökologischer Probleme resultiert aus dem

naturwüchsigen Charakter der gesellschaftlichen Dynamik und Koopera-
tion, die gesellschaftliche Tätigkeiten mit einem quasi naturgesetzlichen
Charakter ausdifferenziert und wechselseitig füreinander blind macht. Ge-

genüber dem Horror der Systemtheorie und Theorien der Moderne vor ei-
ner Infragestellung der Logik der Ausdifferenzierung wäre darauf zu insi-
stieren, dass Ausdifferenzierung kein letztes und 'natürliches', den gesell-
schaftlichen Akteuren entzogenes Entwicklungsgesetz moderner Gesell-
schaften bleiben darf. Doch in einer demokratietheoretischen Perspektive
kann das Ziel auch nicht die Herstellung eines homogenen Allgemeinwil-
lens sein. Als Alternative und Ausweg zu dieser Falle der Moderne bietet
sich eine Pu/tar <7e.v jkonsensi/s an, die sich durch eine neue Logik der Ar-
tikulation erreichen liesse (vgl. Laclau, Mouffe 1991; Lipietz 1986). Da-
nach bedeutet Aufhebung der Arbeitsteilung gerade nicht - und dies ist
durchaus im Sinne des gerade in diesem Punkt so häufig missverstandenen
Marx -, hinter das von kapitalistischen Gesellschaften erreichte hohe Ni-
veau gesellschaftlicher Kooperation zurückzufallen, sondern es im Gegen-
teil noch dadurch zu steigern, dass auch die Form der gesellschaftlichen
Kooperation reflexiv zum Gegenstand selbstbestimmter Koordination ge-
macht wird. Eine Reartikulation kooperativer Praxisfelder stellt eine Ratio-
nalitäts- und Komplexitätssteigerung dar, insofern die Formen gesell-
schaftlicher Arbeitsteilung nach den beiden Richtungen der Entdifferenzie-

rung wie der Ausdifferenzierung reflexiv werden und zur Disposition der
sozialen Akteure stehen.

Mit einer solchen Strategie der Ve/Zan've« un<7 Pnfrftjf/'ê/'eflz/eraHg',
um dies nur anzudeuten, könnte systematisch die Kumulation und Konzen-
tration von Entscheidungsbedarf und -kompetenz in staatlichen Entschei-
dungsinstanzen oder Unternehmensspitzen abgebaut werden. Probleme

68 WIDERSPRUCH-24/92



könnten dort entschieden werden, wo sie entstünden, Folgen und Neben-
folgen könnten schnell und flexibel in den Entscheidungsprozess einbezo-

gen werden, und je nach Problemlage könnte der Zuschnitt der sozialen
Verhältnisse und ihrer jeweiligen Naturverhältnisse flexibel neu hergestellt
werden. Gerade das noch höher entwickelte Mass an gesellschaftlicher Ar-
beitsteilung und Kooperation würde ver/nWe/-«, dass bestimmte Tätigkei-
ten oder soziale Zuschreibungen (z.B. Klassen- oder Geschlechternormen)
zum Lebensschicksal der Individuen würden: Positiv formuliert, wäre es

den Individuen möglich, sich frei zu assozieren und ihre Interessen da-
durch zu entfalten, dass sie auf die Arbeitsteilung, den Arbeitsprozess und
die gesellschaftlichen Naturverhältnisse und deren Verhältnisse zueinander
einen tfrreÄTe« Zugriff hätten (vgl. Burnheim 1987, 181).

Anmerkungen

1) Der vorliegende Beitrag ist eine stark gekürtzte und überarbeitete Fassung eines Aufsatztes,
der 1989 in Heft 2 con 'Capitalism, Nature, Socialism' und in Heft 84 von Prokla 1991

veröffentlicht wurde. Leider konnte neuere Literatur zu diesem Thema kaum berücksich-

tigt werden. So etwa Robert Paehlke/Douglas Torgerson (Hg.): Managing Leviathan. Envi-
ronmenttal Politcs and the Administrativ State. Petersborough/Ontario 1990; Van den Dae-
le: Working Paper zum Forschungsprogramm 'Normbildung und Umwelt', FS II. 91-301.

Wissenschaftsforum, Reichpietschufer 50,1000 Berlin 30. Siehe auch Dryzek 1992.

2) Diese Position wird auch vertreten von Hoffmann (1991). Er möchte Partizipations- und

Mitbestimmungsmöglichkeiten vergrössern, so dass ökologische Kriterien in Produktion
und Reproduktion zur Geltung gebracht werden. Dies hält er fur möglich, weil der ökolo-
gische Diskurs bereits Eingang in die Gewerkschaften und die betriebliche Basis gefunden
habe.- Meiner auch hier vertretenen These hält er entgegen, dass sie die Entstehung von
Ungewissheit und die Dynamik der Ausdifferenzierung ignoriere und zu leichtfertig einen
kausalen Zusammenhang von kapitalistischen Produktionsverhältnissen und ökologisch
bedrohlichen Grosstechnologien herstelle (vgl. ebd., 469). Dem ist entgegenzuhalten, dass

meine Überlegung ja gerade darauf zielt, die Logik und Dynamik der Ausdifferenzierung
selbst zum Gegenstand kollektiven Entscheidens zu machen und nicht nur einzelne ihrer
negativen Folgen (vgl. dazu auch Beck 1986 und Joas 1990). Meine Vermutung ist, dass

die Logik der gesellschaftlichen Ausdifferenzierung der Logik der Kapitalakkumulation
folgt; daraus folgt, dass die Modemisierungsdynamik nicht modernisierungstheoretisch,
sondern kapitaltheoretisch erklärt werden sollte (vgl. Böckler 1991). Insofern geht es mir
in diesem Zusammenhang auch nicht einfach um die Aufhebung der Produktionsverhält-
nisse an sich, sondern um die einer ganz spezifischen Logik des gesellschaftlichen Fort-
schritts: Es muss, um es mit Adorno zu sagen, zu einem Fortschritt in der Logik des Fort-
schritts kommen.

3) Gegen beide Autoren, Preuß und Blanke, habe ich den grundsätzlichen Einwand, dass sie

Natur als gesellschaftliches Verhältnis und Produktionsverhältnisse nicht zusammenbrin-

gen, also die Bedeutung kapitalistischer Produktionsverhältnisse für die konkrete Form des

gesellschaftlichen Naturverhältnisses unbeachtet lassen. Blanke wendet sich gegen eine

Kapitalismuskritik von der Art Marcuses, deren kritischer Bezugspunkt unversehrte Natur
ist. Preuß siedelt das Ökologie-Problem unterhalb der Produktionsverhältnisse und der
Klassen auf einer subpolitische Ebene an; er versucht also, die Ebene einer neuen gesamt-
gesellschaftlichen Rationalität zu bestimmen, die den Wachstumskompromiss und seine

negativen Folgen unterläuft. Beide Autoren gelangen schliesslich zu dem Ergebnis, dass

die weitere Entwicklung des bürgerlichen Staates sich in der Form einer kontrollierten

WIDERSPRUCH - 24/92 69



Verfassungsentwicklung als Lernprozess abspielen könnte. In dieser Entwicklung kommt
dem Verfassungsrecht und damit Juristen, die es konzipieren und auslegen, eine Initiato-
renrolle zu. Sie sollen, übersetzt man Preuß' und Blankes Überlegungen in Wissenschaft-

lich-juristisches Ethos, gleichzeitig die Kontinuität und Stabilität einer einheitlichen

Rechtsordnung garantieren und durch ihre Initiative dazu beitragen, dass ein dynamischer,
sich selbst verändernder Verfassungskorpus die zukünftige historische Entwicklungen in-
itiiert, steuert und festlegt. Von Juristen hängt demnach also ganz wesentlich der histori-
sehe Entwicklungsgang der kapitalistischen Gesellschaften ab. Damit wird allerdings in-
nerhalb des bürgerlichen Staates der Akzent weniger auf Demokratie als auf Recht als dem

Motor seiner Veränderung gelegt.
4) In der nach-cartesianischen Philosophie gab es eine Vielzahl von Versuchen, Gesellschaf-

ten und Staat an Natur anzunähern, um sich die Stabilität ewiger Naturgesetze für die Sta-

bilität der Gemeinwesen zunutze zu machen. Philosophiegeschichtliche Konstruktionen,
die nahelegen, dass mit dem Rationalismus der Philosophie Descartes' die moderne 'Na-
turvergessenheit' einsetzt, erscheinen mir deswegen falsch. (Siehe dazu mehr in Meyer-
Abich 1982 und Hesse 1984)

5) Gramsci wie Horkheimer und Adorno haben in unterschiedlicher Weise herausgearbeitet,
dass die mit Herrschaft und Ausbeutung verbundene Arbeitsteilung für die verschiedenen
Klassen eine jeweils verschiedene Einheit mit der Natur zu einem Block konstituiert. Wäh-
rend Horkheimer und Adorno, noch ganz in der Subjekt-Objekt-Philosophie Lukâcs' be-

fangen, in diesem Block aber nur die totale Verdinglichung der entfremdeten Arbeit fest-
stellen können, die schliesslich in die vollständige Vergesellschaftung und Unterwerfung
der ersten Natur einmündet, betont Gramsci vor allem, dass die Naturverhältnisse der ver-
schiedenen Klassen in einem Verhältnis der Hegemonie und des Kompromisses zueinan-
der stehen (vgl. dazu Demirovic 1989). Alternative Naturverhältnisse der unteren Klassen
und beherrschter Völker oder sozialer Kollektive haben sich historisch (noch) nicht entfal-
ten können und existieren nur in embryonaler Form.

Literatur

Beck, U., 1986: Risikogesellschaft. Auf dem Weg in eine andere Moderne. Frankfurt.
Blanke, Th., 1985: Recht System und Moral - Vorüberlegungen zu einer ökologischen Verfas-

sungstheorie. In: H.-E. Böttcher (Hrsg.): Recht Justiz Kritik. Baden-Baden.

Ders., 1986: Autonomie und Demokratie. In: Kritische Justiz, H. 4.

Böckler, S., 1991: Kapitalismus und Moderne. Zur Theorie fordistischer Modernisierung, Op-
laden.

Boyer, R., 1992: Neue Richtungen von Managementpraktiken und Arbeitsorganisation. In:

Demirovic, Krebs, Sablowski (Hrsg.): Hegemonie und Staat. Kapitalistische Regulation als

Projekt und Prozess. Münster.
Bumheim, J., 1987: Über Demokratie. Alternativen zum Parlamentarismus, Berlin.

Demirovic, A., 1987: Bürgerliche Demokratie - ein historischer Kompromiss?. In: Archiv für
Rechts- und Sozialphilosophie, H. 4.

Ders., 1989: Die hegemoniale Strategie der Wahrheit. Zur Historizität des Marxismus bei
Gramsci. In: Die Linie Luxemburg-Gramsci, Hamburg Argument-Sonderband 159).

Demirovic, A., 1991: ökologische Krise und die Zukunft der Demokratie. In: Prokla 84, Ber-
lin.

Dryzek, J., 1992: Ecology and Discursive Democracy Beyond Liberal Capitalism and the Ad-
ministrative State. In: Capitalism, Nature, Socialism, H. 10.

Hegel, G.F.W., 1970: Phänomenologie des Geistes, Werkausgabe Bd. 3, Frankfurt.
Hesse, Heidrun, 1984: Vernunft und Selbsterhaltung. Frankfurt.
Hoffmann, J., 1991: Freiheit und Demokratie gegen Ökologie?. In: Prokla 84

70 WIDERSPRUCH - 24/92



Jahn, Th., 1990: Das Problemverständnis sozial-ökologischer Forschung. Umrisse einer kriti-
sehen Theorie gesellschaftlicher Naturverhältnisse. In: Egon Becker (Hrsg.): Jahrbuch für
sozial-ökologische Forschung 1990, Frankfurt.

Joas, H., 1990: Die Demokratisierung der Differenzierungsfrage. In: Soziale Welt, H. 1.

Laclau, E., Mouffe, Ch., 1991: Hegemonie und radikale Demokratie. Zur Dekonstruktion des

Marxismus, Wien.
Lipietz, A., 1985: Trois Crises. Metamorphoses du Capitalisme et Mouvement Ouvrier; Ce-

premap Nr. 8528, Paris.

Ders., 1986: Les Conditions de la Construction d'un Mouvement alternatif en France; Cepre-

map, Paris.

Luhmann, N., 1987: Die Zukunft der Demokratie. In: ders.: Soziologische Aufklärung 4, Op-
laden 1987.

Maihofer, A., 1988: Ansätze zur Kritik des moralischen Universalismus. In: Feministische

Studien, Nr. 1, November.

Meyer-Abich, K.M., 1982: Vom bürgerlichen Rechtsstaat zur Rechtsgemeinschaft der Natur.
Bedingungen einer verfassungsmässigen Ordnung der menschlichen Herrschaft in der Na-
turgeschichte. In: Scheidewege, Heft 3/4.

Preuß, U.K., 1984: Die Zukunft: Müllhalde der Gegenwart? In: Offe, C., Guggenberger, B.

(Hrsg.): An den Grenzen der Mehrheitsdemokratie, Opladen.
Ders., 1987: Die Zukunft der Demokratie. In: Komitee für Grundrechte und Demokratie, Jahr-

buch '86.

Wolf, R., 1987: Zur Antiquiertheit des Rechts in der Risikogesellschaft. In: Leviathan, H. 3.

SCH/Sfl/PPEiMBO
/ch bin neugierig und w/// DAZ für
3 Wochen gratis.

SPAffT-AßO
fch wü/'s wissen und teste DAZ
während 3 Monaten für 30 Franken.

SPONTAAMS0
ich bin überzeugt und abonniere DAZ
für 160 Franken im Jahr.

MEINE ADRESSE:

Vorname

Warne
DAZ habe ich schon /ange gesucht;
che unabhäng/ge,

Strasse

soz/a/ une/ ö/co/og/scb engag/erte Ott

Tageszeitung ft/f c/as /W////onen-Zünch. biite einsenden AN;
/ch beste//e sofort/ daz, Postfach, sozi zühich

WIDERSPRUCH-24/92 71


	Ökologische Krise und Demokratie : einige Bemerkungen

