Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 12 (1992)

Heft: 24

Artikel: Die Rickkehr der Burgergesellschaft
Autor: Kleger, Heinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652152

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 04.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Bd. 1 - 3, Hamburg 1991/1992.

Hirsch, Joachim, 1986: Der Sicherheitsstaat. Frankfurt/Main, 2. Auflage

Hirsch, Joachim, 1990: Kapitalismus ohne Alternative? Hamburg,.

Hirsch, Joachim/Roth Roland, 1986: Das neue Gesicht des Kapitalismus. Hamburg.

Keane, Kohn (Hg.), 1988: Civil Society and the State. London.

Narr, Wolf-Dieter, 1991: Vom Liberalismus der Erschopften, in: Blétter fiir deutsche und in-
ternationale Politik, Nr.2, S.216ff.

Roédel, Ulrich/Frankenberg, Giinter/Dubiel, Helmut 1989: Die demokratische Frage. Frank-
furt/Main. :

Taylor, Charles, 1988: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus.
Frankfurt/Main.

Taylor, Charles, 1989: Die Beschworung der Civil Society, in: K.Michalski (Hg.), Europa und
die Civil Society. Stuttgart.

Walzer, Michael, 1983: Spheres of Justice. New York.

Walzer, Michael, 1990: Kritik und Gemeinsinn. Berlin.

Heinz Kleger

Die Riickkehr der Biirgergesellschaft

Es 1st riskant, in Kiirze etwas vorlegen zu wollen, das - wie auf dem Feld
der politischen Theorie zumeist - sowohl auf politikhistorische Traditionen
wie auf aktuelle Diskussionen Bezug nimmt. Es ist notwendigerweise in
beiden Hinsichten sehr selektiv.

In diesem Sinne nehme ich einige Uberlegungen von Alexis de Tocque-
ville zum Ausgangspunkt fiir eigene Uberlegungen. Tocqueville dient mir
quasi als Durchgangsstation. Der Fokus meiner Uberlegungen ist indes ein
gegenwartsbezogener. Er heisst Zivilgesellschaft oder auf deutsch: Biirger-
gesellschaft. Die politikhistorische Tradition, die mit dem Namen Tocque-
ville verbunden ist, hat dazu einiges beigetragen. Ich gehe deshalb gleich
in medias res und komme auf Tocqueville zu sprechen. Ich beginne
— mit der von ihm analysierten demokratischen Dynamik (I.);

— frage mich dann (II.), wie sich konstruktive politische Theorie in ihr
noch verorten kann;

— komme dann (III.) auf aktuell trennscharfe Begriffe der Biirgergesell-
schaft zu sprechen,

— um diese schliesslich (IV.) - unterbrochen durch einen Exkurs zur Wohl-
standsgesellschaft - in Beziehung zu eigenen Uberlegungen zu setzen.

L

Tocqueville hat als erster in der politischen Theorie die grundlegende,
nicht fest definierte und auch nicht fest definierbare Dynamik hinter den
Begriffen von Gleichheit und Demokratie auf eine Weise analysiert, die
uns auch heute weiterhin real bewegt. Im Zentrum der beiden Biicher iiber

WIDERSPRUCH - 24/92 49



die ’Demokratie in Amerika’ von 1835 und 1840 steht der ’1’état social’,
der Gesellschaftszustand (1). Hans Zbinden tibersetzt mit “Gesellschafts-
ordnung”. Ich ziehe die wortliche Ubersetzung von “état” als “Zustand”
vor. Dieser Gesellschaftszustand, schreibt Tocqueville, «ist gewohnlich die
Folge einer gegebenen Tatsache, manchmal der Gesetze; am hdufigsten
wirken beide Ursachen zusammen,; ist er aber einmal vorhanden, so wird er
selbst Hauptgrundlage der meisten Gesetze, Gewohnheiten und Ansichten,
die das Verhalten der Volker bestimmen; was er nicht selbst erzeugt, das
verwandelt er.» (I/71) Charakteristisch fiir den demokratischen sozialen
Zustand ist nun die *Gleichheit der Bedingungen’ oder die ’gesellschaftli-
che Einebnung’. Demokratie bezeichnet fiir Tocqueville - im durchgéngi-
gen Kontrast zur Aristokratie - primér einen solchen sozialen Zustand und
erst sekundér ein Regierungssystem. Demokratie wird damit zum zusam-
menfassenden Prinzip einer neuen Gesellschaft.

Als allgemeinsten und auffallendsten Grundzug der Demokratie hélt er
fest: «Die Gegensitze sind fast durchweg gemildert ... fast alle hervorra-
genden Punkte verschwinden, um einem Mittelmass zu weichen, das weni-
ger hoch und weniger niedrig zugleich ist.»(11/484)

Tocqueville selber ist «dieser allumgreifenden Einformigkeit wegen»
versucht, der alten aristokratischen Gesellschaft, der er selbst noch ent-
stammt, nachzutrauern. Er bemiiht sich indessen «von der Anschauungs-
weise Gottes her» zu urteilen (II/485). Was nun das Auge Gottes - Tocque-
villes Objektivierungsinstanz - gleichsam am meisten befriedigt, ist der
grosste Wohlstand aller. Die Gleichheit ist zwar weniger erhaben, dafiir ist
sie umso gerechter. Tocqueville argumentiert mit der Vorsehung: die
Gleichheit ist fiir ihn ein providentieller Tatbestand. Die beriihmten Sétze
aus der Einleitung zum ersten Buch von 1835 lauten: «Die allméihliche
Entwicklung zur Gleichheit der Bedingungen ist also ein Werk der Vorse-
hung; sie trigt dessen Hauptmerkmale: sie ist allgemein, sie ist von Dauer,
sie entzieht sich tiglich der Macht der Menschen; die Geschehnisse wie
die Menschen dienen alle ihrer Entwicklung» (I/14). Tocqueville sieht mit-
hin die Gleichheit wie einen Mittelpunkt vor sich, in den alle seine Beob-
achtungen einmiinden. Alles, was sie nicht hervorbringt, wandelt sie; sie ist
nicht bloss ein Kennzeichen unter anderen, sondern die wirkende Ursache,
das Prinzip der neuen Gesellschaft, von dem ausgehend, alles, was diese
charakterisiert, methodisch in Beziehung gesetzt werden kann.

Was aber versteht Tocqueville genau unter *Gleichheit der Bedingun-
gen’? Was die Menschen im demokratischen Zeitalter zu Gleichen macht,
geht fiir ihn iiber dusserliche und messbare Merkmale im Sinne von ’tran-
szendieren’ und nicht im Sinne von ’abstrahieren’ hinaus. Was Gleichheit
damit anzeigt, ist eine zentrale imagindre Bedeutung, welche die Stellung
der Menschen zueinander verschiebt (2).

Tocqueville erldutert dies ausfiihrlich am Beispiel des Verhéltnisses von
Herr und Diener. Gleichheit und Mobilitit verdndern die gegenseitigen
Stellungen der Menschen und dadurch ihre sozialen Beziehungen. Die ge-

50 WIDERSPRUCH - 24/92



meinsame Ebene, auf die nun die Menschen hinab- oder hinaufgezogen
werden, ldsst sie keine “tiefe Undhnlichkeit’ mehr zwischen ihnen empfin-
den. Die ’eingebildete Gleichheit’ schafft - gestiitzt durch die 6ffentliche
Meinung - Gleichheit ungeachtet der tatsdchlichen Ungleichheit: Der Die-
ner kann Herr werden und sirebt danach, es zu werden: «der Diener ist also
kein anderer Mensch als der Herr» schreibt Tocqueville (11/269).

Der Angelpunkt von Tocquevilles besonderer Reflexion iiber die Gleich-
heit bildet das Ahnlichscheinen (semblable) der Menschen: Gleich-erschei-
nend steht gegen ungleich-seiend. Die Menschen fiihlen sich der gleichen
Menschheit zugehorig. In aristokratischen Zeitaltern verstand man dagegen
unter seinesgleichen nur die Angehorigen der eigenen Kaste (II/244). So
kann die Aristokratie die Notlage der Armen nicht begreifen: «sie weiss
nichts davon. Der Arme ist genau besehen kein Mitmensch der Reichen; er
ist ein Wesen anderer Art» (I/319f). In vordemokratischer Zeit werden
klassenmadssige oder natiirliche Unterschiede sofort in wesensgemasse und
deshalb uniibersteigbare Trennungen iibersetzt. Vor solchen autoritiren
Verallgemeinerungen von Unterschieden ist freilich auch der soziale Zu-
stand der Demokratie nicht frei und auch nicht davor gefeit, was Tocque-
ville am Beispiel des amerikanischen Siidens und der Rassenvorurteile ge-
geniiber der schwarzen Bevolkerung zeigt. Was gar strukturelle *Riickfal-
le’ angeht, so erldutert er am Beispiel der Industriellen, dass sich die Ari-
stokratie aus der politischen Gesellschaft in gewisse Bereiche der indu-
striellen Welt zuriickgezogen habe.

Im Idealtyp der Tocquevilleschen Demokratie aber geht es um eine um-
fanglichere, einen neuen sozialen und politischen Zeitraum er6ffnende
Tendenz, die hellsichtig herausgearbeitet wird: die Tendenz zur Reduktion
der Andersheit im menschlichen Raum (3).

Diese Gleichheit ist bedingt durch die Struktur einer Relation: eine Spie-
gelstruktur, die praktische Trennungen transzendiert. Wir dhneln uns in
diesem Spiegel ungeachtet der unterschiedlichen Merkmale und Erschei-
nungsweise. Ist diese *gesichtslose Ahnlichkeit’ anerkannt, so werden mit
zunehmender Gleichheit die sichtbaren Unterschiede schwerer ertraglich,
weil sie eine tiefliegende menschliche Identitdt verdecken. Das Verlangen
nach Gleichheit wird dadurch geschiirt, ohne dass es jemals vollig gestillt
werden kann . Die Demokratie, welche mit diesem Mobilisationsfaktor
’Gleichheit’ identifiziert wird, zlichtet damit in besonderem Masse auch
Neid und Missgunst und fiihrt - zwangsldufig mit zanehmender Gleichheit
- zu vermehrten Enttduschungen iiber sie. Im imagindren Keim der Gleich-
heit steckt ein Gutteil der demokratisch-kulturellen Dynamik, die noch lan-
ge nicht abgeschlossen ist. In ihr wird die besagte Ahnlichkeit aktiv und
durchdringt die gesellschaftlichen Beziehungen. Der Geist dieser Gleich-
heit jenseits der realen Ungleichheiten hohlt alle Formen aus, in denen sich
die gesellschaftlich fixierte Andersheit bisher darstellte. Hinzu tritt die
Realitidt der Gleichheit, in der sich die Menschen tatsiachlich in einer brei-
ter werdenden Mittelschicht angleichen. Diese Schicht, die bei Aristoteles

WIDERSPRUCH - 24/92 51



nur als Idealvorstellung durchleuchtet, pocht ebensowohl fiktional gleich
stark auf Gleichheit wie sie sich de facto in ihrem Wohlstand angleicht.
Beides - Geist und Realitét der Gleichheit - spielen in der Demokratie eine
Rolle, obwohl sie nicht ineinander aufgehen.

Die solcherart neu entstandene Gleichartigkeit ldsst aber auch die 6ffent-
liche Meinung zur Lenkerin der dhnlich gewordenen Menschen werden.
Tocqueville spricht unverhohlen von der politischen Allmacht der Mehr-
heit (I/22) und analysiert feinsinnig ebensowohl einen neuen Individualis-
mus wie einen neuen Konformismus. Zu seiner Zeit spricht er schon frith
ausdriicklich vom Individualismus der Menschen der Demokratie, denn
die Gleichheit fordert die Vereinzelung: jeder ist bestrebt, «sich nur um
sich selber zu kiimmern»(I1/37), was insoweit auch die Individualisierung
fordert. Besonders angeregt wird die Liebe zum Wohlstand. Der ausge-
prigte Sinn fiir Wohlstand ist das hervorstechende Kennzeichen massen-
biirgerlicher Demokratie. Jeder wird dabei fiir sich allen anderen &hnlicher.
Wohlstand ist in der massenbiirgerlichen Demokratie nicht nur ein Lebens-
zweck, sondern eine Lebensweise: wir betrachten ihn wie das Dasein
selbst, bemerkt Tocqueville (II/189ff). Die Ansteckung zum Reichtum
liegt in der Dialektik der imagindren Gleichheit beschlossen, da der
Wunsch nach Gleichheit «um so unersattlicher wird, je grosser die Gleich-
heit ist» (II/204). Schliesslich ergibt sich das Bild einer zusammenhangslo-
sen und dynamisierten Masse, die durch keine Gemeinsamkeit mehr ver-
bunden scheint. Hier liegt der zentrale Aspekt, auf den es mir ankommt.

Tocquevilles Beschreibungen bieten eine Vertiefung des eben gebrauchten
Bildes der bewegten und zusammenhangslosen Masse. Er spielt in seiner Analy-
se der massenbiirgerlichen Demokratie nicht einfach demokratischen Indi-
vidualismus gegen republikanischen Kommunitarismus aus oder umge-
kehrt. Stattdessen spricht er zunichst deskriptiv-analytisch von einer «stan-
digen Bewegung, die in einer Demokratie herrscht» (II/97). Die demokratischen
Gesellschaften befinden sich in «stindiger Unruhe ohne bestimmt umrissenes
Ziel» (1/316f.); «es herrscht ein dauemndes Fieber, das sich in Neuerungen aller
Art dussert»y; das ganze Volk ist an dieser Art der prometheischen Verbesserung
von Gesellschaft beteiligt: «angestrengter kdnnte man nicht arbeiten, um das
Gliick zu erringen», kommentiert Tocqueville mit aristokratischer Distanz, aber
er weiss, dass diesem (normblinden?) Experiment ’Fortschritt’ gesellschafts-
weit mit aristokratischen Reformvorschldgen nicht mehr beizukommen ist.
Das macht ihn fiir die politische Theorie heute so herausfordernd. Die zusam-
menwirkende Dynamik, die mit der Idee der unbegrenzten Vervollkomm-
nungsfihigkeit nur unzureichend beschrieben ist, hat nimlich weder theo-
retisch noch praktisch jemand *im Griff®, auch der abgetrennte Staat nicht,
auf den in einer solchen Situation als zuverldssige Machtinstanz stirker ge-
baut wird. Die Regierungszentralisation des Staates wird insofern von Toc-
queville als unausweichlich, wenn auch als problematisch registriert.

In Beziehung zur besagten Bewegtheit sind sich die Menschen nicht nur
dhnlich, was die ’sittliche Macht des Mehrheitswillens’ erhoht, sie werden

52 WIDERSPRUCH - 24/92



auch abhingiger. Demokratischer Individualismus meint eben auch, dass
die Menschen auf bekanntere und kleinere Masse zuriickgefiihrt sind; Indi-
vidualismus ist kein Ausdruck weder fiir libertriebene Selbstsucht noch fiir
aristokratische Grosse oder Unabhingigkeit. Tocqueville schreibt iiber den
demokratischen Individualismus: Nachdem der Mensch sich «eine kleine
Gesellschaft fiir seinen Bedarf geschaffen hat, liberldsst er die grosse Ge-
sellschaft gern sich selbst» (1I/147). Diese Aufspaltung der modernen de-
mokratischen Gesellschaft - denke ich - ist das Hauptproblem. Wie ldsst
sich noch eine Gesellschaft zweiter Ordnung praktisch denken, welche die-
se Spaltung tibergreift? Ich komme damit zum zweiten Abschnitt meiner
Uberlegungen und niihere mich dem Thema Biirgergesellschaft.

II.

In Theorietraditionen der politischen Philosophie ist Tocqueville ein Schii-
ler von Montesquieu, dessen Konzeptionen er erweitert. Montesquieus
Beitrag besteht im Bild einer Gesellschaft, die durch ihre politische Orga-
nisation definiert ist, wobei diese verfassungsméssig gegliedert und die
Macht unter viele unabhingige Trager verteilt ist. (4) Unabhéngige Verei-
nigungsformen, die auch unpolitische Zwecke verfolgen kénnen, bilden
die Grundlage fiir die Diversifizierung der Macht innerhalb des politischen
Systems. Fiir Montesquieu ist dabei nicht so sehr die juristische Trennung
der Gewalten ausschlaggebend als vielmehr das Gleichgewicht der sozia-
len Krifte.

Tocqueville versucht nun, nach den Erfahrungen der Franzdsischen Re-
volution als moderner politischer Theoretiker, die demokratische Gesell-
schaft als gemdssigtes System so zu denken, dass die politische Freiheit er-
halten bleiben kann. Unter politischer Freiheit versteht er im Prinzip das-
selbe wie Montesquieu (5), das heisst Nichtwillkiir, die durch rechtliche
Codierung der Macht und - dieser vorausliegend - soziale Machtteilung er-
reicht wird. Sogar die Mehrheit im Namen des Volkes muss dabei gemés-
sigt werden kénnen. Nicht die Minderheiten sind das Problem, sondern die
Zivilisierung der jeweiligen Mehrheiten. «Die politische Freiheit besteht
nicht darin zu tun, was man will», lautet der berithmte Satz von Montes-
quieu. Und er fahrt fort: “In einem Staat, das heisst einer mit Gesetzen aus-
gestatteten Gesellschaft, kann Freiheit lediglich bedeuten, dass man zu tun
vermag, was man wollen soll, und man nicht zu tun gezwungen wird, was
man nicht wollen soll” (a.a.0.).

Die Freiheit der Moderne kann aber nicht mehr mit Montesquieu auf die
Unterschiede der Ordnungen und Stidnde gegriindet werden. Die gesell-
schaftliche Grundlage der Freiheit kann nur noch die demokratische Wirk-
lichkeit der Gleichheit sein. Tocqueville erneuert deshalb Montesquieus
Konzeption der Republik. Montesquieus Idee war, dass die Republik nur
durch die Einwirkung der Gesellschaft auf sich selbst bestehen kann. Zwi-
schen Montesquieus Republik und Tocquevilles Demokratie bestehen ge-

WIDERSPRUCH - 24/92 53



wiss grosse Unterschiede, dennoch ldsst sich im systematischen Bezug von
einem gemeinsamen Strang in der Beschworung der civil society sprechen.

Tocqueville erkennt indessen klar, dass der Begriff des Interesses fiir das
Verstandnis der modernen Gesellschaft wichtiger wird als der Begriff der
Tugend, den Robespierre in seiner Schreckenshérrschaft verabsolutierte.
Als konstruktiver politischer Theoretiker ist er allerdings an einer Umfor-
mung des Tugendbegriffs interessiert. Fiir diese Umformung stehen zwei
gemeinschaftsbildende Krifte bereit: das Recht und die Biirgerreligion.
«Der Gedanke des Rechts ist nichts anderes als der in die politische Welt
eingefiihrte Begriff der Tugend» (I/355). Der "Regierung der Demokratie’
im engeren Sinne des Wortes rechnet er als grosstes Verdienst an, den
Rechtsgedanken an den des personlichen Vorteils zu heften, sonst bleibe
kein anderes Mittel zum Regieren als die Furcht.

Zwischen Interesse und Tugend gibt es indessen noch eine tiefliegende
Affinitat, da Gesellschaften, die auf sich selbst einwirken wollen - die Ge-
meinsamkeit, die ich zwischen antiker Republik und moderner demokrati-
scher Republik unterstelle - im Bewusstsein der Biirger eine moralische
Disziplin voraussetzen miissen. Damit ist die fiir Tocqueville wichtigste
Voraussetzung zur Erhaltung einer demokratischen Republik - nach den
physischen und geopolitischen Bedingungen eines Landes und nach den
Gesetzen - betreten: nidmlich die der Sitten. Tocqueville wendet diesen
Ausdruck weit an - nicht nur auf die «Gewohnheiten des Herzens» bezo-
gen, sondern ebenso auf die «Gesamtheit der Ideen, aus denen die geisti-
gen Gewohnheiten sich bilden» (I/432). Weiterhin stellt er sich vor, dass
der religiose Glaube die erforderliche moralische Disziplin erzeugt, wobei
es fiir die Gesellschaft nicht so sehr darauf ankommt, «dass sich alle Biir-
ger zur wahren Religion bekennen, als darauf, dass sie sich iiberhaupt zu
einer Religion bekenneny (1/438).

Zur Tocquevilleschen Demokratie gehort deshalb nebst dem Recht als
Steuerungsmittel auch die Biirgerreligion zumindest als Abglanz gelebter
Religion hinzu. Schliesslich gehort die foderative Gliederung des Gemein-
wesens dazu, so dass die Biirger bereits auf der Ebene der Gemeinden ler-
nen, Gemeinschaftsaufgaben wahrzunehmen. Ohne die Komponenten
Recht, Biirgerreligion und Dezentralisierung ldsst sich fiir Tocqueville das
Problem der demokratischen Regierung nicht 16sen, sie verweisen aber
auch schon auf die umfassendere Ebene der Sitten und damit auf die "Re-
gierung’ der Gesellschaft in einem weiter gefassten Sinne. Ich habe dies
als Problem der Zivilgesellschaft oder Biirgergesellschaft und des selbstre-
gierungsfahigen Bilirgers angesprochen. Das wichtigste Mittel gegen den
Mehrheits- und/oder Verwaltungsdespotismus sind ndmlich fiir Tocquevil-
le freiwillige Vereinigungen - ’civil associations’. Sie umschreiben eine
besondere Politik gemeinsamen Handelns noch so kleiner freiwilliger Zu-
sammenschliisse. Ihre Bedeutung beruht darin, dass sie die Biirger an den
Geschmack und die Ubung der Selbstbestimmung gewohnen. Sie bergen
die entwicklungsfdhige Virtualitdt eines zivilen Biirgers in sich, dem Frie-

54 WIDERSPRUCH - 24/92



den und Freiheit sozusagen nie genug sein kdnnen. Dafiir sollten diese As-
soziationen nicht iibermassig gross sein, miissen zahlreich sein und auf vie-
len Ebenen des Gemeinwesens existieren. Dieses Gemeinwesen sollte zu-
dem weitgehend dezentralisiert strukturiert sein. Heute spricht man vom
"Aufstand der Zivilgesellschaft" und meint genau dies. Ich komme damit
zu einem dritten Abschnitt, der sich auf die aktuelle Diskussion bezieht.

III.

Hannah Arendts stark handlungsorientierter und Handlungen orientieren-
der Politikbegriff hat viel von der Lektiire dieser glinzenden Kapitel, in
denen Tocqueville auf die Biirgervereinigungen setzt, gelernt. In einer fir
die politische Theorie beispielhaften Studie hat sie das Konzept der civil
associations auch fiir die Interpretation des zivilen Ungehorsams in den
USA der 60er Jahre verwandt (6). Auch von dort bezieht nun ein Teil der
neuen sozialen Bewegungen ihren Begriff von Zivilgesellschaft. So wird
zum Beispiel innerhalb der GSoA - um nur ein Beispiel zu nennen - gera-
dezu selbsteuphorisch von der Regeneration der Zivilgesellschaft gespro-
chen (7). Hier wie anderswo wird ein Teil aus der Komplexion von Toc-
quevilles Demokratie herausgebrochen: Die Zivilgesellschaft erscheint so
aus dem Blickwinkel einer bestimmten Zivilgesellschaft, und die Biirger-
gesellschaft als eine aktivistische Gesellschaft, die man sich quasi ausge-
sucht hat. Man konnte, um Charles Taylor zu variieren, von einer halbier-
ten Tocqueville-Linie in den aktuellen Beschworungen der civil society
sprechen. Taylor unterscheidet in einem erhellenden Aufsatz die Montes-
qieu-Linie und die Locke-Linie(8). Léasst man sich nidher auf Tocqueville
ein, so hitte man jedoch von einer bis heute bedeutsamen Montes-
quiew/Tocqueville-Linie im Hinblick auf die politische Theorie des Verfas-
sungsrechts und der Verfassungsreform zu sprechen. Uberall dort, wo heu-
te von reflexiver Staatsfahigkeit, sei diese kommunal, kantonal der bundes-
staatlich, die Rede ist, wird daran angekniipft. Dafiir ist die 6kologische
und grundrechtliche Verfassungsreform ein wichtiger Schritt, sofern Ver-
fassung eben auch ein dffentlicher Prozess mit Tiefenwirkung ist.
Tocqueville hat Montesquieu nicht nur modernisiert, er war fiir ihn auch
Vorbild, so dass beim ersteren, nimmt man ihn als Ausgangspunkt fiir zeit-
gendssische demokratietheoretische Uberlegungen, besonders deutlich
wird, wie komplex unsere westlichen Begriffe von Demokratie und Biirger-
gesellschaft sind. Gingige Reduktionen oder tiberschwingliche Volunta-
rismen lassen sich von ihm aus gerade nicht ableiten trotz der optimisti-
schen Einschidtzung der Biirgervereinigungen, welche sich soziale Bewe-
gungen immer wieder zunutze machen. Tocqueville nimmt dagegen glei-
chermassen das Eigengewicht der Volkssouverdnitdt, der imagindren
Gleichheit, der 6ffentlichen Meinung, des Bundes wie der Einzelstaaten
sowie der Vereinigungen ernst. Damit haben wir meines Erachtens zwei
trennscharfe und brauchbare Begriffe von Biirgergesellschaft oder Zivilge-

WIDERSPRUCH - 24/92 55



sellschaft herausgearbeitet: die Montesquiew/Tocqueville-Linie und die
halbierte Tocqueville-Linie. Die Frage ist natiirlich, wofiir und wieweit sie
brauchbar sind. Ich beginne in meinem abschliessenden vierten Abschnitt
mit dem analytisch einfacheren Begriff der Zivilgesellschaft auf der hal-
bierten Tocqueville-Linie.

IV.

Hier ist vom Wort Zivilgesellschaft her ein Missverstdndnis geradezu vor-
programmiert. Angemessener wére es von “zivilgesellschaftlichen Hand-
lungszusammenhdngen” zu sprechen. (9) Zivilgesellschaftliche Hand-
lungszusammenhinge verweisen nicht auf die Gesamtgesellschaft als insti-
tutionelle Strukturbildung, wie dies die Montesquiew/Toqueville-Linie
durchaus konstruktiv zu beanspruchen versucht. Sie sind aber auch keine
Gemeinschaften. Biirgerkomitees, Biirgerforen, Demokratie jetzt etc. sind
vielmehr Vergesellschaftungsformen der Assoziation, die nicht iiber das
Recht und letztlich den Staat kontraktuell, sondern durch bewusste Wil-
lensanstrengungen der Aktiven hervorgebracht werden; sie sind kommuni-
kativ koordiniert und affektiv stark basisdemokratisch besetzt. Dies macht
ihre Initiativfahigkeit ebenso aus wie ihre Zerbrechlichkeit und beschrink-
te Reichweite. Bezogen auf die Gesellschaft im ganzen sind es eben Toc-
quevilles freiwillige politische Assoziationen. Oder anders gesagt und
mehr ins Normative gewendet: Es sind politisch aktive Minderheiten, die
Rechtsanspriiche einklagen. Diese miissen sie an Biirger und Institutionen
adressieren konnen, was wiederum eine Biirgergesellschaft im umfassen-
deren Sinne voraussetzt: eben zivilcouragierte Biirger, funktionierende In-
stitutionen und anspruchsvolle Verfassungen. An dieser Stelle kann die po-
litische Theorie iiber die halbierte Toqueville-Linie hinausgehen, indem sie
die Idee der republikanischen Verfassung mit einem starken Begriff von
konstitutionellen Rechten verkniipft, die zum Beispiel den zivilen Unge-
horsam als Lernprozess vorsehen (10). Auf diesem Wege, der Biirgerrechte
ernst nimmt und ausschopft, kommt man zu einer libertdren Auffassung
von Demokratie.

Zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhéinge und Zibertdre Demokra-
tie schopfen indessen die westlichen Begriffe von Biirgergesellschaft und
Demokratie nicht vollends aus. Seit jeher wird um die Interpretation der
Biirgergesellschaft gestritten (11). Die Biirgergesellschaft enthélt unbere-
chenbare, ja aggressive und reaktionére (12) Potentiale, weswegen es eben
nicht unerheblich ist, dass man sich auf sie beziehen kann. Dafiir braucht
man das Instrumentarium einer politischen Theorie des Biirgers ohne Re-
duktion dieser Dimension; weder Moraltheorie noch Gesellschaftstheorie,
so lehrreich sie sind, decken dieses Feld ab. Selbst von der Warte einer Ge-
sellschaftstheorie der Politik aus besteht die Gefahr, diese Realitdten weg-
zuschreiben, anstatt sie reflexiv zu begleiten. Der Zivilismus der Biirgerge-
sellschaft - Humanismus wiirde den Sachverhalt nicht genau genug be-

56 WIDERSPRUCH - 24/92



zeichnen - ist gleichzeitig Realitdt und Utopie, wenngleich nicht die einzi-
ge und in sozialwissenschaftlicher Gewichtung wohl nicht einmal die
wichtigste Realitdt; und ihre Utopie, wenn man noch so reden will, ist
nicht iiberschwinglich, sondern im Gegenteil erniichternd - erniichternd
gegenwartsbezogen. In dieses authentische Verstindnis der Jetztzeit geht
allerdings mit ein, was man von einer klugen Beschéftigung mit der Ge-
schichte dieses Jahrhunderts lernen kann, und das ist nicht wenig.

Zumindest drei Verkiirzungen, die in problematischen Anrufungen der
Biirgergesellschaft zum Ausdruck kommen, sind géingig: a) Biirgergesell-
schaft als soziale Bewegung; b) Biirgergeselischaft als wirtschaftsliberale
Marktgesellschaft; c) Biirgergesellschaft als konservative oder progressive
Wertegemeinschatft.

In dem, was ich konstruktiv als politische Theorie vertreten méchte, ist
die Biirgergesellschaft als Subjekt der Zivilisations-Verantwortung die po-
litische Gesellschaft oder das Gemeinwesen, das sich der Gesellschaft im
historisch-soziologischen Sinne zumindest gegeniiberzustellen versucht.
Damit ist eine Verhéltnisbestimmung gemeint und kein imperialistischer
Ausgriff, der an der realen Differenzierung der gesellschaftlichen Teilsy-
steme scheitert. Die politische Theorie des Biirgers muss allerdings die Re-
duktion von Politik auf Politik als System bei aller Anerkennung der realen
Ausdifferenzierung ebenso zuriickweisen. Sie versteht unter Politik auch
(auch, das heisst: neben Politik als professionelles System) zugleich etwas
mehr und etwas weniger. Gemeinwesen ist ja weder Gemeinschaft noch
Gesellschaft. Dariiberhinaus ist ein reales Gemeinwesen in sich komplex
und wandlungsféhig. Die Féhigkeit zur politischen Gesellschaft hdangt von
der Fahigkeit der Biirgergesellschaft ab, eine Politik der Verstindigungen
oder Zivilpolitik (im Unterschied zu Gesinnungs- oder Machtpolitik) zu
praktizieren. Eine solche Politik der Verstindigungen ohne gesicherte
Grundlagen und eindeutigen Richtungssinn hat iiber Parteipolitik und ideo-
logische Positionen hinaus in gesellschaftlichen Krisensituationen immer
wieder innovative Krisenausgénge geschaffen, so etwa in den 30er Jahren
ausgehend vor allem von Okonomen: Uber eine neue Wirtschafts- und So-
zialpolitik sollte der Kapitalismus zivilisiert werden (13). Anhand eines
Krisenkalenders dieses Jahrhunderts konnte man vergleichen, wie jeweils
die Krisenlosungen der verschiedenen Lander welchen Verlauf genommen
haben, und wiirde durch den Einbau dieser historisch-vergleichenden Di-
mension in die politische Theorie vielleicht etwas kliiger.

V.

Exkurs zur Wohlstandsgesellschaft. Tocqueville ist noch ein Liberaler ohne
sozialdemokratische Elemente und erst recht ist er kein Sozialist, der sich
um eine Synthese mit Elementen des Liberalismus bemiiht; ein christlich-
sozialer Antikapitalist, wie wir das vom politischen Katholizismus her ken-
nen, ist er ebenfalls nicht. Und die materiell gedeihliche Gesellschaft der

WIDERSPRUCH - 24/92 57



Demokatie, deren Anfange er im Blick hat, wurde in unseren Léndern erst
ein Jahrhundert spéter zur sogenannten Wohlstandsgesellschaft. Wohl-
stands- und Wohlfahrtsgesellschaft sind nicht dasselbe. Beveridge, der Er-
finder des (britischen) Wohlfahrtsstaates (14), hatte aus verschiedenen
Griinden lieber von Wohlfahrtsgesellschaft gesprochen. Die wohlfahrts-
staatlichen Elemente (bestehend vor allem aus Gesundheits- und Bildungs-
system sowie sozialen Dienstleistungen und Fiirsorge) haben den Kapita-
lismus nach 1945 zivilisiert. Die zivilisierende Kraft der Wohlfahrt hat zu-
sammmen mit dem Markt und der Demokratie eine neu zusammengesetzte
Gesellschaft hervorgebracht: den demokratischen Wohlfahrtskapitalismus
(15). Die drei Elemente dieser Bindestrichgesellschaft - Demokratie,
Wohlfahrt und Kapitalismus - sind voneinander bis zu einem gewissen
Grad unabhingig und beruhen auf unterschiedlichen Quellen. Die Wohl-
fahrtsentscheidungen sind altruistisch: “Sie miissen sich auf Wertmasssta-
be beziehen, die in einem autonomen ethischen System verkorpert werden,
das, obwohl es integraler Bestandteil der gegenwirtigen Zivilisation ist,
weder das Produkt der Summierung individueller Priaferenzen (wie etwa
im Markt), noch das eines hypothetischen Mehrheitsbeschlusses ist”
(S.116). In bezug auf die Wohlfahrt sieht sich die biirgerliche Gesellschaft,
welche in Reaktion auf die Sozialisten und die Gewerkschaftsbewegung
soziale Demokratie als ein Moment politischer Demokratie erkannt hat, als
eine “Art Versicherungsverein auf Gegenseitigkeit” (S.164). Die Rechte,
welche die Wohlfahrtsgesellschaft sich dergestalt schafft, sind Einrichtun-
gen von Biirgern, mithin Produkte der Biirgergesellschaft. Die Biirgerge-
sellschaft ist schon langst der “dritte Weg”, der in der Tradition des biirger-
lichen Radikalismus fortlebt (16) und ebenso vierte, fiinfte und weitere
Wege ermoglicht. Der Kapitalismus wird durch “das Einspritzen von So-
zialismus weicher gemacht” (S.164). Viele Sozialisten misstrauen jedoch
dieser Mischung von Komponenten - der gemischten Wirtschaft ebenso
wie dem Sozialstaat (anstelle von Sozialismus). Sie meinen, zwischen der
egalitdren Politik des Wohlfahrtsstaates und demokratischem Sozialismus
liege noch einmal eine Welt. Sie tduschen sich.

Schwierig zu analysieren ist indessen das Verhaltnis, ja das Geflecht von
Wohlstands- und Wohlfahrtsgesellschaft. In den 60er Jahren gewinnt die
Wohlstandsgesellschaft die Macht. Sie verwandelt die Gesellschaft in eine
verdreht-materialistische Gesellschaft ohne Ziel. Der liberale Grundsatz
der grosstmoglichen Freiheit wird materialistisch besetzt. Der Wohlfahrts-
staat, der die sozialen Rechte der Biirger zu bewahren sucht, ist gegeniiber
dieser demokratischen Dynamik machtlos: “Das Ideal einer nationalen
Versicherungsgesellschaft auf Gegenseitigkeit geht verloren” (S.165). Der
Erfolg dieser Demokratie wird nunmehr darin gesehen, reich werden zu
kOnnen - ein verstidndliches Ideal, das mit dem Zugewinn vieler Optionen
verbunden ist. Demokratie wird tendenziell zur massenbourgeoisen Demo-
kratie der Wohlstandsgesellschaft. Die Entwicklung der Wohlstandsgesell-
schaft verliert damit ihren sozial-demokratischen Mittelpunkt, und die Ge-

58 WIDERSPRUCH - 24/92



sellschaft zerfallt als politische Gesellschaft, die sich dieser evolutionéren
Dynamik nicht mehr gegeniiberstellen kann: “ Wenn es aber notwendig 1st,
die Maschinerie des Wohlfahrtsstaates umzubauen, damit sie den Bedin-
gungen der Wohlstandsgesellschaft gerecht wird, ist es gleichermassen
notwendig, den Geist der Wohlstandsgesellschaft zu verdndern, damit er
zu den Grundsétzen des Wohlfahrtsstaates passt” (S.167).

VI

Anzusprechen ist auch das Verhéltnis der Biirgergesellschaft zu Staat und
Demokratie. Hier sind verschiedene Akzentuierungen moglich und noch
manche Fragen offen. Grundsitzlich steht meine Auffassung von Bilirger-
gesellschaft in keinem antithetischen Verhéltnis zu Staat, auch nicht in
dem Masse, wie dies beim vorgestellten Verstdndnis von libertdrer Demo-
kratie oft der Fall ist. Dort wird die Staatsgegnerschaft nicht nur ausdriick-
lich, sondern allzu vorherrschend. Die gesellschaftliche Praxis geht indes
andere Wege. Die staatlichen Aufgaben werden real nicht kleiner, sondern
grosser und schwieriger. Neben den unendlichen Miihen der Selbstorgani-
sation haben alle Steuerungsmittel direkt oder indirekt mit Staat zu tun, ob
sie nun Etatismus, Subsidiaritit, Delegation, Korporatismus, Konzertie-
rung oder Subventionierung heissen. Vor diesem inhaltlichen Hintergrund
wird auch der reflexive Staat in bestimmten Hinsichten stirker und nicht
schwicher: zum Beispiel als Umweltrechtsstaat. Staat wird mithin biirger-
gesellschaftlich gebraucht und verbraucht, so dass die Antithese Blirgerge-
sellschaft versus Staat in eine Schieflage gerit. Staat verstehe ich im Rah-
men einer politischen Theorie des Biirgers bei aller realen Ausdifferenzie-
rung nicht nur als politisches System, sondern ebenso als Biirger- und Biir-
gerinnenstaat, wobei letzteres im Werden ist.

Was schliesslich die Demokratiefrage angeht, so ist Vorsicht geboten,
dass man sie nicht zu schnell durch den Bezug auf bestimmte Gruppen von
Akteuren vorentscheidet. Bei aller Betonung der diskursdemokratischen
Achse, die auch bei meinem Begriff der Biirgergesellschaft mitschwingt,
darf nicht iibersehen werden, dass die reale Demokratie, eingebettet in
konkrete politische Zivilisationen, auch eine dezisionsdemokratische Ach-
se kennt (17). Der wichtigste Punkt auf der diskursdemokratischen Achse
besteht darin, selber bestimmen zu kénnen, was zum 6ffentlichen Problem
gemacht wird. Auf der dezisionsdemokratischen Achse kommt es zudem
darauf an, dass die anstehenden Fragen, die jeweils vordringlich sind, in-
haltlich gelost werden, denken wir nur an die sozialen Fragen und heute an
die umwelt- und entwicklungspolitischen Fragen, deren zukunftsethische
Dimension noch stirkeres Gewicht bekommt. Prozeduralisierung allein
16st hier keine Probleme und gibt keine Perspektiven vor. Gerade ange-
sichts einer Zukunft als Frist ist eine Riickkehr der Biirgergesellschaft ge-
fordert: “Alle Menschen und ihre Institutionen iiben ihre Funktionen im
Rahmen eines umfassenden Systems aus. Wenn das auf Grenziiberziehung

WIDERSPRUCH - 24/92 59



strukturiert ist, tragen alle Mitspieler im System gewollt oder ungewollt
zum Uberziehen von Grenzen bei.” (18) Die Avantgardefunktion der neu-
en sozialen Bewegungen hat sich intern wie gegeniiber der Mehrheitsge-
sellschaft weitgehend erschopft, so dass nun an verschiedenen Stellen der
Biirgergesellschaft auf unterschiedliche Weise gleichzeitig Fortschritte in
Richtung einer nachhaltigen Gesellschaft erzielt werden miissen. Bei die-
ser Riickkehr der Biirgergesellschaft geht es weder um eine Privilegierung
noch Diskriminierung sowohl bei der Problemverschuldung wie bei der
Problemlésung. Die Biirgergesellschaft soll weder verteufelt noch ideali-
stert werden, sie ist in sich widerspriichlich und grossenteils nicht einmal
ein freundliche Gesellschaft. Die Wir-Realitit und Wir-Identitdt der Biir-
gergesellschaft ist folglich eine widerspriichliche Aktionseinheit, ihr Han-
deln ist ein Koalitionsgeschehen. IThr Handeln ist iiberall, vor allem hin-
sichtlich der objektiv wichtigsten Fragen in der Defensive.

Ich fasse zum Schluss diesen Abschnitt zusammen, indem ich die ange-
deuteten Dimensionen wiederhole, in denen die Riickkehr der Biirgerge-
sellschaft erforderlich wird. Es sind dies in der Reihenfolge ihres elementa-
ren Status die folgenden :

— in bezug auf das zivilpolitisch grundlegende Friedensproblem: ziviles
Kriaftemessen statt Gewalt (19), Gewaltverzicht, durchsetzungsfahiger
Rechtsstaat;

— in bezug auf ihre altruistisch-sozialen Elemente der Wohlfahrt: soziale
Grundrechte, Wohlfahrtsstaat, ausgleichende Solidaritidt zwischen Ge-
sellschaften;

— in bezug auf ihre interne Schwiche und Verwundbarkeit, das Verhéltnis
zum Fremden: verfassungsméssig interdefiniertes Demos statt volki-
sches Ethnos, Wahl- und Stimmrechte fiir inldndische Auslidnder (20),
pluralistische Toleranz; _

— in bezug auf eine rationale Zukunftsethik (21) (Umwelt und Entwick-
lung): okologische Gerechtigkeit in der Zeitdimension, Gerechtigkeit
zwischen Generationen,weltliche Demut.

Hauptsédchlich in diesen Dimensionen ist die Biirgergesellschaft heute
gefordert. Allein ihre verdnderte Normalitdt kann zivilisationspolitisch
noch etwas bewegen. Die Wahrnehmung der Verantwortung im Doppel-
sinne der Bedeutung (von Sehen und Handeln) historisch-begrifflich zu be-
gleiten und zu erhellen, wird daher zu einer Hauptaufgabe politischer
Theorie.

Anmerkungen

1) Alexis de Tocqueville: Uber die Demokratie in Amerika. Ziirich 1987 (Manesse-Ausgabe),
Band I/II. Im folgenden wird diese Ausgabe mit Band und Seitenzahl im Haupttext zitiert.

2) Vgl. dazu M.Gauchet: Tocqueville, Amerika und wir. In: U.R6del (Hg.): Autonome Ge-
sellschaft und libertdre Demokratie. Ffm. 1990, S.123-206

60 WIDERSPRUCH - 24/92



3) Vgl. M.Gauchet a.a.O..

4) Montesquieu: Vom Geist der Gesetze. Stuttgart 1965 (1748)

5) Montesquieu a. a. O., S.210. Das folgene Zitat findet sich an derselben Stelle.

6) Vgl. H.Arendt: Crisis of the Republic. New York 1969; vgl. auch dies.: Ziviler Ungehor-
sam. In: Zur Zeit. Berlin 1986. S. 149ff. Hier spricht sie auch von der Kunst, sich zu asso-
ziieren.

7) Vgl. z.B. J.Lang, Die stille Revolution. In: WOZ, 11.1.1991

8) Ch. Taylor: Die Beschworung der Civil Society. In: Europa und die Civil Society, Stuttgart
1991 :

9) Vgl. U.Rédel, Zivilgesellschaft als Handlungszusammenhang.In: Mitteilungen des Instituts
fiir Sozialforschung, H.1/1992

10) Vgl. R. Dworkin, Biirgerrechte ernstgenommen, Ffm. 1984

11) Vgl. R. Dahrendorf: Der moderne soziale Konflikt. Ffm. 1992

12) Mit diesem Wort kniipfe ich an die von A.O.Hirschman analysierte “Rhetoric of Reac-
tion”( Cambridge Mass./London 1991) an. Gemeinsam ist den Argumentationsmustern der
Reaktion die oftmals wissenschaftliche und lediglich vermeintlich antirhetorische Abwer-
tung der bewussten Intentionen ziviler Radikalitét, die in die Ausweitung der Biirgerrechte
miinden (biirgerliche Freiheiten, politische Beteiligungsrechte, soziale Grundrechte). Auf
dieser Ebene kdmpft in der Demokratie common sense gegen common sense, beide rheto-
risch. Von der Qualitit des demokratischen common sense hingt in der Folge vieles ab.
Auf ihn muss man sich in der politischen Theorie und Praxis einlassen, so dass die Argu-
mentation besser arrangiert werden kann. Fiir letzteres brauchen wir dariiberhinaus eine
demokratiefreundliche Art auch der wissenschaftlichen Kooperation. Die aufklérerischen
Enzyklopadisten kdnnten dafiir ein Vorbild sein.

13) Vgl. meinen Beitrag: Sozialpolitik, Staat, soziale Demokratie. in: Widerspruch 23, Ziirich

1992
14) Vgl. W.H.Beveridge, Report on Social Insurance and Allied Services, London 1942/43
(The Beveridge Report)

15) Vgl. T.H.Marshall, Biirgerrechte und soziale Klassen, Ffm./N.Y. 1992. Die im folgenden

angegebenen Seitenzahlen beziehen sich auf dieses Buch.
16) Vgl. etwa E.Bernstein, Wesen und Aussichten des bilirgerlichen Radikalismus, Miin-
chen/Leipzig 1915

17) Ausfiihrlicher dazu H.Kleger: Demokratiekonflikte in der Demokratie. In M.Eisner/B.Fux
(Hg.): Politische Sprache in der Schweiz. Ziirich 1992. S.137{f.

18) D. und D.Meadows/J.Randers: Die neuen Grenzen des Wachstums. Stuttgart 1992. S.
273, vgl. auch Donella H.Meadows: The Global Citizen. Washington DC 1991

19) Vgl. dazu die Plattform europeace, die S.Hefti lanciert hat. In: Politikinitiativen Nr.1, Zi-
rich 1992

20) Vgl. dazu die Plattform “Demokratie fiir alle” ( Stand 4.9.1992); zur Begriindung vgl.:
Einwanderer - Minderheit ohne politische Rechte ? Schriftenreihe des SGB, Juni 1990

21) Dazu ausfiihrlich H.Kleger, Zukunftsethik und advokatorisches Handeln. In: Vernunft an-
gesichts der Umweltzerstorung? Gruppe Humandkologie ETH, Ziirich 1993

WIDERSPRUCH - 24/92 61



	Die Rückkehr der Bürgergesellschaft

