
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 12 (1992)

Heft: 24

Artikel: Die Rückkehr der Bürgergesellschaft

Autor: Kleger, Heinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 22.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bd. 1 - 3, Hamburg 1991/1992.

Hirsch, Joachim, 1986: Der Sicherheitsstaat. Frankfurt/Main, 2. Auflage
Hirsch, Joachim, 1990: Kapitalismus ohne Alternative? Hamburg.
Hirsch, Joachim/Roth Roland, 1986: Das neue Gesicht des Kapitalismus. Hamburg.
Keane, Kohn (Hg.), 1988: Civil Society and the State. London.

Narr, Wolf-Dieter, 1991: Vom Liberalismus der Erschöpften, in: Blätter fur deutsche und in-
ternationale Politik, Nr.2, S.216ff.

Rödel, Ulrich/Frankenberg, Günter/Dubiel, Helmut 1989: Die demokratische Frage. Frank-
furt/Main.

Taylor, Charles, 1988: Negative Freiheit? Zur Kritik des neuzeitlichen Individualismus.
Frankfurt/Main.

Taylor, Charles, 1989: Die Beschwörung der Civil Society, in: K.Michalski (Hg.), Europa und
die Civil Society. Stuttgart.

Walzer, Michael, 1983: Spheres of Justice. New York.
Walzer, Michael, 1990: Kritik und Gemeinsinn. Berlin.

Heinz Kleger

Die Rückkehr der Bürgergesellschaft

Es ist riskant, in Kürze etwas vorlegen zu wollen, das - wie auf dem Feld
der politischen Theorie zumeist - sowohl auf politikhistorische Traditionen
wie auf aktuelle Diskussionen Bezug nimmt. Es ist notwendigerweise in
beiden Hinsichten sehr selektiv.

In diesem Sinne nehme ich einige Überlegungen von Alexis de Tocque-
ville zum Ausgangspunkt für eigene Überlegungen. Tocqueville dient mir
quasi als Durchgangsstation. Der Fokus meiner Überlegungen ist indes ein
gegenwartsbezogener. Er heisst Zivilgesellschaft oder auf deutsch: Bürger-
gesellschaft. Die politikhistorische Tradition, die mit dem Namen Tocque-
ville verbunden ist, hat dazu einiges beigetragen. Ich gehe deshalb gleich
in médias res und komme auf Tocqueville zu sprechen. Ich beginne

- mit der von ihm analysierten demokratischen Dynamik (I.);
- frage mich dann (II.), wie sich konstruktive politische Theorie in ihr

noch verorten kann;

- komme dann (III.) auf aktuell trennscharfe Begriffe der Bürgergesell-
schaft zu sprechen,

- um diese schliesslich (IV.) - unterbrochen durch einen Exkurs zur Wohl-
Standsgesellschaft - in Beziehung zu eigenen Überlegungen zu setzen.

I.
Tocqueville hat als erster in der politischen Theorie die grundlegende,
nicht fest definierte und auch nicht fest definierbare Dynamik hinter den

Begriffen von Gleichheit und Demokratie auf eine Weise analysiert, die
uns auch heute weiterhin real bewegt. Im Zentrum der beiden Bücher über

WIDERSPRUCH - 24/92 49



die 'Demokratie in Amerika' von 1835 und 1840 steht der 'l'état social',
der Gesellschaftszustand (1). Hans Zbinden übersetzt mit "Gesellschafts-
Ordnung". Ich ziehe die wörtliche Übersetzung von "état" als "Zustand"
vor. Dieser Gesellschaftszustand, schreibt Tocqueville, «ist gewöhnlich die

Folge einer gegebenen Tätsache, manchmal der Gesetze; am häufigsten
wirken beide Ursachen zusammen; ist er aber einmal vorhanden, so wird er
selbst Hauptgrundlage der meisten Gesetze, Gewohnheiten und Ansichten,
die das Verhalten der Völker bestimmen; was er nicht selbst erzeugt, das

verwandelt er.» (1/71) Charakteristisch für den demokratischen sozialen
Zustand ist nun die 'Gleichheit der Bedingungen' oder die 'gesellschaftli-
che Einebnung'. Demokratie bezeichnet für Tocqueville - im durchgängi-
gen Kontrast zur Aristokratie - primär einen solchen sozialen Zustand und
erst sekundär ein Regierungssystem. Demokratie wird damit zum zusam-
menfassenden Prinzip einer neuen Gesellschaft.

Als allgemeinsten und auffallendsten Grundzug der Demokratie hält er
fest: «Die Gegensätze sind fast durchweg gemildert fast alle hervorra-
genden Punkte verschwinden, um einem Mittelmass zu weichen, das weni-
ger hoch und weniger niedrig zugleich ist.»(II/484)

Tocqueville selber ist «dieser allumgreifenden Einförmigkeit wegen»
versucht, der alten aristokratischen Gesellschaft, der er selbst noch ent-
stammt, nachzutrauern. Er bemüht sich indessen «von der Anschauungs-
weise Gottes her» zu urteilen (11/485). Was nun das Auge Gottes - Tocque-
villes Objektivierungsinstanz - gleichsam am meisten befriedigt, ist der
grösste Wohlstand aller. Die Gleichheit ist zwar weniger erhaben, dafür ist
sie umso gerechter. Tocqueville argumentiert mit der Vorsehung: die
Gleichheit ist für ihn ein providentieller Tatbestand. Die berühmten Sätze

aus der Einleitung zum ersten Buch von 1835 lauten: «Die allmähliche
Entwicklung zur Gleichheit der Bedingungen ist also ein Werk der Vorse-
hung; sie trägt dessen Hauptmerkmale: sie ist allgemein, sie ist von Dauer,
sie entzieht sich täglich der Macht der Menschen; die Geschehnisse wie
die Menschen dienen alle ihrer Entwicklung» (1/14). Tocqueville sieht mit-
hin die Gleichheit wie einen Mittelpunkt vor sich, in den alle seine Beob-
achtungen einmünden. Alles, was sie nicht hervorbringt, wandelt sie; sie ist
nicht bloss ein Kennzeichen unter anderen, sondern die wirkende Ursache,
das Prinzip der neuen Gesellschaft, von dem ausgehend, alles, was diese

charakterisiert, methodisch in Beziehung gesetzt werden kann.
Was aber versteht Tocqueville genau unter 'Gleichheit der Bedingun-

gen'? Was die Menschen im demokratischen Zeitalter zu Gleichen macht,
geht für ihn über äusserliche und messbare Merkmale im Sinne von 'tran-
szendieren' und nicht im Sinne von 'abstrahieren' hinaus. Was Gleichheit
damit anzeigt, ist eine zentrale zAagmäre Bedeutung, welche die Stellung
der Menschen zueinander verschiebt (2).

Tocqueville erläutert dies ausführlich am Beispiel des Verhältnisses von
Herr und Diener. Gleichheit und Mobilität verändern die gegenseitigen
Stellungen der Menschen und dadurch ihre sozialen Beziehungen. Die ge-

50 WIDERSPRUCH-24/92



meinsame Ebene, auf die nun die Menschen hinab- oder hinaufgezogen
werden, lässt sie keine 'tiefe Unähnlichkeit' mehr zwischen ihnen empfin-
den. Die 'eingebildete Gleichheit' schafft - gestützt durch die öffentliche
Meinung - Gleichheit ungeachtet der tatsächlichen Ungleichheit: Der Die-
ner kann Herr werden und strebt danach, es zu werden: «der Diener ist also
kein anderer Mensch als der Herr» schreibt Tocqueville (11/269).

Der Angelpunkt von Tocquevilles besonderer Reflexion über die Gleich-
heit bildet das Ähnlichscheinen (semblable) der Menschen: Gleich-erschei-
nend steht gegen ungleich-seiend. Die Menschen fühlen sich der gleichen
Menschheit zugehörig. In aristokratischen Zeitaltern verstand man dagegen
unter seinesgleichen nur die Angehörigen der eigenen Kaste (II/244). So

kann die Aristokratie die Notlage der Armen nicht begreifen: «sie weiss
nichts davon. Der Arme ist genau besehen kein Mitmensch der Reichen; er
ist ein Wesen anderer Art» (1/319f.). In vordemokratischer Zeit werden
klassenmässige oder natürliche Unterschiede sofort in wesensgemässe und
deshalb unübersteigbare Trennungen übersetzt. Vor solchen autoritären
Verallgemeinerungen von Unterschieden ist freilich auch der soziale Zu-
stand der Demokratie nicht frei und auch nicht davor gefeit, was Tocque-
ville am Beispiel des amerikanischen Südens und der Rassenvorurteile ge-
genüber der schwarzen Bevölkerung zeigt. Was gar strukturelle 'Rückfäl-
le' angeht, so erläutert er am Beispiel der Industriellen, dass sich die Ari-
stokratie aus der politischen Gesellschaft in gewisse Bereiche der indu-
striellen Welt zurückgezogen habe.

Im Idealtyp der Tocquevilleschen Demokratie aber geht es um eine um-
fanglichere, einen neuen sozialen und politischen Zeitraum eröffnende
Tendenz, die hellsichtig herausgearbeitet wird: die Tendenz zur Reduktion
der Andersheit im menschlichen Raum (3).

Diese Gleichheit ist bedingt durch die Struktur einer Relation: eine Spie-
gelstruktur, die praktische Trennungen transzendiert. Wir ähneln uns in
diesem Spiegel ungeachtet der unterschiedlichen Merkmale und Erschei-
nungsweise. Ist diese 'gesichtslose Ähnlichkeit' anerkannt, so werden mit
zunehmender Gleichheit die sichtbaren Unterschiede schwerer erträglich,
weil sie eine tiefliegende menschliche Identität verdecken. Das Verlangen
nach Gleichheit wird dadurch geschürt, ohne dass es jemals völlig gestillt
werden kann Die Demokratie, welche mit diesem Mobilisationsfaktor
'Gleichheit' identifiziert wird, züchtet damit in besonderem Masse auch
Neid und Missgunst und führt - zwangsläufig mit zunehmender Gleichheit
- zu vermehrten Enttäuschungen über sie. Im imaginäre/! Keim der Gleich-
heit steckt ein Gutteil der demokratisch-kulturellen Dynamik, die noch lan-

ge nicht abgeschlossen ist. In ihr wird die besagte Ähnlichkeit aktiv und
durchdringt die gesellschaftlichen Beziehungen. Der Geist dieser Gleich-
heit jenseits der realen Ungleichheiten höhlt alle Formen aus, in denen sich
die gesellschaftlich fixierte Andersheit bisher darstellte. Hinzu tritt die
Realität der Gleichheit, in der sich die Menschen tatsächlich in einer brei-
ter werdenden Mittelschicht angleichen. Diese Schicht, die bei Aristoteles

WIDERSPRUCH - 24/92 51



nur als Idealvorstellung durchleuchtet, pocht ebensowohl /IMonaZ g/eZcft

stark auf Gleichheit wie sie sich Je /Jeto in ihrem Wohlstand angleicht.
Beides - Geist und Realität der Gleichheit - spielen in der Demokratie eine

Rolle, obwohl sie nicht ineinander aufgehen.
Die solcherart neu entstandene Gleichartigkeit lässt aber auch die öffent-

liehe Meinung zur Lenkerin der ähnlich gewordenen Menschen werden.
Tocqueville spricht unverhohlen von der politischen Allmacht der Mehr-
heit (1/22) und analysiert feinsinnig ebensowohl einen neuen /«J/v/Jua/A-
/mms wie einen neuen Konformismus. Zu seiner Zeit spricht er schon früh
ausdrücklich vom Individualismus der Menschen der Demokratie, denn
die Gleichheit fördert die Vereinzelung: jeder ist bestrebt, «sich nur um
sich selber zu kümmern»(II/37), was insoweit auch die Individualisierung
fördert. Besonders angeregt wird die Liebe zum Wohlstand. Der ausge-
prägte Sinn für Wohlstand ist das hervorstechende Kennzeichen massen-
bürgerlicher Demokratie. Jeder wird dabei für sich allen anderen ähnlicher.
Wohlstand ist in der massenbürgerlichen Demokratie nicht nur ein Lebens-
zweck, sondern eine Lebensweise: wir betrachten ihn wie das Dasein
selbst, bemerkt Tocqueville (II/189ff). Die Ansteckung zum Reichtum
liegt in der Dialektik der imaginären Gleichheit beschlossen, da der
Wunsch nach Gleichheit «um so unersättlicher wird, je grösser die Gleich-
heit ist» (11/204). Schliesslich ergibt sich das Bild einer zusammenhangslo-
sen und dynamisierten Masse, die durch fcme Gemetosa/rcAreh mehr ver-
bunden scheint. Hier liegt der zentrale Aspekt, auf den es mir ankommt.

Tocquevilles Beschreibungen bieten eine Vertiefung des eben gebrauchten
Bildes der bewegten und zusammenhangslosen Masse. Er spielt in seiner Analy-
se der massenbürgerlichen Demokratie nicht einfach demokratischen Indi-
vidualismus gegen republikanischen Kommunitarismus aus oder umge-
kehrt. Stattdessen spricht er zunächst deskriptiv-analytisch von einer «stän-

digen Bewegung, die in einer Demokratie herrscht» (31/97). Die demokratischen
Gesellschaften befinden sich in «ständiger Unruhe ohne bestimmt umrissenes

Ziel» (1/316f.); «es herrscht ein dauerndes Fieber, das sich in Neuerungen aller

Art äussert»; das ganze Volk ist an dieser Art der prometheischen Verbesserung

von Gesellschaft beteiligt: «angestrengter könnte man nicht arbeiten, um das

Glück zu erringen», kommentiert Tocqueville mit aristokratischer Distanz, aber

er weiss, dass J/ese/w (normblinden?) Experiment 'Fortschritt' gesellschafts-
weit mit aristokratischen Reformvorschlägen nicht mehr beizukommen ist.
Das macht ihn für die politische Theorie heute so herausfordernd. Die zusam-
menwirkende Dynamik, die mit der Idee der unbegrenzten Vervollkomm-
nungsfähigkeit nur unzureichend beschrieben ist, hat nämlich weder theo-
retisch noch praktisch jemand 'im Griff, auch der abgetrennte Staat nicht,
auf den in einer solchen Situation als zuverlässige Machtinstanz stärker ge-
baut wird. Die Regierungszentralisation des Staates wird insofern von Toc-
queville als unausweichlich, wenn auch als problematisch registriert.

In Beziehung zur besagten Bewegtheit sind sich die Menschen nicht nur
ähnlich, was die 'sittliche Macht des Mehrheitswillens' erhöht, sie werden

52 WIDERSPRUCH - 24/92



auch abhängiger. Demokratischer Individualismus meint eben auch, dass

die Menschen auf bekanntere und kleinere Masse zurückgeführt sind; Indi-
vidualismus ist kein Ausdruck weder für übertriebene Selbstsucht noch für
aristokratische Grösse oder Unabhängigkeit. Tocqueville schreibt über den
demokratischen Individualismus: Nachdem der Mensch sich «eine kleine
Gesellschaft für seinen Bedarf geschaffen hat, überlässt er die grosse Ge-
Seilschaft gem sich selbst» (11/147). Diese Aufspaltung der modernen de-
mokratischen Gesellschaft - denke ich - ist das Hauptproblem. Wie lässt
sich noch eine Gesellschaft zweiter Ordnung /vr/faAc/z cfe/zfe«, welche die-
se Spaltung übergreift? Ich komme damit zum zweiten Abschnitt meiner
Überlegungen und nähere mich dem Thema Bürgergesellschaft.

II.

In Theorietraditionen der politischen Philosophie ist Tocqueville ein Schü-
1er von Montesquieu, dessen Konzeptionen er erweitert. Montesquieus
Beitrag besteht im Bild einer Gesellschaft, die durch ihre politische Orga-
nisation definiert ist, wobei diese verfassungsmässig gegliedert und die
Macht unter viele unabhängige Träger verteilt ist. (4) Unabhängige Verei-
nigungsformen, die auch unpolitische Zwecke verfolgen können, bilden
die Grundlage für die Diversifizierung der Macht innerhalb des politischen
Systems. Für Montesquieu ist dabei nicht so sehr die juristische Trennung
der Gewalten ausschlaggebend als vielmehr das Gleichgewicht der sozia-
len Kräfte.

Tocqueville versucht nun, nach den Erfahrungen der Französischen Re-
volution als moäezTze;- politischer Theoretiker, die demokratische Gesell-
schaft als gemässigtes System so zu denken, dass die politische Freiheit er-
halten bleiben kann. Unter politischer Freiheit versteht er im Prinzip das-
selbe wie Montesquieu (5), das heisst Nichtwillkür, die durch rechtliche
Codierung der Macht und - dieser vorausliegend - soziale Machtteilung er-
reicht wird. Sogar die Mehrheit im Namen des Volkes muss dabei gemäs-
sigt werden können. Nicht die Minderheiten sind das Problem, sondern die
Zivilisierung der jeweiligen Mehrheiten. «Die politische Freiheit besteht
nicht darin zu tun, was man will», lautet der berühmte Satz von Montes-
quieu. Und er fahrt fort: "In einem Staat, das heisst einer mit Gesetzen aus-
gestatteten Gesellschaft, kann Freiheit lediglich bedeuten, dass man zu tun
vermag, was man wollen soll, und man nicht zu tun gezwungen wird, was
man nicht wollen soll" (a.a.O.).

Die Freiheit der Moderne kann aber nicht mehr mit Montesquieu auf die
Unterschiede der Ordnungen und Stände gegründet werden. Die gesell-
schaftliche Grundlage der Freiheit kann nur noch die äezzzoAz-aZ/.sc/ze ftïrA-
/z'cMez'Z ofer G/ez'c/z/zezV sein. Tocqueville erneuert deshalb Montesquieus
Konzeption der Republik. Montesquieus Idee war, dass die Republik nur
durch die AzVzvw'rfezzzg cfer Gase/Ac/zo/Z atz/sz'c/z se/Zzs? bestehen kann. Zwi-
sehen Montesquieus Republik und Tocquevilles Demokratie bestehen ge-

WIDERSPRUCH - 24/92 53



wiss grosse Unterschiede, dennoch lässt sich im systematischen Bezug von
einem gemeinsamen Strang in der Beschwörung der civil society sprechen.

Tocqueville erkennt indessen klar, dass der Begriff des Interesses für das

Verständnis der modernen Gesellschaft wichtiger wird als der Begriff der

Tugend, den Robespierre in seiner Schreckenshérrschaft verabsolutierte.
Als konstruktiver politischer Theoretiker ist er allerdings an einer Umfor-
mung des Tugendbegriffs interessiert. Für diese Umformung stehen zwei
gemeinschaftsbildende Kräfte bereit: das Recht und die Bürgerreligion.
«Der Gedanke des Rechts ist nichts anderes als der in die politische Welt
eingeführte Begriff der Tugend» (1/355). Der 'Regierung der Demokratie'
im engere« Sinne des Wortes rechnet er als grösstes Verdienst an, den

Rechtsgedanken an den des persönlichen Vorteils zu heften, sonst bleibe
kein anderes Mittel zum Regieren als die Furcht.

Zwischen Interesse und Tugend gibt es indessen noch eine tiefliegende
Affinität, da Gesellschaften, die auf sich selbst einwirken wollen - die Ge-
meinsamkeit, die ich zwischen antiker Republik und moderner demokrati-
scher Republik unterstelle - im Bewusstsein der Bürger eine moralische
Disziplin voraussetzen müssen. Damit ist die für Tocqueville wichtigste
Voraussetzung zur Erhaltung einer demokratischen Republik - nach den

physischen und geopolitischen Bedingungen eines Landes und nach den
Gesetzen - betreten: nämlich die der Sitten. Tocqueville wendet diesen
Ausdruck weit an - nicht nur auf die «Gewohnheiten des Herzens» bezo-

gen, sondern ebenso auf die «Gesamtheit der Ideen, aus denen die geisti-
gen Gewohnheiten sich bilden» (1/432). Weiterhin stellt er sich vor, dass

der religiöse Glaube die erforderliche moralische Disziplin erzeugt, wobei
es für die Gesellschaft nicht so sehr darauf ankommt, «dass sich alle Bür-
ger zur wahren Religion bekennen, als darauf, dass sie sich überhaupt zu
einer Religion bekennen» (1/438).

Zur Tocquevilleschen Demokratie gehört deshalb nebst dem Recht als

Steuerungsmittel auch die Bürgerreligion zumindest als Abglanz gelebter
Religion hinzu. Schliesslich gehört die föderative Gliederung des Gemein-
wesens dazu, so dass die Bürger bereits auf der Ebene der Gemeinden 1er-

nen, Gemeinschaftsaufgaben wahrzunehmen. Ohne die Komponenten
Recht, Bürgerreligion und Dezentralisierung lässt sich für Tocqueville das

Problem der demokratischen Regierung nicht lösen, sie verweisen aber
auch schon auf die umfassendere Ebene der Sitten und damit auf die 'Re-
gierung' der Gesellschaft in einem weiter ge/ässte« Sinne. Ich habe dies
als Problem der Zivilgesellschaft oder Bürgergesellschaft und des selbstre-
gierungsfahigen Bürgers angesprochen. Das wichtigste Mittel gegen den
Mehrheits- und/oder Verwaltungsdespotismus sind nämlich für Tocquevil-
le freiwillige Vereinigungen - 'civil associations'. Sie umschreiben eine
besondere Politik gemeinsamen Handelns noch so kleiner freiwilliger Zu-
sammenschlüsse. Ihre Bedeutung beruht darin, dass sie die Bürger an den
Geschmack und die Übung der Selbstbestimmung gewöhnen. Sie bergen
die entwicklungsfähige Virtualität eines zivilen Bürgers in sich, dem Frie-

54 WIDERSPRUCH - 24/92



den und Freiheit sozusagen nie genug sein können. Dafür sollten diese As-
soziationen nicht übermässig gross sein, müssen zahlreich sein und auf vie-
len Ebenen des Gemeinwesens existieren. Dieses Gemeinwesen sollte zu-
dem weitgehend dezentralisiert strukturiert sein. Heute spricht man vom
"Aufstand der Zivilgesellschaft" und meint genau dies. Ich komme damit
zu einem dritten Abschnitt, der sich auf die aktuelle Diskussion bezieht.

III.

Hannah Arendts stark handlungsorientierter und Handlungen orientieren-
der Politikbegriff hat viel von der Lektüre dieser glänzenden Kapitel, in
denen Tocqueville auf die Bürgervereinigungen setzt, gelernt. In einer für
die politische Theorie beispielhaften Studie hat sie das Konzept der civil
associations auch für die Interpretation des zivilen Ungehorsams in den
USA der 60er Jahre verwandt (6). Auch von dort bezieht nun ein Teil der
neuen sozialen Bewegungen ihren Begriff von Zivilgesellschaft. So wird
zum Beispiel innerhalb der GSoA - um nur ein Beispiel zu nennen - gera-
dezu selbsteuphorisch von der Regeneration der Zivilgesellschaft gespro-
chen (7). Hier wie anderswo wird ein Teil aus der Komplexion von Toc-
quevilles Demokratie herausgebrochen: Die Zivilgesellschaft erscheint so

aus dem Blickwinkel einer bestimmten Zivilgesellschaft, und die Bürger-
gesellschaft als eine aktivistische Gesellschaft, die man sich quasi ausge-
sucht hat. Man könnte, um Charles Taylor zu variieren, von einer halbier-
ten Tocqueville-Linie in den aktuellen Beschwörungen der civil society
sprechen. Taylor unterscheidet in einem erhellenden Aufsatz die Montes-
qieu-Linie und die Locke-Linie(8). Lässt man sich näher auf Tocqueville
ein, so hätte man jedoch von einer bis heute bedeutsamen Montes-
quieu/Tocqueville-Linie im Hinblick auf die politische Theorie des Verfas-
sungsrechts und der Verfassungsreform zu sprechen. Überall dort, wo heu-
te von reflexiver Staatsfähigkeit, sei diese kommunal, kantonal der bundes-
staatlich, die Rede ist, wird daran angeknüpft. Dafür ist die ökologische
und grundrechtliche Verfassungsreform ein wichtiger Schritt, sofern Ver-
fassung eben auch ein ô$èrtriz'c/zer Prozess mit Tiefenwirkung ist.

Tocqueville hat Montesquieu nicht nur modernisiert, er war für ihn auch
Vorbild, so dass beim ersteren, nimmt man ihn als Ausgangspunkt für zeit-
genössische demokratietheoretische Überlegungen, besonders deutlich
wird, uze ko/np/ex unsere westlichen Begriffe von Demokratie und Bürger-
gesellschaft sind. Gängige Reduktionen oder überschwängliche Volunta-
rismen lassen sich von ihm aus gerade nicht ableiten trotz der optimisti-
sehen Einschätzung der Bürgervereinigungen, welche sich soziale Bewe-
gungen immer wieder zunutze machen. Tocqueville nimmt dagegen glei-
chermassen das Eigengewicht der Volkssouveränität, der imaginären
Gleichheit, der öffentlichen Meinung, des Bundes wie der Einzelstaaten
sowie der Vereinigungen ernst. Damit haben wir meines Erachtens zwei
trennscharfe und brauchbare Begriffe von Bürgergesellschaft oder Ziviige-

WIDERSPRUCH - 24/92 55



Seilschaft herausgearbeitet: die Montesquieu/Tocqueville-Linie und die

halbierte Tocqueville-Linie. Die Frage ist natürlich, wofür und wieweit sie

brauchbar sind. Ich beginne in meinem abschliessenden vierten Abschnitt
mit dem analytisch einfacheren Begriff der Zivilgesellschaft auf der hal-
bierten Tocqueville-Linie.

IV.

Hier ist vom Wort Zivilgesellschaft her ein Missverständnis geradezu vor-
programmiert. Angemessener wäre es von "zivilgesellschaftlichen Hand-
lungszusammenhängen" zu sprechen. (9) Zivilgesellschaftliche Hand-
lungszusammenhänge verweisen nicht auf die Gesamtgesellschaft als insti-
tutionelle Strukturbildung, wie dies die Montesquieu/Toqueville-Linie
durchaus konstruktiv zu beanspruchen versucht. Sie sind aber auch keine
Gemeinschaften. Bürgerkomitees, Bürgerforen, Demokratie jetzt etc. sind
vielmehr Vergesellschaftungsformen der Assoziation, die nicht über das

Recht und letztlich den Staat kontraktuell, sondern durch bewusste Wil-
lensanstrengungen der Aktiven hervorgebracht werden; sie sind kommuni-
kativ koordiniert und stark ftosAdemokratisch besetzt. Dies macht
ihre Initiativfähigkeit ebenso aus wie ihre Zerbrechlichkeit und beschränk-
te Reichweite. Bezogen auf die Gesellschaft im ganzen sind es eben Toc-
quevilles freiwillige politische Assoziationen. Oder anders gesagt und
mehr ins Normative gewendet: Es sind politisch aktive Minderheiten, die

Rechtsansprüche einklagen. Diese müssen sie a« Rwrger und Institutionen
adressieren können, was wiederum eine fiMrgergese/Ac/ia/i ftn w/ri/ässe«-
deren Sinne voraussetzt: eben zivilcouragierte Bürger, funktionierende In-
stitutionen und anspruchsvolle Verfassungen. An dieser Stelle kann die po-
litische Theorie über die halbierte Toqueville-Linie hinausgehen, indem sie
die Idee der republikanischen Verfassung mit einem starken Begriff von
konstitutionellen Rechten verknüpft, die zum Beispiel den zivilen Unge-
horsam als Lernprozess vorsehen (10). Auf diesem Wege, der Bürgerrechte
ernst nimmt und ausschöpft, kommt man zu einer libertären Auffassung
von Demokratie.
Zivilgesellschaftliche Handlungszusammenhänge und /z'öerta're Demokra-
tie schöpfen indessen die westlichen Begriffe von Bürgergesellschaft und
Demokratie nicht vollends aus. Seit jeher wird um die Interpretation der
Bürgergesellschaft gestritten (11). Die Bürgergesellschaft enthält unbere-
chenbare, ja aggressive und reaktionäre (12) Potentiale, weswegen es eben
nicht unerheblich ist, dass man sich auf sie beziehen kann. Dafür braucht
man das Instrumentarium einer politischen Theorie des Bürgers ohne Re-
duktion dieser Dimension; weder Moraltheorie noch Gesellschaftstheorie,
so lehrreich sie sind, decken dieses Feld ab. Selbst von der Warte einer Ge-
sellschaftstheorie der Politik aus besteht die Gefahr, diese Realitäten weg-
zuschreiben, anstatt sie reflexiv zu begleiten. Der Zivilismus der Bürgerge-
Seilschaft - Humanismus würde den Sachverhalt nicht genau genug be-

56 WIDERSPRUCH - 24/92



zeichnen - ist gleichzeitig Realität und Utopie, wenngleich nicht die einzi-

ge und in sozialwissenschaftlicher Gewichtung wohl nicht einmal die

wichtigste Realität; und ihre Utopie, wenn man noch so reden will, ist
nicht überschwänglich, sondern im Gegenteil ernüchternd - ernüchternd
gegenwartsbezogen. In dieses authentische Verständnis der Jetztzeit geht
allerdings mit ein, was man von einer klugen Beschäftigung mit der Ge-
schichte dieses Jahrhunderts lernen kann, und das ist nicht wenig.

Zumindest drei Verkürzungen, die in problematischen Anrufungen der
Bürgergesellschaft zum Ausdruck kommen, sind gängig: a) Bürgergesell-
schaft als soziale Bewegung; b) Bürgergesellschaft als wirtschaftsliberale
Marktgesellschaft; c) Bürgergesellschaft als konservative oder progressive
Wertegemeinschaft.

In dem, was ich konstruktiv als politische Theorie vertreten möchte, ist
die Bürgergesellschaft als Subjekt der Zivilisations-Verantwortung die po-
litische Gesellschaft oder das Gemeinwesen, das sich der Gesellschaft im
historisch-soziologischen Sinne zumindest gegenüberzustellen versucht.
Damit ist eine Verhältnisbestimmung gemeint und kein imperialistischer
Ausgriff, der an der realen Differenzierung der gesellschaftlichen Teilsy-
steme scheitert. Die politische Theorie des Bürgers muss allerdings die Re-
duktion von Politik auf Politik als System bei aller Anerkennimg der realen

Ausdifferenzierung ebenso zurückweisen. Sie versteht unter Politik auch
(azzcb, das heisst: neben Politik als professionelles System) zugleich etwas
mehr und etwas weniger. Gemeinwesen ist ja weder Gemeinschaft noch
Gesellschaft. Darüberhinaus ist ein reales Gemeinwesen in sich komplex
und wandlungsfahig. Die Fähigkeit zur politischen Gesellschaft hängt von
der Fähigkeit der Bürgergesellschaft ab, eine Politik der Verständigungen
oder Zivilpolitik (im Unterschied zu Gesinnungs- oder Machtpolitik) zu
/);Y/b//z/eren. Eine solche Politik der Verständigungen ohne gesicherte
Grundlagen und eindeutigen Richtungssinn hat über Parteipolitik und ideo-
logische Positionen hinaus in gesellschaftlichen Krisensituationen immer
wieder innovative Krisenausgänge geschaffen, so etwa in den 30er Jahren
ausgehend vor allem von Ökonomen: Über eine neue Wirtschafts- und So-

zialpolitik sollte der Kapitalismus zivilisiert werden (13). Anhand eines
Krisenkalenders dieses Jahrhunderts könnte man vergleichen, wie jeweils
die Krisenlösungen der verschiedenen Länder we/cbe« Verlauf genommen
haben, und würde durch den Einbau dieser historisch-vergleichenden Di-
mension in die politische Theorie vielleicht etwas klüger.

V.

/zxbwr.s z«z- Rob fcZa«Agese/Leba/z. Tocqueville ist noch ein Liberaler ohne
sozialdemokratische Elemente und erst recht ist er kein Sozialist, der sich
um eine Synthese mit Elementen des Liberalismus bemüht; ein christlich-
sozialer Antikapitalist, wie wir das vom politischen Katholizismus her ken-
nen, ist er ebenfalls nicht. Und die materiell gedeihliche Gesellschaft der

WIDERSPRUCH - 24/92 57



Demokatie, deren Anfänge er im Blick hat, wurde in unseren Ländern erst
ein Jahrhundert später zur sogenannten Wohlstandsgesellschaft. WoW-
stands- und Jfb/z//â/î7-tegesellschaft sind nicht dasselbe. Beveridge, der Er-
finder des (britischen) Wohlfahrtsstaates (14), hätte aus verschiedenen
Gründen lieber von Wohlfahrtsgesellschaft gesprochen. Die wohlfahrts-
staatlichen Elemente (bestehend vor allem aus Gesundheits- und Bildungs-
system sowie sozialen Dienstleistungen und Fürsorge) haben den Kapita-
lismus nach 1945 zivilisiert. Die zivilisierende Kraft der Wohlfahrt hat zu-
sammmen mit dem Markt und der Demokratie eine new zwsa/wnengesetzfe
Gesellschaft hervorgebracht: den demokratischen Wohlfahrtskapitalismus
(15). Die drei Elemente dieser Bindestrichgesellschaft - Demokratie,
Wohlfahrt und Kapitalismus - sind voneinander bis zu einem gewissen
Grad unabhängig und beruhen auf unterschiedlichen Quellen. Die Wohl-
fahrtsentscheidungen sind altruistisch: "Sie müssen sich auf Wertmassstä-
be beziehen, die in einem autonomen ethischen System verkörpert werden,
das, obwohl es integraler Bestandteil der gegenwärtigen Zivilisation ist,
weder das Produkt der Summierung individueller Präferenzen (wie etwa
im Markt), noch das eines hypothetischen Mehrheitsbeschlusses ist"
(S.l 16). In bezug auf die Wohlfahrt sieht sich die bürgerliche Gesellschaft,
welche in Reaktion auf die Sozialisten und die Gewerkschaftsbewegung
soziale Demokratie als ein Moment politischer Demokratie erkannt hat, als
eine "Art Versicherungsverein auf Gegenseitigkeit" (S.164). Die Rechte,
welche die Wohlfahrtsgesellschaft sich dergestalt schafft, sind Einrichtun-
gen von Bürgern, mithin Produkte der Bürgergesellschaft. Die Bürgerge-
Seilschaft ist schon längst der "dritte Weg", der in der Tradition des bürger-
liehen Radikalismus fortlebt (16) und ebenso vierte, fünfte und weitere
Wege ermöglicht. Der Kapitalismus wird durch "das Einspritzen von So-
zialismus weicher gemacht" (S.164). Viele Sozialisten misstrauen jedoch
dieser Mischung von Komponenten - der gemischten Wirtschaft ebenso
wie dem Sozialstaat (anstelle von Sozialismus). Sie meinen, zwischen der
egalitären Politik des Wohlfahrtsstaates und demokratischem Sozialismus
liege noch einmal eine Welt. Sie täuschen sich.

Schwierig zu analysieren ist indessen das Verhältnis, ja das Geflecht von
Wohlstands- und Wohlfahrtsgesellschaft. In den 60er Jahren gewinnt die
Wohlstandsgesellschaft die Macht. Sie verwandelt die Gesellschaft in eine
verdreht-materialistische Gesellschaft ohne Ziel. Der liberale Grundsatz
der grösstmöglichen Freiheit wird materialistisch besetzt. Der Wohlfahrts-
Staat, der die sozialen Rechte der Bürger zu bewahren sucht, ist gegenüber
dieser demokratischen Dynamik machtlos: "Das Ideal einer nationalen
Versicherungsgesellschaft auf Gegenseitigkeit geht verloren" (S. l 65). Der
Erfolg dieser Demokratie wird nunmehr darin gesehen, reich werden zu
können - ein verständliches Ideal, das mit dem Zugewinn vieler Optionen
verbunden ist. Demokratie wird tendenziell zur massenbourgeoisen Demo-
kratie der Wohlstandsgesellschaft. Die Entwicklung der Wohlstandsgesell-
schaft verliert damit ihren sozial-demokratischen Mittelpunkt, und die Ge-

58 WIDERSPRUCH - 24/92



Seilschaft zerfällt als politische Gesellschaft, die sich dieser evolutionären

Dynamik nicht mehr gegenüberstellen kann: " Wenn es aber notwendig ist,
die Maschinerie des Wohlfahrtsstaates umzubauen, damit sie den Bedin-

gungen der Wohlstandsgesellschaft gerecht wird, ist es gleichermassen
notwendig, den Geist der Wohlstandsgesellschaft zu verändern, damit er

zu den Grundsätzen des Wohlfahrtsstaates passt" (S. 167).

VI.

Anzusprechen ist auch das Verhältnis der Bürgergesellschaft zu Staat und
Demokratie. Hier sind verschiedene Akzentuierungen möglich und noch
manche Fragen offen. Grundsätzlich steht meine Auffassung von Bürger-
gesellschaft in keinem antithetischen Verhältnis zu Staat, auch nicht in
dem Masse, wie dies beim vorgestellten Verständnis von libertärer Demo-
kratie oft der Fall ist. Dort wird die Staatsgegnerschaft nicht nur ausdrück-
lieh, sondern allzu vorherrschend. Die gesellschaftliche Praxis geht indes
andere Wege. Die staatlichen Aufgaben werden real nicht kleiner, sondern

grösser und schwieriger. Neben den unendlichen Mühen der Selbstorgani-
sation haben alle Steuerungsmittel direkt oder indirekt mit Staat zu tun, ob

sie nun Etatismus, Subsidiarität, Delegation, Korporatismus, Konzertie-

rung oder Subventionierung heissen. Vor diesem /«ba/?//cbe« Hintergrund
wird auch der reflexive Staat in bestimmten Hinsichten stärker und nicht
schwächer: zum Beispiel als Umweltrechtsstaat. Staat wird mithin bürger-
gesellschaftlich gebraucht und verbraucht, so dass die Antithese Bürgerge-
Seilschaft versus Staat in eine Schieflage gerät. Staat verstehe ich im Rah-
men einer politischen Theorie des Bürgers bei aller realen Ausdifferenzie-

rung nicht nur als politisches System, sondern ebenso als Bürger- und Bür-
gerinnenstaat, wobei letzteres im Werden ist.

Was schliesslich die Demokratiefrage angeht, so ist Vorsicht geboten,
dass man sie nicht zu schnell durch den Bezug auf besb'/nm/e Gruppen von
Akteuren vorentscheidet. Bei aller Betonung der diskursdemokratischen
Achse, die auch bei meinem Begriff der Bürgergesellschaft mitschwingt,
darf nicht übersehen werden, dass die reale Demokratie, eingebettet in
konkrete politische Zivilisationen, auch eine dezisionsdemokratische Ach-
se kennt (17). Der wichtigste Punkt auf der diskursdemokratischen Achse
besteht darin, se/be;- bestimmen zu können, was zum öffentlichen Problem
gemacht wird. Auf der dezisionsdemokratischen Achse kommt es zudem
darauf an, dass die anstehenden Fragen, die jeweils vordringlich sind, in-
ba/r/Zcb gelöst werden, denken wir nur an die sozialen Fragen und heute an
die umweit- und entwicklungspolitischen Fragen, deren zukunftsethische
Dimension noch stärkeres Gewicht bekommt. Prozeduralisierung allein
löst hier keine Probleme und gibt keine Perspektiven vor. Gerade ange-
sichts einer Zukunft als Frist ist eine Rückkehr der Bürgergesellschaft ge-
fordert: "Alle Menschen und ihre Institutionen üben ihre Funktionen im
Rahmen eines umfassenden Systems aus. Wenn das auf Grenzüberziehung

WIDERSPRUCH - 24/92 59



strukturiert ist, tragen alle Mitspieler im System gewollt oder ungewollt
zum Überziehen von Grenzen bei." (18) Die Avantgardefunktion der neu-
en sozialen Bewegungen hat sich intern wie gegenüber der Mehrheitsge-
Seilschaft weitgehend erschöpft, so dass nun an verschiedenen Stellen der
Bürgergesellschaft auf unterschiedliche Weise g/e/c/tzeft/g Fortschritte in
Richtung einer «ac/t/ta/ftge« Gesellschaft erzielt werden müssen. Bei die-
ser Rückkehr der Bürgergesellschaft geht es weder um eine Privilegierung
noch Diskriminierung sowohl bei der Problemverschuldung wie bei der
Problemlösung. Die Bürgergesellschaft soll weder verteufelt noch ideali-
siert werden, sie ist in sich widersprüchlich und grossenteils nicht einmal
ein freundliche Gesellschaft. Die Wir-Realität und Wir-Identität der Bür-
gergesellschaft ist folglich eine widersprüchliche Aktionseinheit, ihr Han-
dein ist ein Koalitionsgeschehen. Ihr Handeln ist überall, vor allem hin-
sichtlich der objektiv wichtigsten Fragen in der Defensive.

Ich fasse zum Schluss diesen Abschnitt zusammen, indem ich die ange-
deuteten Dimensionen wiederhole, in denen die Rückkehr der Bürgerge-
Seilschaft erforderlich wird. Es sind dies in der Reihenfolge ihres elementa-
ren Status die folgenden :

- in bezug auf das zivilpolitisch grundlegende Friedensproblem: ziviles
Kräftemessen statt Gewalt (19), Gewaltverzicht, durchsetzungsfahiger
Rechtsstaat;

- in bezug auf ihre altruistisch-sozialen Elemente der Wohlfahrt: soziale
Grundrechte, Wohlfahrtsstaat, ausgleichende Solidarität zwischen Ge-
Seilschaften;

- in bezug auf ihre interne Schwäche und Verwundbarkeit, das Verhältnis
zum Fremden: verfassungsmässig interdefiniertes Demos statt völki-
sches Ethnos, Wahl- und Stimmrechte für inländische Ausländer (20),
pluralistische Toleranz;

- in bezug auf eine rationale Zukunftsethik (21) (Umwelt und Entwick-
lung): ökologische Gerechtigkeit in der Zeitdimension, Gerechtigkeit
zwischen Generationen,weltliche Demut.

Hauptsächlich in diesen Dimensionen ist die Bürgergesellschaft heute
gefordert. Allein ihre veränderte Normalität kann zivilisationspolitisch
noch etwas bewegen. Die JFaArneÄ/mwig r/er Kera«/wor/w«g im Doppel-
sinne der Bedeutung (von Sehen und Handeln) historisch-begrifflich zu be-

gleiten und zu erhellen, wird daher zu einer Hauptaufgabe politischer
Theorie.

Anmerkungen

1) Alexis de Tocqueville: Über die Demokratie in Amerika. Zürich 1987 (Manesse-Ausgabe),
Band I/II. Im folgenden wird diese Ausgabe mit Band und Seitenzahl im Haupttext zitiert.

2) Vgl. dazu M.Gauchet: Tocqueville, Amerika und wir. In: U.Rödel (Hg.): Autonome Ge-
Seilschaft und libertäre Demokratie. Ffm. 1990, S.123-206

60 WIDERSPRUCH-24/92



3) Vgl. M.Gauchet a.a.O..

4) Montesquieu: Vom Geist der Gesetze. Stuttgart 1965 (1748)
5) Montesquieu a. a. O., S.210. Das folgene Zitat findet sich an derselben Stelle.

6) Vgl. H.Arendt: Crisis of the Republic. New York 1969; vgl. auch dies.: Ziviler Ungehor-
sam. In: Zur Zeit. Berlin 1986. S. 149ff. Hier spricht sie auch von der Kunst, sich zu asso-
ziieren.

7) Vgl. z.B. J.Lang, Die stille Revolution. In: WOZ, 11.1.1991

8) Ch. Taylor: Die Beschwörung der Civil Society. In: Europa und die Civil Society, Stuttgart
1991

9) Vgl. U.Rödel, Zivilgesellschaft als Handlungszusammenhang.In: Mitteilungen des Instituts
für Sozialforschung, H. 1/1992

10) Vgl. R. Dworkin, Bürgerrechte ernstgenommen, Ffm. 1984

11) Vgl. R. Dahrendorf: Der moderne soziale Konflikt. Ffm. 1992

12) Mit diesem Wort knüpfe ich an die von A.O.Hirschman analysierte "Rhetoric of Reac-

tion"( Cambridge Mass./London 1991) an. Gemeinsam ist den Argumentationsmustern der
Reaktion die oftmals wissenschaftliche und lediglich vermeintlich antirhetorische Abwer-
tung der bewussten Intentionen ziviler Radikalität, die in die Ausweitung der Bürgerrechte
münden (bürgerliche Freiheiten, politische Beteiligungsrechte, soziale Grundrechte). Auf
dieser Ebene kämpft in der Demokratie common sense gegen common sense, beide rheto-
risch. Von der Qualität des demokratischen common sense hängt in der Folge vieles ab.

Auf ihn muss man sich in der politischen Theorie und Praxis einlassen, so dass die Argu-
mentation besser arrangiert werden kann. Für letzteres brauchen wir darüberhinaus eine
demokratiefreundliche Art auch der wissenschaftlichen Kooperation. Die aufklärerischen

Enzyklopädisten könnten dafür ein Vorbild sein.

13) Vgl. meinen Beitrag: Sozialpolitik, Staat, soziale Demokratie, in: Widerspruch 23, Zürich
1992

14) Vgl. W.H.Beveridge, Report on Social Insurance and Allied Services, London 1942/43

(The Beveridge Report)
15) Vgl. T.H.Marshall, Bürgerrechte und soziale Klassen, Ffm./N.Y. 1992. Die im folgenden

angegebenen Seitenzahlen beziehen sich aufdieses Buch.

16) Vgl. etwa E.Bernstein, Wesen und Aussichten des bürgerlichen Radikalismus, Mün-
chen/Leipzig 1915

17) Ausführlicher dazu H.Kleger: Demokratiekonflikte in der Demokratie. In M.Eisner/B.Fux
(Hg.): Politische Sprache in der Schweiz. Zürich 1992. S. 137ff.

18) D. und D.Meadows/J.Randers: Die neuen Grenzen des Wachstums. Stuttgart 1992. S.

273; vgl. auch Donella H.Meadows: The Global Citizen. Washington DC 1991

19) Vgl. dazu die Plattform europeace, die S.Hefti lanciert hat. In: Politikinitiativen Nr.l, Zü-
rieh 1992

20) Vgl. dazu die Plattform "Demokratie für alle" Stand 4.9.1992); zur Begründung vgl.:
Einwanderer - Minderheit ohne politische Rechte Schriftenreihe des SGB, Juni 1990

21) Dazu ausfuhrlich H.Kleger, Zukunftsethik und advokatorisches Handeln. In: Vernunft an-
gesichts der Umweltzerstörung? Gruppe Humanökologie ETH, Zürich 1993

WIDERSPRUCH - 24/92 61


	Die Rückkehr der Bürgergesellschaft

