
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 22

Artikel: Fruchtlos gegenwärtig sein : fünfundfünfzig Jahre Schweizerisches
Arbeiterhilfswerk : was ist vom wachen Bewusstsein der Anfänge
geblieben?

Autor: Wicki, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652608

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Diskussion

Maja Wicki

Furchtlos gegenwärtig sein

Fünfundfünfzig Jahre Schweizerisches Arbeiterhilfswerk:
Was ist vom wachen Bewusstsein der Anfänge geblieben?*

"Das gute Herz allein genügt nicht", schrieb Regina Kägi-Fuchsmann als Ti-
tel über ihre Lebens- und Arbeitserinnerungen, als sie 1968 daran dachte,
sich zur Ruhe zu setzen und es dann doch nicht schaffte - "das gute Herz al-
lein hat die Welt noch nie einen Schritt weiter gebracht". Tun, nicht zuschau-

en, war ihr Motto gewesen, ihr Leben lang, und diesem Motto gemäss hatte
sie 1932 das Sekretariat der Proletarischen Kinderhilfe, der späteren Arbei-
terkinderhilfe, übernommen und Kinder aus den krisenbetroffenen Indu-
strieregionen der Ost- und Westschweiz in wohlhabenderen Orten der
Schweiz zu Erholungsaufenthalten untergebracht; dann organisierte sie aus
der gleichen Notwendigkeit für ganze Eisenbahnzüge voll Kinder aus den

völlig verarmten Gegenden Oberösterreichs, später aus den Fabrikvororten
von Linz, Wien und Graz Ferienplätze für drei Monate bei Schweizerfami-
lien.

Während sich anfänglich zu diesen Aktionen einzelne sozialistische Frau-
enorganisationen unter Regina Kägis Koordination und Leitung zusammen-
geschlossen hatten, setzte sich bald die Einsicht durch, dass es für die Unter-
stützungsaufgaben der Arbeiterschaft eines zentralen Hilfswerks bedurfte,
zumal mit der wachsenden Verfolgung im nationalsozialistischen Deutsch-
land und mit dem Ausbruch des Spanischen Bürgerkriegs sich neue dringli-
che Bedürfnisse ankündigten. So wurde 1936 das Schweizerische Arbeiter-
hilfswerk gegründet.

"Weil Helfen möglich ist, muss man es tun", sagte Regina Kägi-Fuchs-
mann. "Helfen", allerdings, bedeutete für sie in keiner Weise "Wohltätig-
keit" aus überheblicher Distanz, sondern immer das direkte eigene Engage-
ment, physisch und geistig, und damit die Vernetzung der Verhältnisse der
Bedürftigen, der sozial Benachteiligten und politisch Verfolgten mit der ei-

genen - privilegierten-Situation, aus der heraus materielle Mittel und'Mut
weiterzugeben moralische Pflicht ist, oder, noch deutlicher, moralischer
Vernunft entspricht.

Moralische Vernunft gegen politische Vernunft

Auf den Begriff der "moralischen Vernunft" möchte ich näher eingehen.
Die meisten Begriffe, mit denen wir operieren, darunter vor allem der Soli-
daritätsbegriff, der sich inhaltlich, wie wir sehen werden, mit dem der mora-

WIDERSPRUCH-22/91 137



lischen Vernunft deckt, wurden so oft ideologisch missbraucht und kommen
daher so abgegriffen daher, dass die Reflexion über die ideellen Grundla-

gen, über die Zielsetzungen sowie über die konkrete Bedeutung der SAH
Arbeit im Inland, im Ausland und im Flüchtlingsdienst begrifflich neu gelei-
stet werden muss.

"Moralische Vernunft" war, meines Erachtens, die starke Kraft, die die

Anfänge der Arbeiterbewegung trug. Sie erwuchs aus der nicht singulären,
sondern tausendfachen Erfahrung von Ohnmacht der Besitzlosen und Be-
nachteiligten gegenüber der strukturellen Ungerechtigkeit, die als "politi-
sehe Vernunft" deklariert wurde. "Politische Vernunft" sollte in den damals
sich konstituierenden Nationalstaaten Ruhe und Ordnung gewährleisten,
mithin die Unterdrückung und die Ausbeutung, den Bildungsmangel und
die Armut der vielen zur Sicherung der Macht und Herrschaft weniger legiti-
mieren. Während also "politische Vernunft" das Handeln nach Kriterien der

Machterhaltung und der Machtvergrösserung rechtfertigt, begründet "mo-
raiische Vernunft" das Handeln in Hinblick auf mehr Gerechtigkeit.

Die Arbeiterbewegung entstand und wuchs aus der Einsicht, dass Einzel-
ne, die ihre Lebens- und Arbeitsbedingungen als unzumutbar erlebten, diese
nicht ändern konnten, wenn sie sich nicht zugleich für die Veränderung
"fremder" Unrechtsverhältnisse einsetzten, wenn sie nicht das Leiden der
Anderen zu ihrem eigenen schlugen und aus dieser Solidarisierung heraus
für einen gerechteren Lebensentwurf und damit für die Rechte, für die Wür-
de und Autonomie aller Benachteiligten kämpften. Und so nahmen auch im-
mer schon sozial und politisch privilegierte Frauen und Männer die aus der
sozialen Ungerechtigkeit erwachsende Notwendigkeit, die Ursachen dieser
Ungerechtigkeit zu analysieren und die unerträglichen Verhältnisse zu ver-
ändern, als verpflichtende Verantwortung an. Nicht einfach aus Mitleid,
nicht, weil "das gute Herz" sie dazu bewog, sondern aus Gründen der mora-
lischen Vernunft, nämlich aus der zum - revolutionären - Handeln befähi-
genden Einsicht, dass die eigenen privilegierten Verhältnisse und das eigene
Wohlbefinden brüchig und wertlos sind, wenn anderen Menschen gleichzei-
tig anderswo in der Welt so unwürdige Lebensbedingungen zugemutet wer-
den, dass diese nicht einmal ihre Grundbedürfnisse befriedigen können. Mit
"politischem Moralismus" oder mit moralisierender Rechthaberei hat mora-
tische Vernunft nichts zu tun.

Die verändernde Kraft der Arbeiterbewegung

Wie hätte in den industrialisierten Ländern die Rebellion und der Kampf der
Arbeiterschaft gegen die erdrückenden Unrechtsverhältnisse erfolgreich
sein können, wenn sie nicht von der handlungslegitimierenden Kraft der mo-
raiischen Vernunft getragen gewesen wären? Wenn sie nicht aus der Gewiss-
heit, auf dem richtigen Weg zur gerechteren Gesellschaft zu sein, eine grosse
Furchtlosigkeit geschöpft hätten? Wie wäre, trotz massiver Repression
durch die machthabenden bürgerlichen Kreise, trotz Polizei- und Armee-
Einsatz die gesetzlich geregelte Begrenzung der Arbeitszeit, die Schaffung

138 WIDERSPRUCH-22/91



von Unfall-und Arbeitslosenversicherungen, von Invaliden-, Alters- und
Hinterbliebenenrenten, das Verbot der Kinderarbeit, die Durchsetzung ge-
sundheitlicher Schutzbestimmungen am Arbeitsplatz, Gesamtarbeitsverträ-
ge, die demokratisch angemessene Vertretung der Arbeiterschaft über die
SPS und andere Linksparteien in den kommunalen, kantonalen und eidge-
nössischen Legislativen und Exekutiven, schliesslich die rechtliche Gleich-
Stellung von Frauen und Männern zustandegekommen - wenn auch zum Teil
heute noch mangelhaft und unvollkommen - ohne kämpferische Furchtlo-
sigkeit auf der Basis der moralischen Vernunft?
Die Frage, was davon übriggeblieben ist, stellt sich im Arbeiterhilfswerk
nicht anders als bei der Sozialdemokratie oder bei den Gewerkschaften.
Ebenso die Frage, in welchem Mass das SAH Kompromisse mit der politi-
sehen Vernunft, mit der - allein machtpragmatisch bestimmten - Vernunft
von "Ruhe und Ordnung" eingegangen ist, oder, anders gefragt, in welchem
Mass das Hilfswerk der Arbeiterschaft die ursprüngliche Idee der sozialisti-
sehen Alternative, die Idee einer gerechten und solidarischen Gesellschaft,
noch anstrebt.

Verlust der "sozialistischen Alternative"?

Wir wissen, dass Rosa Luxemburg den Verlust der sozialistischen Aiternati-
ve mit der Zustimmung der deutschen Sozialdemokratie zu den Kriegskredi-
ten am 4. August 1914, am Vorabend des Ersten Weltkriegs, besiegelt sah.

Ihre Trauer und ihr Zorn über diese Zustimmung zum "Aberwitz der ver-
blendeten herrschenden Klasse", zum Geschäft des "methodischen, organi-
sierten, riesenhaften Mordens" waren durch keine Gründe der politischen
Vernunft, die ihre Parteigenossinnen und -genossen vertraten, zu besänfti-
gen. Zwar war sie überzeugt, dass die Arbeiterklasse stets "ungescheut der
Wahrheit, auch der bittersten Selbstbezichtigung ins Antlitz blicken dürfe",
denn "ihre Schwäche", hielt sie in ihrer optimistischen Geschichtsgläubig-
keit fest, sei "nur eine Verirrung", und die Geschichte werde beweisen, dass

der endgültige Sieg der Arbeiterbewegung nicht ausbleiben werde.
Rosa Luxemburgs "Verirrung" war, das auf Vertrauen gegründete Men-

schenbild, das für ihr persönliches Denken und ihr politisches Handeln be-
stimmend war, auch auf die Massen zu übertragen, die sie für die eigentliche
"geschichtliche Persönlichkeit" hielt. Keine fünfJahre, nachdem sie ihre von
Trauer erfüllte Kritik an der Sozialdemokratie und ihren Glauben an die un-
terdrückten Massen niedergeschrieben hatte, am 5. Januar 1919, wurden sie

und Karl Liebknecht von aufgehetzten Soldaten ermordet. Die Masse ist
eben keine "Persönlichkeit" sondern ein aus ungezählten Ängsten zusam-
mengeballtes und bis zur Unerkennbarkeit pervertiertes Kollektiv von Indi-
viduen, das im Fühlen und Handeln konform und somit manipulierbar ist.
Die Masse denkt nicht.

Rosa Luxemburg ahnte oder wusste, dass mit dem Entscheid vom 4. Au-
gust 1914 der Verlust der sozialistischen Alternative definitiv war, dass damit
die von politischer Vernunft (das heisst vom Wunsch nach der Teilhabe an

WIDERSPRUCH-22/91 139



Macht) diktierte Zustimmung der Sozialdemokratie auch Zustimmung zu
den damals herrschenden Unrechtsverhältnissen bedeutete.

Und heute? Angesichts, der nun im Parlament abgeschlossenen Diskus-
sion um den Beitritt der Schweiz zum Internationalen Währungsfond (IWF)
sollten wir uns der Trauer Rosa Luxemburgs erinnern. Es mutet schmerzlich
an, dass zum Beispiel der Schweizerische Gewerkschaftsbund (SGB) dem
Beitritt zugestimmt hat, ist doch der IWF mit seiner aufquantitatives Wachs-
tum und nicht auf breite* demokratische Verbesserung der Basisbedingun-
gen ausgerichtete Kredit- und Rückzahlungspolitik in erster Linie ein Kon-
troll- und Abhängigkeitsinstrument der Ersten Welt gegenüber der Dritten
Welt. Wie die Auslandabteilung des SAF1 in einem Grundsatzpapier fest-
hält, laufen die IWF-Programme in den Dritt-Welt-Ländern, in denen SAH-
Projekte langfristige Aufbauarbeit bezwecken - zum Beispiel in Mozambi-

que, in Burkina Faso, aber auch in Nicaragua oder in San Salvador-auf eine

jedem sozialen Fortschritt entgegengesetzte, auf eine zunehmende Ausland-
abhängigkeit und wachsende Verelendung der ohnehin Armen hinaus. Das
SAH lehnte daher einen Beitritt der Schweiz zum IWF mit guten Gründen
ab und ist nach wie vor entschlossen, das Referendum der Entwicklungsor-
ganisationen gegen den Beitritt zu unterstützen, auch wenn das Hilfswerk
sich damit in einen klaren Gegensatz zum SGB und zu einem Teil der SPS be-

gibt.

"Bleibt Hoffnung in dieser angsterfüllten Welt?"

Dreizehn Jahre nach Rosa Luxemburgs Ermordung, am Vorabend der
Machtübernahme der Nationalsozialisten im Sommer 1932, schrieb Simone
Weil, eine - damals noch - unerbittliche Anarcho-Syndikalistin, angesichts
der zunehmenden Schwäche und des Zusammenbruchs der deutschen Ar-
beiterklasse, die sie während ihres mehrmonatigen Aufenthalts in Berlin na-
he beobachtet und als die "reifste, disziplinierteste und kultivierteste der
Welt" bezeichnet hatte, die "einzige subversive Kraft" sei das Denken. Sie
verstand unter "Denken" das, was sie auch das "wache Bewusstsein" nann-
te. Bewusstsein wovon? Zweifelsohne von der handlungsverpflichtenden
moralischen Vernunft. Denn im gleichen Zusammenhang schrieb sie, dass

Unrechtsverhältnisse allein noch kein revolutionäres Potential schaffen kön-
nen, wenn das "wache Bewusstsein" fehle. Gleichzeitig sah sie das Versagen
des - bolschewistischen - Staatssozialismus voraus, da dieser keine echte
"sozialistische Alternative" darstelle, sondern, nicht anders als der Kapita-
lismus, den einzelnen Menschen als Mittel zum Zweck der Produktionsstei-

gerung missbrauche. In beiden Systemen konstituiere sich Herrschaft durch
eine Hierarchie von wenigen Befehlenden und vielen Gehorchenden. Auf
diese Weise könne keine menschengerechte, sozialistische Gesellschaft ent-
stehen, schrieb sie, hingegen würden sich Bürokratie und Technokratie festi-
gen, das heisst die Herrschaft von Verwaltung und Technik, von Ueberwa-
chung, zunehmender Entmündigung und unmenschlicher Pragmatik, kurz
die durchkapitalisierte, "verwaltete und angsterfüllte Welt", in der wir heute

140 WIDERSPRUCH-22/91



leben.

Anfang der siebziger Jahre fragte Adorno, ob denn "noch Hoffnung blei-
be in dieser verwalteten, angsterfüllten Welt?" Von Hoffnung zu sprechen,
macht nur Sinn im Zusammenhang der moralischen Vernunft. Adorno
selbst schrieb, dass es etwas "Törichtes und Naives haben mag, mit Vorschlä-

gen hervorzutreten, wie es besserzumachen ist", angesichts des "bestürzen-
den Missverhältnisses zwischen der Macht dessen was ist, und der Ohnmacht
des Gedankens, der es - nämlich das Bestehende - zu durchdringen ver-
sucht". Trotzdem sei wohl die "einzige Forderung, die ohne Unverschämt-
heit erhoben werden darf, die, dass der ohnmächtige Einzelne durch das Be-
wusstsein der eigenen Ohnmacht doch seiner selbst mächtig bleibt." Er fol-
gerte, dass "der Satz, dass tausend Augen mehr sähen als zwei, Lüge ist und
der genaue Ausdsruck jener Fetischisierung von Kollektivität und Organisa-
tion, die zu durchbrechen die oberste Verpflichtung von gesellschaftlicher
Erkenntnis bildet. " So bleibt letztlich auch bei Adorno, nicht anders als bei
Simone Weil, der Rekurs auf die subversive Kraft des Denkens als Kraft
möglicher Veränderung.

Die Dialektik von Ohnmacht und Macht

Ich meine, dass gerade bei dieser Denkarbeit sich nicht allein Ohnmacht ma-
nifestiert, sondern zugleich Macht, die so nur dem denkenden Subjekt zu-
kommt: die handlungsbefähigende Macht der moralischen Vernunft.
"Mächtig" ist sie, weil deren Motor die Hoffnung ist, "ohnmächtig", weil sie
immer wieder am Anfang ist, weil sie nur in kleinen Schritten Veränderun-
gen zustandebringt. Die Dialektik von Ohnmacht und Macht ist für das Han-
dein aus moralischer Vernunft unaufhebbar, denn mit dieser unaufhebbaren
Dialektik hängt das ständig Gegenwärtige und Dynamische, das Revolutio-
näre echter sozialistischer Alternative zusammen. Die Aufhebung dieser
Dialektik bedeutet Erstarrung. Das erklärt, zum Teil, den Wandel "linker"
Bewegungen zu Einparteiendiktaturen.

Kann sich moralische Vernunft nur in Opposition zu machtausübender
Herrschaft als gesellschaftsverändernde Kraft in Hinblick auf mehr Gerech-
tigkeit bewähren? Tatsache ist, dass auch in den Ländern des sogenannt "re-
al existierenden Sozialismus", dessen ökonomischer Bankrott im Lauf der
letzten Jahre immer offenkundiger wurde und der sich vor zwei Jahren auf
unaufhaltbare Weise beschleunigte, Misstrauen und Angst die Gesellschaft
und die Politik beherrschten, nicht anders, als dies in den Ländern des real
existierenden Kapitalismus in vielen Belangen der Fall ist. Mit dem Zusam-
menbruch der kommunistischen Regimes fiel daher keineswegs die "soziali-
stische" Alternative weg. Es haben sich in Europa lediglich verschiedene, je-
doch auf dem gleichen, von Misstrauen geprägten Menschenbild aufgebaute
Monopolsysteme vereinigt. Ob den einen die Schaffung demokratischer und
gerechter Verhältnisse gelinge, den anderen deren Erneuerung und Ausbau,
hängt in starkem Mass davon ab, ob dieses Menschenbild sich wandle oder
ob es sich weiter verhärte. Misstrauen verhindert Anteilnahme, gegenseiti-

WIDERSPRUCH-22/91 141



gen Respekt und Unterstützung, kurz eine Haltung, die sowohl zur Verwirk-
lichung gesellschaftlicher "Solidarität" wie auch als Voraussetzung zu demo-
kratischer Partizipation unumgänglich ist. Einmal mehr muss daran erinnert
werden, dass die bedeutendsten Vertreterinnen und Vertreter des frühen,
herrschaftsfreien Sozialismus - zum Beispiel Flora Tristan, Charles Fourier,
Saint-Simon, Louis Blanc, Robert Owen und andere mehr - gleichzeitig für
soziale Gerechtigkeit und für demokratische Rechte kämpften, dass sie vor
allem ein auf Vertrauen begründetes Menschenbild vertraten, das sie - stär-
ker als alle Eigentumstheorien - vom Kapitalismus abgrenzte. Zu diesem
Menschenbild gehörte der Glaube an die Bildungsfähigkeit aller Frauen und
Männer, unabhängig von Herkunft und Rang, und an deren gleichen Willen
und deren gleiche Befähigung zu einer friedlichen und demokratischen Auf-
teilung und Ausübung der Macht.

"Zu denken, wie lange der Mensch dem Menschen Angst gemacht hat"

Wir müssen uns allerdings hüten zu meinen, dass mit dem Bekenntnis zur
moralischen Vernunft ein untrüglich richtiger Weg garantiert sei. Das ist
nicht der Fall. Ständig besteht auch die Gefahr des Irrtums, vor allem in der
Wahl der Mittel und Schritte, mit denen mehr Gerechtigkeit verwirklicht
werden soll. Handeln aus moralischer Vernunft ist eine ständige Gratwande-
rung. Ich denke etwa an den Irrweg, den Ulrike Marie Meinhof und die an-
deren Frauen und Männer der deutschen und italienischen Stadtguerilla, die
aus der verpflichtenden Unruhe ihres "wachen Bewusstseins" gegen soziales
Unrecht ankämpfen wollten, schliesslich gingen, nachdem sie sich anfäng-
lieh aus der Solidarisierung mit den machtlosen Einzelnen, mit den chancen-
losen Marginalisierten, mit dem Trikont zum Kampf gegen die machtaus-
übende Herrschaft entschlossen hatten. War es, dass sie auf die kleinen
Schritte verzichteten? Dass sie Allmachtträumen der Veränderung anhin-
gen? Dass sie die Dialektik von Macht und Ohnmacht nicht aushielten? Dass

nur noch Ungeduld und Zorn sie antrieben und nicht mehr die Kraft der
Hoffnung, ihre Nah- und Fernziele trotz der Repression durch die Staatsge-
wait allmählich zu erreichen?

Im Zusammenhang der politischen Vernunft gibt es den Begriff der Hoff-
nung nicht. An dessen Stelle stehen Berechnung, Absicherung und Angst.
Ein auf Misstrauen gegründetes Menschenbild machen Berechnung und Ab-
Sicherung nötig und lassen die Angst zum unvermeidlichen Regulativ des

Handelns werden. "Zu denken, wie lange der Mensch dem Menschen Angst
gemacht hat", schrieb der Dichter Paul Eluard Anfang der fünfziger Jahre,
als die Schrecken des Zweiten Weltkriegs noch nicht verblasst waren und
schon wieder ein neuer Krieg, der Korea-Krieg, als "unvermeidlich" erklärt
wurde, mit der lähmenden Bedrohung eines daraus entstehenden nuklearen
Weltkriegs.

Angst ist das repressivste Herrschaftsinstrument überhaupt. Angst zwingt
zur Konformität mit den Regeln des Misstrauens, der Berechnung und Absi-
cherung, Angst verhindert alle Schritte zu mehr Freiheit, zu mehr Autono-

142 WIDERSPRUCH-22/91



mie und damit zu sozialem Fortschritt. Angst führt letztlich in die Barbarei.
Zur Zeit des europaweit erstarkenden Faschismus und Nationalsozialismus
schrieb Walter Benjamin, selbst als Flüchtling in Paris, dass "die Tradition
der Unterdrückten uns darüber belehre, dass der Ausnahmezustand, in dem
wir leben, die Regel" sei. Der Satz stimmt heute nicht weniger als damals.
Die "Regel", die er meinte, ist das durch Misstrauen geprägte Menschen-
bild, das die von der politischen Vernunft geprägte Machtpolitik bestimmt.

Die Ausnahme im herrschenden "Ausnahmezustand"?

Wer eine Ausnahme im herrschenden "Ausnahmezustand" verwirklichen
will, kann nicht anders, als gegen die Angst aufstehen und anstelle des miss-
trauensbestimmten Menschenbildes ein auf Vertrauen gegründetes und von
Hoffnung genährtes Menschenbild vertreten und verwirklichen, im Denken,
im Urteilen, im Stellungbeziehen, im Handeln. Kann nicht anders, als

"furchtlos gegenwärtig sein", wie zum Beispiel die Frauen von Palermo, die
dieses Motto wählten, als sie vor bald zehn Jahren beschlossen,- gegen das

Diktat der Angst und der Gewalt der Mafia aufzustehen und seither nicht
mehr klein beigaben. Damals haben sie begonnen, ihre Gefühle der Ohn-
macht, der Wut und der Trauer in Furchtlosigkeit umzuwandeln, um so die
Regeln der stummen Zustimmung zur Gewalt, die Regeln des Duldens, der
Zurückhaltung und der Unterordnung zu brechen. Seither schweigen sie

nicht länger zu Verbrechen, deren Opfer sie einzeln oder gesamthaft waren
und sind, sie und ihre Kinder, sie klagen öffentlich die Verbrecher an und
fordern Gerechtigkeit. Sie beugen sich nicht länger unter das mafiose "Sy-
stem", das mit den Mitteln der Einschüchterung, der Gewalt und der Angst
allein die Macht der Mächtigen vergrössert, sondern sie benützen ihre bishe-
rige Ohnmacht als eine Gegenmacht, um mit den Mitteln der politischen
Partizipation, der Rede- und Wahlfreiheit, die Öffentlichkeit zu verändern
und zu erneuern. Sie beanspruchen als Frauen die Rechte, die ihnen von Ge-
setzes wegen zustehen, auch wenn dieser Anspruch über Generationen hin-
weg unterdrückt wurde.

Man kann einwenden, dass in den zehn Jahren, seit die palermitanischen
Frauen ihre ersten Aktionen begonnen haben, Unrecht und mafiose Gewalt
nicht geringer geworden seien. Aber das Bewusstsein um die Normen und
um den gelebten Alltag einer gerechteren Gesellschaft hat sich verändert.
Bis das Bewusstsein auch die Realität verändert, in kleinen Schritten,
braucht es mehr Zeit. Die Bedeutung dieser kleinen Schritte ist allerdings
unübersehbar, die Bedeutung dieser sizilianischen Frauenbewegung, die oh-
ne utopische Traumflüge und ohne aufgebauschte Deklarationen eine Be-

wegung der Solidarität im ursprünglichen Sinn wurde, in Hinblick auf ein -
ideologisch und politisch schwer missbrauchtes - Ziel: in Hinblick auf die
Schaffung einer angstfreien und gerechteren Gesellschaft.

Ich denke, dass das Motto "Furchtlos gegenwärtig sein" ins Leitbild des

SAH übernommen werden sollte, dass die Arbeit der drei Abteilungen mit
der Vielzahl an Projekten im Inland, im Ausland und in der Flüchtlingshilfe

WIDERSPRUCH - 22/ 91 143



von diesem Motto geprägt sein sollte; diese ganz konkrete Arbeit, die sich
aus kleinen Schritten zusammensetzt, mit denen sozial Benachteiligte und
politisch Unterdrückte befähigt werden sollen, Chancen zur Veränderung
ihrer Situation selbst wahrzunehmen und zu verwirklichen, möglichst nicht
nur im Sinn einer augenblicklichen Linderung ihres Leidens, sondern im
Sinn einer langfristigen Verbesserung.

Rechte und Rechtlosigkeit der "Fremden"

Der derzeit heikelste und konfliktreichste der drei Arbeitsbereiche des SAH
scheint mir derjenige der Flüchtlingshilfe zu sein. Hier besteht die grösste
Gefahr, entweder einseitig das "gute Herz" sprechen zu lassen oder sich
durch die Handlungskriterien der politischen Vernunft, derjenigen, die
"Ruhe und Ordnung" als höchste Werte propagieren, beeinflussen zu las-

sen. Angesichts der Millionen von Menschen, die weltweit unterwegs sind,
auf der Flucht vor Hunger, Elend und politischer oder rassistischer Verfol-
gung, ist es gewiss von unaufschiebbarer und grosster Dringlichkeit, an der
Verbesserung der Lebensgrundlagen und der Lebensaussichten in den Her-
kunftsländern mitzuarbeiten. Dazu leistet die Auslandabteilung des SAH ih-
ren Teil, zum Beispiel in Nicaragua, in San Salvador, in Bolivien, in Mozam-
bique, in Burkina Faso, in Rumänien.

Aber auch hier in der Schweiz, wo ein kleiner Bruchteil der Entwurzelten
und Flüchtenden anklopft - nach offziellen Kriterien aber zu viele für unser
Land - wäre es möglich, trotz aller verordneten Einschränkungen und trotz
aller Vorschriften, mehr als nur Nothilfe zu leisten. Doch ich erlaube mir zu
fragen, ob das SAH tatsächlich "mehr" tut, ob es als Hilfswerk, das sich auf
die Furchtlosigkeit und auf die moralische Vernunft beruft, es nicht allzu
zaghaft bei "Schrittlein" bewenden lässt. Ob es sich nicht mehr einfallen las-
sen müsste, um die Angst in unserer Bevölkerung vor den "Fremden" abzu-
bauen.

Menschen werden ja allein in Begriffen politischer Vernunft und Herr-
schaft zu "Fremden" gemacht, in unterschiedlichem und willkürlich wech-
selndem Mass. Es sind nationale Verordnungen und Gesetzgebungen, die
bestimmen, welche Menschen welchem Territorium zugehörig sind oder
nicht, das heisst, ob sie sich auf Rechte berufen dürfen oder nicht. Schon
1955 schrieb Hannah Arendt in ihrem grossen Werk "Elemente und Ur-
Sprünge totaler Herrschaft", dass vom Augenblick an, wo Menschen sich

nicht mehr des Schutzes einer Regierung erfreuen, wo sie keine Staatsbür-

gerrechte mehr geniessen, ihnen niemand mehr auch ihre- grundsätzlich un-
veräusserlichen - Rechte als Menschen garantiere. Sie verwies auf das Para-

dox, dass die Menschenrechte zwar den nationalen Rechten übergeordnet
seien, dass sie jedoch nur im Rahmen der nationalen Rechte, der Bürger-
rechte, geschützt würden, und dass daher die Entwurzelten, die als Flücht-
linge unterwegs sind und in einem fremden Land um Asyl und um Arbeit
nachsuchen, sich völlig vergeblich auf ihre Menschenrechte berufen. Durch
den Verlust der Heimat und ihrer nationalen Rechte sind sie aller Rechte, de

144 WIDERSPRUCH-22/91



facto selbst der Menschenrechte, verlustig gegangen. Hannah Arendt mach-
te unmissverständlich deutlich, dass der von Hitler geprägte totalitäre
Rechtsgrundsatz "Recht ist, was dem deutschen Volk nützt" nur die "vulga-
risierte Form einer Rechtsauffassung" sei, die überhaupt gelte (das heisst,
die jeder Nationalstaat für sich beanspruche) und die "sich praktisch nur so

lange nicht auswirkt, als ältere Traditionen, die in den Verfassungen noch
wirksam sind, dies verhindern." Sie wies nach, dass sobald alle anderen ge-
seilschaftlichen und politischen Qualitäten verlorengegangen seien, aus dem
blossen Mehschsein sich keine Rechte mehr ableiten lassen.

Heute sind wir nicht viel weiter als vor vierzig Jahren. Zwar gibt es den In-
ternationalen Gerichtshof in Strassburg, bei dem Menschenrechtsverletzun-

gen auch von Asylsuchenden und Flüchtlingen eingeklagt werden können,
auch wenn dies selten getan wird. Und es gibt auch bei uns ein Asylgesetz,
das Rückweisungen von an Leib und Leben bedrohten Asylsuche.nden in ihr
Heimatland verhindern sollte. Der Status des sogenannten "Gewaltflücht-
lings" wird darin so definiert, dass dessen Sicherheit bei uns gewährleistet
sein sollte. Trotzdem finden unverantwortbare Rückschaffungen immer
noch statt. Es ist im neuen Asylgesetz auch eine unabhängige Rekurskom-
mission als Beschwerdeinstanz vorgesehen, bei der Asylsuchende Klage ein-
reichen könnten, falls ihnen Unrecht geschieht. Diese Rekurskommission
gibt es jedoch nur auf dem Papier.

Warum nehmen wir es hin, dass diese Asylrechtsverbesserungen nicht rea-
lisiert werden? Warum sind wir zaghaft statt furchtlos? Müssten wir nicht die
anderen Hilfswerke und unsere Gesinnungsgenossinnen und -genossen da-
von überzeugen, dass in der Bevölkerung durch breite Aufklärungsarbeit ein
Konsens geschaffen werde, dass dieses Rechtsprovisorium eine Unrechtssi-
tuation ist, die sich nicht nur gegen die Asylsuchenden richtet, sondern die
auch den humanitären Prinzipien, auf die sich schweizerische Aussenpolitik
ständig beruft, widerspricht? Müssten wir nicht eine Initiative lancieren, die
die dringende Verwirklichung dieser Gesetzesvorhaben zum Inhalt hat? Die
überdies eine Lösung der zwiespältigen arbeitsrechtlichen Verhältnisse der
Asylsuchenden anstreben würde?

1955 schrieb Hannah Arendt auch, dass die ständig wachsende Zahl der
Flüchtlinge in aller Welt, die aus der menschlichen Gemeinschaft ausge-
schlössen seien, unsere Zivilisation und politische Welt in ähnlicher und viel-
leicht noch unheimlicherer Weise bedrohe wie einst barbarische Völker oder
Naturkatastrophen, nur dass diesmal nicht diese oder jene Zivilisation auf
dem Spiel stehe, sondern die Zivilisation der ganzen Menschheit. "Es ist",
schliesst sie, "als ob eine globale, durchgängig verwebte zivilisatorische Welt
Barbaren aus sich selbst heraus produzierte, indem sie in einem inneren Zer-
setzungsprozess ungezählte Millionen von Menschen in Lebensumstände
stösst, die essentiell die gleichen sind wie die wilder Volksstämme oder aus-
serhalb der Zivilisation lebender Barbaren". Heute sind wir in den reichen
Industrienationen soweit auch wenn wir statt von "Barbaren" eher von
"out-laws" sprechen sollten, werden doch die Flüchtenden wie "out-laws"
hinter Stacheldrahtzäunen in "Sammelagern" interniert, bis sie wieder dahin

WIDERSPRUCH-22/91 145



abgeschoben werden, wo sie herkamen und wo sie - ebenfalls nicht - zu le-
ben vermögen.

Was haben wir in der Hand?

Die Frage steht im Raum, wie wir handeln sollen. Ich denke, dass es, im Ge-
gensatz zu Adornos Einwand, weder töricht noch naiv ist, mit Vorschlägen
hervorzutreten, wie es besser zu machen sei. Ich finde es im Gegenteil tö-
rieht, die verändernde Kraft der moralischen Vernunft zu vergessen und in
die allgemeine Hilflosigkeit einzustimmen, die von der fremdenfeindlichen
Politik auf perfide Weise genutzt wird.

Unsere Arbeit, wo immer wir sie leisten, hat eine öffentliche Wirkung.
Wir haben es in der Hand, Tag für Tag, gegen die allgegenwärtige Angst et-
was zu tun, durch die Art und Weise, wie wir arbeiten, wie wir mit den
Machtlosen und mit den Mächtigen umgehen, wie wir mit unserer Stimme
Wahlen, Abstimmungen und Gesetzgebungen beeinflussen, wie wir die de-
mokratischen Möglichkeiten benützen, um nicht nur öffentliche Stimmungs-
änderungen, sondern Gesetzesveränderungen zu bewirken. Gerade der In-
landabteilung des SAH, scheint mir, kommt diesbezüglich Vorbildfunktion
zu. Diejenigen unter uns, die in kommunalen, kantonalen und eidgenössi-
sehen Gremien sind, haben zusätzliche Möglichkeiten, für den Abbau von
Angst zu wirken und für die Ausarbeitung, den Ausbau und die Umsetzung
von Gesetzen, die den Rechtsstatus der Asylsuchenden verbessern und die
sowohl auf nationaler Ebene wie auch weltweit die Menschenrechte tatsäch-
lieh garantieren, insbesondere das Recht auf eine selbst gewählte Art und
Weise der Erfüllung der Grundbedürfnisse des Lebens: auf Bildung, auf po-
litische Freiheit, auf die eigene Religion und Sprache, auf Arbeit, auf ein
Dach über dem Kopf, auf fachkundige Hilfe bei körperlichem und seeli-
schem Leiden, auf Stillung des Hungers, auf ein sicheres Aufwachsen der
Kinder, auf Glück - unabhängig von Heimat oder Fremde.

Dafür, denke ich, lohnt es sich, mehr als das "gute Herz" einzusetzen,
auch unseren furchtlosen Entschluss, es nicht allen recht machen zu wollen,
sondern, wenn nötig, anzuecken und Aergernis zu erregen. Kurz, die ganze
Kraft der moralischen Vernunft lohnt es sich einzusetzen, in der grossen Li-
nie und in den einzelnen Schritten, ob wir uns als Hilfswerk oder als Einzelne
verantwortlich fühlen.

* Dieser Text, ein überarbeitetes Referat, das an der Jahresversammlung des SAH Juli 1991 ge-
halten wurde, erscheint auch als Sonderdruck der 'SAH - Solidarität' in Zürich.

Literatur

Theodor W. Adorno. Kritik. Kleine Schriften zur Gesellschaft. Edition Suhrkamp. Frankfurt
a.M. 1971.

146 WIDERSPRUCH-22/91



Hannah Arendt. Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft. Europäische Vcrlagsanstalt,
Frankfurt a. M. 1962.

Walter Benjamin. Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsätze. Suhrkamp Verlag, Frankfurt
a.M. 1965.

Paul Eluard - Pablo Picasso. Das Antlitz des Friedens. Insel Verlag, Frankfurt a.M. 1988.

Regina Kägi-Fuchsmann. Das gute Herz allein genügt nicht. Verlag Ex Libris, Zürich 1968.

Rosa Luxemburg. Briefe an Freunde. Europäische Verlagsanstalt, Frankfurt a.M. 1950.

Rosa Luxemburg. Politische Schriften. Athenäum Verlag, Frankfurt a.M. 1987.

Simone Weil. Unterdrückung und Freiheit. Verlag Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins,
Frankfurt a.M. 1987.

Ulrike Marie Meinhof. Bambule. Fürsorge - Sorge für wen? Verlag Klaus Wagenbach, Berlin
1987.

Ulrike Marie Meinhof. Die Würde des Menschen ist unantastbar. Aufsätze und Polemiken.
Verlag Klaus Wagenbach, Berlin 1986.

Hans Schäppi

Der Angriff der neoliberalen Ordnungspolitik
Bemerkungen zu neuen Programmschriften für die schweizerische Wirt-
schaftspolitik von Leutwiler, Schmidheiny, Boraer et al.

Der weltweite Kriseneinbruch in der Mitte der siebziger Jahre bildet den
Auftakt zur Krise des "Fordismus", eines Modells der Politik und der Wirt-
schaft in den westlichen Industrieländern, welches nicht nur Vollbeschäfti-
gung, sondern auch die Ausweitung des Sozialstaates und der liberalen und
sozialen Demokratie zum Inhalt hatte. Mit dem Beginn einer Massenarbeits-
losigkeit geriet der Wohlfahrtsstaat in einzelnen Ländern rasch in die Krise.
Begleitet war dieser Umbruch in kapitalistischen Zentren von einer kata-
strophalen Entwicklung in der Dritten Welt, welche mit den Stichworten
wachsende Aussenverschuldung, Desindustrialisierung, Verarmung und
Verelendung angedeutet werden kann. Ebenso erfasste die strukturelle Kri-
se der Weltwirtschaft in ihrer Weise auch die sogenannten realsozialistischen
Länder mit den bekannten politischen Auswirkungen am Ende der achtziger
Jahre und ihren ökonomischen und sozialen Folgen.

In der Schweiz blieben - entgegen den Erwartungen - sowohl während der
Krise der siebziger Jahre als auch während den achtziger Jahren die vertrag-
liehen Beziehungen zwischen Unternehmerverbänden und Gewerkschaf-
ten, die sog. "Sozialpartnerschaft", sowie die politische Konkordanz er-
staunlich stabil; dies im Gegensatz vor allem zu den angelsächsischen Län-
dem. Im Gegenteil konnten die Vertrags- und Arbeitsbeziehungen in den

siebziger Jahren sogar ausgebaut und institutionalisiert werden, während für
die achtziger Jahre von.einer Phase des politischen und sozialen Patts gespro-
chen werden kann. Seit einiger Zeit haben sich nun allerdings die Anzeichen

WIDERSPRUCH-22/91 147


	Fruchtlos gegenwärtig sein : fünfundfünfzig Jahre Schweizerisches Arbeiterhilfswerk : was ist vom wachen Bewusstsein der Anfänge geblieben?

