Zeitschrift: Widerspruch : Beitrage zu sozialistischer Politik
Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 22

Artikel: Fruchtlos gegenwartig sein : finfundflinfzig Jahre Schweizerisches
Arbeiterhilfswerk : was ist vom wachen Bewusstsein der Anfange
geblieben?

Autor: Wicki, Maja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-652608

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-652608
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diskussion

Maja Wicki

Furchtlos gegenwiirtig sein

Fiinfundfiinfﬁg Jahre Schweizerisches Arbeiterhilfswerk:
Was ist vom wachen Bewusstsein der Anfinge geblieben?”

“Das gute Herz allein geniigt nicht“, schrieb Regina Kégi-Fuchsmann als Ti-
tel liber ihre Lebens- und Arbeitserinnerungen, als sie 1968 daran dachte,
sich zur Ruhe zu setzen und es dann doch nicht schaffte — “das gute Herz al-
lein hat die Welt noch nie einen Schritt weiter gebracht“. Tun, nicht zuschau-
en, war ihr Mctto gewesen, ihr Leben lang, und diesem Motto gemdss hatte
sie 1932 das Sekretariat der Proletarischen Kinderhilfe, der spiateren Arbei-
terkinderhilfe, iibernommen und Kinder aus den krisenbetroffenen Indu-
strieregionen der Ost- und Westschweiz in wohlhabenderen Orten der
Schweiz zu Erholungsaufenthalten untergebracht; dann organisierte sie aus
der gleichen Notwendigkeit fiir ganze Eisenbahnziige voll Kinder aus den
vollig verarmten Gegenden Oberésterreichs, spater aus den Fabrikvororten
von Linz, Wien und Graz Ferienplitze fiir drei Monate bei Schweizerfami-
lien.

Wihrend sich anfinglich zu diesen Aktionen einzelne sozialistische Frau-
enorganisationen unter Regina Kégis Koordination und Leitung zusammen-
geschlossen hatten, setzte sich bald die Einsicht durch, dass es fiir die Unter-
stiitzungsaufgaben der Arbeiterschaft eines zentralen Hilfswerks bedurfte,
zumal mit der wachsenden Verfolgung im nationalsozialistischen Deutsch-
land und mit dem Ausbruch des Spanischen Biirgerkriegs sich neue dringli-
che Bediirfnisse ankiindigten. So wurde 1936 das Schweizerische Arbeiter-
hilfswerk gegriindet.

“Weil Helfen moéglich ist, muss man es tun“, sagte Regina Kégi-Fuchs-
mann. “Helfen“, allerdings, bedeutete fiir sie in keiner Weise “Wohltétig-
keit“ aus iiberheblicher Distanz, sondern immer das direkte eigene Engage-
ment, physisch und geistig, und damit die Vernetzung der Verhéltnisse der
Bediirftigen, der sozial Benachteiligten und politisch Verfolgten mit der ei-
genen — privilegierten-Situation, aus der heraus materielle Mittel und Mut
weiterzugeben moralische Pflicht ist, oder, noch deutlicher, moralischer
Vernunft entspricht.

Moralische Vernunft gegen politische Vernunft
Auf den Begriff der “moralischen Vernunft“ mochte ich ndher eingehen.
Die meisten Begriffe, mit denen wir operieren, darunter vor allem der Soli-

daritétsbegriff, der sich inhaltlich, wie wir sehen werden, mit dem der mora-

WIDERSPRUCH -22/91 137



lischen Vernunft deckt, wurden so oft ideologisch missbraucht und kommen
daher so abgegriffen daher, dass die Reflexion iiber die ideellen Grundla-
gen, iiber die Zielsetzungen sowie iiber die konkrete Bedeutung der SAH
Arbeit im Inland, im Ausland und im Fluchtlmgsdlenst begrifflich neu gelei-
stet werden muss.

“Moralische Vernunft“ war, meines Erachtens, die starke Kraft, die die
Anfinge der Arbeiterbewegung trug. Sie erwuchs aus der nicht singuliren,
sondern tausendfachen Erfahrung von Ohnmacht der Besitzlosen und Be-
nachteiligten gegeniiber der strukturellen Ungerechtigkeit, die als “politi-
sche Vernunft® deklariert wurde. “Politische Vernunft” sollte in den damals
sich konstituierenden Nationalstaaten Ruhe und Ordnung gewihrleisten,
mithin die Unterdriickung und die Ausbeutung, den Bildungsmangel und
die Armut der vielen zur Sicherung der Macht und Herrschaft weniger legiti-
mieren. Wihrend also “politische Vernunft“ das Handeln nach Kriterien der
Machterhaltung und der Machtvergrdsserung rechtfertigt, begriindet “mo
ralische Vemunft“ das Handeln in Hinblick auf mehr Gerechtigkeit.

Die Arbeiterbewegung entstand und wuchs aus der Einsicht, dass Einzel-
ne, die ihre Lebens- und Arbeitsbedingungen als unzumutbar erlebten, diese
nicht dndern konnten, wenn sie sich nicht zugleich fiir die Verdnderung
“fremder“ Unrechtsverhiltnisse einsetzten, wenn sie nicht das Leiden der
Anderen zu ihrem eigenen schlugen und aus dieser Solidarisierung heraus
fiir einen gerechteren Lebensentwurf und damit fiir die Rechte, fiir die Wiir-
de und Autonomie aller Benachteiligten kimpften. Und so nahmen auch im-
mer schon sozial und politisch privilegierte Frauen und Ménner die aus der
sozialen Ungerechtigkeit erwachsende Notwendigkeit, die Ursachen dieser
Ungerechtigkeit zu analysieren und die unertraglichen Verhéltnisse zu ver-
dndern, als verpflichtende Verantwortung an. Nicht einfach aus Mitleid,
nicht, weil “das gute Herz" sie dazu bewog, sondern aus Griinden der mora-
lischen Vernunft, ndmlich aus der zum — revolutionidren — Handeln befihi-
genden Einsicht, dass die eigenen privilegierten Verhiltnisse und das eigene
Wohlbefinden briichig und wertlos sind, wenn anderen Menschen gleichzei-
tig anderswo in der Welt so unwiirdige Lebensbedingungen zugemutet wer-
den, dass diese nicht einmal ihre Grundbediirfnisse befriedigen konnen. Mit
“politischem Moralismus“ oder mit moralisierender Rechthaberel hat mora-
lische Vernunft nichts zu tun.

Die verdndernde Kraft der Arbeiterbewegung

Wie hitte in den industrialisierten Landern die Rebellion und der Kampf der
Arbeiterschaft gegen die erdriickenden Unrechtsverhéltnisse erfolgreich
sein konnen, wenn sie nicht von der handlungslegitimierenden Kraft der mo-
ralischen Vernunft getragen gewesen wiaren? Wenn sie nicht aus der Gewiss-
heit, auf dem richtigen Weg zur gerechteren Gesellschaft zu sein, eine grosse
Furchtlosigkeit geschopft hédtten? Wie wiére, trotz massiver Repression
durch die machthabenden biirgerlichen Kreise, trotz Polizei- und Armee-
Einsatz die gesetzlich geregelte Begrenzung der Arbeitszeit, die Schaffung

138 WIDERSPRUCH - 22/91



von Unfall-und Arbeitslosenversicherungen, von Invaliden-, Alters- und
Hinterbliebenenrenten, das Verbot der Kinderarbeit, die Durchsetzung ge-
sundheitlicher Schutzbestimmungen am Arbeitsplatz, Gesamtarbeitsvertra-
ge, die demokratisch angemessene Vertretung der Arbeiterschaft tiber die
SPS und andere Linksparteien in den kommunalen, kantonalen und eidge-
ndssischen Legislativen und Exekutiven, schliesslich die rechtliche Gleich-
stellung von Frauen und Ménnern zustandegekommen — wenn auch zum Teil
heute noch mangelhaft und unvollkommen — ohne kdmpferische Furchtlo-
sigkeit auf der Basis der moralischen Vernunft?

Die Frage, was davon iibriggeblieben ist, stellt sich im Arbeiterhilfswerk
nicht anders als bei der Sozialdemokratie oder bei den Gewerkschaften.
Ebenso die Frage, in welchem Mass das SAH Kompromisse mit der politi-
schen Vernunft, mit der — allein machtpragmatisch bestimmten — Vernunft
von “Ruhe und Ordnung*“ eingegangen ist, oder, anders gefragt, in welchem
Mass das Hilfswerk der Arbeiterschaft die urspriingliche Idee der sozialisti-
schen Alternative, die Idee einer gerechten und solidarischen Gesellschaft,
noch anstrebt.

Verlust der “sozialistischen Alternative‘?

Wir wissen, dass Rosa Luxemburg den Verlust der sozialistischen Alternati-
ve mit der Zustimmung der deutschen Sozialdemokratie zu den Kriegskredi-
ten am 4. August 1914, am Vorabend des Ersten Weltkriegs, besiegelt sah.
Ihre Trauer und ihr Zorn iiber diese Zustimmung zum “Aberwitz der ver-
blendeten herrschenden Klasse“, zum Geschift des “methodischen, organi-
sierten, riesenhaften Mordens“ waren durch keine Griinde der politischen
Vernunft, die ihre Parteigenossinnen und -genossen vertraten, zu besanfti-
gen. Zwar war sie liberzeugt, dass die Arbeiterklasse stets “ungescheut der
Wabhrheit, auch der bittersten Selbstbezichtigung ins Antlitz blicken diirfe,
denn “ihre Schwiche®, hielt sie in ihrer optimistischen Geschichtsglaubig-
keit fest, sei “nur eine Verirrung®, und die Geschichte werde beweisen, dass
der endgiiltige Sieg der Arbeiterbewegung nicht ausbleiben werde.

Rosa Luxemburgs “Verirrung“ war, das auf Vertrauen gegriindete Men-
schenbild, das fiir ihr persénliches Denken und ihr politisches Handeln be-
stimmend war, auch auf die Massen zu iibertragen, die sie fiir die eigentliche
“geschichtliche Personlichkeit* hielt. Keine fiinf Jahre, nachdem sie ihre von
Trauer erfiillte Kritik an der Sozialdemokratie und ihren Glauben an die un-
terdriickten Massen niedergeschrieben hatte, am 5. Januar 1919, wurden sie
und Karl Liebknecht von aufgehetzten Soldaten ermordet. Die Masse ist
eben keine “Personlichkeit* , sondern ein aus ungezihlten Angsten zusam-
mengeballtes und bis zur Unerkennbarkeit pervertiertes Kollektiv von Indi-
viduen, das im Fiihlen und Handeln konform und somit manipulierbar ist.
Die Masse denkt nicht. ‘

Rosa Luxemburg ahnte oder wusste, dass mit dem Entscheid vom 4. Au-
gust 1914 der Verlust der sozialistischen Alternative definitiv war, dass damit
die von politischer Vernunft (das heisst vom Wunsch nach der Teilhabe an

WIDERSPRUCH - 22/91 139



Macht) diktierte Zustimmung der Sozialdemokratie auch Zustimmung zu
den damals herrschenden Unrechtsverhéltnissen bedeutete.

Und heute? Angesichts. der nun im Parlament abgeschlossenen Diskus-
sion um den Beitritt der Schweiz zum Internationalen Wihrungsfond (IWF)
sollten wir uns der Trauer Rosa Luxemburgs erinnern. Es mutet schmerzlich
an, dass zum Beispiel der Schweizerische Gewerkschaftsbund (SGB) dem
Beitritt zugestimmt hat, ist doch der IWF mit seiner auf quantitatives Wachs-
tum und nicht auf breite, demokratische Verbesserung der Basisbedingun-
gen ausgerichtete Kredit- und Riickzahlungspolitik in erster Linie ein Kon-
troll- und Abhingigkeitsinstrument der Ersten Welt gegeniiber der Dritten
Welt. Wie die Auslandabteilung des SAH in einem Grundsatzpapier fest-
hilt, laufen die IWF-Programme in den Dritt-Welt-Liandern, in denen SAH-
Projekte langfristige Aufbauarbeit bezwecken — zum Beispiel in Mozambi-
que, in Burkina Faso, aber auch in Nicaragua oder in San Salvador — auf eine
jedem sozialen Fortschritt entgegengesetzte, auf eine zunehmende Ausland-
abhéngigkeit und wachsende Verelendung der ohnehin Armen hinaus. Das
SAH lehnte daher einen Beitritt der Schweiz zum IWF mit guten Griinden
ab und ist nach wie vor entschlossen, das Referendum der Entwicklungsor-
ganisationen gegen den Beitritt zu unterstiitzen, auch wenn das Hilfswerk
sich damit in einen klaren Gegensatz zum SGB und zu einem Teil der SPS be-
gibt.

“Bleibt Hoffnung in dieser angsterfiillten Welt?*

Dreizehn Jahre nach Rosa Luxemburgs Ermordung, am Vorabend der
Machtiibernahme der Nationalsozialisten im Sommer 1932, schrieb Simone
Weil, eine — damals noch — unerbittliche Anarcho-Syndikalistin, angesichts
der zunehmenden Schwiche und des Zusammenbruchs der deutschen Ar-
beiterklasse, die sie wiahrend ihres mehrmonatigen Aufenthalts in Berlin na-
he beobachtet und als die “reifste, disziplinierteste und kultivierteste der
Welt“ bezeichnet hatte, die “einzige subversive Kraft“ sei das Denken. Sie
verstand unter “Denken“ das, was sie auch das “wache Bewusstsein“ nann-
te. Bewusstsein wovon? Zweifelsohne von der handlungsverpflichtenden
moralischen Vernunft. Denn im gleichen Zusammenhang schrieb sie, dass
Unrechtsverhiltnisse allein noch kein revolutionires Potential schaffen kon-
nen, wenn das “wache Bewusstsein® fehle. Gleichzeitig sah sie das Versagen
des — bolschewistischen — Staatssozialismus voraus, da dieser keine echte
“sozialistische Alternative* darstelle, sondern, nicht anders als der Kapita-
lismus, den einzelnen Menschen als Mittel zum Zweck der Produktionsstei-
gerung missbrauche. In beiden Systemen konstituiere sich Herrschaft durch
eine Hierarchie von wenigen Befehlenden und vielen Gehorchenden. Auf
diese Weise kénne keine menschengerechte, sozialistische Gesellschaft ent-
stehen, schrieb sie, hingegen wiirden sich Biirokratie und Technokratie festi-
gen, das heisst die Herrschaft von Verwaltung und Technik, von Ueberwa-
chung, zunehmender Entmiindigung und unmenschlicher Pragmatik, kurz
die durchkapitalisierte, “verwaltete und angsterfiillte Welt“, in der wir heute

140 WIDERSPRUCH - 22/91



leben. ‘

Anfang der siebziger Jahre fragte Adorno, ob denn “noch Hoffnung blei-
be in dieser verwalteten, angsterfiillten Welt?*“ Von Hoffnung zu sprechen,
macht nur Sinn im Zusammenhang der moralischen Vernunft. Adorno
selbst schrieb, dass es etwas “Torichtes und Naives haben mag, mit Vorschla-
gen hervorzutreten, wie es besserzumachen ist“, angesichts des “bestiirzen-
den Missverhéltnisses zwischen der Macht dessen was ist, und der Ohnmacht
des Gedankens, der es — ndmlich das Bestehende — zu durchdringen ver-
sucht“. Trotzdem sei wohl die “einzige Forderung, die ohne Unverschamt-
heit erhoben werden darf, die, dass der ohnméchtige Einzelne durch das Be-
wusstsein der eigenen Ohnmacht doch seiner selbst méachtig bleibt.“ Er fol-
gerte, dass “der Satz, dass tausend Augen mehr sdhen als zwei, Liige ist und
der genaue Ausdsruck jener Fetischisierung von Kollektivitdt und Organisa-
tion, die zu durchbrechen die oberste Verpflichtung von gesellschaftlicher
Erkenntnis bildet. “ So bleibt letztlich auch bei Adorno, nicht anders als bei
Simone Weil, der Rekurs auf die subversive Kraft des Denkens als Kraft
moglicher Verdnderung.

Die Dialektik von Ohnmacht und Macht

Ich meine, dass gerade bei dieser Denkarbeit sich nicht allein Ohnmacht ma-
nifestiert, sondern zugleich Macht, die so nur dem denkenden Subjekt zu-
kommt: die handlungsbefdhigende Macht der moralischen Vernunft.
“Maéchtig*“ ist sie, weil deren Motor die Hoffnung ist, “ohnmaéchtig“, weil sie
immer wieder am Anfang ist, weil sie nur in kleinen Schritten Verédnderun-
gen zustandebringt. Die Dialektik von Ohnmacht und Macht ist fiir das Han-
deln aus moralischer Vernunft unaufhebbar, denn mit dieser unaufhebbaren
Dialektik hingt das stindig Gegenwirtige und Dynamische, das Revolutio-
ndre echter sozialistischer Alternative zusammen. Die Aufhebung dieser
Dialektik bedeutet Erstarrung. Das erklart, zum Teil, den Wandel “linker*
Bewegungen zu Einparteiendiktaturen. '
Kann sich moralische Vernunft nur in Opposition zu machtausiibender
Herrschaft als gesellschaftsverdndernde Kraft in Hinblick auf mehr Gerech-
tigkeit bewédhren? Tatsache ist, dass auch in den Léandern des sogenannt “re-
al existierenden Sozialismus“, dessen 6konomischer Bankrott im Lauf der
letzten Jahre immer offenkundiger wurde und der sich vor zwei Jahren auf
unaufhaltbare Weise beschleunigte, Misstrauen und Angst die Gesellschaft
und die Politik beherrschten, nicht anders, als dies in den Liandern des real
existierenden Kapitalismus in vielen Belangen der Fall ist. Mit dem Zusam-
menbruch der kommunistischen Regimes fiel daher keineswegs die “soziali-
stische® Alternative weg. Es haben sich in Europa lediglich verschiedene, je-
doch auf dem gleichen, von Misstrauen gepragten Menschenbild aufgebaute
Monopolsysteme vereinigt. Ob den einen die Schaffung demokratischer und
gerechter Verhiltnisse gelinge, den anderen deren Erneuerung und Ausbau,
hédngt in starkem Mass davon ab, ob dieses Menschenbild sich wandle oder
ob es sich weiter verhirte. Misstrauen verhindert Anteilnahme, gegenseiti-

WIDERSPRUCH - 22/91 ' 141



gen Respekt und Unterstiitzung, kurz eine Haltung, die sowohl zur Verwirk-
lichung gesellschaftlicher “Solidaritat“ wie auch als Voraussetzung zu demo-
kratischer Partizipation unumgénglich ist. Einmal mehr muss daran erinnert
werden, dass die bedeutendsten Vertreterinnen und Vertreter des friihen,
herrschaftsfreien Sozialismus — zum Beispiel Flora Tristan, Charles Fourier,
Saint-Simon, Louis Blanc, Robert Owen und andere mehr — gleichzeitig fiir
soziale Gerechtigkeit und fiir demokratische Rechte kidmpften, dass sie vor
allem ein auf Vertrauen begriindetes Menschenbild vertraten, das sie — stir-
ker als alle Eigentumstheorien — vom Kapitalismus abgrenzte. Zu diesem
Menschenbild gehorte der Glaube an die Bildungsfihigkeit aller Frauen und
Minner, unabhingig von Herkunft und Rang, und an deren gleichen Willen
und deren gleiche Befidhigung zu einer friedlichen und demokratischen Auf-
teilung und Ausiibung der Macht.

“Zu denken, wie lange der Mensch dem Menschen Angst gemacht hat*

Wir miissen uns allerdings hiiten zu meinen, dass mit dem Bekenntnis zur
moralischen Vernunft ein untriiglich richtiger Weg garantiert sei. Das ist
nicht der Fall. Standig besteht auch die Gefahr des Irrtums, vor allem in der
Wahl der Mittel und Schritte, mit denen mehr Gerechtigkeit verwirklicht
werden soll. Handeln aus moralischer Vernunft ist eine stdndige Gratwande-
rung. Ich denke etwa an den Irrweg, den Ulrike Marie Meinhof und die an-
deren Frauen und Ménner der deutschen und italienischen Stadtguerilla, die
aus der verpflichtenden Unruhe ihres “wachen Bewusstseins® gegen soziales
Unrecht ankdmpfen wollten, schliesslich gingen, nachdem sie sich anféng-
lich aus der Solidarisierung mit den machtlosen Einzelnen, mit den chancen-
losen Marginalisierten, mit dem Trikont zum Kampf gegen die machtaus-
tiibende Herrschaft entschlossen hatten. War es, dass sie auf die kleinen
Schritte verzichteten? Dass sie Allmachttraumen der Verdnderung anhin-
gen? Dass sie die Dialektik von Macht und Ohnmacht nicht aushielten? Dass
nur noch Ungeduld und Zorn sie antrieben und nicht mehr die Kraft der
Hoffnung, ihre Nah- und Fernziele trotz der Repressmn durch die Staatsge-
walt allméhlich zu erreichen?

Im Zusammenhang der politischen Vernunft gibt es den Begriff der Hoff-
nung nicht. An dessen Stelle stehen Berechnung, Absicherung und Angst.
Ein auf Misstrauen gegriindetes Menschenbild machen Berechnung und Ab-
sicherung noétig und lassen die Angst zum unvermeidlichen Regulativ des
Handelns werden. “Zu denken, wie lange der Mensch dem Menschen Angst
gemacht hat“, schrieb der Dichter Paul Eluard Anfang der fiinfziger Jahre,
als die Schrecken des Zweiten Weltkriegs noch nicht verblasst waren und
schon wieder ein neuer Krieg, der Korea-Krieg, als “unvermeidlich* erklért
wurde, mit der ldhmenden Bedrohung eines daraus entstehenden nuklearen
Weltkriegs.

Angst ist das repressivste Herrschaftsinstrument iiberhaupt. Angst zwingt
zur Konformitéit mit den Regeln des Misstrauens, der Berechnung und Absi-
cherung, Angst verhindert alle Schritte zu mehr Freiheit, zu mehr Autono-

142 WIDERSPRUCH - 22/91



mie und damit zu sozialem Fortschritt. Angst fiihrt letztlich in die Barbarei.
Zur Zeit des europaweit erstarkenden Faschismus und Nationalsozialismus
schrieb Walter Benjamin, selbst als Fliichtling in Paris, dass “die Tradition
der Unterdriickten uns dariiber belehre, dass der Ausnahmezustand, in dem
wir leben, die Regel“ sei. Der Satz stimmt heute nicht weniger als damals.
Die “Regel“, die er meinte, ist das durch Misstrauen gepragte Menschen-
bild, das die von der politischen Vernunft gepriagte Machtpolitik bestimmt.

Die Ausnahme im herrschenden “Ausnahmezustand*?

Wer eine Ausnahme im herrschenden “Ausnahmezustand“ verwirklichen
will, kann nicht anders, als gegen die Angst aufstehen und anstelle des miss-
trauensbestimmten Menschenbildes ein auf Vertrauen gegriindetes und von
Hoffnung genéhrtes Menschenbild vertreten und verwirklichen, im Denken,
im Urteilen, im Stellungbeziehen, im Handeln. Kann nicht anders, als
“furchtlos gegenwirtig sein“, wie zum Beispiel die Frauen von Palermo, die
dieses Motto wihlten, als sie vor bald zehn Jahren beschlossen; gegen das
Diktat der Angst und der Gewalt der Mafia aufzustehen und seither nicht
mehr klein beigaben. Damals haben sie begonnen, ihre Gefiihle der Ohn-
macht, der Wut und der Trauer in Furchtlosigkeit umzuwandeln, um so die
Regeln der stummen Zustimmung zur Gewalt, die Regeln des Duldens, der
Zuriickhaltung und der Unterordnung zu brechen. Seither schweigen sie
nicht ldnger zu Verbrechen, deren Opfer sie einzeln oder gesamthaft waren
und sind, sie und ihre Kinder, sie klagen 6ffentlich die Verbrecher an und
fordern Gerechtigkeit. Sie beugen sich nicht ldnger unter das mafiose “Sy-
stem“, das mit den Mitteln der Einschiichterung, der Gewalt und der Angst
allein die Macht der Méachtigen vergrossert, sondern sie beniitzen ihre bishe-
rige Ohnmacht als eine Gegenmacht, um mit den Mitteln der politischen
Partizipation, der Rede- und Wahlfreiheit, die Offentlichkeit zu verindern
und zu erneuern. Sie beanspruchen als Frauen die Rechte, die ihnen von Ge-
setzes wegen zustehen, auch wenn dieser Anspruch iiber Generationen hin-
weg unterdriickt wurde.

Man kann einwenden, dass in den zehn Jahren, seit die palermitanischen
Frauen ihre ersten Aktionen begonnen haben, Unrecht und mafiose Gewalt
nicht geringer geworden seien. Aber das Bewusstsein um die Normen und
um den gelebten Alltag einer gerechteren Gesellschaft hat sich verdndert.
Bis das Bewusstsein auch die Realitit veridndert, in kleinen Schritten,
braucht es mehr Zeit. Die Bedeutung dieser kleinen Schritte ist allerdings
uniibersehbar, die Bedeutung dieser sizilianischen Frauenbewegung, die oh-
ne utopische Traumfliige und ohne aufgebauschte Deklarationen eine Be-
wegung der Solidaritédt im urspriinglichen Sinn wurde, in Hinblick auf ein -
ideologisch und politisch schwer missbrauchtes — Ziel: in Hinblick auf die
Schaffung einer angstfreien und gerechteren Gesellschaft. '

Ich denke, dass das Motto “Furchtlos gegenwirtig sein“ ins Leitbild des
SAH iibernommen werden sollte, dass die Arbeit der drei Abteilungen mit
der Vielzahl an Projekten im Inland, im Ausland und in der Fliichtlingshilfe

WIDERSPRUCH - 22/91 143



von diesem Motto geprégt sein sollte; diese ganz konkrete Arbeit, die sich
aus kleinen Schritten zusammensetzt, mit denen sozial Benachteiligte und
politisch Unterdriickte befahigt werden sollen, Chancen zur Veranderung
ihrer Situation selbst wahrzunehmen und zu verwirklichen, méglichst nicht
nur im Sinn einer augenblicklichen Linderung ihres Leidens, sondern im
Sinn einer langfristigen Verbesserung.

Rechte und Rechtlosigkeit der “Fremden*

Der derzeit heikelste und konfliktreichste der drei Arbeitsbereiche des SAH
scheint mir derjenige der Fliichtlingshilfe zu sein. Hier besteht die grosste
Gefahr, entweder einseitig das “gute Herz“ sprechen zu lassen oder sich
durch die Handlungskriterien der politischen Vernunft, derjenigen, die
“Ruhe und Ordnung“ als hochste Werte propagieren, beeinflussen zu las-
sen. Angesichts der Millionen von Menschen, die weltweit unterwegs sind,
auf der Flucht vor Hunger, Elend und politischer oder rassistischer Verfol-
gung, ist es gewiss von unaufschiebbarer und grésster Dringlichkeit, an der
Verbesserung der Lebensgrundlagen und der Lebensaussichten in den Her-
kunftslindern mitzuarbeiten. Dazu leistet die Auslandabteilung des SAH ih-
ren Teil, zum Beispiel in Nicaragua, in San Salvador, in Bolivien, in Mozam-
bique, in Burkina Faso, in Ruminien.

Aber auch hier in der Schweiz, wo ein kleiner Bruchteil der Entwurzelten
und Fliichtenden anklopft — nach offziellen Kriterien aber zu viele fiir unser
Land — wére es moglich, trotz aller verordneten Einschrinkungen und trotz
aller Vorschriften, mehr als nur Nothilfe zu leisten. Doch ich erlaube mir zu
fragen, ob das SAH tatsichlich “mehr* tut, ob es als Hilfswerk, das sich auf
die Furchtlosigkeit und auf die moralische Vernunft beruft, es nicht allzu
zaghaft bei “Schrittlein“ bewenden lisst. Ob es sich nicht mehr einfallen las-
sen miisste, um die Angst in unserer Bevolkerung vor den “Fremden“ abzu-
bauen.

Menschen werden ja allein in Begriffen politischer Vernunft und Herr-
schaft zu “Fremden“ gemacht, in unterschiedlichem und willkiirlich wech-
selndem Mass. Es sind nationale Verordnungen und Gesetzgebungen, die
bestimmen, welche Menschen welchem Territorium zugehdrig sind oder
nicht, das heisst, ob sie sich auf Rechte berufen diirfen oder nicht. Schon
1955 schrieb Hannah Arendt in ihrem grossen Werk “Elemente und Ur-
spriinge totaler Herrschaft“, dass vom Augenblick an, wo Menschen sich
nicht mehr des Schutzes einer Regierung erfreuen, wo sie keine Staatsbiir-
gerrechte mehr geniessen, ihnen niemand mehr auch ihre — grundsétzlich un-
veridusserlichen — Rechte als Menschen garantiere. Sie verwies auf das Para-
dox, dass die Menschenrechte zwar den nationalen Rechten iibergeordnet
seien, dass sie jedoch nur im Rahmen der nationalen Rechte, der Biirger-
rechte, geschiitzt wiirden, und dass daher die Entwurzelten, die als Fliicht-
linge unterwegs sind und in einem fremden Land um Asyl und um Arbeit
nachsuchen, sich véllig vergeblich auf ihre Menschenrechte berufen. Durch
den Verlust der Heimat und ihrer nationalen Rechte sind sie aller Rechte, de

144 WIDERSPRUCH - 22/91



facto selbst der Menschenrechte, verlustig gegangen. Hannah Arendt mach-
te unmissverstidndlich deutlich, dass der von Hitler geprégte totalitédre
Rechtsgrundsatz “Recht ist, was dem deutschen Volk niitzt“ nur die “vulga-
risierte Form einer Rechtsauffassung* sei, die iiberhaupt gelte (das heisst,
die jeder Nationalstaat fiir sich beanspruche) und die “sich praktisch nur so
lange nicht auswirkt, als éltere Traditionen, die in den Verfassungen noch
wirksam sind, dies verhindern.“ Sie wies nach, dass sobald alle anderen ge-
sellschaftlichen und politischen Qualitdten verlorengegangen seien, aus dem
blossen Menschsein sich keine Rechte mehr ableiten lassen.

Heute sind wir nicht viel weiter als vor vierzig Jahren. Zwar gibt es den In-
ternationalen Gerichtshof in Strassburg, bei dem Menschenrechtsverletzun-
gen auch von Asylsuchenden und Flichtlingen eingeklagt werden kénnen,
auch wenn dies selten getan wird. Und es gibt auch bei uns ein Asylgesetz,
das Riickweisungen von an Leib und Leben bedrohten Asylsuchenden in ihr
Heimatland verhindern sollte. Der Status des sogenannten “Gewaltfliicht-
lings* wird darin so definiert, dass dessen Sicherheit bei uns gewéhrleistet
sein sollte. Trotzdem finden unverantwortbare Riickschaffungen immer
noch statt. Es ist im neuen Asylgesetz auch eine unabhingige Rekurskom-
mission als Beschwerdeinstanz vorgesehen, bei der Asylsuchende Klage ein-
reichen konnten, falls ihnen Unrecht geschieht. Diese Rekurskommission
gibt es jedoch nur auf dem Papier.

Warum nehmen wir es hin, dass diese Asylrechtsverbesserungen nicht rea-
lisiert werden? Warum sind wir zaghaft statt furchtlos? Miissten wir nicht die
anderen Hilfswerke und unsere Gesinnungsgenossinnen und -genossen da-
von iiberzeugen, dass in der Bevolkerung durch breite Aufkldrungsarbeit ein
Konsens geschaffen werde, dass dieses Rechtsprovisorium eine Unrechtssi-
tuation ist, die sich nicht nur gegen die Asylsuchenden richtet, sondern die
auch den humanitéren Prinzipien, auf die sich schweizerische Aussenpolitik
stdndig beruft, widerspricht? Miissten wir nicht eine Initiative lancieren, die
die dringende Verwirklichung dieser Gesetzesvorhaben zum Inhalt hat? Die
iiberdies eine Losung der zwiespéltigen arbeitsrechtlichen Verhiltnisse der
Asylsuchenden anstreben wiirde?

1955 schrieb Hannah Arendt auch, dass die stindig wachsende Zahl der
Fliichtlinge in aller Welt, die aus der menschlichen Gemeinschaft ausge-
schlossen seien, unsere Zivilisation und politische Welt in dhnlicher und viel-
leicht noch unheimlicherer Weise bedrohe wie einst barbarische Volker oder
Naturkatastrophen, nur dass diesmal nricht diese oder jene Zivilisation auf
dem Spiel stehe, sondern die Zivilisation der ganzen Menschheit. “Es ist“,
schliesst sie, “als ob eine globale, durchgingig verwebte zivilisatorische Welt
Barbaren aus sich selbst heraus produzierte, indem sie in einem inneren Zer-
setzungsprozess ungezihlte Millionen von Menschen in Lebensumstinde
stosst, die essentiell die gleichen sind wie die wilder Volksstimme oder aus-
serhalb der Zivilisation lebender Barbaren“. Heute sind wir in den reichen
Industrienationen soweit , auch wenn wir statt von “Barbaren* eher von
“out-laws* sprechen sollten, werden doch die Fliichtenden wie “out-laws*
hinter Stacheldrahtzdunen in “Sammelagern” interniert, bis sie wieder dahin

WIDERSPRUCH - 22/91 145



abgeschoben werden, wo sie herkamen und wo sie — ebenfalls nicht — zu le-
ben vermdgen.

Was haben wir in der Hand?

Die Frage steht im Raum, wie wir handeln sollen. Ich denke, dass es, im Ge-
gensatz zu Adornos Einwand, weder toricht noch naiv ist, mit Vorschlidgen
hervorzutreten, wie es besser zu machen sei. Ich finde es im Gegenteil t6-
richt, die verdndernde Kraft der moralischen Vernunft zu vergessen und in
die allgemeine Hilflosigkeit einzustimmen, die von der fremdenfeindlichen
Politik auf perfide Weise genutzt wird.

Unsere Arbeit, wo immer wir sie leisten, hat eine offenthche Wirkung.
Wir haben es in der Hand, Tag fiir Tag, gegen die allgegenwértige Angst et-
was zu tun, durch die Art und Weise, wie wir arbeiten, wie wir mit den
Machtlosen und mit den Méichtigen umgehen, wie wir mit unserer Stimme
Wahlen, Abstimmungen und Gesetzgebungen beeinflussen, wie wir die de-
mokratischen Moglichkeiten beniitzen, um nicht nur 6ffentliche Stimmungs-
dnderungen, sondern Gesetzesverdnderungen zu bewirken. Gerade der In-
landabteilung des SAH, scheint mir, kommt diesbeziiglich Vorbildfunktion
zu. Diejenigen unter uns, die in kommunalen, kantonalen und eidgendssi-
schen Gremien sind, haben zusétzliche Méglichkeiten, fiir den Abbau von
Angst zu wirken und fiir die Ausarbeitung, den Ausbau und die Umsetzung
von Gesetzen, die den Rechtsstatus der Asylsuchenden verbessern und die
sowohl auf nationaler Ebene wie auch weltweit die Menschenrechte tatséch-
lich garantieren, insbesondere das Recht auf eine selbst gewidhlte Art und
Weise der Erfiillung der Grundbediirfnisse des Lebens: auf Bildung, auf po-
litische Freiheit, auf die eigene Religion und Sprache, auf Arbeit, auf ein
Dach tiber dem Kopf, auf fachkundige Hilfe bei korperlichem und seeli-
schem Leiden, auf Stillung des Hungers, auf ein sicheres Aufwachsen der
Kinder, auf Gliick — unabhingig von Heimat oder Fremde.

Dafiir, denke ich, lohnt es sich, mehr als das “gute Herz“ einzusetzen,
auch unseren furchtlosen Entschluss, es nicht allen recht machen zu wollen,
sondern, wenn nétig, anzuecken und Aergernis zu erregen. Kurz, die ganze
Kraft der moralischen Vernunft lohnt es sich einzusetzen, in der grossen Li-
nie und in den einzelnen Schritten, ob wir uns als Hilfswerk oder als Einzelne
verantwortlich fiihlen.

* Dieser Text, ein iiberarbeitetes Referat, das an der Jahresversammlung des SAH Juli 1991 ge-
halten wurde, erscheint auch als Sonderdruck der 'SAH - Solidaritdt’ in Zirich.

Literatur

Theodor W. Adorno. Kritik. Kleine Schriften zur Gesellschaft. Edition Suhrkamp. Frankfurt
a.M. 1971.

146 WIDERSPRUCH - 22/91



Hannah Arendt. Elemente und Urspriinge totaler Herrschaft. Europiische Verlagsanstalt,
Frankfurt a. M. 1962.

Walter Benjamin. Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsitze. Suhrkamp Verlag, Frankfurt
a.M. 1965.

Paul Eluard — Pablo Picasso. Das Antlitz des Friedens. Insel Verlag, Frankfurt a.M. 1988.

Regina Kigi-Fuchsmann. Das gute Herz allein geniigt nicht. Verlag Ex Libris, Ziirich 1968.

Rosa Luxemburg. Briefe an Freunde. Européische Verlagsanstalt, Frankfurt a.M. 1950.

Rosa Luxemburg. Politische Schriften. Athendum Verlag, Frankfurt a.M. 1987.

Simone Weil. Unterdriickung und Freiheit. Verlag Rogner & Bernhard bei Zweitausendeins,
Frankfurt a.M. 1987.

Ulrike Marie Meinhof. Bambule. Fiirsorge — Sorge fiir wen? Verlag Klaus Wagenbach, Berlin
1987. '

Ulrike Marie Meinhof. Die Wiirde des Menschen ist unantastbar. Aufsitze und Polemiken.
Verlag Klaus Wagenbach, Berlin 1986.

Hans Schéppi

Der Angriff der neoliberalen Ordnungspolitik

Bemerkungen zu neuen Programmschriften fiir die schweizerische Wirt-
schaftspolitik von Leutwiler, Schmidheiny, Borner et al.

Der weltweite Kriseneinbruch in der Mitte der siebziger Jahre bildet den
Auftakt zur Krise des “Fordismus*, eines Modells der Politik und der Wirt-
schaft in den westlichen Industrielindern, welches nicht nur Vollbeschifti-
gung, sondern auch die Ausweitung des Sozialstaates und der liberalen und
sozialen Demokratie zum Inhalt hatte. Mit dem Beginn einer Massenarbeits-
losigkeit geriet der Wohlfahrtsstaat in einzelnen Léndern rasch in die Krise.
Begleitet war dieser Umbruch in kapitalistischen Zentren von einer kata-
strophalen Entwicklung in der Dritten Welt, welche mit den Stichworten
wachsende Aussenverschuldung, Desindustrialisierung, Verarmung und
Verelendung angedeutet werden kann. Ebenso erfasste die strukturelle Kri-
se der Weltwirtschaft in ihrer Weise auch die sogenannten realsozialistischen
Léander mit den bekannten politischen Auswirkungen am Ende der achtziger
Jahre und ihren 6konomischen und sozialen Folgen.

In der Schweiz blieben — entgegen den Erwartungen —sowohl wihrend der
Krise der siebziger Jahre als auch wihrend den achtziger Jahren die vertrag-
lichen Beziehungen zwischen Unternehmerverbinden und Gewerkschaf-
ten, die sog. “Sozialpartnerschaft“, sowie die politische Konkordanz er-
staunlich stabil; dies im Gegensatz vor allem zu den angelséchsischen Lin-
dern. Im Gegenteil konnten die Vertrags- und Arbeitsbeziehungen in den
siebziger Jahren sogar ausgebaut und institutionalisiert werden, wiahrend fiir
die achtziger Jahre von einer Phase des politischen und sozialen Patts gespro-
chen werden kann. Seit einiger Zeit haben sich nun allerdings die Anzeichen

WIDERSPRUCH - 22/91 147



	Fruchtlos gegenwärtig sein : fünfundfünfzig Jahre Schweizerisches Arbeiterhilfswerk : was ist vom wachen Bewusstsein der Anfänge geblieben?

