
Zeitschrift: Widerspruch : Beiträge zu sozialistischer Politik

Herausgeber: Widerspruch

Band: 11 (1991)

Heft: 22

Artikel: Bilder Afrikas in Europa : über Versuche zur neokolonialen Ordnung
des Fremden in der Philosophie und Ethnologie

Autor: Neugebauer, Christian

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-652559

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 26.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-652559
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Selle. Reclam-Verlag, Leipzig 1991.
Heinz Kimmerle: Philosophie in Afrika. Afrikanische Philosophie. Annäherungen an einen in-

terkulturellen Philosophiebegriff. Edition Qumran Campus Verlag, Frankfurt 1991.
Wole Soyinka: The Credo of Being and Nothingness. Spectrum Books Ltd., Ibadan 1991.
Hans-Jürgen Heinrichs: Lebendige Négritude. Probleme der afrikanischen Literatur. Basler

Magazin, Nr. 31, 3. Aug. 1991.
Matthias O. Ezioba: Afrikas Ort in den Weltkulturen. Brennpunkt Brasilien. Neue Zürcher

Zeitung, Nr. 213,14./15. Sept. 1991.
AI Imfeid: Vision und Waffe. Afrikanische Autoren, Themen, Traditionen. Unionsverlag, Zü-

rieh 1981.

AI Imfeid: Afrika im Umbruch. In: Neue Wege, Heft 10, Zürich 1991.

Christian Neugebauer

Bilder Afrikas in Europa
Über Versuche zur neokolonialen Ordnung des Fremden in der Philosophie
und Ethnologie

There are two ways of losing oneself:
through fragmentation in the particular or
dilution in the 'universal'.
A. Césaire, 1956

Weltweit kann man den Abbau von Demokratie und Menschenrechten und
eine Restauration nationaler und religiös-fundamentaler Kräfte, gerade in
Europa und den U.S.A., beobachten. Nationalismus und religiöser Funda-
mentalismus sind die konstitutiven Kräfte der Begründung eines neuen He-
gemonieverhältnisses zwischen dem "Norden" und dem "Süden". Bisher
durchlief idealtypisch das Hegemonieverhältnis drei Stufen, die dialektisch
ineinander übergingen, d.h. die vorhergehende Form der Ausbeutung wird
modifiziert unter Dominanz der neuen erhalten: Kolonialismus und Sklave-
rei (Handelskapital), Imperialismus (Industriekapital) und Neokolonialis-
mus (Finanzkapital). Seit 1980 ist die Hegemonie in die Phase der "Rekolo-
nialisierung" (Yusuf Bangura )(1) oder des "Neuen Imperialismus" (Lionel
Cliffe)(2) getreten, die derzeit zwei Optionen in sich trägt:

Erstens: Die "unfreiwillige Abkoppelung" (André GunderFrank)(3). Ihr
liegt unausgesprochen die These von Rosa Luxemburg zugrunde, wonach
die kapitalistische Akkumulation für den Erhalt ihrer Bewegung der nicht-
kapitalistischen Formation in ihrer Umgebung bedarf (4). Zweitens: Die
Vorbereitung des Dritten Weltkriegs des "Nordens" gegen den "Süden".
Ein Krieg, bei dem es vor dem Hintergrund einer ökologischen, ökonomi-
sehen (Überproduktion) und sozialen Schere (Kluft zwischen Arm und
Reich wird immer grösser; Ethnisierung, Feminisierung und Kontinentali-
sierung der Armut) nicht mehr um blosse Unterwerfung geht, sondern um

100 WIDERSPRUCH-22/91



die Auslöschung von Milliarden von Menschen. Kriegsziel ist das Überleben
im Kapitalismus. Die drei Scheren stellen den Kapitalismus vor die Alterna-
tive: entweder sich selbst oder die überflüssige Menschheit in einer als "Öko-
krieg zur Wahrung der Demokratie" verbrämten Massenabschlachtung ab-
zuschaffen, die in jedem Fall die nichteuropäische Menschheit sein und tref-
fen wird. "M-Day" (Mobilisation Day) war der Golfkrieg.

Aufgabe der Philosophie kann es sein, die Ordnung anderer darzulegen.
Sie ist dann komparative Philosophiehistorie, die - als second order - drei
Funktionen aufweisen kann: eine heuristische, eine humanistische und eine
wissenschaftspolitische.(5) Im folgenden Essay möchte ich mich vor oben
skizziertem Hintergrund in einer "second-order"-Analyse den vier domi-
nanten Bildern Afrikas in Europa zuwenden - der Barbar, der He/de, der
Exote und das Opfer -, die in verschiedensten Kombinationen den Neoras-
s/smus als Kriegs/deo/og/e inhaltlich tragen, der seinerseits methodisch von
der Ethnophilosophie gestützt wird. Es sind mythische Bilder, die nichts mit
der Realität zu tun haben und ihr widersprechen; diese Mythisierung der
Realität Afrikas wird aber geleugnet. Das Leugnen umschliesst die Beteue-

rung, was die ambivalente Struktur des rassistischen Denkens charakteri-
siert: "Gleichzeitig wird die Rolle sichtbar, die der Mythos im rassistischen
Denken spielt: Sofern es einen Unterschied gibt, wird er interpretiert, gibt es
ihn jedoch nicht, so wird er erfunden."(6) Um die Ökonomie der Darstel-
lung zu wahren, versuche ich durch die Analyse selbst den drei Funktionen
einer komparativen Philosophiehistorie einigermassen gerecht zu werden,
um in der Schlussfolgerung Fragen der Menschenrechte vis-à-vis des Neo-
rassismus zu erörtern.

Der Fundus

Die vier Figuren sind grundsätzlich nur vor einem historischen Hintergrund
zu verstehen (7), den ich beiseite lassen und bloss durch einige Bemerkungen
zur Ethnologie, zur indirekten Herrschaft und zum "Stamm" andeuten
möchte. "Trotz allen Anspruchs auf Wissenschaftlichkeit hat die Anthropo-
logie nichts vom Charakter einer orgiastischen Feier des 'primitiven' Men-
sehen verloren. Sie liess sich in einen Prozess ein, der sich humanisierend
gab, jedoch die koloniale Integration förderte Damit erhält sie den
Charakter einer 'Kolonialwissenschaft'" (8).

Frantz Fanon erkannte als erster den Herrschaftscharakter der Ethnologie
bei der Einrichtung der indirekten Herrschaft: "Die Kolonialisten sind es,
die sich zu Verteidigern des Eingeborenenstils aufwerfen,.. ."(9), um der in-
direkten Herrschaft, die im grossen Stil sowohl im Rahmen des Neokolonia-
lismus als auch Neuen Imperialismus praktiziert wird, und man daher weiter-
hin der Reproduktion der Folklore, der "Tradition", des Eingeborenenstils
bedarf, eine administrativ- ideologische Basis zu verleihen. Dem Projekt der
Wahrung der Ethnizität, sprich dem Nationalchauvinismus, haftet weder in
Afrika noch in Europa etwas Demokratisches an. Vielmehr präsentiert man
eine nur oberflächlich kaschierte Kulturkreis- und Mentalitätslehre è la Leo

WIDERSPRUCH-22/91 101



Frobenius, die unverblümt in Apartheid-Südafrika praktiziert wird.
Terence O. Ranger schrieb 1980 den heute klassischen Satz, der die koper-

nikanische Wende der kritischen Geschichtsschreibung Afrikas verortet:
"Die indirekte Herrschaft war dabei weniger Ausdruck einer unumgängli-
chen Anerkennung der Tradition, als vielmehr ihrer komplizierten Erfin-
dung."(10) Anthony K. Appiah kommt von Rangers Thesen ausgehend zur
richtigen Schlussfolgerung: "Ironically, for many contemporary African in-
tellectuals, these invented traditions have now acquired the status of national
mythology; and the invented past of Africa has come to play a role in the po-
litical dynamics of the modern state. But the reality is that the very cate-

gory of the Negro is at root a European product: for the 'whites' invented the
Negroes in order to dominate them. Simply put, the overdetermined course
of cultural nationalism in Africa has been to make real the imaginary identi-
ties to which Europe has subjected us."(11)

Die mächtigste und wirkungsvollste Waffe der imaginären Ethnologie zur
kolonialen Integration war der Kult der Bodenständigkeit, die Erfindung
der "Stämme" unter dem Reinheitsgebot eines Kulturpurismus. Der Histo-
riker Archie Mafeje (12) demaskierte als erster den rassistischen Gehalt des

Terminus "Stamm" und 1976 fragt Mahmood Mamdani: "What is it that ma-
kes two million Norwegians a nation and just as many Baganda a tribe? The-
re is only one explanation: racism."(13)

Die imaginäre Ethnologie griff auf einen reichen Fundus der Vormeinun-
gen zurück, die man, wie bereits gesagt, in vier Bilder ordnen kann: der Bar-
bar, der Heide, der Exote und das Opfer. Sie sind eingebettet in und perpe-
tuieren zwei Formen der Ignoranz: die diffamierende und die institutionelle
Ignoranz. Erstere billigt dem "Afrikaner" nur ein deformiertes Sein zu, das

drei Behinderungen aufweist:
Erstens, das 'kolonialisierte Ding' (Frantz Fanon) wird als Kollektiv wahr-

genommen, ist lediglich als Kollektiv authentisch. Eine Art von Kollektiv,
das als endloser, geschichtsloser Brei der Gleichheit "verstanden" wird. Ei-
ne amorphe Masse, die keine Individualität hervorzubringen und diese,
wenn überhaupt, bloss von aussen zu erfahren vermag, zweitens. Und drit-
tens, das 'kolonialisierte Ding' hat möglicherweise, unter Umständen eine
Seele (14), kann aber gewiss nicht denken, was man wahlweise als Tugend
oder Untugend zugibt. Es sind so drei Achsen, über die die Frage des (dres-
sierten) Menschseins bzw. der (dressierten) Dehumanisierung gestellt wird:
das Vermögen der Individualisierung, das Vermögen der Sprache und das

Vermögen des Denkens.
Die institutionelle Ignoranz ist die materielle Form der ersteren, d.h. man

findet z.B. kaum Vorlesungen zur Philosophie oder modernen Malerei Afri-
kas an europäischen Universitäten; es werden wenn meist gepfefferte Reste
der Wildheit gelehrt. Afrika ist für Europa ein besonders dunkler, besonders
schwarzer und besonders profitabler Kontinent.

Das 'Fernrohr nach Afrika' (Ernst Bloch) blickt auf die heissen, weissen

kannibalischen Wünsche Europas. Bloch hat dies anlässlich der Aufführung
des Kolonialfilms 'Trader Horn in Afrika' (1927) geschrieben. Grund und

102 WIDERSPRUCH-22/91



Hintergrund war die Auseinandersetzung mit dem Ethnologen Leo Frobe-
nius, dessen Institut durch die tatkräftige Hilfe von Oswald Spengler begrün-
det wurde und im Streit mit dem Institut für Sozialwissenschaft lag. Leo Fro-
benius, der den Faschismus als die reinigende Kraft Deutschlands begrüsste,
prägte massgeblich das Bild Afrikas in Deutschland: "Er will die deutsche
Seele, die er von der westeuropäischen Nationalität absetzen will, im Um-
weg über Afrika wiederfinden und damit zur Renaissance eines neu-alten
Deutschtums beitragen."(15)

Bloch antwortete gegen Frobenius' Völkerpsychologie gewendet unter
Bezug auf die damals wie heute prekäre soziale Lage in Deutschland:
"Eine Dünung Afrika läuft hier höchst widerspruchsvoll ins traute Heim,
und sie wäre wieder nicht, wenn es einmal keine sechs Millionen Arbeitslose
in Deutschland gäbe, die das Kapital betäuben will, und wenn nicht schon

länger vorher bürgerlicher Relativismus, als ideologische Dauerkrise, einem
'dumpfen Urlaut', wie Hegel seinerzeit Afrika nannte, Bahn gebrochen
hätte. So inhuman und unsolid auf der einen Seite, so teuer auf der anderen
zahlt die Gesellschaft die Voraussetzungen, unter denen der Archetyp
'Dunkler Erdteil' kurz vor seinem dortigen Ende, aufnehmbar geworden
ist. Und gefährlich schaffen diese Voraussetzungen besondere Künste und
Mittel, ja Verführungen der Reaktion. Sie liefern Wildheit und krude 'Na-
tur' (als welche zwar dem verdinglichten Dasein nicht immer günstig sind),
sie liefern neben diesem zweideutigen Protest ebenso Masken, neue Masken
und Fetische, hinter welchen sich die alten verstecken können, mit vollem
Zuschuss modischer Irratio. Diese neuen Masken sind Blut und Rasse
Was die frühe bürgerliche Aufklärung den sogenannten Primitiven und ihrer
Natur zu wenig gab, gab ihnen spätbürgerliche, dekadente Barbarei zuviel,
trotz wie wegen des Imperialismus."(16)

Was afrikanische Ethnophilosophen sagen, findet gerade heute starkes
Gehör in Europa: Sie bereiten über den Mythos vom 'ganz Anderen Afrika'
dem Neorassismus Blut und Boden.

Der Barbar und der Heide

Der Barbar kann überhaupt nicht sprechen und denken. Eine Besserung ist
nicht möglich, der Barbar wird nie sprechen und denken lernen, er bleibt
ewig Brei und hat keine Seele. So das Urteil von Kant und Hegel über Afri-
ka (17). Hülsmann schreibt treffend: "Ihr Denken reflektiert nicht nur die

politische und ökonomische Überlegenheit des Europäers, sondern zugleich
jene einer christlichen Kultur."(18)

Für Hegel ist Afrika kein geschichtlicher Kontinent, sondern gehört der
geographischen Welt an. Der Mensch in Afrika ist völlig dem Naturgeist ver-
haftet, was ihn in einen Zustand geistloser Barbarei ohne Gesetz und Moral
setzt. Die Sklaverei unter europäischer Hand bedeutet schon fast Erlösung,
gewiss ist sie für Hegel aber die Befreiung Afrikas aus der Barbarei. Sklave-
rei ist nicht nur legitim, sondern notwendig. Kant gibt dafür die praktische
Belehrung: der "Neger" ist nur durch Zwang einigermassen zur Vernunft zu

WIDERSPRUCH-22/91 103



bewegen. Jenen führt er dann auch minutiös anhand der fachgerechten
Züchtigung des "Negers" aus: "In den heissen Ländern reift der Mensch in
allen Stücken früher, erreicht aber nicht die Volkommenheit temperierter
Zonen. Die Menschheit ist in ihrer grössten Vollkommenheit in der Rasse
der Weissen. Die gelben Inder haben schon geringeres Talent. Die Neger
sind tiefer, und am tiefsten steht ein Teil der amerikanischen Völkerschaf-
ten." und "Die Mohren... haben eine dicke Haut, wie man sie denn auch
nicht mit Ruthen, sondern gespaltenen Röhren peitscht, wenn man sie züch-
tigt, damit das Blut einen Ausgang finde, und nicht unter der dicken Haut ei-
tere."(19), denn schliesslich "Die Negers von Afrika haben von der Natur
kein Gefühl, welches über das Läppische steigt. (Es ist) nicht ein einzi-
ger jemals gefunden worden, der entweder in der Kunst oder Wissenschaft,
oder irgendeiner anderen rühmlichen Eigenschaft etwas Grosses vorgestellt
habe...."(20)

Geleugnet wird, dass Ägypten und Äthiopien afrikanische Experimente
waren und ihr Einfluss auf Griechenland wird bis heute unterschlagen (21).
Vergessen ist, dass nur zwanzig Jahre vorher der ghanaische Philosoph An-
ton Wilhelm Arno (1701-1748) in Halle und Wittenberg Philosophie lehrte,
Capitein seine Dissertation in Leiden verfasste, Johannes Morus Vezir vom
Königreich Sizilien im 12. Jahrhundert war, die Ehrung des thebischen
Heerführers Mauritius (281 v.u.Z.) 1240 durch den deutschen Kaiser Fried-
rich II (22) mit der Errichtung einer Statue des St. Mauritius (als Afrikaner
dargestellt) in der Kapelle St. Kilian (Magdeburg), vergessen ist Juan Latino
(Professor an der Universität Granada, 1516-1597) oder St. Benedetto il Mo-
ro, der erste kanonisierte Afrikaner in der katholischen Kirche (1526-1589)
und schliesslich sei Heinrich I (1495-1536) als erster schwarzer Bischof von
Utica und Kongo erwähnt. Es wurde ignoriert; wie auch nachfolgende Gene-
rationen europäischer Intellektueller die Passagen von Kant und Hegel über
Afrika stets übergingen und nie einer Kritik unterwarfen, stattdessen aber
über die hohen Ideale der Vernunft reflektierten, ohne sich und sie auch nur
einmal aufschauen zu lassen. Die Vernunft wurde zu einer Gefangenen Eu-
ropas, domestiziert und unterworfen als Produzent von Wissen.

Der Heide kann zwar reden, aber er stammelt. Der Heide ist auch amor-
phe Masse, er kann aber durch die Mission individualisiert werden. Was im-
mer der Heide sagt, er dokumentiert damit nur seine Inkompetenz. Der Hei-
de ist der Inkompetente, der nicht wirklich reden kann. Er kann aber die all-
gemeine Sprache lernen, ohne sie allgemein anwenden zu dürfen. Man miss-

traut ihm und dem eigenen Erziehungserfolg. Jede noch so kleine Abwei-
chung bedeutet schon Häresie und Verrat.

Diese Haltung ist cum grano salis die dominante Tendenz im Christentum,
besonders in der katholischen Kirche. Die conditio ignorantibus wurde zum
Credo des Christentums: "Die verheissungsvollen Anfänge der Afrikafor-
schung wurden im Mittelalter nicht fortgesetzt. Vielmehr erfolgte im christ-
liehen Abendlande unter dem übermächtigen Einfluss der Kirche ein tiefer
Verfall aller wissenschaftlichen Bestrebungen."(23)
Durch den Fluch Noahs wurde Afrika das Irdische Fegefeuer, der Ort des

104 WIDERSPRUCH-22/91



Unglaubens, des Heidentums: Die Beatus-Karte, eine Illustration zum
Kommentar der Apokalypse des Johannes von Beatus (775), setzt Afrika ge-
genüber dem Paradies im Osten als das Antiparadies schlechthin (Beatus-
Karte von Osma, 1086). Sallust beschrieb Afrika; von zwei Völkern be-

wohnt, den Gätuler und Libyes. Beide waren roh in der Sitte und ernährten
sich vom Gras. Dies wurde von Isidor von Sevilla (636), der das mitteialter-
liehe christliche Bild Afrikas schlechthin prägte, in seiner Etymologiae über-
nommen und schaurig ausgemalt. Origines (300) sah in der schwarzen Haut-
färbe ein Zeichen der Sünde; durch den Übertritt zum Christentum, so Ori-
gines, könne der Heide seine schwarze Hautfarbe verlieren(24). Für Hier-
onymus waren schliesslich die 'Äthiopes', die Schwarzen, das Volk der Sün-
de schlechthin, die nicht nur das ausgewählte Volk Gottes, die Juden, ver-
folgt hatten, sondern in 'blutigen, schwarzen und grausamen Bräuchen' le-

ben(25). Im Christentum des Mittelalters gab es zwei miteinander zu einer
Ikone verbundene Bilder der 'Äthiopes', des Schwarzen: "Die Deutung des

'Äthiops' als Volk der Heiden oder Ungläubigen sowie ihre Beziehung zum
Teufel. "(26)

Afrika war im christlichen Mittelalter der exklusive Orte der Fabelvölker,
bizarrer Tierwelten und des Teufels; dem Basilisken, der die Erde verbrennt
und durch Blicke tötet. Und das Sekretariat des Heiligen Stuhles Pro Non-
Christianis lehnt bis heute den Dialog mit afrikanischen Religionen als Sack-

gasse ab: ".. .the dialogue with the leaders of this religion (gemeint die tradi-
tionelle afrikanische Religion) will only lead to a blind alley. "(27)

Der Exote und das Opfer

Geschichtsmächtig folgten diese den vorher skizzierten Bildern; der Exote
dem Heiden und das Opfer dem Barbaren, wiewohl historisch-faktisch diese
vier Bilder stets gleichzeitig anwesend waren und sind, was ich hier aber bei-
seite lasse. Die Bilder vom Exoten und Opfer bedingen sich wechselseitig
und gehen oft ineinander über. Ihre realpolitische Wechselhaftigkeit möchte
ich anhand der Entwicklungspolitik erläutern.

Der Exote kann, wie der Heide, reden, sich aber grundsätzlich nur schwer
verständlich machen. Er braucht einen Übersetzer, der die partikulare Ver-
nunft des Exoten in die Sprache einer allgemeinen Vernunft, eines allgemei-
nen Weltbildes, einer allgemeinen Theologie übersetzt. Übersetzt werden
exemplarische Reden von exemplarischen Individuen, die das Breitufn re-
präsentieren und Zeugenschaft für die Echtheit des Breis ablegen. Stellen sie
einen anderen Brei vor oder verweigern sie ihn gar, sind sie nicht mehr exem-
plarisch: Der Exote kann niemals aus seiner instrumentalisiert-partikularen
Vernunft treten, vermag er es dennoch, ist er nicht mehr authentischer Ex-
ote.

Die unbefragte Normalität ist dabei Europa, der wahlweise "christliche",
"vernünftige", "demokratische" oder "existentialistisch" europäische
Mensch. Der Exote dient nicht nur zur Illustration der Wahrheit des Allge-
meinen, die sich im Partikularen widerspiegelt und nur entdeckt, mithin zur

WIDERSPRUCH-22/91 105



allgemeinen Sprache gebracht werden will, sondern als Mahnung des eige-
nen Abfallens von den wahren Werten, der eigenen Degeneration, die man
aber letztlich aus eigener Kraft überwinden kann, was der Exote nicht ver-
mag. Der bloss exotische Blick führt nicht zum Anerkennen des Anderen.
Es ist ein Blick von oben, bei dem die Differenz im Sinne einer Kulturkreis-
lehre als tour de force gefeiert wird; Man fällt in den Taumel des Kulturrela-
tivismus, in dem nur oberflächlich die Rede der Objektivität aufgegeben
wird. Rüssel schreibt treffend: "Es gibt eine Sorte ungemein überlegener
Menschen, die gerne versichern, alles sei relativ. Das ist natürlich Unsinn,
denn wenn alles relativ ist, gäbe es nichts, wozu es relativ sein könnte."(28)

Der Exotismus leitet eine subtile Entmündigung ein, die er auch noch als

Überwindung des Eurozentrismus ausgibt: Recht in Afrika wird zu Brauch-
tum, Kunst zu Folklore, Religion zu Animismus. Einparteiendiktaturen zu
afrikanischem Sozialismus und Philosophie zu Ethnophilosophie. Dabei
wird nicht nur umbenannt, sondern im Namen von "Tradition", die tatsäch-
liehe Kunst, die tatsächliche Philosophie in Afrika ausgeblendet. Der exoti-
sehe Blick ist so eine doppelte Denunziation, in dem Afrika durch die Instru-
mentalisierung des Allgemeinen und Partikulären überdeterminiert wird. Es
ist nicht nur der Andere, sondern der radikal Andere. Hauptvertreter dieser
Tendenz ist die Ethnologie im allgemeinen und Placide Tempels im Beson-
dern, dessen Ethnophilosophie ich unten vor dem Hintergrund des Neoras-
sismus näher besprechen will.

Das Opfer kann, wie der Barbar, nicht sprechen, kann aber die allgemeine
Sprache lernen. Man sucht den "Afrikaner" in kommunistischer, christli-
eher, liberaler oder kapitalistischer Maske, der sich aus einer vorgestellt
amorphen Masse erhoben hat und angehalten wird, die jeweilige Dressur
der Humanität hegemonial zu verwalten. Die Normalität und Dogmen, de-
nen sich der Andere zu unterwerfen hat, sind klar definiert - zumindest
glaubt man es - und vorgeschrieben. Erhebt sich der "Afrikaner" nicht vor-
schriftsmässig aus seinem inferioren Sein, bleibt er der Verdammte dieser
Erde. Der gesetzmässig korrekt erhobene "Afrikaner" dient der Illustra-
tion, dass man aus ihm etwas machen kann und zwar derart vorbildlich, dass

man ihn erst gar nicht sprechen lassen muss, man spricht gleich am liebsten
für den "Afrikaner" und damit für sich selbst, wie Aimée Césaire unüber-
trefflich erkannt hat: "Hier muss eine wahrhaft kopernikanische Wende
vollzogen werden, so sehr hat sich Europa von den äussersten Rechten bis
hin zur äussersten Linken die Gewohnheit eingenistet, für uns zu handeln,
für uns zu denken es ist zur Gewohnheit geworden, uns das Recht auf ei-
nen eigenen Willen streitig zu machen (29).

Die realpolitische Synthese in der "Entwicklungshilfe"

Afrikanische Intellektuelle, wie Ola, Amin, Nkrumah, Cabrai oder Kofi,er-
kannten, dass die Entwicklungshilfe eines der mächtigsten Instrumente des

Neokolonialismus zur Einrichtung und Erhaltung einer globalen Apartheid
darstellt (wer dies bestreiten möchte, soll sich nur einmal die Visa-Modalitä-

106 WIDERSPRUCH-22/91



ten europäischer Staaten gegenüber dem 'Süden' oder die GATT-Abkom-
men in Erinnerung rufen). In der praktizierten Entwicklungshilfe kommt es

zum Zusammenwirken der beiden Afrikabilder Exote und Opfer (wie die
Bilder Barbare und Heide zusammenwirkten bei der Legitimierung des Im-
perialismus). Die beiden dominierenden Entwicklungshilfestrategien - Tra-
ditionalisten und Modernisten - setzen den "Afrikaner" nicht nur als Ob-
jekt, sondern als passives Objekt. Es werden von europäischen Experten im
Interesse europäischer Exporte und Handelsbilanzen Entwicklungsstrate-
gien entwickelt und exekutiert.

Afrikanische Experten werden nur sehr unernst herangezogen, und wo
von Partnerschaft die Rede ist, dann nur mit einer ausgesuchten Elite, sei es
eine sogenannte traditionelle oder moderne. Im besten Fall wird er zum ak-
tiven Objekt, man spricht dann von Partnerschaft oder Dialog. Grundsätz-
lieh wird er aber immer als das Problem, als derjenige, der sich grundsätzlich
zu ändern habe, definiert, worin der Objektcharakter, sprich die Opferrolle,
unverblümt entgegentritt. Damit wird auch die Illusion verkauft, wenn er
sich - als Instrumentalisiert- Partikulares, sprich Gemeinschaft, Nation oder
Staat isoliert - nur verändern und anpassen lasse, werde sich sein Los zum
Besseren wenden, womit die Internationalen Ausbeutungsstrukturen als das

Allgemeine - hinreichend vernebelt sind und selbst vernebeln. Wer kann
aber Opfer sein, dem man die Zivilisation, die Belohnung und das Glück ver-
sprechen darf? Nicht ein jeder! Der Barbar ist dazu ebensowenig geeignet
wie der Heide; es kann nur der Exote, der edle Wilde sein, den man als den

Anderen, als die Differenz liest, aber eben nur eine eingeschränkte und ob-
jekthafte Differenz gestattet, die der vorgeblichen preperatio evangelica
oder civilisationis zu dienen vermag: womit aber nicht gesagt ist, dass viel
mehr gewonnen wäre, wenn man den Anderen eine subjekthafte Differenz
einräumt; dies steht aber hier jetzt nicht zur Diskussion. Das Opfer verhält
sich in der relationalen missionarischen Differenz, d.h. eine Besserung ist

möglich. Das Opfer wird in der Maske des Staates in Afrika wahrgenommen
und gesucht, der zum Hauptagenten der Entwicklungshilfe wird, die damit
im Grunde nur diktatorische Staaten und die eigenen Interessen stützt. Der
Staat wird als Organisation, ja als Garant für Entwicklung angesehen, wie-
wohl genau das Gegenteil zutreffend ist (30). Der Barbar und der Heide
verhalten sich dazu in der kriegerischen absoluten Differenz, d.h. eine Bes-

serung ist nicht möglich: Sie sind die auszurottenden Feinde. Der Brei wird
nicht serviert, man holt ihn sich selber.

Der Exote und das Opfer gehen in der Entwicklungshilfe die realpolitische
Synthese der Kulturen ein. Die Entwicklungshilfe hat, wie zuerst gesagt, ar-
gumentativ zwei Wege offen und bisher beschritten: die Modernisten und
Traditionalisten. Die ersteren geben ihre Entwicklung als Modernisierung
aus; hier sind die Kapitalinteressen offensichtlich und brauchen nicht weiter
besprochen zu werden. Die Traditionalisten wollen grundsätzlich bewahren,
höchstens mit "angepasster" Technologie operieren, die vorzugsweise von
europäischen Experten ausgearbeitet wird, womit schon in der Wortwahl die
Unaufrichtigkeit signalisiert ist. Man muss hier weiter fragen, an wen und

WIDERSPRUCH -22/91 107



was "angepasst", und ob im entwicklungspolitischen Kontext "angepasst"
nicht eigentlich "entmündigt" bedeutet. Aber die Bewahrung sogenannter
traditioneller Strukturen, die zumeist aus der gründlichen Anpassung dem
Kolonialsystem entsprungen oder Erfindungen der Anthropologen zur Auf-
rechterhaltung des indirect rule sind und waren, führen zur Aufrechterhai-
tung und Vertiefung kapitalistischer Ausbeutung, d.h. des Neokolonialis-
mus, eines indirect rule im grossen Massstabe. Pascal Bruckner bemerkt in
seinem Buch 'Das Schluchzen des weissen Mannes' zu Recht, dass wer heute
"Tradition" beschwört, den status quo verteidigt (31).Es ist dies zugegebe-
nerweise keine neue Erkenntnis, aber eine gründlich vergessene: "Innerer
Markt vom Standpunkt der kapitalistischen Produktion ist kapitalistischer
Markt. Ist diese Produktion selbst als Abnehmerin ihrer eigenen Produkte
und Bezugsquellen ihrer eigenen Produktionselemente. Äusserer Markt für
das Kapital ist die nichtkapitalistische soziale Umgebung, die seine Produkte
absorbiert und ihm Produktionselemente und Arbeitskräfte liefert. Die Lö-
sung liegt... in dem dialektischen Widerspruch, dass die kapitalistische Ak-
kumulation zu ihrer Bewegung nichtkapitalistischer sozialer Formationen
als ihrer Umgebung bedarf ..."(32), welchen Territorien, Religionen, Spra-
chen, Identität und Kultur durch die Macht zugewiesen werden.

Der Neorassismus

Beim Neorassismus handelt es sich um ein transnationales, besonders euro-
päisches Phänomen, das vor dem Hintergrund des Ausbaus der 'Festung Eu-
ropas' zu begreifen ist(33). Der Neorassismus hat nach Etienne Balibar ei-
nen dreifachen historischen Ursprung: die Reconquista, den Antisemitismus
und die Entkolonialisierung seit 1945. Letzteren möchte ich anhand der Eth-
nophilosophie vis-à-vis Afrika skizzieren.

Was ist Neorassismus? Balibar umschreibt den Neorassismus folgender-
massen: "Der neue Rassismus ist ein Rassismus der Epoche der 'Entkolonia-
lisierung', in der sich die Bewegungsrichtung der Bevölkerung umkehrt und
sich zugleich die Aufspaltung der Menschheit innerhalb eines einzigen politi-
sehen Raumes vollzieht. Ideologisch gehört der gegenwärtige Rassis-

mus, in den Zusammenhang eines 'Rassismus ohne Rasse' eines
Rassismus, dessen vorherrschendes Thema nicht mehr die biologische Ver-
erbung, sondern die Unaufhebbarkeit der kulturellen Differenz ist: Eines
Rassismus, der nicht mehr die Überlegenheit bestimmter Gruppen und
Völker über andere postuliert, sondern sich darauf 'beschränkt', die Schäd-
lichkeit jeder Grenzverwischung und die Unvereinbarkeit der Lebensweisen
und Traditionen zu behaupten."(34)

Man hat es mit einem kulturalistischen Naturalismus zu tun, in dem die
Argumentationsbewegung vom biologisch zum soziologisch Signifikanten
verläuft. Die eigentliche Problematik liegt in den Kriterien, die die Differenz
der Kulturen weniger in der Differenz per se als Konzept denken. In den
meist unausgesprochenen Kriterien liegt das Projekt der Hierarchisierung
und Ghettobildung. Die Krankheit ist die Vermischung und die Prävention

108 WIDERSPRUCH-22/91



der Krankheit findet in der und durch die institutionell etablierte Kultur
statt. Die Gleichheit der Kulturen ist derart eine scheinbare und hat die He-
gemonie der Einen Grossen Kultur als stille Voraussetzung. Weitere Vor-
aussetzung für die Prävention ist, neben der Institutionalisierung, die Fixie-

rung aller Kulturen durch Kulturkreis- und Mentalitätslehren und Nationa-
lismen, im Falle Afrikas die Neuauflage der "Stammeskulturen" und der
Ethnophilosophie. Die Institutionalisierung und Fixierung werden dabei
durch die doppelte Denunziation und dem Einkochen zu Breie durch die vier
Mythen betrieben. Das Thema der Minderwertigkeit ist scheinbar weniger
wichtig als das der unaufhebbaren Andersartigkeit(35), was sich in den Satz
fassen lässt: "Jede weisse Nation ist ideell die 'weisseste', d.h. zugleich die
elitärste und universalistischste.." (36).

Der Rassismus stellt eine für den Nationalismus - als fiktive Ethnizität -
stets notwendige Tendenz seiner Herausbildung dar(37). Der Rassismus ist
nicht Ausdruck des Nationalismus, sondern seine innere Ergänzung. Natio-
nalismus ist, zeitweise, in Völkerrecht gekleideter Rassismus. Der Neoras-
sismus weist zusammenfassend zwei Argumente auf: die Homogenität, als

imaginierte, der jeweiligen 'Kultur' (via Identität, Nation, Tradition etc.) in-
härente, und die Unaufhebbarkeit der durch diese scheinbare, aber nicht
weniger reale Homogenität gesetzten Differenz, die derart mannigfache
Formen annehmen kann, dass dabei die Ethnophilosophie und die Apart-
heid die beiden möglichen Extreme der Hegemonieausübung darstellen.
Beiden Formen ist gemeinsam, dass sie einen einheitliche/n Kultur(-kreis)
annehmen, Identitäten ohne Fransen quer durch Raum und Zeit, einen Kul-
turpurismus, der sich der statischen Reinheit und Selbstgenügsamkeit ver-
pflichtet. Pierre-A. Taguieff nennt dies die "defensive Barbarei", die nicht
das Fremde und Unreine ausrotten will, wie die "offensive Barbarei",-son-
dern den status quo der Unterwerfung über die letztlich doch nur scheinbare

Anerkennung der jeweiligen Kultur und Identität aufrechterhalten will(38).
Der Begriff Kultur steht entleert und enthistorisiert da und meint eigentlich
institutionalisiert verordnete Folklore.

Ethnophilosophie

Vom bisher Gesagten ist der Berührungspunkt zur klassischen Ethnophi-
losophie(39), und nur mit dieser möchte ich mich hier auseinandersetzen,
leicht zu erkennen, ruft man sich die Beschreibung der Ethnophilosophie
nach Paulin J. Hountondji in Erinnerung: "...to reconstruct a particular
Weltanschauung, a specific world view, commonly attributed to all Africans,
abstracted from history and change and, moreover, philosophical, through
an interpretation of the customs and traditions, proverbs and institutions...
concerning the cultural life of African peoples."(40)

Die klassische Ethnophilosophie, repräsentiert durch Placide Tempels'
Werk 'Bantu-Philosophy'(41), stellt drei zentrale Thesen vor: 1. Die "Afri-
kaner" können keine Philosophie im eigentlichen Sinne vorweisen; 2. die
"Philosophie" der "Afrikaner" ist eine kollektive, unbewusste Weltanschau-

WIDERSPRUCH - 22 / 91 109



ung und 3. die "Philosophie" der "Afrikaner" weist eine distinkte Ontologie
auf (Sein-Kraft), die aber dem "Afrikaner" nicht bewusst ist und ihm durch
den Europäer zum Bewusstsein gebracht werden muss.

Tempels tritt als Agent der 'normalisierenden' Macht auf, die sich die ihr
instrumentellen Identitäten schafft und durchsetzt: Ideell erscheinen alle
Kulturen als formal gleichwertig, was aber niemand ernsthaft glaubt. Viel-
mehr meint man eine Gleichheit in der Apartheid, in der Identitäten fest-
und vorgeschrieben werden und man ihre Reinheit und Unvereinbarkeit be-
hauptet. Oder man tritt in einen sterilen, restriktiven Dialog, der eine fiktive
Differenz beschwört und instrumentalisiert, um Brückenköpfe der Macht zu
schaffen. Die formale Gleichheit schreibt die ökonomische Ungleichheit
fort. Ganze Kontinente werden als Bantustans und Subbantustans eingerich-
tet, was eine Zangenbewegung der Intervention als legitim ausgeben möch-
te: die Rettung des Instrumentalisiert-Partikularen oder des Instrumentali-
siert-Allgemeinen. Das Opfer antwortet auf die Asymmetrie(41) der Macht
mit zwei Strategien: die Auflösung in das Instrumentalisiert-Allgemeine
oder die Zersplitterung in das Instrumentalisiert-Partikulare. Damit meine
ich jenes Partikulare und Allgemeine, die durch die Strategie der doppelten
Homogenisierung und Denunziation definiert und geschaffen werden, wie
ich am Beispiel der vier Bilder Afrikas auszuführen versuchte. W.as das In-
strumentalisiert-Partikulare und Instrumentalisiert-Allgemeine sind, ist
nicht durch die Vernunft begründet, sondern durch Macht und Dogma, oder
wie Foucault es formuliert hat: "Der Mensch, von dem man uns spricht und
zu dessen Befreiung man einlädt, ist bereits in sich das Resultat einer Unter-
werfung, die viel tiefer ist als er. Eine 'Seele' wohnt in ihm und schafft ihm ei-
ne Existenz, die selber ein Stück der Herrschaft ist, welche die Macht über
den Körper ausübt."(43)

Als jüngstes Beispiel kann man den französischen Afrikanisten Jean Co-

pans zitieren; er sieht Afrika als das Opfer und möchte auch gleich für das

Opfer sprechen: "Our hypotheses have to be put into practice and into que-
stion through the daily creation of African political life."(44)

Er setzt Europa unbegründet als Vorbild für Demokratie, was beides nicht
stimmt, weder Vorbild noch demokratisch. Durch den (manipulierten) Wil-
len des Volkes, im Namen des Volkes können und wurden Diktaturen und
Faschismus eingerichtet, aber niemals auf Grundlage der Menschenrechte.
Auf die Menschenrechte kann sich keine Diktatur - ohne nicht die Einrich-
tung von doppelten Standards - berufen. Ich denke, es ist von grösserer Be-
deutung und Eindeutigkeit die allgemeine und reale Durchsetzung der Men-
schenrechte, ohne Ausnahmen und doppelte Standards zu dulden, konse-

quent anzustreben, als ein sehr unklares, eurozentrisches Demokratiemo-
dell für die Welt und insbesondere für Afrika zu verordnen. Die doppelten
Standards zu verorten und zu kritisieren, ist die grosse Aufgabe der Vernunft
und dabei erscheint es mir wichtig, dass die Vernunft ihre bisher eingegange-
ne Komplizenschaft mit der Macht aufkündigt, zumindest hinterfragt; das

Problem der Vernunft ist nicht das Zuviel sondern das Zuwenig: wie Wiredu
einmal treffend gesagt hat. Nicht, dass mit der Realisierung der Menschen-

110 WIDERSPRUCH-22/91



rechte die beste aller möglichen Welten damit Wirklichkeit ist, aber es ist ein

grosser Schritt zu einer Besserung getan. Über den möglichen repressiven
Charakter der Menschenrechte diskutiert sich besser: vor dem Hintergrund
der garantierten Redefreiheit, dem garantierten Rederecht und was die
neunundzwanzig Artikel der Menschenrechtskonvention für Mann und Frau
noch versprechen.

Anmerkungen

1) Vgl. Y. Bangura, Crisis and Repression in Africa: National Seifdetermination Undermi-
ned, in: ZAST Nr. 2(1988).

2) Vgl. L.Cliffe, Africa in A New World Order, in: ROAPE Nr. 50 (1991). L. Cliffe versteht
unter 'Neuen Imperialismus' den Aufkauf von Grund und Boden durch Finanzmultis über
die debt-to-nature Option des IMF und IBRD.

3) "Die Antwort des Kapitals ist klar: Es muss diese Menschen vergessen. Deshalb heisst es

für ganze Völker nun: Good bye." (A.G. Frank, Widerstand im Weltsystem, Wien 1990, S.

197- 198) und "Africa, on the other hand, can safely be ignored." (E. Hutchful, Eastern
Europe: Consequences for Africa, in: ROAPE Nr. 50 (1991), S. 59).

4) Vgl. R. Luxemburg, Die Akkumulation des Kapitals, Leipzig 1921.

5) Vgl. F.M. Wimmer, Interkulturelle Philosophie, Wien 1990.

6) A. Memmi, Rassismus, Frankfurt A. Main 1987, S. 56. H. Odera-Oruka hat dieses Manö-
ver mit beissender Kritik beschrieben; es ist die Strategie der doppelten Entmündigung:
Einmal wird ein Phänomen denunziatorisch ausgemacht, als z.B. Aberglaube, Fetischis-
mus etc., um dieses dann in einer jovialen Wendung als Religion anzuerkennen, aber nur
als afr/ka/i/sche Religion, nicht als Religion per se: "What may be superstition is paraded as

"African religion", and the white world is expected to endorse that it is indeed a religion but
an African religion. What in all cases is a mythology is paraded as "African philosophy",
and once again the white culture is awaited to endorse that it is indeed a philosophy but an
African philosophy. What is in all cases a dictatorship is paraded as "African democracy",
and the white culture is again expected to endorse that it is so. And what is clearly a de-de-
velopment or pseudo-development is described as "development"; and again the white
world is expected to endorse that it is development but of course "African development".
(H. Odera-Oruka, Mythologies As African Philosophy, in: East African Journal, Nr. 10

(1972), S. 45).
7) Vgl. J. Iliffe, The African Poor, Cambridge 1987; O. p'Bitek, Artist The Ruler, Nairobi

1986; T. Lo Liyong, Another Last Word, Nairobi 1990; Mongo Beti, Main basse sur le Ca-
meroun, Paris 1972; B. Davidson, Africa in Modern History, London 1978; A. Temu/B.
Swai, Historians and Africanist History: A Critique, London 1981.

8) M. Duala M'bedy, Die Wissenschaft vom Fremden und die Verdrängung der Humanität in
der Anthropologie, Freiburg/München 1977, S. 20.

9) F. Fanon, Die Verdammten dieser Erde, Frankfurt a. Main 1966, S. 205.
10) T.O. Ranger, Kolonialismus in Ost- und Zentralafrika: Von der traditionellen zur tradio-

nalen Gesellschaft. Einsprüche und Widersprüche, in: Grevenmeyer J.H. (Ed.), Traditio-
nale Gesellschaft und europäischer Kolonialismus, Frankfurt a. Main 1980, S. 25.

11) A.K. Appiah, Out of Africa: Topologies of Nativism, in: The Yale Journal of Criticism Nr.
1 (1988), S. 164.

12) A. Mafeje, The Ideology ofTribalism, in: Journal ofModern African Studies Nr. 2 (1971
13) M. Mamdani, Politics and Class Formation in Uganda, London 1976, S. 3.
14) Warum eine Seele kein Zufall ist wie M. Foucault erkannt hat: "Sie (die Seele) existiert, sie

hat eine Wirklichkeit, sie wird ständig produziert - um den Körper, am Körper, im Körper
- durch Machtausübung an jenen, die man bestraft, und in einem allgemeineren Sinn an je-
nen, die man überwacht, dressiert und korrigiert, an den Wahnsinnigen, den Kindern, den
Schülern, den Kolonialisierten, an denen, die man an einen Produktionsapparat bindet und
ein Leben lang kontrolliert." (M. Foucault, Überwachen und Strafen, Frankfurt a. Main
1976, S. 41.

WIDERSPRUCH -22/91 111



15) Ch. Marx, Völker ohne Schrift und Geschichte. Stuttgart 1988, S. 265.

16) E. Bloch, Trader Horn in Afrika, in: E. Bloch, Literarische Aufsätze, Frankfurt a. Main
1984, S. 479-481.

17) Vgl. Ch. Neugebauer, The Racism of Hegel and Kant, in: H. Oders-Oruka (Ed.), Sage-

Philosophy, Leiden 1990.

18) H. Hülsmann, Nietzsche und Odysseus: Eurozentrismus und anthropologische Differenz,
München 1990, S. 106.

19) I. Kant, Physische Geographie, Zweyter Band, 1. Abs. 3 (IX 195), in: K. Vorländer (Ed.),
Kant-Ausgabe der "Philosophischen Bibliothek" Leipzig 1920.

20) 1. Kant, Beobachtungen über das Gefühl des Schönen und Erhabenen, Darmstadt 1970

(Bd. 2) S. 880.

21) Vgl. Ch. Neugebauer, Die Aristotels-Debatte in der Philosophie Afrikas, in: Deutsche
Zeitschrift für Philosophie, Hf. 11 (1990); A.A. Mazrui, Ancient Greece in African Politi-
cal Thought, in: Présence Africaine Nr. 61 (1967); H. Olela, The Stolen Legacy, Atlanta
1983; H. Olela, The African Foundations of Greek Philosophy, in: R.A. Wright (Ed.), Af-
rican Philosophy, London 1984; L. Keita, The African Philosophica; Tradition, in: R.A.
Wright (Ed.), African Philosophy, London 1984; M. Bilolo, Die klassische ägyptische Phi-
losophie, in: Ch. Neugebauer (Ed.), Philosophie, Ideologie und Gesellschaft in Afrika:
Wien 1989, Bern/New York/Paris 1991.

22) Friedrich II wurde vor dem Altar des St. Mauritius im St. Peters-Dom 1220 gekrönt und
zum Symbol seiner christlichen Mission in Europa erhoben: "Thus Mauritius Niger is a

symbol not of Germanic expansion, but of an imperial universal task. - St. Mauritius as an

African immediatly became very popular all over Northern Central Europe..., and was re-
spresented in many churches." (H.W. Debrunner, Presence and Presige Africans in Eu-

rope, Basel 1979, S. 21.)
23) K. Hassert, Die Erforschung Afrikas, Leipzig 1941, S. 27: vgl. auch K.H. Deschner, Die

Kriminalgeschichte des Christentums Bd. 1-3, Reinbek b. Hamburg 1986/1988/1990.

24) Vgl. Zitate in B. Smalley, The Study of the Bible in the Middle Ages, Oxford 1952, S. 6-14.

25) Vgl. M. Herkenhoff, Der dunkle Kontinent, Pfaffenweiler 1990, S. 116-117.

26) M. Herkenhoff, Der dunkle Kontinent, Pfaffenweiler 1990, S. 118-120.

27) Pro Non-Christianis, Guida al dialogo con le religioni africane, Bologna 1971, S. 109, roma
locut, causa finita. G. v. Paczenski, Teurer Segen. Christentum und Kolonialismus, Mün-
chen 1991.

28) B. Rüssel, ABC der Relativitätstheorie, Frankfurt a. Main 1989, p.18.
29) A. Césaire, Brief an M. Thorez, 1956.

30) Vgl. M. Doornbos, The African State in Academic Debate: Retrospect and Prospect, in:
The Journal of Modern African Studies Nr. 2 (1990).

31) P. Bruckner, Das Schluchzen des weissen Mannes, Berlin 1984. Wobei Bruckners Buch in
seiner Gesamttendenz selbst wiederum ein Beispiel für die instrumentalisiert-universale
Argumentation ist.

32) R. Luxemburg, Die Akkumulation des Kapitals, Leipzig 1921, S. 338.

33) Vgl. E. Balibar/I. Wallerstein, Rasse, Klasse, Nation: Ambivalente Identitäten, Hamburg
1990, p. 23, und Widerspruch Nr. 21 (1991), Neuer Rassismus, Zürich.

34) ebda.
35) ebda.
36) ebda.
37) ebda.
38) Vgl. A.-P. Taguieff, Les présuppositiones défitionelles d'un indéfinissable: 'le racisme', in:

Mots Nr. 8 (1984) und dersl. La Force du préjugé. Essai sur le racisme et ses doubles, Paris
1988.

39) Zur Kritik und Entwicklung der Ethnophilosophie vgl. Ch. Neugebauer, Ethnophilosophy
in the Philosophical Discourse in Africa: A Critical Note, in: QUEST Nr. 1 (1990)

40) F.J. Hountondjie, African Philosophy: Myth and Reality, London 1983, S. 34.

41) Placide Tempels, Bantu-Philosophy, Présence Africaine, Paris 1959

42) Durchaus im Sinne Foucaults, dass Macht 'Wirkliches' produziert, aber nicht symmetrisch,
wie Foucault meint, sondern asymmetrisch. Macht durchdringt nicht gleichförmig alle Be-
reiche.

112 WIDERSPRUCH - 22/91



43) M. Foucault, Überwachen und Strafen, Frankfurt a. Main 1976, S. 45.
44) J. Copans, No Shortcuts to Democracy: the Long March towards Modernity, in: ROAPE

Nr. 50 (1990), S. 97.

Alternative Entwicklungsstrategien für Afrika

Erklärung von Dar-es-Salaam, Tansania, 12. -14.12.1989

1. Diese Konferenz, auf der die akade-
mische Gemeinschaft, die Kirchen, ge-
werkschaftliche, Frauen- und Nicht-
Regierungsorganisationen, Vertreter-
Innen von Regierung und Studentin-
nen aus ganz Afrika sich versammelt
haben, stellt alarmiert fest, dass sich die
Bedingungen auf dem gesamten Konti-
nent verschlechtert haben. Die grosse
Mehrheit der Bevölkerung leidet unter
einem dramatischen Niedergang des
Lebensstandards, die Volkswirtschaf-
ten sind in der Krise, die Bildungsstan-
dards sinken rapide und die sozialen
Dienste brechen zusammen.

2.Die Konferenz verurteilt die Politik,
die der afrikanischen Bevölkerung, mit
oder ohne die Komplizenschaft der afri-
kanischen Regierungen, von multina-
tionalen Institutionen wie dem IWF
und der Weltbank auferlegt und mit
Hilfe harter Bedingungen, die Finanz-
mittel an die Durchführung von Struk-
turanpassungsprogrammen knüpfen,
erzwungen werden. Diese Organisatio-
nen bestehen auf massiven Zahlungen
für den Schuldendienst, die die Kapazi-
täten der Schuldnerländer übersteigen.
Wir bekunden unsere gemeinsame Em-
pörung über die fortgesetzte Missach-
tung der massiven Zerstörung afrikani-
scher Währungen und Ökonomien so-
wie über die gesellschaftlichen und poli-
tischen Kosten dieser Repressions-
massnahmen.

3. Wir stellen fest, dass die Mitglieder
der Gruppe der 7 industrialisierten
Länder entschlossen sind, IWF und
Weltbank zu stützen, die die eigentli-

chen Architekten dieser verheerenden
Politiken sind.

4. Deshalb bekräftigt die Konferenz er-
neut den Aufruf des IFAA (Institute
for African Alternatives), der Organi-
sation für Afrikanische Gewerkschafts-
einheit (OATUU) und anderer gesell-
schaftlicher Gruppen und Institutionen
an unsere Regierungen, in der Frage
der Auslandsschulden gemeinsam zu
handeln; ein afrikanisches Schuldner-
karteil zu bilden, um dem Gläubiger-
kartell zu begegnen, und sich mit La-
teinamerika und Südostasien in einem
Weltschuldnerkartell zusammenzu-
schliessen. Die Entscheidung der
OAU, eine internationale Schulden-
konferenz abzuhalten, sollte bereits
1990 verwirklicht werden. Die Konfe-
renz fordert darüber hinaus ein zehn-
jähriges Moratorium für alle Schulden-
rückzahlungen und die Streichung aller
Schulden oder ihre Umwandlung in Zu-
schüsse. Wenn dies scheitert, sollten al-
le afrikanischen Länder die Ausland-
schulden kollektiv als ungerecht, un-
moralisch und tyrannisch zurückwei-
sen.

5. Die Konferenz billigt die Unterstüt-
zung des Afrikanischen Alternativrah-
mens zu den Strukturanpassungspro-
grammen (AAF-SAP, African Alter-
native Framework to Structural Adjust-
ment Programmes for Socio-Economic
Recovery and Transformation) als eine
glaubwürdige Alternative Afrikas zu
den fehlgeschlagenen Wirtschaftlichen
Erholungs- oder Strukturanpassungs-
Programmen (ERPs oder SAPs). Des-

WIDERSPRUCH-22/91 113


	Bilder Afrikas in Europa : über Versuche zur neokolonialen Ordnung des Fremden in der Philosophie und Ethnologie

